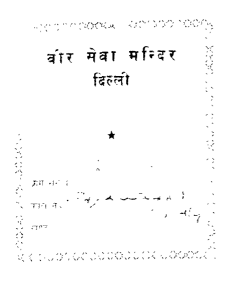
# वा-भाष-भाषनांवा





य जय, कालिनािश्वनि काली जय जय।

र जय, राधा सीता रुक्मिण जय जय।।

सदािश्व साम्य सदािश्व जय शंकर।

सुर्वकर अय-तमहर हर हर शंकर।।

हरे । हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।।

तारा । जय गणेश जय शुभ आगारा।।

राम । गौरीशंकर सीताराम ।।

राम । यत-गौर्पा-प्रिय राधेश्याम ।।

राम । पितनपावन सीताराम ।।

तयराम जय जय राम ।।

ा हरि मुकुन्द मुरािर ।।

संस्करण १५६०० ।

# कोई मजन विज्ञापन भेजनेका कष्ट न उठावें ।

कत्याणमें बाहरके विज्ञापन नहीं छपने ।

# समालोचनार्थ पुस्तकें ऋपया न भेजें।

कल्याणमें समालाचनाका स्तम्भ नहीं है।

| <sup>१९९५, सुख्य</sup> । जगागनक स्ति स |                                          | साधनांक हा      |
|----------------------------------------|------------------------------------------|-----------------|
| ाज वानुवा गर्न                         | ान्द्र जयति जय । सन् चिन आनँद भृमा जय जय | 3 1 70          |
| ा 👌 जय जय विश्व                        | हरप हरि जय। जयहर अखिलान्मन् जय जय।       | <u> </u>        |
| (१ कि. के जय विराट                     | जय जगत्पने । गाँगीपनि जय रमापने ॥        | साबारण प्रीत् । |
| 4                                      |                                          | ( विदेशने 🖂 )   |

France (1997) A. P. Poddar and C. L. Gossyami, M. A., Shaetri France (1997) A. A. O. Chanshy and as Jalan at the Gita Press, Gorakhi ur, U.P. (India).



# कल्याण-त्रेमियोंसे तथा ग्राहकोंसे नम्र निवेदन

(१) साधनाङ्क इस बार ठीक समयपर निकल रहा है। युद्धकी महँगीके कारण यह सोचा गया था कि साधनाङ्क कल्याणके संत-अंकसे बड़ा न हो। संत-अंक तीनों खण्डोंमें कुल ८७४ पृष्ठ थे। परन्तु चेष्टा करनेपर भी साधनाङ्क बहुत बड़ा हो गया। प्रथम खण्ड (अगस्तका अंक), द्वितीय खण्ड (सितम्बरका अंक) और तृतीय खण्ड (अक्टूबरका अंक) सब मिलाकर ६५४ पृष्ठ हो जायँगे, अर्थात यह संत-अंकसे पूरे ८० पृष्ठ अधिक बड़ा हो गया है। सुनहरी और बहुरंगे चित्रोंकी संख्या भी ४१ है और प्रायः सभी चित्र बहुमूल्य भावपूर्ण और कलापूर्ण हैं। विविध सम्प्रदायोंकी साधनाओंका वर्णन होनेसे यह अंक प्रायः सबोंपयोगी और सभीको साधनाका स्वरूप बतलानेवाला हो गया है।

कागज, छपाई, टाइप, स्याही, ब्लाक बनवायी, बँधाई आदि सभीकी कीमत बढ़ जानेके कृरण इस बार यह साधनाङ्क बहुत भारी घाटा देकर प्रकाशित हो रहा है, इसलिये दुवारा छपनेकी सम्भावना प्रायः नहीं है। अतएव जिनको ग्राहक बनना हो वे बहुत शीघ प्रयोभजकर ग्राहक बन जायँ, पहले बिक गया तो फिर मिलना कठिन हो जा सकता है।

युद्धकी महँगीमें इतना बड़ा और बहुमूल्य 'साधनाङ्क' होनेपर भी कल्याणका मूल्य बढ़ाया नहीं गया है ।

- (२) 'साधनाङ्क' का मूल्य २॥) है। शेष ग्यारह आनेमें वर्षभरके ग्यारह अंक और मिल जायँगे। इसलिये 'साधनाङ्क' अलग न लेकर पूरे वर्षके ग्राहक बननेमें ही सुभीता है। कल्याणके प्रेमी पाठक-पाठिकागण जैसे प्रतिवर्ष चेष्टा करके ग्राहक बनाते हैं, बैसे ही इस वर्ष भी विशेष उत्साहसे ग्राहक बनावें। प्रत्येक ग्राहक महोदय चेष्टा करके एक-दो नये ग्राहक अवश्य बना दें।
- (३) अंकका बड़ा कलेवर और ५५६००का संस्करण होनेसे छपाईका काम बहुत बढ़ गया है। ज्यों-ज्यों अंक छपते जाते हैं त्यों-ही-त्यों ग्राहकोंको भेजे जा रहे हैं। ग्राहकोंकी प्रायः शिकायत रहा करती है कि हमें अंक देरसे मिलते हैं। शिकायत ठीक है। परन्तु हम इसके लिये लाचार हैं। बहुत जल्दी करनेपर भी सब अंकोंकी पूरी रवानगीमें लगभग १॥ महीना तो लग ही जायगा। ग्राहकगण हमारी इस विवशतापर क्षमा करें।

- (१) जिन महातुभावोंने अभीतक अगले सालका मूल्य ४≥) नहीं भेजा है उनकी सेवामें जल्दी ही साधनाङ्क वी॰ पी॰ से भेजनेकी व्यवस्था की जायगी। परन्तु उसमें देर होना सम्भव है, इसलिये इस सूचनाको पढ़ते ही जो ४≥) मनीआर्डरसे तुरंत भेज देंगे, उनको 'साधनाङ्क' जल्दी मिल सकेगा।
- (५) जिन स्ज़नोंके नाम बी० पी॰ जायगी, हो सकता है उनमेंसे कुछ सज्जन इधरसे बी॰ पी॰ जानेके समय ही उधरसे रुपये मनीआर्डरसे मेज देवें। ऐसी हालतमें उन सर्जनोंसे प्रार्थना है कि वे वी॰ पी॰ लौटावें नहीं, वहीं रोक रक्खें और हमें तुरंत कार्ड लिखकर सूचमा दें। रुपये आ गये होंगे तो हम उन्हें फ्री-डिलेकरी देनेके लिये वहाँके पोष्टमास्टरको लिख देंगे। यदि 'साधनाङ्क' रिजस्टरीसे मिल गया हो और बी॰ पी॰ से भी अंक पहुँचे तो भी कृपया वी॰ पी॰ लौटावें नहीं। चेष्टा करके दूसरा नया ग्राहक बनाकर बी॰ पी॰ छुड़ानेकी कृपा करें और नये ग्राहकका नाम-पता साफ-साफ लिख भेजनेकी कृपा करें। कई महानुभाव ऐसा ही करते हैं। हम हदयसे उनके कृतज्ञ हैं।
  - (६) सजिल्द अंक . भेजनेमें देर होगी, ग्राहक महोदय क्षमा करें।
- (७) जिनको ग्राहक न रहना हो वे सज्जन कृपा करके तुरंत तीन पैसेका कार्ड लिखकर डाल दें, जिसमें कल्याण-कार्यालयको वी॰ पी॰ भेजकर व्यर्थ डाकखर्चका नुकसान न उठाना पड़े।

# गीता और रामायणकी परीक्षा

'कल्याण'के पाठकोंको श्रीमङ्गगबद्गीता और श्रीरामचिरतमानस ( रामायण ) का महत्त्व समझाना नहीं होगा । हर्षकी बात है, इनके प्रचारके लिये कई वर्षोंसे दो परीक्षासमितियाँ अपना कार्य कर रही हैं । प्रतिवर्ष हजारों परीक्षार्थी परीक्षामें बठते हैं । अतएव सब सज्जनोंसे प्रार्थना है कि वे अपने अपने स्थानोंकी हिन्दी संस्कृत-पाठशालाओंमें तथा स्कृत-कालेजोंमें गीता और रामायणकी पढ़ाईकी व्यवस्था करावें और यथासाध्य अधिक-से अधिक विद्यार्थियोंको परीक्षामें बैठनेके लिये उत्साहित करें । आशा है कि सभी बुद्धिमान् सज्जन इस कार्यमें हमारी सहायता करेंगे । नियमावलीके लिये नीचे लिखे पतेपर पत्र लिखनेकी कृपा करें ।

संयोजक---

श्रीगीतापरीक्षासमितिः श्रीरामायणमसारसमिति पी० बरहज (गोरखपुर)

# कल्याण 💢



श्रीमहागणेश

#### श्रीहरिः

#### मानस-पारायण

गाइये गनपति जगबंदन ! संकर-सुवन भवानी-नंदन ॥ १॥ सिद्धि-सदन, गज-बदन, बिनायक । कृपा-सिंधु, सुंदर, सब-लायक ॥ २॥ मोदक-प्रिय, सुद-मंगल-दाता । बिद्या-बारिधि, बुद्धि-बिधाता ॥ २॥ माँगत तुलसिदास कर जोरे । बसहिं रामसिय मानस मोरे ॥ ४॥

जगत्में कलह, दुःख, अशान्ति और संहारका प्रवाह चल रहा है और इसका वेग दिनोंदिन बढ़ता जा रहा है। इतनी जल्दी-जल्दी परिवर्तन हो रहे हैं और घ्वंसका ऐसा कम चल रहा है कि पता नहीं कुछ ही दिनोंमें इस मानव-जगत्की क्या दशा हो जायगी। इन सारी विपत्तियोंसे बचने और लोक-परलोकमें सुख-शान्ति प्राप्त करनेका सच्चा उपाय है भगवान्का आश्रय। और इसके साधन हैं—भगवजामका जप-कीर्तन, ईश्वर-प्रार्थना और भगवान्के गुण-लीलाओंका गान।

इसी उद्देश्यसे गत चैत्रमासमें मानस-पारायणकी योजना की गयी थी और श्रीरामचरितमानसके सवा लाख पारायण कर लेनेके लिये 'कल्याण' के पाठक-पाठिकाओंसे निवेदन किया गया था। निवेदन करनेके समय भी मनमें यही बात थी कि समय बहुत थोड़ा रह गया है इसलिये हजार-दो इजारसे अधिक पारायण शायद नहीं हो सकेंगे परन्त बड़े आनन्दकी बात है कि लगभग १००० पारायण हो गये। और पारायण करनेवालों में सभी प्रान्तों के, सभी श्रेणियों के स्त्री-पुरुषोंने भाग लिया । बहुत बड़े सुशिक्षित विद्वानों। न्यायाधीशों, वकीलों और व्यापारियोंसे लेकर मजदूरीतकने इसमें भाग लिया। पञ्जाबके एक शहरसे तो यह समाचार मिला कि वहाँ एक भी मोहला ऐसा नहीं बचा कि जिसमें मानस-पारायण न हुआ हो और रामनवमीका उत्सव न मनाया गया हो । ये सब बड़े ग्लाभ लक्षण हैं । तथापि जहाँतक सबा लाख पारायण पूरे न हो जायँ वहाँतक (कल्याण) के पाठकोंको सन्तोष नहीं होना चाहिये। अब कुछ ही दिनौं बाद आधिनका नवरात्र आ रहा है, इस अपने श्रद्धालु पाठक-पाठिकाओंसे विनयपूर्वक अपील करते हैं कि इस बार वे पूरे उत्साहसे इस काममें लग जायँ और जहाँतक हो सवा लाखकी संख्या पूरी करनेकी चेष्टा करें।

कई सजनोंने यह सुझाया है कि नौ दिनके बदले आश्विन शक्का प्रतिपदासे आगामी चैत्र शक्का नौमीतकका समय रक्खा जाय और यह कहा जाय कि जिनसे जितने हो सकें किसी भी समय उतने पारायण कर लें। अतएव यह भी प्रार्थना है कि जो लोग आश्विनके नवरात्रमें पारायण न कर सर्के या नवरात्रमें करनेपर भी और अधिक कर सर्के वे आगामी रामनवमीतक पारायण चाऌ रक्लें या जब कभी जितना चाहें उतने पारायण करें। इस बार भारतके कोने-कोनेमें और घर-घरमें मानसका पारायण होना चाहिये। आशा है कि सभी सजन इस कार्यमें सहयोग देंगे और सभी एक दूसरेकी सहायता करेंगे। गत बार पारायणकी विधि कुछ लम्बी थी। सबके सुभीतेके लिये इस बार यह सोचा गया है कि जो पूरे नियमोंका पालन न कर सर्के वे केवल भगवान् श्रीरामकी तसवीर सामने रखकर धूप देकर पाठ आरम्भ कर दें और नौ दिनका पाठ पूरा होनेपर रामायणजीकी आरती करके समाप्त कर दें। नौ दिनमें पाठ पूरा हो जाना चाहिये । प्रतिदिन कितना पाठ करना चाहिये यह मानसाङ्क्रमें अथवा गीताप्रेससे निकले हुए रामचरित-मानसके गुटकेमें देख लेना चाहिये।

जो लोग इस पारायणरूप यज्ञमें सिम्मलित हों वे कृपा-पूर्वक नीचे लिखे पतेपर सूचना अवस्य भेजनेकी कृपा करें । पाठके नियम नीचे छापे जा रहे हैं—

#### पारायणके नियम

श्रीरामचरितमानसका विधिपूर्वक पाठ करनेवाले महा-नुभावोंको पाठारम्भके पूर्व श्रीतुल्सीदासजी, श्रीवास्मीकिजी, श्रीशिवजी तथा श्रीहनुमान्जीका आवाहन-पूजन करनेके पश्चात् तीनों भाइयोंसहित श्रीसीतारामजीका आवाहन, बोडशोपचार पूजन और ध्यान करना चाहिये । तदनन्तर पाठका आरम्भ करना चाहिये । सबके आवाहन, पूजन और घ्यानके मन्त्र कमद्याः नीचे लिखे जाते हैं—

#### अध आवाहनमन्त्रः

तुकसीक नमस्तुभ्यमिहागच्छ श्रुचित्रत । नैक्कर्य उपविश्येदं पूजनं प्रतिगृह्यताम् ॥ १ ॥

#### 👺 तळसीदासाय नमः

श्रीवाल्मीक नमस्तुभ्यमिहागच्छ शुभवद् । उत्तरपूर्वयोर्भध्ये तिष्ठ गृह्णीष्व मेऽर्चनम् ॥ २ ॥

#### ॐ वाल्मीकाय नमः

गौरीपते नमस्तुभ्यमिष्टागच्छ महेश्वर । पूर्वदक्षिणयोर्मध्ये तिष्ठ पूजां गृहाण मे ॥ ३ ॥

#### ॐ गौरीपतये नमः

श्रीसक्ष्मण नमस्तुभ्यमिहागच्छ सहप्रियः । बाम्यभागे समातिष्ठ पूजनं संगृहाण मे ॥ ४ ॥

#### ॐ श्रोसपत्नीकाय लक्ष्मणाय नमः

श्रीवात्रुष्म नमस्तुभ्यमिहागष्छ सहप्रियः । पीठस्य पश्चिमे भागे पूजनं स्वीकुरुष्य मे ॥ ५ ॥

#### ॐ श्रीसपत्नीकाय रात्रुच्नाय नमः

श्रीभरत , नमस्तुभ्यमिहागच्छ सहप्रियः । पीठकस्योत्तरे भागे तिष्ठ पूजां गृहाण मे ॥ ६ ॥

#### ॐ श्रीसपत्नीकाय भरताय नमः

श्रीहजुमन्नमस्तुभ्यमिहागच्छ कृपानिधे । पूर्वभागे समातिष्ठ पूजनं स्वीकुरु प्रभो ॥ ७ ॥

### ॐ हनुमते नमः

भध प्रधानपूजा च कर्तब्या विधिपूर्वकम् । पुष्पाञ्जलिं गृष्टीस्वा तु ध्यानं कुर्यारपरस्य च ॥ ८ ॥ रक्ताम्मोजदकाभिरामनयनं पीताम्बरालङ्कृतं ध्यामाङ्गं द्विञ्जं प्रसक्तवद्यं श्रीसीत्या शोभितस् । कारुण्यासृतसागरं श्रियगणैश्रीत्रादिभिर्भावितं वन्दे विष्णुशिवादिसेच्यमनिशं भक्तेष्टसिद्धिप्रदम् ॥ ९ ॥ भागच्छ जानकीनाथ जानभ्या सह राधव । गृष्टाण मम पूजां च वायुप्रवादिनिर्मृत ॥ १०॥

#### इत्याबाह्यम्

सुवर्णरचितं राम दिग्यास्वरफ्झोभितम् । आसनं हि मया दत्तं गृहाण मणिचिन्नितम् ॥१९॥

#### इति षोडशोपचारैः पूजयेत्

ॐ अस्य श्रीमन्मानसरामायणश्रीरामचरितस्य श्री-शिवकाकमुञ्जण्डयाञ्चलस्यगोस्वामिनुस्सीकृस्स ऋषयः श्रीसीतारामो देवता श्रीरामनाम बीजं भवरोगहरी भक्तिः शक्तिः, मम नियन्त्रिताशेषविश्वतया श्रीसीतारामग्रीतिपूर्व-कसकस्मनोरथसिद्धपर्यं पाठे विनियोगः ॥

#### अधाचमनम्

श्रीसीतारामाय नमः । श्रीरामचन्द्राय नमः । श्रीरामभद्राय नमः ।

इति मनन्नत्रितयेन आचमनं कुर्यात् ॥ श्रीयुगस्रवीज-मन्त्रेण प्राणायामं कुर्यात् ॥

#### अथ करन्यासः

जग मंगल गुनग्राम राम के । दानि मुकुति धन धरम धाम के ॥

#### अङ्गुष्टाभ्यां नमः

रान राम कहि जे जमुहाहीं । तिन्हिह न पापपुंज समुहाहीं ॥

#### तर्जनीभ्यां नमः

राम सकल नामन्हते अधिका । होउ नाथ अघ खग गन बिधका ॥

#### मध्यमाभ्यां नमः

उमा दारु जोषित की नाई । सबिह नचावत रामु गोसाई ॥ अनामिकाभ्यां नमः

सन्मुख होइ जीव मोहि जवहीं । जनम कोटि अब नासहिं तबहीं ॥

### कनिष्ठिकाभ्यां नमः

मामिमरक्षय रघुकुरुनायक । धृत बर चाप रुचिर कर सायक ॥

#### करतलकरपृष्ठाभ्यां नमः

इति करन्यासः

#### अथ हृदयादिन्यासः

जग मंगरू गुनत्राम राम के । दानि मुकुति घन घरम बाम के ॥ इट्टयाय नमः । राम राम कहि के जमुहाहीं । तिन्हिह न पापपुंज समुहाहीं ॥ शिरसे स्वाहा ।

राम सकल नामन्ह ते अधिका । होउ नाथ अघ खग गन बधिका ॥ शिखायै वषट्।

उमा दारु बोषित की नाई। सबिह नचात्रत रामु गोसाई॥ कथचाय हुम्।

सन्भुख होइ जीव मोहि जनहीं । जनमकोटि अध नासहिं तनहीं ॥ नेत्राभ्यां बौषट् ।

मामिनरक्षय रघुकुरुनायक । घृत वर चाप रुचिर कर सायक॥ अखाय फट्। इति हृदयादिन्यासः

#### अध ध्यानम्

मामवलोकय पंकक्कोचन । कृपा बिलोकिन सोच बिमोचन ॥
नील तामरस स्पाम काम अरि । हृदय कंज मकरंद मचुप हरि ॥
जारुयान बस्थ बल मंजन । मुनि सजन रंजन अथ गंजन ॥
मृसुर ससि नव बृंद बलाहक । असरन सरन दीन जन गाहक ॥
भुजबल बिपुल मार महिसंडित । खर दूचन बिराध बच पंडित ॥
राबनारि सुस्क्षप मृषवर । जय दसरय कुल कुमुद सुधाकर ॥
सुजस पुरान बिदित निगमागम । गावत सुर मुनि संत समागम ॥
कारुनीक व्यलीक मद खंडन । सब बिधि कुसल कोसला मंडन ॥
किल मल मथन नाम ममताहन । तुलसिदास प्रभु पाहि प्रनत जन॥

इति ध्यानम्

यदि उपर्युक्त आवाहन, पूजन, त्वास, ध्यान आदि नियम न किये जा सकें तो अपने सम्मुख भगवान् श्रीरामचन्द्रशीका चित्र रखकर, धूप देकर पाठ प्रारम्भ कर हैं।

पाठ करनेवाले एकसे अधिक ही तो पहली बार उनमेंसे एक व्यक्ति एक दोहे अथवा चौपाईको बोले और पीछे नाकी सब लोग मिलकर एक स्वरमें उसीको दृहरावें। इस प्रकार करनेसे लगभग चार षंटे एक दिनके पाठमें लग सकते हैं। प्रात:काल स्नान-सन्ध्यादिसे निष्ठत्त होकर ६॥ बजे सब खोग पूजन करने बैठ जायँ और आध घंटेमें पूजन समाप्त कर ठीक सात बजे पाठ आरम्भ कर देना चाहिये । ऐसा करनेसे करीब ११ बजे पाठ समाप्त हो सकता है। उसके बाद सब लोग भोजन आदि करके अपने-अपने कार्यमें रूप सकते हैं। यदि आवश्यकता हो तो बीचमें दो घंटेके बाद १० मिनटका विश्राम रक्खा जा सकता है, जिसमें सब लोग लक्ष्यका आदिसे निवृत्त हो सकते हैं । तत्पश्चात् हाथ-पैर घोकर कुला करके फिर पाठ करनेके लिये बैठ जाना चाहिये। जो प्रात:काल न कर सकें वे किसी भी समय कर सकते हैं। पाठके दिनों में हो सके तो एक ही बार भोजन करना चाहिये। जहाँतक हो सके, आहार तथा व्यवहार दोनों ही सास्विक होने चाहिये। और ब्रह्मचर्यसे रहना चाहिये । पाठ सब लोग अपने अपने घरों में अथवा किसी देवालय आदि सार्वजनिक स्थानमें भी कर सकते हैं। घरोंमें छी-पुरुष सभी परिवारके लोग पाठमें सम्मिलित हो सकते हैं।

> मानसपारायण-प्रचार-विभाग, कल्याण-कार्यालय, गोरखपुर



#### श्रीराणेशाय नमः

# गीताप्रेस, गोरखपुरकी सुन्दर, सस्ती धार्मिक पुस्तकें कौन पुस्तक कितने समयमें कितनी खपी?

| पाँच लाखसे आधक                                                             |                    |               |                 |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------|-----------------|--|--|
| नाम पुस्तक                                                                 |                    | वर्ष          | संख्या          |  |  |
| १-गीला-साधारण भाषाटीका, त्यागसे भगवत्प्राप्तिसहित, सचित्र मृत्य            | =)   स० ≢)         | ⋯ १५ वर्षमे   | 1 4,80,000      |  |  |
| एक हाखसे अधिक                                                              |                    |               |                 |  |  |
| २- <b>गोता</b> -मूल, विष्णुसहस्रनामसहित, सचित्र और सजिल्द पृष्ठ १३२,       | मूल्य -)॥          | ः १५ वर्षमे   | 18,90,000       |  |  |
| <b>३-गीता डायरी-प्रतिवर्ष नयी छपती है ।</b> मूल्य अजिल्द ।) सजिल्द ।-      |                    | · · १४ वर्षमे | १,८३,०००        |  |  |
| ४-सन्ध्या-हिन्दी-भाषा विधिसहित, मूल्य )।।                                  | •••                | १४ वर्षमे     | 18,40,000       |  |  |
| '५-गजलगीता-( गुटका ), मूल्य आधा पैसा                                       |                    | ∵ः १२ वर्षमे  | 18,30,000       |  |  |
| ६ <b>-सीतारामभजन-</b> ( पाकेट-साइज ) मृत्य )॥                              | • • •              | ः ७ वर्षमे    | 1 2,20,000      |  |  |
| <b>ও–गीता–</b> मूल ताबीजी, साइज २×२॥ इञ्च, सजिस्द मृत्य =)                 | • • •              | ःः १३ वर्षम   | रे १,०५,०००     |  |  |
| पचास हजारसे अधिक                                                           |                    |               |                 |  |  |
| ८-स्त्रीधर्मप्रश्नोत्तरी-सचित्र, पृष्ठ ५६, मूल्य -)॥                       | • • •              | ः १२ वर्ष     | में ८५,०००      |  |  |
| <b>९-गीता-</b> मूल, पदच्छेद, अन्वय, साधारण भाषाटीकासहित, मृत्य १।)         | )                  | ः १७ वर्षः    | वं ७६,०००       |  |  |
| <b>१०-विष्णुसहस्रमाम</b> -मूल, मोटा टाइप, मूल्य )॥। क्षजिल्द -)॥           | ***                | ः ११ वर्षः    | 90,000          |  |  |
| <b>११-प्रश्नोत्तरी-श्रीशंकराचा</b> र्यकृत ( भाषाटीकासहित ), मूल्य )॥       | • • •              | ः ११ वर्षर    | ₹ <b>६५,०००</b> |  |  |
| <b>१२-धर्म क्या है ?</b> इसमें मुख्यतः धर्मके लक्षण वर्णित हैं, मृत्य )।   |                    | १२ वर्षः      | Ä 40,000        |  |  |
| १३- ब्रह्मचर्य-सभीके लिये बड़े ही कामकी चीज़ है। मूल्य -)                  |                    | ∵ १३ वर्षः    | में ५५,०००      |  |  |
| <b>१४-स्रोभमें पाप-</b> ( गुटका ) विषय स्पष्ट है, मूल्य आधा पैसा           | • • •              | ∵ १० वर्षः    | में ५५,०००      |  |  |
| <b>१'५-श्रीप्रेमभक्तिप्रकाश-</b> मानस-पूजाका बहुत ही सुन्दर वर्णन, मूल्य - | -)                 | ∵ ८ वर्ष      | में ५४,०००      |  |  |
| <b>१६-मनको बदा करनेके कुछ उपाय-</b> सचित्र, मूल्य -)।                      |                    | ⋯ १५ वर्ष     | में ५०,२५०      |  |  |
| पचीस हजारसे अधिक                                                           | •                  |               |                 |  |  |
| १७-गीता-इसमें स्नोक नहीं हैं, केवल भाषा है। मोटे अक्षर, मूल्य।)            | मजिल्द् ।≈)        | ∵ १६ वर्ष     | मिं ३७,०००      |  |  |
| १८-आनन्दकी लहरें-( सचित्र ) लेखक-श्रीहनुमानप्रसादजी पोदार,                 | मूल्य -)           | ∵ ८ वर्ष      |                 |  |  |
| <b>१९-भजन-संग्रह प्रथम भाग-</b> सं॰ श्रीवियोगी हरिजी, मूल्य =)             |                    | ः ११ वर्ष     |                 |  |  |
| २०-एक संतका अनुभव-गृत्य -)                                                 | • • •              | ८वा           |                 |  |  |
| <b>२१-गीता-इसके प्रायः सभी विषय १।) वाली गीताकी तरह हैं। मू</b> ल्य        | ॥≡) सजिल्द् ॥।=    | =) ११ वर्ष    |                 |  |  |
| २२ <del>-सप्त-महावत-लेखकम</del> हात्मा श्रीगांधीजी, मृत्य -)               | • • •              | ∵ ९ वह        |                 |  |  |
| २३-भगवान् क्या हैं-लेखकश्रीजयदयालजी गोयन्दका, मृत्य )॥                     | • • •              | ··· ९ व       |                 |  |  |
| २४-भजन-संग्रह दूसरा भाग-सं० श्रीवियोगी हरिजी, मूल्य =)                     | •••                | १० वा         | र्धमें ३०,०००   |  |  |
| २'-भक्त नारी-६ चित्रोंसे मुशोभित, पृष्ठ ८०, मूल्य ।-)                      | •••                | ९ व           | र्षमें ३०,०००   |  |  |
| <b>२६-गीता</b> -मूल, मोटे अक्षर, सचित्र, पृष्ठ २१६, मूल्य ।-) सजिहद ।      |                    | ११ व          | र्षमें ३०,०००   |  |  |
| २७-भजन-संग्रह पाँचवाँ भाग ( पत्र-पुष्प )-रचिवता-श्रीहतुमान                 | प्रसादजी पोहार, मृ | (০≔) ৬ ব      | र्षमें २७,०००   |  |  |

| २८ <b>-पातञ्जलयोगदर्शन-</b> ( मूल ) गुटका, मृत्य )।                   | •••             | •••      | १६ वर्षमें | ₹६,००० |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------|----------|------------|--------|
| <b>२९-श्रीहरिसंकीर्तनधुन-</b> मूल्य )।                                |                 |          |            | २६,००० |
| ३०-श्रीरामचरितमानस-( मूल-गुटका ) साइज बत्तीसपेजी, सुन्दर क            | पडेकी जिल्म०    | ॥) मात्र |            | २५,२५० |
| ३१-लघुसिदान्तकौमुदी-सटिप्पण, पृष्ठ ३६८, मूल्य ।=)                     |                 | •••      |            | इ५,३५० |
| दस हजारसे अधिक                                                        |                 |          | •          | ,      |
| ३२-भक्त बालक-५ चित्रोंसे सुशोभित, पृष्ठ ८०, मृत्य ।-)                 |                 | • • •    | ७ वर्षमें  | २५,००० |
| <b>३३-भजन-संग्रह तीसरा भाग-</b> सं० श्रीवियोगी हरिजी, मृह्य =)        |                 | • • •    | ७ वर्षमें  |        |
| ३४-सञ्चा सुख और उसकी प्राप्तिके उपाय-मूल्य -)                         |                 |          | १२ वर्षमें |        |
| ३५-भक्त पश्चरत्न-६ चित्रींसे सुशोभित, पृष्ट १००, मूल्य १-)            |                 | •••      |            | २३,२५• |
| ३६- <b>साधन-पथ</b> -ले० श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दार, मूल्य =)॥         |                 |          | ११ वर्षमें |        |
| ३७-ईश्वर-ले॰ महामना पं॰ श्रीमदनमोहनजी मालवीय, मूल्य -)।               |                 |          | ७ वर्षमें  |        |
| ३८-त्यागसे भगवत्प्राप्ति-ले॰ श्रीजयदयालजी गोयन्दका, मूल्य )।          |                 |          | ११ वर्षमें | 22,000 |
| ३९-सेवाके मनत्र-( पाकेट-साइज ) मृत्य )॥                               |                 |          | ९ वर्षमें  | २१,२५० |
| ४०-भजन-संग्रह चौथा भाग-सं० श्रीवियोगी हरिजी, मृत्य =)                 |                 |          | ६ वर्षभे   | २०,२५० |
| ४१-विनय-पत्रिका-गो॰ तुलसीदासजीकृत, सरल हिन्दी-भावार्यसहित,            | मृल्य १) सजिल्द | (15.7    | ७ वर्षम    | ₹0,000 |
| ४२-श्रीरामगीना-मृल, अर्थसहित ( पाकेट साइज ), मृत्य )।।।               |                 | • • •    | ७ वर्षमें  | 20,000 |
| <b>४३-हरेरामभजन</b> -मूल्य-दो माला )॥।, १४ माला ।-), ६४ माला १        | :)              |          | २ वर्षमें  | 20,000 |
| ४४-सप्तश्लोकी गीता-( गुटका ), मृत्य आधा पैसा                          |                 | - • •    | ४ वर्षमें  | 20,000 |
| ४५-गीता-मोटे टाइप, साधारण भाषाटीकासहित, मूल्य ॥) सजिल्द ॥             | <b>≡</b> )      | •••      | ९ वर्षमें  | १८,२५० |
| <b>४६-मानवधर्म</b> -ले० श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दार, मूल्य ⊯)          |                 |          | ८ वर्षमें  | 20,000 |
| <b>४७-समाज-सुधार</b> -ले॰ श्रीहनुमानप्रसादजी पोहार, मूल्य –)          | • • •           |          | १० वर्षमें | 20,000 |
| <b>४८-व्रजकी झाँकी-</b> वर्णनसहित, लगभग ५६ चित्र, मूल्य ।)            | • • •           | • • •    | ६ वर्षमें  | १६,२५० |
| ४९-आचार्यके सदुपदेश-मृह्य -)                                          |                 | • • •    | १० वर्षमें | १६,००० |
| ५०-भक्त सप्तरत्न-७चित्रींसे सुशोभित, पृष्ठ १००, मूल्य ।-)             |                 | • • •    | ४ वर्षमें  | १५,२५० |
| <b>५१-नारद-भक्ति-सूत्र-</b> ( सार्थ गुटका ), मूल्य )।                 | • • •           | •••      | २ वर्षमें  | १५,२५० |
| ५२-ईश्वर-साक्षात्कारके लिये नामजप सर्वोपरि साधन है-५० २               | ४, गुटका मूल्य  | )I ···   | २ वर्पमें  | १५,२५० |
| <b>५३–नारीधर्म–</b> ले० श्रीजयदयालजी गोयन्दका, मृत्य –)।।             | •••             | • • •    | ३ वर्षमें  | १५,२५० |
| ५४-गीता-गुटका ( पाकेट साइज ) हमारी १।) वाली गीताकी ठीक नक             | हल स॰मूल्य ॥)   | • • • •  | १ वर्षमें  | १५,२५० |
| ५५-मनुस्मृति द्वितीय अध्याय-अर्थसहितः मृत्य -)।।                      | • • •           | • • •    | ७ वर्षमे   | 44,000 |
| <b>५६–सत्यकी शरणसे मुक्ति</b> -पृ० ३२, गुटका, मूल्य )।।               | •••             | • • • •  | ५ वर्षमें  | १५,००० |
| ५ <b>७-महात्मा किसे कहते हैं?-</b> पृ० २०, गुटका, मूल्य )।            | • • •           | • • •    | २ वर्पमें  | १५,००० |
| ५८– <b>हनुमानबाहुक</b> –सचित्रः सटीकः मूल्य –)।।                      | • • •           | •••      | ७ वर्षमें  | १४,२५० |
| ५९- <del>तत्त्वचिन्तामणि भाग १ ( बड़ा</del> )ले॰ श्रीजयदयालजी गोयन्दव | त, मूल्य ⊞=) स  | 0 111-)  |            | 88,000 |
| ६०-आदर्श भक्त-७ चित्रोंसे सुशोभित, पृ० १००, मूल्य ।-)                 |                 | • • •    | ४ वर्षमें  | १३,२५० |
| ६१-भक्त चिन्द्रका-७ चित्रोंसे सुशोभितः पृ० ९६ः मूल्य ।-)              |                 | • • •    | ६ वर्षमें  | १३,२५० |
| <b>६२-प्रेमी भक्त-९</b> चित्रोंसे सुशोभित, पृ० १०४, मूल्य ।-)         | • • •           | • • •    | ६ वर्षमें  | १३,२५० |
| ६३–भगवत्प्राप्तिके विविध उपाय-पृष्ठ ३६, मृल्य )।।                     |                 | • • •    | ३ वर्षमें  | १३,००० |
| ६४-ईश्वर दया्लु और न्यायकारी है-पृष्ठ २०, गुटका, मूल्य )।             | •••             | • • •    | २ वर्षमें  | १३,००० |
| ६५- <b>हमारा कर्तव्य</b> -पृष्ठ २०, गुटका, मूस्य )।                   | •••             | •••      | २ वर्षमें  | १३,००० |

| वता-बीताप्रेसः, गोरकपुर ]                          | *                                     | 1                         | <b>*</b>           | *                | [3         |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|--------------------|------------------|------------|
| <b>६६-गीता-शांकरभाष्य, सरल भाष</b>                 | नुबाद, मूल्य साध                      | ारण जिल्द २।।)            | कपड़ेकी जिल्द २॥   | .,               | में १२,२५० |
| <b>६७-कल्याण-कुञ्ज</b> -सचित्र, पृष्ठ ११           |                                       |                           | •••                | ∵∵ ४ वर्ष        | में १२,२५० |
| <b>६८-गोपी-प्रेम</b> -सचित्र, पृश्वहर, स           | (ल्य -)।।                             | •••                       | • • •              |                  | में १२,२५० |
| <b>६९-चित्रकृटकी झाँकी-</b> २२ चित्र               | <ul><li>मृत्य –)।।</li></ul>          | •••                       | •••                |                  | में १२,००० |
| ७०-गीतोक्त सांख्ययोग और नि                         | क्कामकर्मयोग-                         | मूल्य )॥                  | • • •              |                  | में १२,००० |
| <b>७१-वलिवैश्वदेवविधि-</b> मृल्य )॥                |                                       | •••                       | • • •              |                  | में १२,००० |
| <b>७२-दिनचर्या-</b> सचित्र                         | मूल्य ।।)                             | ***                       |                    |                  | में ११,३५० |
| <b>७३-भक्त-भारती</b> -सचित्र, कवितार               | तात भक्तोंके च                        | रेत्र, मृस्य ।⊜)          | •••                |                  | में ११,२५० |
| <b>७४-प्रेम-दर्शन-( देवर्षि</b> नारदरचि            | त भक्तिसूत्रकी विस                    | तृत टीका ) मूल्य          | · I-)              |                  | में ११,२५० |
| <b>७५-विवेकचूडामणि</b> -श्रीशंकराचा                | र्यकृत, सटीक, सन्                     | वत्र, मूस्य ।-) स         | • II)              |                  | मिं ११,२५० |
| <b>७६-मननमान्त्रा</b> -सचित्र, भक्तोंके ब          | हे कामकी पुस्तक                       | है, मूल्य =)।।            | •••                | ∵ ६ वर्ष         | में ११,००० |
| <b>७७-प्रेमयोग-</b> सचित्र, हे॰ श्रीवियो           | गी इरिजी, मू० १                       | ।) सजिल्द १॥)             | •••                |                  | में ११,००० |
| <b>७८-कठोपनिषद्</b> -सानुवाद शाङ्करम               | गष्यसहित, सचित्र,                     | पृ० १७८, मू०              | 11-)               |                  | में १०,२५० |
| <b>७९-अभ्यात्मरामायण-</b> मूल और र्                | हेन्दी-अनुवादसहित                     | तः, मृल्य १।॥) स          | जिल्द २)           | ··· ५ वर्ष       | में १०,२५० |
| <b>८०-श्रीरामकृष्ण परमहंस-</b> ५ चि                | त्र, पृष्ठ २५६, मू                    | ह्य ।≝)                   | •••                | ३ वर्ष           | में १०,२५० |
| ८ <b>१-भक्त-कुसुम</b> -६ चित्रोंसे सुशोगि          | ात, पृ० ९४, मूल्य                     | r I-)                     | •••                |                  | में १०,२५० |
| <b>८२-प्रबोध-सुधाकर</b> -सचित्रः सटी               | क, पृ० ८०, मूल्य                      | <b>=</b> )                | •••                | ८ वर्ष           | में १०,२५० |
| ८३- <b>गोविन्ददामोदरस्तोत्र</b> -( सार्थ           | ि) पृ०३२, मृ्ह्य                      | -)                        | •••                | ∵ ३ वर्ष         | में १०,२५० |
| <b>८४-वर्तमान शिक्षा</b> -५७ ४८) मूल्य             | r <del>-</del> )                      | •••                       | • • •              | ⋯ २ वर्ष         | में १०,२५० |
|                                                    | पाँच ह                                | जारसे अधिक                |                    |                  |            |
| <b>८५-गीता पञ्चरत्न</b> -मूल, मोटे टाइ             | प, पृष्ठ ३३६, सरि                     | नल्द मूल्य ।)             |                    | ∵ १ वर्ष         | में १०,००० |
| ८६-व्यापारसुधारकी आवश्यकत                          | ग और व्यापार <b>रं</b>                | ते <b>मुक्ति</b> −एष्ठ २८ | ः गुटका मूल्य )॥   | ⋯ १ वर्ष         | में १०,००० |
| ८७-दिह्य सन्देश-भगवत्राप्तिके व                    | उपायोंका वर्णन है,                    | मूल्य )।                  | •••                | … २वह            | मिं १०,००० |
| ८८ <del>∸चेतावनी-</del> पाकेट-सा <b>इज</b> , मूल्य | )I ···                                | •••                       | •••                | … १वह            | मिं १०,००० |
| <b>८९-परमार्थ-पत्रावली-</b> श्रीजयदया              | छजी गोयन्दकाके इ                      | हुछ पत्र, मूल्य।          | ) ···              | ··· ७ वर्ष       | में ९,२५०  |
| <b>९०-तुलसीदल-</b> श्रीहनुमानप्रसादर्ज             | । पोद्दारके कुछ लेख                   | ब्रोंका संग्रह, मूल्य     | I   )₹o   ≡)       | ⋯ ६ वर्ष         | में ९,०००  |
| <b>९१-अपरोझानुभृ</b> ति-मूल क्लोक,                 | अर्थसहित, पृष्ठ ४८                    | , मूल्य =)॥               | • • •              | ··· ६ वर्ष       | में ८,२५०  |
| <b>९२-ईशाबास्योपनिषद्</b> -सानुवादः                | धाङ्करभाष्य <del>स</del> हित <b>ः</b> | सचित्र, पृष्ठ ५२          | ः मूल्य ⊭)         | ∵ २ वर           | मिं ८,२५०  |
| ९३भ्रीभ्रीचैतन्य चरितावली-                         | ( <b>स्तं०१</b> )६ चित्र              | र, पृष्ठ २ <b>९६,</b> मू  | ह्य III=) सजिल्द १ | ≕) ⋯ ५ वर्ष      | में ८,२५०  |
| ९४−,, ,, (स्बं०२)९ चित्र,                          |                                       |                           |                    | ⋯ ৩ বৰ্ষ         |            |
| ९५-तस्य-चिन्तामणि भाग १ (                          | छोटा ) ले०श्री                        | जयदयालजी गोयन             | दकाः मूल्य ।-) सा  | जेल्द ।=) ४ वर्ष | में ८,२५०  |
| ९६-एकादश स्कन्ध-( श्रीमद्भाष                       | ाबतान्तर्गत ) <sup>स</sup>            | ानुवाद, पृष्ठ ३९          | २, मूल्य ।।।) स० १ | १) ४ वर्ष        | में ८,२५०  |
| ९७ <b>-श्रीविष्णुसहस्रनाम</b> -शाकरम               |                                       |                           | मृत्य ॥=)          | ∵ १ वर्ष         | में ८,२५०  |
| ९८∹उपनिषदॉंके चौदह रक्ल−पृष्ठ                      |                                       | , मूल्य ।≈)               | • • •              | ∵ १ वर्ष         | में ८,२५०  |
| <b>९९-मूल रामायण-</b> सचित्र, मूल्य                |                                       | •••                       | •••                | ∵ ३ वर्ष         | में ८,२५०  |
| Coo-The Immanence of                               |                                       |                           |                    | ∵ ६ वर्ष         | में ८,२५०  |
| १०१-ध्यानावस्थामें प्रभुसे वार्ताळ                 | <b>ाप</b> -ले० श्रीजयदय               | गलजी गोयन्दका             | मूल्य -)॥          | …∵ २ वर्ष        | में ८,२५०  |
| <b>१०२-मबधा भक्ति</b> -ले॰ श्रीजयदयास              | जी गोयन्दका, मूल                      | य =)                      | •••                | ः • ₹ वर्ष       | में ८,२५०  |
| १०३-श्रीसीताके चरित्रसे आदर्श                      | হািৠা-উ০ প্র                          | नयदयालजी गोयः             | दका, मूख्य -)।     | २ वर्ष           | में ८,२५०  |

|                                                                                             |        |            | *******       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------------|---------------|
| १०४-गीताका सुक्म विषय-पाकेट-सहज, पृष्ठ ७२, मूल्य -)।                                        | •••    | १३ वर्षमें | ۷,000         |
| <b>१०५-प्रेमका लचा सक्तप-</b> पृष्ठ २४, गुटका, मूल्य )। · · · · · · · · · · · · · · · · · · | • • •  | २ वर्षमें  | 6,000         |
| <b>१०६−बाळ-शिक्सा−</b> ले० श्रीजयदयालजी गोयन्दका, मूल्य <i>⇒)</i> · · ·                     | •••    | २ वर्षमें  | ७,२५०         |
| १०७-केनोपनिषद्—सनुवाद शांकरभाष्यसहित, सचित्र, पृ० १४६ मू० ॥) · · ·                          | • • •  | १ वर्षमें  | ७,२५०         |
| १ <b>०८-मुण्डकोपनिषद्</b> –सानुवाद शांकरभाष्यसहित, सचित्र, पृष्ठ १३२, मू० 📂)                | • • •  | १ वर्षमें  | ७,२५०         |
| १०९- <b>प्रञ्नोपनिषद्-</b> सानुवाद शांकरभाष्यसहित, सचित्र, पृष्ठ १३०, मूल्य ।⊯)             | • • •  | १ वर्षमें  | ७,६५०         |
| ११०-तस्य चिन्तामणि भाग २ ( बड़ा ) सचित्र, पृष्ठ ६३२, मूल्य ॥।=) सजिल्द १=)                  | • • •  | ४ वर्षमें  | ७,२५०         |
| १११-स्तोत्ररत्नावली-कुछ नित्य पठनीय स्तोत्रोंका सार्थ संग्रह, ४ चित्र, मूल्य ॥)             | • • •  | २ वर्षमें  | ७,२५०         |
| <b>११२-श्रीएकनाथ-चरित्र</b> −सचित्र, पृष्ठ २४४, मृ्त्य ॥) · · · ·                           | • • •  | ७ वर्षमें  | ७,२५०         |
| ११३-नैवेद्य-श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दारके कुछ लेखोंका संग्रह, मूल्य ॥) स० ॥∌)                | • • •  | ७ वर्षमें  | ७,२५०         |
| <b>#११४-गीता-</b> गुजराती टीका, इमारी १।) काली गीताकी तरह, मूल्य १।) · · ·                  | • • •  | ९ वर्षमें  | 6,000         |
| १ <b>१५-भागवतरस प्रह्लाद-३</b> रंगीन और ५ सादे चित्रॉसहित प्रह्लादका चरित्र-वर्णन, मू०१)सः  | ०१।)   | ४ वर्षमें  | ६,३५०         |
| ११६-माण्डूक्योपनिषद्-सानुवाद, शांकरभाष्य एवं गौडपादीय कारिकासहित, मूल्य १)                  | •••    | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| ११७-तेस्तिरीयोपनिषद्-सानुवाद, शांकरभाष्य और गौडपादीय कारिकासहित, मू॰ ॥।-)                   | •••    | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| ११८-ऐतरेयोपनिषद्-सानुवाद, शांकरभाष्य और गौडपादीय कारिकासहित, मृत्य ।=)                      | • • •  | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| ११९-श्रीविष्णुपुराण-हिन्दी-अनुवादसहित, ८ चित्र, मू० साधारण जि० २॥) कपड़ेकी जि०              | સાા)   | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| १२०- श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली ( खं० ३ )-११चित्र, ३८४ पृष्ठ, मूल्य १) सजिल्द १।)              | ٠      | २ वर्षमे   | ६,२५०         |
| १२१- ,, (स्तं० ४)-१४ चित्र, २२४ प्रष्ठ, मूल्य ॥=) सजिल्द ॥।=                                |        | ३ वर्षमें  | ६,३५०         |
| १२२, (स्तं०५)-१० चित्र, पृष्ठ २८०, मूल्य ॥) सजिल्द १)                                       |        | ३ वर्षमें  | <b>६</b> ,२५० |
| १२३-देवर्षि नारद्-५ चित्र, पृष्ठ २४०, मूल्य ॥।) स्रजिस्द १)                                 | • • •  | ४ वर्षमें  | ६,२५०         |
| १२४−तस्च-विचार−ले०−श्रीज्वालाप्रसादजी कानोडिया, मृ्त्य ।=)                                  | • • •  | ३ वर्षमें  | ६,२५०         |
| <b>१२५-गीतामें भक्तियोग-</b> सचित्र, ले॰-श्रीवियोगी हरिजी, मूल्य ।-)                        |        | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| <b>१२६-श्रीबदरी-केदारकी झाँकी-</b> सचित्र, मृत्य ।)                                         | · • •  | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| <b>१२७-ज्ञानयोग−इ</b> समें अनेक पारमार्थिक विषयोंका सुन्दर वर्णन है, मूल्य ।) · · ·         | • • •  | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| <b>१२८-इातरुहोकी-</b> श्रीशंकराचार्यकृत, सानुवाद, मूल्य =)                                  | • • •  | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| <b>१२९-मूल गोसाई-चरित-</b> सचित्र, मूल्य -)। · · ·                                          | • • •  | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| ?30-Mind: Its Mysteries & Control Part I/8/-                                                | • • •  | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| १३१-भक्त नरसिंह मेहता-सचित्र, पृष्ठ १८०, मूल्य ।=)                                          |        | १ वर्षमें  | ६,२५०         |
| १३२-ढाई हजार अनमोल बोल ( संत-वाणी)-सम्पादक-श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दार, मू                   | o   =) | २ वर्षमें  | ६,२५०         |
| १३३ <b>−गीतानिबन्धावली</b> ~ले०−श्रीजयदयालजी गोयन्दका, मूल्य <i>⇒</i> )॥ · · ·              | • • •  | ७ वर्षमें  | ६,०००         |
| १३४-The Story of Mira Bai ( By Bankey Behari )-/13/-                                        | • • •  | ४ वर्षमें  | ६,०००         |
| १३५-Our Present-Day Education (By H. P. Poddar) -/3/-                                       |        | २ वर्षमें  | لره بي لو ه.  |
| १३६-गोतावली-गो॰ तुल्मीदासजीकृत, सानुवाद, ८ चित्र, ४६४ पृष्ठ, मूल्य १) स॰ १।)                | • • •  | १ वर्षमें  | ५,२५०         |
| १३७-श्रीकृष्ण-विकान-गीताका मूलसहित हिन्दीमें पद्मानुवाद, मूल्य III) स॰ १)                   |        | १ वर्षमें  | ५,२५०         |
| १३८-तत्त्व-चिन्तामणि भाग २ ( छोटा )-ले०-श्रीजयदयालजी गोयन्दका, मृत्य 🖃 स०                   | 11)    | १ वर्षमें  | ५,२५०         |
| १३९- इातपञ्च चौपाई-सानुवाद, सचित्र, पृष्ठ ३४०, मूल्य ॥≈)                                    |        | ४ वर्षमें  | ५,२५०         |
| १४०-आनन्दमार्ग-सचित्र, पृष्ठ ३२४, मूल्य ॥-)                                                 |        | ४ वर्षमें  | ५,२५०         |
|                                                                                             |        |            |               |

संस्करण समाप्त हो गया है, पुनर्सुद्रण होनेपर मिल सकेगी।

```
१ वर्षमें
                                                                                                   ५,३५०
  १४१-श्वति-रकावली-सम्पादक-श्रीभोलेबाबाजी, सचित्र, मृत्य ॥)
                                                                                         १ वर्षमें
                                                                    . . .
                                                                                                   ५,२५०
  १४२-प्रयागमाहात्म्य-१६ चित्र, पृष्ठ ६४, मूल्य =)।।
                                                                                         १ वर्षमें
                                                                                                   ५,२५०
  १४३-श्रीउक्यास्वामीजीके उपदेश-सचित्र, पृष्ठ २१८, मूल्य ।=)
                                                                                         १ वर्षमें
  १४४-तस्व-चिन्तामणि तीसरा भाग ( बड़ा )-सचित्र, पृष्ठ ४६०, मूल्य ।।≶) स० ।।।≈) ...
                                                                                                  ५,२५०
  ₹₩4-,,
                         ( छोटा )-सचित्र, पृष्ठ ५६०, मूल्य ।-) स० ।=) ...
                                                                                         १ वर्षमें
                                                                                                  ५,२५०
                                                                                         १ वर्षमें
                                                                                                  ५,२५०
  १४६-भक्तराज हनुमान्-सचित्र, पृष्ठ ८०, मूल्य ।-)
                                                                                         १ वर्धमें
  १४७-भक्तराज ध्रुव-पृष्ठ-संख्या ५२, ४ रंगीन और १ सादा चित्र, मूल्य ≥)
                                                                                                  ५,२५०
                                                                                         १ वर्धमें
  १४८-कवितावली-गो॰ तुलसीदासजीकृत, सटीक, ४ चित्र, मूल्य ॥-)
                                                                                                  4,240
                                                                                         १ वर्षमें
  १४९-प्रेमी भक्त उद्धव-पृष्ठ-संख्या ६८, ३ रंगीन चित्र, मृत्य ≥)
                                                                                                  ५,२५०
                                                                                         १ वर्षमें
  १५०-सत्यप्रेमी हरिश्चन्द्र-सचित्र, पृष्ठ-संख्या ५६, मृत्य ।-)
                                                                                                  ५,२५०
  १५१-प्राचीन भक्त-१५ कथाएँ, पृष्ठ १५२, १२ बहुरंगे चित्र, १ सादा, मूल्य ।।)
                                                                                         १ वर्षमें
                                                                                                  برروبره
  १५२-भक्त-सौरभ-५ कथाएँ, पृष्ठ ११६, चित्र बहुरंगे ५, मूल्य ।-)
                                                                                         १ वर्षमें
                                                                                                  ५,२५०
  १५३-भक्त-सरोज-१० कथाएँ, पृष्ठ ११६, चित्र बहुरंगे ९, मूल्य ।=)
                                                                                         १ वर्षमें
                                                                                                  ५,२५०
  १५४-भक्त-सुमन-१० कथाएँ, पृष्ठ १२०, चित्र बहुरंगे ७, सादे २, मूल्य ।≈)
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  4,240
                                        दो हजारसे अधिक
 १५५-गीताके क्रोकोंकी वर्णानुकमसूची-मूल्य )।।
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  4,000
 १५६-गीता-बंगला टीका, हमारी १।) वाली गीताकी तरह, मूल्य ।।।)
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  6,000
 १५७-शारीरकमीमांसादर्शन-मूल, पृष्ठ ५२, मूल्य )।।।
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  4,000
 १५८-आदर्श भ्रातःप्रेम-ले॰ श्रीजयदयालजी गोयन्दका, मृल्य ≢)
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  ४,२५०
 १५९-छान्दोग्योपनिषद्-सानुवाद शाकरमाष्यसहित, पृष्ठ ९६८, चित्र ९, सजिल्द मूल्य २।।।)
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  8,000
 १६०-भक्तियोग-भक्तिका विस्तारसहित वर्णन, सचित्र, पृष्ठ ७०८, मृ० १=) · · ·
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  ३,२५०
 १६१-श्रोतुकारामचरित्र-एष्ठ ६९६, चित्र ९, मृत्य १∌) सजिल्द १।।)
                                                                                        १ वर्धमें
                                                                                                  3,740
 १६२-मुमक्षसर्वस्वसार-भाषाटीकासिहत, पृष्ठ ४१६, मृत्य ।।।-)स० १-) · · ·
                                                                                        १ वर्धमें
                                                                                                  ३,२५०
१६३-पूजाके फूल-रें०-भूपेन्द्रनाथ देवशर्मा, सचित्र, पृष्ठ ४२०, मृह्य ।।।-) · · ·
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  ३,२५ ०
१६४-श्रीक्षानेश्वर-चरित्र और ग्रन्थविवेचन-सचित्र, पृष्ठ ३६०, मृत्य ।।।-)
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  3,240
१६५-शरणागतिरद्वस्य-सचित्र, पृष्ठ ३६०, मूल्य ।।≶) · · ·
                                                                                        १ वर्षभें
                                                                                                  ₹,२५०
१६६-स्तृक्तिसुधाकर-सानुवाद, सचित्र, पृष्ठ २७६, मृत्य ॥=)
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                  ३,२५०
१६७-माघमकरप्रयागस्नानमाहात्म्य-सचित्र, पृष्ठ११२,मूल्य=)।।
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                 ३,६५०
१६८-भागवतस्तृतिसंग्रह-अनुवाद, कथाप्रसंग और शब्दकोश-सहित, सजिल्द मृत्य २।)
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                 ३,२५०
१६९-Way to God-Realization (By Hanuman prasad Poddar) -/4/-
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                 ३,२५०
?90-Wavelets of Bliss ( " " " ) -/2/-
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                 ३,२५०
१७१-महात्मा चिदुर-पृष्ठ-संख्या ६४, १ रंगीन चित्र, मृत्य =)।।
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                 ३,२५०
१.७२-इवेताश्वतरोपनियद्-सानुवाद शांकरभाष्यसहित, पृष्ठ २७२, मृत्य ।।।=)
                                                                                        १ वर्षीं
                                                                                                 ३,२५०
१७३-Mind : Its Mysteries & Control. Part II (By Swami Sivananda) 1/-/-१वर्शमे ३,२५०
१७४-दोहावली-गो॰ तुलसीदारजीकृत, सानुवाद, सचित्र, मूल्य ॥)
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                 3,240
१७५-श्रीकृष्णलील्य-दर्शन-करीय ७५ चित्र और उनका परिचय, सजिल्द मृत्य २॥)
                                                                                        १ वर्षीं
                                                                                                 ₹,000
१७६-गीता-दो पन्नेमें मूल्य -)
                                                                                        १ वर्पमें
                                                                                                 ₹,000
899-The Divine Message (By Hanumanprasad Poddar) -/-/9
                                                                                        १ वर्षमें
                                                                                                 3,000
```

| १७८-The Divine Name and Its Practice(By Hanumanprasad Podds        | ar)-/3/ | -१ वर्षमें | २,२५०  |
|--------------------------------------------------------------------|---------|------------|--------|
| <b>?99.</b> —The Philosophy of Love ( " " ") 1/-/-                 |         | १ वर्षमें  | २,२५०  |
| १८ <b>०−गीता ( मराठी टीका</b> ) इमारी १।) वाली गीताकी तरह, मृ० १।) | •••     | १ वर्षमें  | २,०००  |
| १८१-श्रीमगवस्त्राम कौमुदी-हिन्दी अनुवादसहित, सचित्र, मूल्य ॥=)     | •••     | १ वर्षमे   | २,०००  |
| १८२-गृह्याग्निकर्मप्रयोगमाला-अनुवादसहित, पृष्ठ १९२, मूल्य ।-)      | ***     | १ वर्षमें  | २,०००  |
| १८३-Songs from Bhartribari (By Bankey Behari) -/8/-                | •••     | १ वर्षमें  | २,०००  |
| RCB-At the Touch of the Philosopher's Stone -/9/-                  |         | १ वर्षमें  | २,०००  |
| १८५-Mysticism in the Upanishads (By Bankey Behari) -/10/-          |         | १ वर्षमें  | २,०००  |
|                                                                    | कुल टो  | टल ३९, १   | 6, 600 |

# पुस्तकें मँगानेवालोंके लिये कुछ ध्यान देने योग्य बार्ते—

- (१) हर एक पत्रमें नाम, पता, डाकघर, जिला बहुत साफ देवनागरी अक्षरोंमें लिखें। नहीं तो जवाब देने या माल मेजनेमें बहुत दिकत होगी। साथ ही उत्तरके लिये जवाबी कार्ड या टिकट आना चाहिये।
- (२) अगर ज्यादा कितार्ने मालगाड़ी या पार्सलसे मँगानी हों तो रेलवे स्टेशनका नाम जरूर लिखना चाहिये। आर्डरके साथ कुछ दाम पेशगी मेजने चाहिये।
- (३) थोड़ी पुस्तकोंपर डाकखर्च अधिक पड़ जानेके कारण एक रुपयेसे कमकी वी० पी० प्रायः नहीं मेजी जाती, इससे कमकी किताबोंकी कीमत, डाकमहसूळ और रजिस्ट्रीखर्च जोड़कर टिकट मेजें।
- ( ४ ) एक रुपयेसे कमकी पुस्तकों बुकपोस्टसे मँगवानेवाले सज्जन।) तथा रजिस्ट्रीसे मँगवानेवाले ।=) ( पुस्तकोंके मूल्यसे ) अधिक मेजें । बुकपोस्टका पैकेट प्रायः गुम हो जाया करता है; अतः इस प्रकार खोयी हुई पुस्तकोंके लिये हम जिम्मेवार नहीं हैं।
- (५) 'कल्याण' रजिस्टर्ड होनेसे उसका महसूल कम लगता है और वह कल्याणके प्राहकोंको नहीं देना पड़ता, कल्याण-कार्यालय खयं बरदास्त करता है। पर प्रेसकी पुस्तकों और चित्रोंपर ॥) सेर डाकमहसूल और ≶) की पार्सल रजिस्ट्रीखर्च लगता है, जो कि प्राहकोंके जिम्मे होता है। इसलिये 'कल्याण'के साथ किताबें और चित्र नहीं मेजे जा सकते अत: गीताप्रेसकी पुस्तक आदिके लिये अलग आर्डर देना चाहिये।

#### कमीशन-नियम

समान न्यवहारके नाते छोटे-बड़े सभी ग्राहकोंको कमीशन एक चौथाई दिया जायगा। ३०) की पुस्तकों लेनेसे ग्राहकोंके रेलवे स्टेशनपर मालगाड़ीसे फी-डिलीबरी दी जायगी। ३०) की पुस्तकों लेनेवाले सज्जनोंमेंसे यदि कोई जल्दीके कारण रेलपार्सलसे पुस्तकों मेंगवावेंगे तो उनको केवल आधा महसूल बाद दिया जायगा। फी-डिलीबरीमें बिल्टीपर लगनेवाला डाकाखर्च, रजिस्ट्रीखर्च, मनीआर्डरकी फीस या वैंकचार्ज शामिल नहीं होंगे, ग्राहकोंको अलग देने होंगे। पुस्तकोंके साथ ३०) से कमके चित्रोंकी फी-डिलीबरी नहीं दी जायगी। पुस्तकोंके साथ चित्र मँगानेवालोंको चित्रोंके कारण जो बिशेष भाड़ा लगेगा वह देना होगा।

व्यवस्थापक-गीताप्रेस, गोरखपुर

नोट - जहाँ हमारी पुस्तके बुक्सेलरोंके पात मिलती ही वहाँ उन्हींसे खरीदनेमें थोड़ी पुस्तकें यहाँते मेंगवानेपर जो खच पड़ता है उससे कममें या उतनेमें ही मिल जाती हैं। अतः थोड़ी पुस्तकें बुक्सेलरोंसे ही लेनेमें सुविधा होनेकी सम्भावना है।

# चित्र-सूची

# गीताप्रेस, गोरखपुरके सुन्दर, सस्ते, धार्मिक दर्शनीय वित्र

# कागज-साइज १५×२० इश्वके बड़े चित्र

# सभी चित्र बढ़िया आर्ट पेपरपर सुन्दर छपे हुए हैं।

### सुनहरी-नेट दान प्रत्येकका -)॥

| १ युगल्छिब<br>२ राम-सभा<br>१ अबधकी गलियोंमें<br>आनन्दकंद | ४ आनन्दकंदका आँगनमें<br>खेल<br>५ आनन्दकंद पालनेमें | ६ कौसल्याका आनन्द<br>७ सिलयोंमें श्याम<br>८ दशरयके भाग्य<br>म प्रत्येकका -) | ९ मगवान् श्रीराम<br>१० राम-दरबारकी झाँकी |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
|                                                          | रवाग गढ पा                                         | <b>M W</b> (4.0.20)                                                         |                                          |
| ११ श्रीराधेश्याम                                         | २३ राम-रावण-युद्ध                                  | 🏿 ३५ शिव-विवाह                                                              | ४६ सम्बदानन्दके ज्योतिषी                 |
| १२ भीनन्दनन्दन                                           | २४ राभदरबार                                        | ३६ प्रदोषनृत्य                                                              | ४७ भगवान् नारायण                         |
| १३ गोपियौंकी योगघारणा                                    | २५ श्रीरामचतुष्ट्य                                 | ३७ श्रीजगजननी उमा                                                           | ४८ ब्रह्माकृत भगवत्स्तुति                |
| १४ श्याममयी संसार                                        | २६ श्रीलक्ष्मीनारायण                               | <b>३८ श्रीधुव-नारायण</b>                                                    | ४९ मुरलीका असर                           |
| १५ वृत्दावनविद्वारी श्रीकृष्ण                            | २७ भगवान् विष्णु                                   | ३९ श्रीमहावीरजी                                                             | ५० लक्सी माता                            |
| १६ विश्वविमोइन श्रीकृष्ण                                 | २८ श्रीश्रीमहालक्मीजी                              | ४० भीचैतन्यका                                                               | ५१ श्रीकृष्ण-यशोदा                       |
| १७ श्रीमदनमोहन                                           | २९ कमला                                            | <b>इ</b> रिनामसंकीर्तन                                                      | ५२ भगवान् शंकर                           |
| १८ भगवान् श्रीकृष्णरूपमें                                | ३० तावित्री-ब्रह्मा                                | ४१ महासंकीर्तन                                                              | ५३ बालरूप श्रीरामजी                      |
| १९ श्रीवजराज                                             | ३१ भगवान् विश्वनाथ                                 | , ४२ नवधा भक्ति "                                                           | ५४ द्व्हा राम                            |
| २० श्रीकृष्णार्जुन                                       | ३२ श्रीशिवपरिवार                                   | ४३ जडयोग                                                                    | ं ५५ कालिय-उद्धार                        |
| २१ चारों भैया                                            | ३३ शिवजीको विचित्र बरात                            | ४४ भगवान् शक्तिरूपर्ने                                                      | · ५६ जटायुकी स्तुति                      |
| २२ भुवनमोहन राम                                          | ३४ शिव-परिछन                                       | ४५ कौसल्याकी गोदमें ब्रह्म                                                  | ५७ पु <b>ष्पक</b> विमानपर                |

### कागज-साइज ७॥×१० इश्र

### सुनहरी वित्र, नेट दाम )। १ प्रतिचित्र

| २०१ भीरामपञ्चायतन               | २०५ बँधे नटवर    | २०९ दुर्गा                        | रश्र दशरथके भाग्य                    |
|---------------------------------|------------------|-----------------------------------|--------------------------------------|
| २०२ कीडाविपिनमें<br>श्रीरामसीता | २०६ बेणुधर       | २१० आनन्दकन्दका                   | २१४ शिशु-लीला−१                      |
| श्रारामसाता<br>२०३ युगलछिब      | २०७ बाबा भोलेनाथ | आँगनमें खेल<br>२११ भगवान् श्रीराम | २१५ श्रीरामकी झाँकी<br>२१६ श्रीभरतजी |
| २०४ वंसका कीप                   | २०८ मातङ्गी      | २१२ जुगल सरकार                    | ै.२१७ श्रीभगवान                      |
|                                 | बहुरंगे चित्र,   | नेट दाम )। प्रतिचित्र             |                                      |
| 26.9                            | 1                | 1                                 | 1                                    |

| २५१ सदाप्रसन्न राम                      | २५५ भूीरामावतार्                                    | २५८ भगवान् श्रीराम और            | २६१ पुष्पवाटिकार्मे          |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------|
| २५२ कमललोचन राम<br>२५३ त्रिभुवनमोहन राम | २५६ कौसल्याकी गोदमें ब्रह्म<br>२५७ भगवान् श्रीरामकी | काकभुग्राण्ड<br>२५९ अङ्ख्योद्धार | श्रीसीताराम                  |
| २५४ भगवान् श्रीरामचन्द्र                | बाल्लीला                                            | २६० गुरुसेवा                     | २६२ स्वयंवरमें लक्ष्मणका कोप |

| -           | <del>ل در برای در </del> |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
| २६३         | परशुराम-राम                                                  |
| २६४         | भीषोताराम [ वन-                                              |
|             | गमनामिलाषिणी सीता]                                           |
| २६५         | श्रीराम और कौसल्या                                           |
| २६६         | रामवनगमन                                                     |
| २६७         | कौसल्या-भरत                                                  |
| २६८         | भरतगुइमिलाप                                                  |
| २६९         | अरामक चरणाम मरत                                              |
| २७०         | पादुका-पूजन                                                  |
| २७१         | ध्यानमग्र भरत                                                |
| २७२         | अनस्या-सीता                                                  |
| २७३         | श्रीराम-प्रतिश                                               |
| २७४         | राम-शबरी                                                     |
| २७५         | देवताओंके द्वारा                                             |
|             | भगवान् श्रीरामकी स्तुति                                      |
| २७६         | बालिवध और                                                    |
| *****       | ताराविलाप                                                    |
| <b>২</b> ৩৩ | श्रीराम-जटायु                                                |
| २७८         | विभीषणहनुभान्भिलन                                            |
| २७९         | ध्यानमञ्जा सीता                                              |
| २८०<br>२८१  | लङ्का-दहन<br>भगवान् श्रीरामका                                |
| (0)         | रामेश्वरपूजन                                                 |
| २८२         | सुबेल-पर्वतपर श्रीरामकी                                      |
| 101         | ama9                                                         |
| २८३         | राम-रावण-युद्ध                                               |
| 228         | नन्दियाममें भरत-                                             |
| (13.0       | इनुमान्-भेंट                                                 |
| २८५         | पुष्पकारूढ भोराम                                             |
| २८६         | मारुति-प्रभाव                                                |
| २८७         | श्रीरामदरबार                                                 |
| २८८         | श्रीरामचतुष्टय                                               |
| २८९         | श्रीसीताराम (शक्ति-अंक)                                      |
| २९०         | श्रीसीताराम (मर्यादायोगः                                     |
| २९१         | श्रीशिवकृत राम-स्तुति                                        |
| २९२         | श्रीसीताजीकी गोदमें                                          |
|             | लब-कुश                                                       |
| २९३         | सिचदानन्दके ज्योतिषी                                         |
| २९४         | वात्सस्य (माँका प्यार्)                                      |
| २९५         | परब्रह्म प्रेमके बन्धनमें                                    |
| २९६         | भगवान् भीकृष्णरूपमें                                         |
| २९७         | श्रीकृष्णार्जुन                                              |
| २९८         | भगवान् और उनकी                                               |
|             | हादिनी शकि राषाजी                                            |

| 201          |                                                   |
|--------------|---------------------------------------------------|
| २ <b>९</b> ९ |                                                   |
| ₹o;          | १ मदनमोइन                                         |
| ₹o;          |                                                   |
| ३०३          | र वजराज<br>१ वृन्दाबनविहारी<br>४ विश्वविमोहन मोहन |
| 301          |                                                   |
| ३०८          | -                                                 |
| ३०।          | •                                                 |
| ₹04          |                                                   |
| ₹१,          |                                                   |
| ₹१           | श्रीकृष्णचन्द्र<br>र गोपीकुमार                    |
| ₹ <b>१</b> २ |                                                   |
| ₹ ? :        |                                                   |
| * , .        | र भक्त-भावन भगवान् ।<br>श्रीकृष्ण                 |
| ₹ १ भ        |                                                   |
| ३१           |                                                   |
|              | ( वसुदेवदेवकीको                                   |
|              | कारागारमें दर्शन)                                 |
| ३१६          | ६ गोकुल-गमन                                       |
| ३१।          |                                                   |
| ₹१.          |                                                   |
| ३१           | •                                                 |
| ३२           |                                                   |
| ₹२:          |                                                   |
| ₹२:          |                                                   |
| ₹₹           |                                                   |
| ₹ <b>२</b> ` |                                                   |
| ₹ <b>२</b> ° | ९ मनमोहनकी तिरछी<br>चितवन                         |
| ३२।          | <sup>६</sup> भवसागरसे उद्धार                      |
|              | करनेवाले भगवान्                                   |
|              | भीकृष्ण                                           |
| ₹₹(          | ॰ बकासुर-उद्धार                                   |
| ३२           | ८ अधासुर-उद्धार                                   |
| ₹₹'          | -                                                 |
|              | वन-भोजन                                           |
| ३३<br>३३     |                                                   |
| **           | सथुरा-यात्रा<br>मथुरा-यात्रा                      |
| 3 3 2        |                                                   |
| ₹₹:          |                                                   |
| • •          | भगवान् श्रीकृष्ण                                  |
| ₹₹١          |                                                   |
| ₹ ₹          |                                                   |
|              | अमपूजा                                            |
|              |                                                   |

| <b>३३</b> ६          | शिशुपाल-उद्धार                                   |
|----------------------|--------------------------------------------------|
| ३३७                  | समदर्शी श्रीकृष्ण                                |
| ३३८                  | शान्तिदृत श्री <b>कृष्ण</b>                      |
| ३३९                  | मोह-नाराक श्रीकृष्ण                              |
| 380                  | भक्त-प्रतिशा-रक्षक                               |
| !                    | भीकृष्ण                                          |
| ₹४१                  | अश्व-परिचर्या                                    |
| ₹४२                  | श्रीकृष्णका अर्जुनको                             |
|                      | पुनः ज्ञानोपदेश                                  |
| . ३४३                | जगद्गुर श्रीकृष्ण                                |
| <b>\$</b> 88         | राजा बहुलास्वकृत                                 |
| <b>3</b> 84          | श्रीकृष्णपूजन नं० २                              |
|                      | नृग-उद्धार                                       |
| , , ,                | मुरलीका असर                                      |
| े <b>३</b> ४७<br>३४८ | व्याधकी क्षमा-प्रार्थना<br>योगेश्वरका योगधारणारे |
| 400                  | परम प्रयाण                                       |
| ३४९                  | शिव                                              |
| 340                  | ঘ্যানময় যিৰ                                     |
| ३५१                  | सदाशिव                                           |
| <b>३</b> ५२          | योगीश्वर श्रीशिव                                 |
| 343                  | पञ्चमुख परमेश्वर                                 |
| 348                  | योगामि                                           |
| ३५५                  | मदन-दह्न                                         |
| ३५६                  | शि <b>यवि</b> वा <b>इ</b>                        |
| ३५७                  | उमा-महेश्वर                                      |
| ३५८                  | गौरीशंकर                                         |
| ३५९                  |                                                  |
| ३६०                  | _                                                |
| ३६१                  | मदोष-हत्य                                        |
| १६२                  | शिव-ताण्डब                                       |
| ३६३                  | लोककल्याणार्थ<br>========                        |
| ३६४                  | इलाइलपान<br>पाञ्चपतास्त्रदान                     |
| 364                  | भीइरि-इरकी जल-क्रीटा                             |
| 355                  | श्रीविष्णुरूप और                                 |
| ```                  | श्रीब्रह्मारूपके द्वारा                          |
|                      | श्रीशिवरूपकी स्तुति                              |
| ३६७                  | भगवान् विष्णुको                                  |
|                      | चकदान                                            |
| ३६८                  | श्रीकृष्णरूपसे                                   |
| 1                    | भीशिवरूपकी स्तुति                                |
|                      | और वरदानज्ञाभ                                    |
| ₹ 5                  | शिव-राम-सं <b>वा</b> द                           |
| ३७०                  | काशी-मुक्ति                                      |
|                      |                                                  |

३७१ भक्त व्यावपाद ३७२ श्रीविष्णु ३७३ विष्णुभगवान् ३७४ कमलापति-स्वागत ३७५ भगवान् शेषशायी ३७६ लक्ष्मीनारायण ३७७ भगवान् नारायण १७८ द्वैतसम्प्रदायके आद्याचार्य श्रीब्रह्माजी ३७९ ब्रह्माकृत भगवल्खुति ३८० ब्रध-स्तुति ३८१ भगवान् मत्स्यरूपमें ३८२ मस्यावतार ३८३ भगवान् कुर्मेरूपमें ३८४ भगवान् वराहरूपमें ३८५ भगवान् श्रीनृसिंहदेवकी गोदमें भक्त प्रह्लाद ३८६ भगवान् वामनरूपमें ३८७ भगवान् परश्ररामरूपमें ३८८ भगवान् बुद्धरूपमें १८९ भगवान् कल्किरूपमें ३९० भगवान् ब्रह्मारूपमें ३९१ श्रीसावित्री-ब्रह्मा ३९२ भगवान् दत्तात्रेयरूपमें ३९३ भगवान् सूर्यरूपमें ३९४ भगवान् गणपतिरूपमें ३९५ भगवाम् अग्निरूपर्मे ३९६ भगवान् शक्तिरूपमें ३९७ महागौरी ३९८ महाकाली १९९ महासरस्वती ४०० श्रीलक्ष्मीजी (चतुर्भुजी) ४०१ श्रीमहालक्ष्मी (अष्टादशभूजी) क्षि ४०२ सावित्रीकी यमराजपर विजय ४०३ देवी कात्यायनी ४०४ देवी कालिका ४०५ देवी कृष्माण्डा ४०६ देवी चन्द्रधण्टा ४०७ देवी सिद्धिदात्री ४०८ राजा सरथ और समाधि वैश्यको देवीका दर्शन ४०९ श्रीबहुचराम्बिकामन्दिर मोरवीसे प्राप्त (गेंबशमाता)

| and and and a second of          |                                |                           | والتناور والتناور والتناور والتناور والتناور والتناور والتناور |
|----------------------------------|--------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ¥रे॰ समुज्ञ-सल्यम                | ४१४ सप्तशनभूमिका               | ४५५ नौकारोहण              | ४८२ दुराचारीसे भक्त                                            |
| ४११ महासङ्घीर्तन                 | ४३५ मानससरोबर                  | ४५६ मधुरा-गमन             | ४८३ श्रीमधुसूदन सरस्वती-                                       |
| ४१२ ध्यानयोगी जुव                | ४३६ स्तवन                      | ४५७ भगवान् विष्णु         | को परमतस्वके दर्शन                                             |
| ४१३ म्व-नारद                     | ४३७ समुद्रताङ्न                | ४५८ रामसभा                | ४८४ योगक्षेम-बहन                                               |
| ४१४ शानयोगी राजा जनक             | ४३८ ऋषि-आश्रम                  | ४५९ सूरके स्थाम ब्रह्म    | ४८५ लोक-संग्रह                                                 |
| ४१५ ज्ञानयोगी शुकदेव             | ४३९ महासन्त्र नं०१             | ४६० भगवान् राम और         | ४८६ सूर्यको उपदेश                                              |
| ४१६ भीष्मपितामह                  | ४४० महामन्त्र नं० २            | सनकादि मुनि               | ४८७ अवतार ( दस )                                               |
| ४१७ अजामिल-उद्धार                | ४४१ रघुपति राधव राजा राम       | ४६१ जरासन्धसे युद्धभिक्षा | ४८८ समदर्शिता                                                  |
| ४१८ सुआ पढ़ाबत गणिकातारी         | पतितपावन सीताराम               | ४६२ पर्वताकार हनुमान्     | ४८९ सब कायाँमें मगवद् दृष्टि                                   |
| ४१९ शहरके ध्येय बाल              | ४४२ जय हरि गोविन्द राघे        | ४६३ शिव-पार्वती           | ४९० भगवान् सर्वमय                                              |
| श्रीकृत्य                        | गोविन्द                        | ४६४ गोत्वामी              | ४९१ अनन्य चिन्तनका फल                                          |
| ४२० सङ्घीर्तनयोगी                | ४४३ ॐ नमो भगवते                | श्रीतुलसीदासजी महाराज     | ४९२ भजन करनेवाले भक्त                                          |
| श्रीचैतन्यमहाप्रभु               | वासुदेवाय                      | ४६५ चित्रकृटमें           | ४९३ मगवत्यूजन                                                  |
| ४२१ निमाई-निताई                  | ४४४ कृष्णं वन्दे जगद्गुरुम्    | ४६६ शिवजीकी बरात          | ४९४ भजनको महिमा                                                |
| ४२२ भीचैतन्यका                   | ४४५ हरहर महादेव                | ४६७ इनुमान्जीकी प्रार्थना | ४९५-१. समाधि वैश्य                                             |
| हरिनामसंकीर्तन                   | ४४६ नमः शिवाय                  | ४६८ ताइका-उद्धार          | २. सञ्जय ३. यज्ञपका                                            |
| ४२३ प्रेमी भक्त सूरदास           | ४४७ लक्ष्मी माता               | ४६९ मनु-शतरूपापर कृपा     | ४. गुइ निषाद                                                   |
| ४२४ गोस्वामी तुलसीदासजी          | ४४८ श्रीकृष्ण-यशोदा            | ४७० श्रीरामराज्यामिषेक    | ४९६ सप्तर्धि                                                   |
| ४१५ मीरा (कीर्तन)                | ४४९ शुद्धाद्वैतसम्प्रदायके आदि | ४७१ दशरथ-मरण              | ४९७ श्रीगङ्गाजी                                                |
| <b>४२६</b> मीराबाई(जहरका प्याला) | प्रवर्तक भगवान् शंकर           | ४७२ भरद्वाज-भरत           | ४९८ सुखमय मार्ग                                                |
|                                  | ४५० कालिय-उद्धार               | ४७३ वनवासियोंका प्रेम     | ४९९ संसार-वृक्ष                                                |
| ४२८ मीरा (आज़ मैं देख्यो         | ४५१ यशपत्रीको भगवत्प्राप्ति .  | ४७४ बालि-सुग्रीव-युद्ध    | ५०० पूर्ण समर्पणके लिये                                        |
| गिरघारी)                         | ४५२ श्रीकृष्ण अपने पिता-       | ४७५ दूल्हा राम            | आ <b>ह्या</b> न                                                |
| ४२९ प्रेमी मक रसखान              | माता वसुदेव-देवकीकी            | ४७६ राजण-मन्दोदरी         | ५०१ योद्धावेशमें भगवान्                                        |
| ४३० गोलोकमें नरसी मेहता          | हथकड़ी-बेड़ो काट रहे हैं       | ४७७ पुष्पकविमानपर         | श्रीकृष्ण                                                      |
| ४३१ परम वैराग्यवान् भक्त         | ४५३ सुदामाका महल               | ४७८ अग्निका चरदान         | ५०२ देवी-सम्पत्ति(धर्मगज-                                      |
| दम्पति राँका-चाँका               | ४५४ श्रीकृष्ण उद्भवको          | ४७९ लक्ष्मणको उपदेश       | युधिष्टिर)                                                     |
| ४३२ नवधा भक्ति                   | सन्देश देकर वज भेज             | ४८० पादुका-दान            | ५०३ जिज्ञासु भक्त उद्धव                                        |
| ¥३३ जहयोग                        | रहे हैं                        | , ४८१ जटायुकी स्तुति      | ५०४ अर्थार्थी मक्त मुब                                         |
| ,                                |                                |                           | •                                                              |

### कागज-साइज ५×७॥ इच्च बहुरंगे चित्र, नेट दाम १) सैकड़ा

| 9009 | श्रीविष्णु        | १००८ श्रीराम-विमीषण-                                        | १०१५ वज-नव युवराज                  | १०२२ श्रीमदनमीहन           |
|------|-------------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------|
|      | शेषशायी           | मिलन (भुज विशाल गहि)                                        | १०१६ रामदरबार                      | १०२३ श्रीगधेरयाम           |
|      | सदामसभ राम        | १००९ श्रीरामचतुस्य<br>१०१० विश्वविमोहन श्रीकृष्ण            | १०१७ देवसेनापति कुमार<br>कार्तिकेय | १०२४ भगवान् और हादिनी      |
| 8008 | कमललोचन राम       | र वर्ष विश्वविभाइन श्राष्ट्राचा                             | ****                               | शक्ति राधाजी               |
|      | त्रिभुवनमीह्न राम | १०११ चृत्दाबनविद्यारी श्रीकृष्ण<br>१०१२ आनन्दकन्द श्रीकृष्ण | २०१९ खेल-खिलाडी                    | १०२५ नन्दनन्दन             |
| १००६ | दूल्हा राम        | १०१३ गोपीकुमार                                              |                                    | १०२६ सुदामा और श्रीकृष्णका |
| 8004 | भीसी <b>ताराम</b> |                                                             | १•२१ युगलछबि                       | <b>प्रेम</b> णिलन          |

| १०२७ | अर्जुनको गीताका       | १०४० | पाठशालामें प्रह्लादका    | १०५० | गोविन्दके साध      |      | परमेष्ठी दर्जी         |
|------|-----------------------|------|--------------------------|------|--------------------|------|------------------------|
|      | उपदेश                 |      | बालकोंको राम-राम         |      | गोविन्दका खेल      | १०६१ | भक्त जयदेवका गीत-      |
| १०२८ | अर्जुनको चतुर्भुजरूप- |      | जपनेका उपदेश             | १०५१ | भक्त गोपाल चरवाहा  |      | गोविन्द-गान            |
|      | का दर्शन              | १०४१ | समुद्रमें पत्थरोंसे दवे  | १०५२ | मीराबाई (कीर्तन)   | १०६२ | ऋषि-आश्रम              |
| १०२९ | भक्त अर्जुन और        |      | प्रहादका उद्धार          | १०५३ | भक्त जनाबाई और     | १०६३ | श्रीविष्णु भगवान्      |
|      | उनके सार्थि कृष्ण     | १०४२ | भगवान् नृसिंह्देवकी      |      | भगवान्             | १०६४ | कमलापतिस्वागत          |
| १०३० | परीक्षितकी रक्षा      |      | गोदमें भक्त प्रहाद       | १०५४ | भक्त जगन्नाथदास    | १०६५ | सूरका समर्पण           |
| १०३१ | सदाशिव                | १०४३ | पवन-कुमार                |      | भागवतकार           | १०६६ | मॉंका प्यार            |
| १०३२ | <b>शिवपरिवार</b>      | १०४४ | भगवान्की गोदमें          | १०५५ | भीहरिभक्त          | १०६७ | प्यारका बन्दी          |
| १०३३ | चन्द्रशेखर            |      | भक्त चिकक भील            |      | <b>हिम्मतदासजी</b> | १०६८ | बाललीला                |
| १०३४ | कमला                  | १०४५ | शंकरके ध्येय बालकृष्ण    |      | भक्त बालीग्रामदास  | १०६९ | नवधा भक्ति             |
| १०३५ | भुवनेश्वरी            |      | मगवान् श्रीशंकराचार्य    |      | भक्त दक्षिणी       | १०७० | ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म  |
| १०३६ | श्रीजगन्नाथजी         |      | श्रीश्रीचैतन्य           |      | तुलसीदास <b>जी</b> | १०७१ | श्रीमनुशतरूपा          |
| १०३७ | यम-नचिकेता            |      | चैतन्यका अपूर्व त्याग    |      |                    |      | देवता, असुर और         |
| १०३८ | ध्यानयोगी ध्रुव       | १०४९ | भक्त घन्ना जाटकी         |      | भक्त मोइन और       |      | मनुष्योंको ब्रह्माजीका |
|      | ध्रुव-नारायण          |      | रोटियाँ भगवान् ले रहे है |      | गोपाल भाई          | •    | उपदेश                  |
|      | -                     |      |                          |      | -                  |      |                        |

### चित्रोंके साइज, रंग और दाम

१५×२०, सुनहरी -)॥ ७॥×१०, सुनहरी )। १ १५×२०, रंगीन -) ७॥×१०, रंगीन )। ५×७॥, रंगीन १)सै० × ×

एक ही चित्र २५० ढाई सौ या अधिक छेनेपर रेट इस प्रकार होगा—साइज १५×२० सुनहरी १००) प्रतिहजार, साइज १५×२० रंगीन ७०) प्रतिहजार, साइज ॥×१० सुनहरी २५) प्रतिहजार, साइज ७॥×१० रंगीन १८) प्रतिहजार, साइज ५×७॥ १२) प्रतिहजार।

१५४२० साइजके सुनहरे १०, रंगीन ४७ चित्रोंके सेटकी नेट कीमत ३॥०) पैकिङ र) डाकसर्च १≥) कुल लागत ५=) लिये जायँगे।

७॥×१० साइजके सुनहरे १७, रंगीन २५२ और कुल २६९ चित्रोंके सेटकी नेट कीमत ४।८)।ई पैकिङ्ग ८)॥ई डाकखर्च १०) कुल ५॥०) लिये जायँगे।

५×७॥ साइज़के रंगीन ७२ चित्रोंका नेट दाम ॥६)॥ पैकिङ्ग ८)। डाकखर्च ।=)। कुल १६) लिये जायँगे। १५×२०, ७॥×१०, ५×७॥ के तीनों सेटकी नेट कीमत ८॥।०)।॥ई, पैकिङ्ग ८)ई डाकखर्च २६) कुल ११६) लिये जायँगे।

रेलपार्सलसे मँगानेवाले सज्जनोंको ८॥१०)।॥१ चित्रका मूल्य, पैकिङ्ग ६०१ रजिस्ट्री।) कुल ९१०) भेजना चाहिये। साथमें पासके रेलवेस्टेशनका नाम लिखना जरूरी है।

नियम—(१) चित्रका नम्बर, नाम जिस साइजर्म दिया हुआ है वह उसी साइजर्म मिलेगा, आर्डर देते समय नम्बर भी देख लें। समझकर आर्डरमें नम्बर, नाम अवश्य लिख हैं। (२) पुस्तकोंके साथ मालगाड़ीसे चित्र मँगानेपर कुल मालका चित्रोंकी द्वासका किराया देना पड़ता है, इसलिये जितना किराया अधिक लगेगा वह ब्राहकोंके जिम्मे होगा, आर्डर देते समय इस नियमको समझ लें।(३) ३०) के चित्र लेनेसे ब्राहकों रेलवेस्टेशनपर मालगाड़ीसे क्री डिलीबरी दी जायगी। रजिस्ट्री बी० पी० खर्चा ब्राहकोंको देना होगा।(४) केवल २ या ४ चित्र पुस्तकोंके साथ या अकेले नहीं भेजे जाते, क्योंकि रास्तेमें ट्रट जाते हैं।(५) 'कल्याण' के साथ भी चित्र नहीं भेजे जाते।

नोट-सेट सजिस्ट भी मिला करती है। जिल्दका दाम १५×२० का ॥), ७॥×१० का ॥), ५४७॥ का ♥) अधिक िया आता है। सजिल्द सेटका डाकलर्च ज्यादा रूपता है।

स्टाकमें चित्र समय-समयपर कम-अधिक होते रहते हैं, इसलिये सेटका आर्डर आनेपर जितने चित्र स्टाक्सें इस समय तैवार रहेंगे उतने ही चित्र मेज दिये आयेंगे ।

### श्रादरिः

# साधनाइको विषय-सूची

| A 8-                                                         | स <b>रू</b> या | 1977-83                                             |
|--------------------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------------------|
| १—सत्तक्षके कुछ भ्रण · · · · · · · ·                         | ų              | श्रीभागवतानन्दजी महाराज महामण्ड <b>लेश्व</b> र      |
| २-कल्याण ('शिव') · · · · · ·                                 | 6              | काव्यसांख्ययोगन्यायवेदवेदान्ततीर्थः, वेदान्त-       |
| ३-प्रेम-प्राप्तिका साधन ( पूज्यपाद परमह <del>ंस</del>        |                | वागीश, मीमांसाभूषण, वेदरत्न, दर्शनाचार्य ) ४०       |
| श्रीरामकृष्णदासजी महाराजके उपदेश) · · ·                      | ११             | २०-मोक्षका श्रेष्ठसाधन—-ब्रह्मविद्या (श्रीमत्परमहंस |
| ४साधक और मनका संवाद (पूज्यपाद                                |                | परिवाजकाचार्य दार्शनिकसार्वभौम विद्यावारिधि         |
| स्वामीजी श्रीभोलेनानाजी ) · · · · · · · ·                    | १२             | न्यायमार्तण्ड वेदान्तवागीश श्री <b>खा</b> मी        |
| ५-साधकके लिये (पूज्यपाद स्वामीजी श्रीउड़िया-                 |                | महेश्वरानन्दगिरिजी महाराज महामण्डलेश्वर ) ४९        |
| बाबाजीके उपदेश ) · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | १४             | २१पूज्यपाद स्वामी श्रीगङ्गेश्वरानन्दजी महाराज       |
| ६-साधन और उसका प्रधान विम्न ( पूज्यपाद                       |                | महामण्डलेश्वरके उपदेश ( प्रेषक-भक्त                 |
| स्वामीजी श्रीहरिवावाजी महाराजके उपदेश )                      | १६             | रामश्ररणदासजी ) · · · · ५६                          |
| ७-प्रा <mark>र्थनाका प्रभाव ( पूज्यवाद महात्मा स्वामी</mark> |                | २२-नवधा भक्तिमें सर्वसाधनींका समावेश                |
| श्रीकरपात्रीजी महाराज)                                       | १६             | (श्रीशारदापीठाधीश्वर श्रीमजगद्गरु श्रीशंकरा-        |
| ८–साधना ( 'श्रीज्योतिजी' ) · · · · · · · ·                   | १८             | चार्य स्वामी श्रीस्वरूपानन्दजी तीर्य) ५७            |
| ९–साधु साधकोंके लिये ( पूज्यपाद स्वामी                       |                | २३-वैदिक साधनान्तर्गत न्यासविद्या (पूज्य-           |
| श्रीआत्मदेवकृष्णजी महाराज)                                   | २०             | पाद वे० शि० स्वामी श्रीश्रीरामानुजाचार्यजी          |
| १०-गृहस्थोंके लिये साधारण नियम                               | २१             | शास्त्री ) ५०                                       |
| ११-अपरोक्षज्ञान-साधन ( संत स्वामी श्री-                      |                | २४-साधन-भक्तिके चौंसठ अङ्ग (श्रीमन्माप्य-           |
| मेंहीदासजी )                                                 | २२             | सम्प्रदायाचार्य दार्शनिकसार्वभौम साहित्य-           |
| १२–ईश्वर-प्राप्तिका प्राथमिक साधन–विचार-                     |                | दर्शनाद्याचार्यः तर्करत्नः, न्यायरत्नः, श्रीदामोदर- |
| शक्तिका विकास (स्वामी श्रीकृष्णानन्दजी                       |                | जी गोस्वामी ) · · · ७०                              |
| महाराज)                                                      | २३             | २५-साधनाके चार सहायक (श्रीअरविन्द) ७२               |
| <b>१३कुछ साधनस</b> म्बन्धी प्रश्नोत्तर (पू० श्रीराम-         |                |                                                     |
| दासजी महाराज रामायणी ) · · · · · ·                           | २७             | (१) शास्त्र ,,                                      |
| १४-संकीर्तनप्रेमियोंके प्रति ( पूज्यपाद स्वामी               |                | (३) गरू ··· ७४                                      |
| श्रीकृष्णानन्दजी अवधूत ) · · · · · · ·                       | २७             | (4)34                                               |
| १५-प्रेम-साधना ( बाना श्रीरामदासजी महाराज)                   | ३०             | (४) काल ८१                                          |
| १६—कलिकालका परम साधन ( म० श्रीअञ्जनी-                        |                | २६—याद रक्लो ८१                                     |
| नन्दनशरणजी) · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            | ३१             | २७-प्रेम-साधन (श्रीजयदयालजी गोयन्दका) ८२            |
| १७-प्रधान साघन (परमहंस स्वामी श्रीनारायण-                    |                | २८-अभय (महात्मा गांधीजी) ८५                         |
| दामजी महाराज)                                                | ३२             | २९-शक्तिपात-रहस्य (महामहोपाध्याय पं० श्रीगोपी-      |
| १८-जीवका प्रधान कर्तव्य (श्रीमत्परमहंस                       |                | नाथजी कविराज एम्० ए०) ८६                            |
| परित्राजकाचार्य महामण्डलेश्वर श्री १०८                       |                | ३०-मृत्युसे अमृतकी ओर ( प्रो० श्रीअक्षयकुमार        |
| स्वाभी श्रीजयेन्द्रपुरीजी महाराज)                            | ३७             | यन्द्योपाध्याय एम्० ए०) ९७                          |
| १९-कीर्तनका सिवशेष विवरण (श्रीमत्                            |                | ३१-साधनका स्वरूप (पण्डितप्रवर श्रीपञ्चानन           |
| परमहंस परिवाजकाचार्य श्री १०८ स्वामी                         |                | तर्करत्न भट्टाचार्य ) १०२                           |

|                                                                                     | (                | २ | >                                                                              |                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---|--------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Z.                                                                                  | <b>ड-सं</b> रूया |   | पृष                                                                            | <b>इ-सं</b> ख्या |
| ३२-गोडीय वैष्णव-दर्शनमें अद्देत ब्रह्मतत्त्व<br>(महामहोपाध्यायं पण्डित श्रीप्रमथनाथ |                  |   | ४६-सहज्ञ साधन ( प्रो॰ श्रीधीरेन्द्रकृष्ण<br>मुखोपाच्याय एम्॰ ए॰ ) · · · · ·    | १४६              |
| तर्कभूषण )                                                                          | १०६              |   | ४७-कलियुगी जीवोंके कत्याणका साधन (श्रीजय-                                      |                  |
| ३३-महापापीके उद्धारका परम साधन                                                      | १०८              |   | रामदासजी 'दीन' रामायणी )                                                       | १४९              |
| २४नवधा भक्तिका सामान्य एवं सविशेष<br>निरूपण (परमवैष्णव स्वामी श्रीकृष्णा-           |                  |   | ४८-श्रीभगवज्ञामसाधन (श्रीस्वान्तःसुखाय)<br>४९-कीर्तनका सविशेष वर्णन (रायबहादुर | १५२              |
| नन्ददासजी महाराज )                                                                  | १०९              |   | पण्ड्या श्रीबैजनायजी.)                                                         | १५५              |
| ३५-आवश्यक साधन ( इनुमानप्रसाद पोद्दार )                                             | ११२              |   | ५०-साधनका मनोवैज्ञानिक रहस्य ( डॉ० श्रीदुर्गा-                                 |                  |
| ३६-कुछ उपयोगी साधन (श्रीजयदयालर्जा                                                  |                  |   | शङ्करजी नागर स० कल्पवृक्ष )                                                    | १५५              |
| गोयन्दका)                                                                           | ११३              |   | ५१-ईश्वर-दर्शनका साधन ( पू० पण्डित श्रीशिष-                                    |                  |
| (क) अचिन्त्य ब्रह्मकी उपासना · · ·                                                  | ,,               |   | दत्तजी शर्मा)                                                                  | १६०              |
| (ख) चराचररूप ब्रह्मकी उपासना · · ·                                                  | ,,               |   | ५२मोक्षका मुख्य साघनभक्ति (पं०                                                 |                  |
| (ग) सङ्कल्पब्रह्मकी उपासना · · ·                                                    | ११४              |   | श्रीविनायक नारायण जोशी साखरे महाराज )                                          | १६२              |
| ( घ ) शब्दब्रह्मकी उपासना · · ·                                                     | ,,               |   | ५३–अभ्युदय और निःश्रेयसके साधन (श्रीनारायण                                     |                  |
| (ङ) निःस्वार्यं कर्म-साधन · · ·                                                     | ,,               |   | स्वामीजी महाराज ) 😁 😶                                                          | १६५              |
| (च) सेवा-साधन                                                                       | ११५              |   | ५४-तत्त्वंपदार्थ-शोधन (स्वामी श्रीप्रेमपुरीजी                                  |                  |
| (छ) पञ्च महायज्ञ-साधन                                                               | ११६              |   | महाराज)                                                                        | १६६              |
| (ज) विषय-हवनरूप साधन                                                                | ११७              |   | ५५–भगवान्के सम्बन्धमें साधनोंका सामर्थ्य                                       |                  |
| ( झ ) महात्माओंका आज्ञापालनरूपी साधन                                                | ११८              |   | ( 'कविशिरोमणि' देवर्षि भट्ट श्रीमधुरानाथ-                                      |                  |
| ३७-सबसे पहली साधना (स्वामीजी श्रीतपोवन-                                             |                  |   | जी शास्त्री)                                                                   | १६९              |
| जी महाराज )                                                                         | १२१              |   | ५६-मधुर-रसकी साधना (पं० श्रीहजारीप्रसादजी                                      |                  |
| ३८-साधनकी अनिवार्य आवश्यकता                                                         | १२२              |   | द्विवेदी )                                                                     | १७३              |
| ३९-साधकका परमधर्म (श्रीदादा धर्माधिकारीजी)                                          | १२६              |   | ५७-प्रेम-साधन ( म० श्रीप्रेमप्रकाशजी )                                         | १७६              |
| ४०-सदाचार-साधनकी परमावश्यकता (स्वामी-                                               |                  |   | ५८-संस्कार-साधना (डा० श्रीराजवलीजी पाण्डेय                                     |                  |
| जी श्रीनारदानन्दजी महाराज )                                                         | १२८              |   | एम्॰ ए॰, डी॰ लिट्॰ ) · · · · · ·                                               | १८०              |
| ४१-योगचतुष्टय ( एक एकान्तवासी महात्मा )                                             | १३०              |   | ५९-जीवन सर्वोत्कृष्ट साधना है ( श्रीव्रजमोहनजी                                 |                  |
| (क) मन्त्रयोग · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                 | ,,               |   | मिहिर)                                                                         | १८४              |
| ( ख ) हठयोग                                                                         | १३१              |   | ६०—उदालककी साधना और समाधि (पं०                                                 |                  |
| (ग) लययोग · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                     | १३२              |   | श्रीशान्तनुविहारीजी द्विवेदी )                                                 | १९०              |
| (घ) राजयोग · · · · · · ·                                                            | १३४              |   | ६१-साधना ( श्रीनलिनीमोहन सान्याल एम्०                                          |                  |
| ४२-योगका सोपान (स्वामी श्रीशिवानन्दजी                                               |                  |   | ए०, भाषातत्त्वरतः)                                                             | १९८              |
| सरस्वती )                                                                           | १३६              |   | ६२-त्याग और पवित्रता (रेवरेंड आर्थर ई॰ मैसी)                                   | २००              |
| ४३-साधन-तत्त्व ( आचार्य श्रीबालकृष्णजी                                              |                  |   | ६३-प्रणवोपासना ( श्रीमोतीलाल रविशङ्करजी घोडा                                   |                  |
| गोस्वामी महाराज)                                                                    | १३९              |   | बी॰ ए॰, एल्-एल्॰ बी॰, वेदवेदान्त-                                              |                  |
| ४४-सची साधना क्या है ? ( डा॰ श्रीभगवान-                                             |                  |   | वारिधि)                                                                        | २०३              |
| दासजी एम्॰ ए॰, डी॰ लिट्॰ )                                                          | १४१              |   | ६४-सद्गुरु और शिष्य                                                            | २०६              |
| ४५-साधनाका मनोवैज्ञानिक आधार (पं० श्रीलाल-                                          |                  |   | ६५-दीक्षा और अनुशासन                                                           | २१०              |
| जीरामजी शुक्त एम्० ए०, बी० टी॰) · · ·                                               | १४२              |   | ६६-भूतशुद्धि                                                                   | २१४              |

| रृष्ठ                                                   | -संख्या | पृष्ठ-                                                | सख्या      |
|---------------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------------|------------|
| ६७-आदर्श-ध्यानयोग (पं० श्रीरामचन्द्र कृष्ण              |         | ८१-साधक, साधना और साध्यका सम्बन्ध (त्याग-             | 56.        |
|                                                         | २१७     | मूर्ति गोस्वामी श्रीगणेशदत्तजी महाराज)                | २६०        |
| to the same                                             | २१७     | ८२-साधन और सिद्धि (स्वामी श्रीशुद्धानन्दजी            |            |
| ` '                                                     | २१७     | भारती )                                               | २६२        |
| ( ख ) भोजनकी पवित्रता                                   |         | ८३साधना और सिद्धि (स्वामी श्रीअसङ्गा-                 |            |
| (ग) कुछ आवश्यक बातें                                    | २१९     | नन्दजी महाराज )                                       | २७०        |
| ( घ ) जपकी महिमा और भेद                                 | २२०     | ८४-साधनाको गुप्त रखनेका महत्त्व ( डा०                 |            |
| (च) मन्त्रमें सूतक और मन्त्रसिद्धिके                    |         | शिवानन्द सरस्वती एम्॰ ए॰ )                            | रे७४       |
| साधन                                                    | २२०     | ८५-साधना (श्रीकृष्णशङ्कर उमियाशङ्कर)                  | २७६        |
| ६९-मन्त्र-साधन                                          | २२२     | ८६-साधना-विज्ञान (पं॰ श्रीरामनिवासजी                  |            |
| (क) मन्त्र और सिद्धादि शोधन 💛                           | ,,      | द्यामां 'सौरभ') · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | २८०        |
| (ख) मन्त्र-चैतन्य · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | २२७     | ८७-जपयोगका वैज्ञानिक आधार (पं० श्रीभगवान-             | , -        |
| (ग) मन्त्रार्थ                                          | २२८     | दासजी अवस्थी एम्॰ ए॰ ) · · · · · · ·                  | २८३        |
| ( घ ) मन्त्रीकी कुल्लुका                                | २२९     | ८८-आत्मतत्त्व विद्यातत्त्व शिवतत्त्व तुरीयतत्त्व      | 101        |
| (च) मन्त्रसेतु                                          | ,,      | (श्रीकृष्ण काशीनाथ शास्त्री)                          | २८६        |
| ( छ ) महासेतु                                           | ,,      | ८९-मध्यम मार्ग (श्रीसुदर्शन ) ***                     | रटर<br>रटर |
| (ज) निर्वाण                                             | ,,      | •                                                     | 101        |
| ( झ ) मुखशोधन                                           | २३०     | ९०-शक्तिपातसे आत्मसाक्षात्कार (श्रीवामन               | 205        |
| (ट) प्राणयोग · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | ,,      | 4 ((144 (304-11)                                      | २९६        |
| ( ठ ) दीपनी                                             | ,,      | ९१-शक्तिपात और दीक्षा (एक जिशासु)                     | ३०२        |
| ( ड ) मन्त्रके आठ दोष · · · · · · · ·                   | "       | ९२-शक्तिपात और कर्मसाम्य, मलपाक तथा                   |            |
| ( ढ ) मन्त्र-सिद्धिके उपायः                             | २३१     | पतन (मनोविनोदाय)                                      | ३०३        |
| ७०-मन्त्रोंके दस संस्कार (पं० श्रीहरिरामजी              |         | ९३ -रहस्परहित रहस्य (प्रलाप)                          | ३०५        |
| शर्मा 'मार्तण्ड' विद्रच्चूडामणि )                       | २३२     | ९४-महासिद्धि, गुणहेतुसिद्धि, श्रुद्रसिद्धि और         |            |
| ७१-माला और उसके संस्कार 😬 💛                             | २३४     | परमसिद्धि (पं० श्रीरामचन्द्र कृष्ण कामत )             | ३०६        |
| ७२-पूजाके विविध उपचार                                   | २३७     | ९५-पञ्चभूतोंकी घारणा                                  | ३०९        |
| ७३-श्रीभगवान्के रूपादिका चिन्मयत्व (पं०                 |         | ९६-पञ्चाभि-विद्या ( पं० श्रीजौहरीलारुजी शर्मा         |            |
| श्रीकृष्णदत्तजी भारद्वाज एम्० ए०ः                       |         | सांख्ययोगाचार्यः, विद्याधुरीणः, विद्यासागर) · · ·     | ३११        |
| -11-11-12 -11-12                                        | २४०     | ९७-भीमा और नीराके पवित्र सङ्गमपर (शान्त)              | ३१२        |
| 7                                                       | २४२     | ९८-साधन-समीक्षा (साधु प्रज्ञानाथजी)                   | ३२०        |
| ७५-अष्टपाश् ( अध्यापक पं० श्रीशिवनारायण-                |         | ९९-साधना-तत्त्व (पं० श्रीहनूमान्जी शर्मा)             | ३२७        |
| जी द्यर्मा )                                            | २४४     |                                                       | 410        |
| ७६-साधकों के कुछ दैनिक फुत्य                            | २४८     | १००-वैदिक कर्म और ब्रह्मज्ञान (श्रीवसन्तकुमार         |            |
| ७७-आत्मशानकी प्राप्तिमें श्रीत-कर्मीका उपयोग            |         | चटर्जी एम्॰ ए॰ ) · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | ३२९        |
| ( पं० श्रीरमापतिजी मिश्र ) · · ·                        | 7 7, 9  | १०१ - न्यासका प्रयोग और उसकी महिमा                    | ३३२        |
|                                                         | २५६ '   | १०२-तन्त्रमें गुरु-साधना (डा० भवानीदासजी मेहरा०,      |            |
| ७९-सव साधनोंका सार( श्रीसुदर्शनसिंहजी )                 | २५७     | बी॰ एस्-सी॰, एह्॰ एस्॰, एम्॰ एफ्॰) · · ·              | ३३७        |
| ८०-साधनाकी उपासना ( पं० श्रीनरदेवजी                     |         | १०३-दिव्य चक्षुका उन्मीलन (श्रीचित्रगुप्तस्वरूपजी)    | ३४२        |
| शास्त्री, वेदतीर्थ ) 🐪 \cdots 😶                         | २५८     | १०४-मन ही साधन है (श्री चक्रपाणि)                     | ३४३        |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( ¥                     | )                                                                          | •                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| £.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ष्ठ-सं <del>स्</del> या | पृष्ठ-                                                                     | -सं <del>ख</del> ्या |
| १०५साधन-रहस्य-सार ( श्री-सुदाम' वैदर्मीय )<br>१०६अनाहत नाद ( स्वामी श्रीनयनानन्दजी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>\$</b> &&            | १२७-तान्त्रिक साधन ( श्रीदेवेन्द्रनाथ चट्टोपाध्याय<br>बी० ए०, काब्यतीर्थ ) | ४२१                  |
| सरस्वती )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३४७                     | १२८-श्रीवस्लभसम्प्रदायसम्मत साधना (देवर्षि                                 |                      |
| १०७—साधनाकी एक झाँकी · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ३४८                     | पं० श्रीरमानाथजी द्यास्त्री ) · · · · · · · · ·                            | ४२६                  |
| १०८-अमृत-कला (यो० श्रीपार्श्वनाथजी) · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३५२                     | १२९-श्रीचैतन्य और रागानुगा भक्ति (प्रभुपाद                                 |                      |
| १०९-महापुरुषपूजा (शास्त्रवाचस्पति डा०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                         | श्रीप्राणिकशोर गोस्वामी एम्० ए०, विद्या-                                   |                      |
| प्रभुदत्तजी शास्त्री, एम्० ए०, पी-एच्० डी०,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                         | भूषण )                                                                     | ४३२                  |
| बी॰ एस्-सी॰ विद्यासागर) · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ३५४                     | १३०-प्रेम-साधना (गू० पा० श्रीभोलानायजी महाराज)                             | ४३६                  |
| ११०-शरणागति-साधन ( पं० श्रीराजमङ्गलनाथजी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                         | १३१-प्रत्याहार-साधन (प०पू० श्रीश्रीभार्गव                                  |                      |
| त्रिपाठी एम्० ए०,एल्-एल्० बी०,साहित्याचार्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ) ३५६                   | शिवरामिकंकर योगत्रयानन्द स्वामीजी ) · · ·                                  | ४४७                  |
| १११-साधन-सत्य ( डा० हरिहरनाथजी हुक्कू,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                         | १३२-निराकार-उपासनाका साधन (पु० पं०श्रोहरि-                                 |                      |
| एम्० ए०, डी० लिट्०) · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३५७                     | नारायणजी बी० ए०, विद्याभूषण ) 💛                                            | <b>እ</b> ጸረ          |
| ११२ <del>-इ</del> न्द्रादि देवोंकी उपासना ( ग० नि० परम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                         | १३३ <b>–इस</b> युग <b>की साधना ( श्री</b> युत नलिनीकान्त गुप्त)            | ४५२                  |
| इंस परिवाजकाचार्य श्रीमहण्डिस्थामी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                         | १३४पञ्चदेवोपासना ( पं० श्रीहनूमान्जी शर्मा ) · · ·                         | ४५४                  |
| शिवानन्दजी सरस्वती ) · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३५७                     | १३५-ईस्वरप्राप्तिके वैदिक साधन (महामहोपाध्याय                              |                      |
| ११३-इन्द्रादि देवींकी उपासना 🐺 🛒 \cdots                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>३६</b> २             | पं० श्रीसकलनारायणजी दार्मा )                                               | ४६३                  |
| ११४-इन्द्रादि देवोंकी उपासना (मुखिया श्रीविद्या-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                         | (क) उद्गीथविद्या · · · · · · · ·                                           | "                    |
| सागरजी )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ३६५                     | (ख) संवर्गविद्या · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     | "                    |
| ११५-साधनाका प्रथम पाद ( श्रीदेवराजजी विद्या-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 35.                     | (ग) मधुविद्या                                                              | ४६४                  |
| वाचस्पति )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३६८                     | (घ) पद्धामिविद्या · · · · · · ·                                            | ,,                   |
| ११६-माया, महामाया तथा योगमायाका भेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 350                     | (च) उपकोसलकी आत्मविद्या 💛                                                  | ,,                   |
| (यो० श्रीपारसनाथजी)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३६९                     | (छ) शाण्डित्यविद्या · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  | ४६५                  |
| ११७-सत्यसाधन (वेदाचार्य पं० श्रीवंशीघरजी मिश्र<br>'मीमांशासास्त्री')                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३७१                     | (ज) दहरविद्या                                                              | "                    |
| ११८-साधना और नारी (कुमारी श्रीद्यान्ता शास्त्री)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३७३                     | (झ) भूमविद्या · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                        | "                    |
| ११९-संतमतमें साधना (श्रीसम्पूर्णानन्दजी )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३७७                     | (ट) दीर्घायुष्यविद्या · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                | "                    |
| १२०-संतोंकी सहज-ग्रन्थ-साधना (आचार्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | , - 0                   | (ठ) मन्थविद्या · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                       | ४६६                  |
| श्रीक्षितिमोहन सेन शास्त्री एम्॰ ए॰) ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ₹८४                     | १३६-दहरविद्या ( महामहोपाध्याय ड्रा॰ श्रीगङ्गा-                             |                      |
| १२१-श्रीमद्भागवतकी साधना (सेठ श्रीकन्हैया-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1.4.                    | नायजी झा एम्० ए०, डी० लिट्०, एल्-                                          |                      |
| लालजी पोद्दार )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३८६                     | पञ्∘ डी०)                                                                  | ४६६                  |
| १२२-भागवती साधना ( पं० श्रीबल्देवजी उपाध्याय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         | १३७-दहरविद्या-विमर्श (पं० श्रीश्रीधराचार्यजी                               | _                    |
| एम्० ए०, साहित्याचार्य)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३९१                     | शास्त्री, वे० भू०, वे० ती०,का० ती०,वे० शि०)                                | _                    |
| १२३-श्रीभगवान्के पूजन और घ्यानकी विधि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३९३                     | १३८-दहर-विद्या (पं० श्रीलक्ष्मण नारायणजी गर्दे)                            | ४७३                  |
| १२४-गीतामें तत्त्वों, साधनों और सिद्धियोंका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 111                     | १३९-उपकोसल-विद्याका रहस्य (श्रीनरसिंहाचार्यजी                              | 241212               |
| समन्वय-साधन (दीवान बहादुर के॰ एस्०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                         | परलंडकर /                                                                  | ४७७                  |
| रामस्वामी शास्त्री )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३९५                     | १४०-शाण्डिल्यविद्या (श्रीश्रीधर मजूमदार,<br>एम्० ए०)                       | ४७९                  |
| १२५—गीतोक्त साधन ( ५० श्रीकलाधरजी त्रिपाठी )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 800                     | १४१-तान्त्रिक दृष्टि (महामहोपाध्याय पं० श्रीगोपी-                          | •• )                 |
| १२६-प्राणशक्तियोग और परकायप्रवेशविद्याका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                         | नाथजी कविराज एम्० ए०)                                                      | 860                  |
| पूर्वरूप (पं० श्रीत्र्यम्बक भास्कर शास्त्री खरे)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४०४                     | १४२-तान्त्रिक साधना (श्रीउपेन्द्रचन्द्र दत्त )                             | 888                  |
| and the second s | -                       |                                                                            |                      |

| पृष्ठ-                                               | संस्था    | વ                                                               | <del>ष्ट-संस्</del> या |
|------------------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------------------------------|------------------------|
| १४३-साधना (महात्मा श्रीबालकरामजी विनायक)             | ४९७       | १६७-साघना ( स्वामीजी श्रीभूमानन्दजी महाराज )                    | ५९८                    |
|                                                      | 400       | १६८-तन्त्रकी प्रामाणिकता (पं० श्रीहाराणचन्द्र                   |                        |
| १४५-साधन क्या १ (साहित्याचार्य पं० श्रीवीरमणि-       | ·         | भद्दाचार्य )                                                    | ६०४                    |
|                                                      | ५११       | १६९-कत्याण-साधन (श्रीखामी सन्तप्रसादजी                          |                        |
| १४६-साधना-ऑखमिचीनीका खेल (श्री पी०                   |           | उदासीन )                                                        | ६०६                    |
|                                                      | ५१५       | १७०-अग्निविद्या ( पं० श्रीहरिदत्तजी शास्त्री,                   |                        |
| १४७-पञ्चधा भक्ति ( प्रो० श्रीगिरीन्द्रनारायण         |           | वेदान्ताचार्य)                                                  | ६०७                    |
| · _                                                  | ५१७       | १७१-आत्मोन्नतिका एक साधन-विचार (श्री-                           |                        |
|                                                      | ५२२       | भोगीन्द्रगय नानालाल वैद्य, बी० ए०,                              |                        |
|                                                      | ५३२       | बी॰ टी॰ )                                                       | ६०९                    |
| १५०-साधन-भक्तिके चींसठ अङ्ग                          | ५३६       | १७२-साधन-पथ ( श्रीविन्दुजी ब्रह्मचारी ) 💮 😬                     | ६११                    |
| १५१-सेवापराध और नामापराध                             | ५३८       | १७३-परमोत्कृष्ट साधन (पण्डितप्रवर श्रीद्वारका-                  |                        |
| h // h                                               | 480       | प्रसादजी चतुर्वेदी )                                            | ६१५                    |
| १५३-वर्णाश्रमसाधनका तत्त्व (प्रो० श्रीअक्षयकुमार     |           | १७४-सहज साधन (श्रीवदरीदासजी महाराज                              |                        |
| बन्द्योपाध्याय एम्० ए०) · · · · ·                    | र४३       | बानप्रस्थी, वेदान्तभूषण )                                       | ६१८                    |
| १५४-गृहस्थके लिये पञ्चमहायक्ष (प्रो० श्रीसत्येन्द्र- |           | १७५-सर्वोच्च साधनके लिये एक बात (पं॰ स्वामी                     |                        |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •              | ५५ १      | श्रीपराङ्कशाचार्यजी शास्त्री )                                  | ६२०                    |
| १५५-गृहस्थके पञ्चमहायज्ञका विवरण ( पं० श्रीवेणी-     |           | १७६-एक जिज्ञासुके प्रश्नोत्तर (रायसाहेब श्रीकृष्ण-              |                        |
| रामजी शर्मा गौड )                                    | र्५४      | लालजी बाफणा )                                                   | ६२२                    |
| १५६-प्राणशक्ति और मनःशक्तिका साधन (स्वामी            |           | १७७-षट्कर्म ( श्रीकमलाप्रसादसिंहजी )                            | ६२४                    |
|                                                      | 146       | १७८-एची साधना और उसका मुख्य ध्येय ( पं०                         |                        |
|                                                      | ६२        | श्रीदामोदरजी उपाच्याय )                                         | ६३१                    |
| १५८-साधन और उसकी प्रणाली ( महामहोपाध्याय             |           | १७९-बौद्ध सिद्धोंकी साधना (पं० श्रीपरशुरामजी                    |                        |
| पं० श्रीधीतारामजी शास्त्री ) ५                       | ६७        | चतुर्वेदी एम्० ए०, एल्-एल्० बी०)                                | ६३२                    |
| १५९-कल्याणका साधन-सर्वस्व (ज्ञानतपस्वी               |           | १८०-बौद्ध-साधना (डा० श्रीबिनवतीष भद्दाचार्य                     |                        |
|                                                      | ্ও ০      | एम्॰ ए॰। पी-एच्० डी॰)                                           | ६३६                    |
| १६०-गीताकी साधना ( डॉ॰ एस्॰ के॰ मैत्र, एम्॰          |           |                                                                 |                        |
|                                                      | (७४       | १८१-बौद्ध-मूर्तितत्त्व (श्रीभगवतीप्रसादसिंहजी<br>एम्० ए०) · · · | ६३८                    |
| १६१-वृन्दावनकी प्रेम-साधना (बहिन श्रीरेहाना          |           | १८२-सिद्धिसाधक साधनाकी संक्षिप्त रूप-रेखा (ब्या०                |                        |
|                                                      | (८१       | वा० आचार्यदेव श्रीमद्विजयरामचन्द्र सूरी-                        |                        |
| १६२-मेरा स्वम (सौ० बहिन इन्दुमति इ०देशईजी) ५         | 68        | श्वरजी महाराज)                                                  | ६४१                    |
|                                                      | ८६        | १८३-जैनसम्प्रदायके साधन (श्रीनरेन्द्रनायजी जैन)                 | ६५२                    |
|                                                      | <b>66</b> | १८४-जीवन-सिद्धिका मार्ग ( श्रीजयमगवानजी जैन                     | 7 1 1                  |
| १६५-इत युगका एक महाराधन (श्रीजयेन्द्रराय             |           | बी॰ ए॰, एल्-एल्॰ बी॰) · · ·                                     | ६६६                    |
| भगवानलाल दूरकाल एम्० ए०, विद्यावारिधि-               |           | १८५-जरथुस्त्रधर्मकी साधना (श्रीफीरोज कावसजी                     | 177                    |
|                                                      | 58        | दावर एम्॰ ए॰, एल्-एल्॰ बी॰)                                     | ६७२                    |
| १६६-विचार-राधन (श्रीमत्स्वामी शङ्करतीर्यंजी          |           | १८६-जरथुकाधर्मकी अग्नि-उपासना (श्रीनरीमान                       | 757                    |
| ,                                                    | 9         | स्रोराबजी गोलवाला )                                             | ६७४                    |

| ₹ <i>8</i>                                                                           | -संख्या        |                                                                 | स <b>स्</b> या |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------------------------------|----------------|
| १८७-वेदसे कामना-साधन ( पं० श्रीगोपालचन्द्रजी                                         |                | २०३-वैष्णवीकी द्वादशशुद्धि                                      | ७२३            |
| मिश्र गौड़ वेदशास्त्री, वेदरत्त )                                                    | ६७८            | २०४-स्वरोदय-साधन (पं० श्रीतडित्कान्तजी                          |                |
| १८८-श्रीस्वामिनारायणसम्प्रदायमें उपासना (पं॰                                         |                | वेदाल्ङ्कारः साहित्यमनीषी ) * * * * * * * * * * * * * * * * * * | ७२३            |
| श्रीनारायणजी शास्त्री, तर्क-वेदान्त-मीमांधा-                                         |                | २०५—सर्वोत्तम साधन—जनसेवा (पं० श्रीकिशोरी-                      |                |
| सांख्यतीर्थ )                                                                        | ६७९            | दासजी वाजपेयी) · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            | ७३५            |
| १८९-श्रीस्वामिनारायणके मतानुसार साधन (वेदान्त-                                       |                | २०६-आरोग्य-षाधन ( राजज्यो० पं० श्रीमुकुन्द-                     |                |
| तीर्थ सांख्ययोगरव पं० श्रीश्वेतवैकुण्ठ शास्त्री )                                    | ६८२            | वस्त्रभजी मिश्र ज्यौतिषाचार्य ) · · · · · ·                     | ७३६            |
| १९०-थियासफीकी साधना (श्रीहीरेन्द्रनाथ दत्त एम्०                                      |                | २०७-साधनाका मथितार्थ—सेवा (पं० श्रीधर्मदेवजी                    |                |
| ए०, बी० एङ्०, वेदान्तरत्त्र )                                                        | ६८४            | शास्त्रीः, दर्शनकेसरीः, दर्शनभूषणः, सांख्य-योग-                 |                |
| १९१-थियासफीकी उपासना-पद्धति (रायबहादुर                                               |                | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                         | ७६७            |
| पण्ड्या बैजनाथजी, बी०ए०,एफ्० टी० एस्०)                                               | ६८६            | २०८-आजकी साधना (बाबा श्रीराघवदासजी) ***                         | ७३९            |
| १९२-सूफियोंका साधना-मार्ग (डा॰ एम्॰ हाफ़िज                                           |                | २०९-लक्ष्मी साधन ( पं० श्रीदयाशक्करजी दुवे,                     |                |
| सैयद मुहम्मद एम्०ए०, पी-एच्० डी०,                                                    |                |                                                                 | ७४१            |
| डी॰ लिट्॰ )                                                                          | ६८८            |                                                                 | ७४२            |
| १९३-स्फ्रियोंकी साधना (श्रीचन्द्रबलिजी पाण्डेय<br>एम० ए०)                            | _              | २११-श्रीअरविन्दकी योगसाधनपद्धति और मानव-                        |                |
|                                                                                      | ६९१            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                         | የ              |
| १९४-इस्लामधर्मकी कुछ बातें और शिया-सुनियोंका                                         |                |                                                                 | ७५०            |
| मेद (श्रीभगवतीप्रसादसिंहजी एम्॰ ए॰)                                                  | ६९३            | २१३-शरीर, वाणी और मनके दोषोंका त्याग करी                        | ७५३            |
| १९५-सद्भुष कवीरसाहयकी सहज साधना ( श्रीधर्मा-                                         |                | २१४-इनुमत्-उपासना (पं० श्रीहनूमान्जी शर्मा)                     | ७५४            |
| धिकारी महन्त श्रीविचारदासजी साहब शास्त्री)                                           | ६९५            |                                                                 | ७५७            |
| १९६ - कबीरसाहबकी 'भाव-भगति'का रहस्य (पं०                                             |                | ***                                                             | ७५९            |
| श्रीपरशुरामजी चतुर्वेदी एम्० ए०, एल्-<br>एल० बी० )                                   | c o c          | •                                                               | ७६१            |
| 3.4 /                                                                                | ६९६            |                                                                 | ७६ २           |
| १९७-श्रीदादूदयालके मतानुसार साधन (पु॰                                                | 10.5.0         | २१९-प्रमु-प्राप्तिके साधन (माता श्रीगायत्री देवी काक)           |                |
| श्रीहरिनारायणजी बी॰ ए॰, विद्यासूषण) १९८-प्रेम-साधन (श्रीमिक्जानन्दसम्प्रदायाद्यधर्म- | 900            | २२०-ध्यान-साधन (श्रीजयदयालजी गोयन्दका)                          |                |
| पीठाधीश्वर धर्मधुरीण आचार्य श्रीधनीदासजी                                             |                | २२१-चार अनमोल उपदेश (एक ब्रह्मचारीजी द्वारा)                    | ७६९            |
| महाराज 'सद्धर्मरतः')                                                                 |                | २२२-भक्ति-साधन (वैष्णवाचार्य महत श्रीस्वामी                     |                |
| नहाराज 'उद्धनरज' /<br>१९९-श्रीराधावलभीय सम्प्रदायमें साधन ( श्रीहित                  | 906            |                                                                 | ७७२            |
|                                                                                      | ( <b>- 0</b> - | ***                                                             | ७७५            |
| रणछो <b>ड्</b> लालजी गोस्नामी )<br>२००-श्रीरामस्नेही-सम्प्रदायकी उपासनापद्धति        | ७१०            |                                                                 | ७७६            |
|                                                                                      |                |                                                                 | ७७९            |
| ( दैवशपवर स्वामी श्रीमनोरयरामजी रामस्नेही,<br>शास्त्री, साहित्यभूषण )                | ७१५            | •••                                                             | ७८५            |
|                                                                                      | ٠, ١           |                                                                 | ७८६            |
| २०१-विजयकृष्ण-कुलदानन्दकी नाम-साधना (श्री-<br>नरेश ब्रह्मचारी) · · · · · · ·         | ७१६            | • •                                                             | ७८८            |
| २०२-उदासीन सम्प्रदायका साधन विधान ( श्रीमत्                                          | •              |                                                                 | ७८९            |
| परमइंस परिवाजकान्वार्य उदासीनवर्य श्री-                                              |                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                         | ७९०            |
| पण्डित स्वामी इरिनामदासजी महाराज)                                                    | ७२१            | २३१-क्षमा-याचना                                                 | ७९२            |

# कविता

| •                                                                | र ए. ए. इ.स. इ.स. १५ इ<br>१६ इ.स. १५ इ.स |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| ५४-संस्था<br>१-स <b>ची साधना (</b> श्रीअयोध्यासिंहजी उपाध्याय    | <sup>१8-तर</sup><br>३—चारो युगींका एक ही साधन [नाम-जपकी                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |
| •                                                                | महिमा ] ( रचियता-श्रीशेषो धौंडो संसरवाड                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |
| ' <b>इरिऔध'</b> )                                                | अनु ० — पं ० श्रीरामनारायणदत्ते, पाण्डेय (राम' ) १९६                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |  |
| २-सत्य-साधना [ प्रेम-धर्मकी रीति ] ( श्रीस्रज-                   | अनु ०—५० श्रारामनारायणदत्ता, पाण्डय गरानः / १८५५<br>४–शरण-साधना ( पु ० श्रीप्रतापनारायणजी                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |
| चन्द्रजी सत्यप्रेमी ) ११९                                        | कविरता) २७३                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
| पन्द्रण राज्यमा )                                                |                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |  |
|                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |  |
| सक                                                               | <b>छित</b>                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
| १-कल्याणकारी सङ्कल्प ( यजुर्वेद-संहिता ) · · · २                 | २९-गोविन्दके गुण गाओ( दादूजी ) · · · · · २६७                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| २-जैसा संग वैसा रंग (महाभारत) ७                                  | ३०-सोते क्यों हो ? (कबीर) ३६८                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |
| ३-कब न बोले (महाभारत) · · · १७                                   | ३१-रूखी रोटी अच्छी (कबीर) · · · र७२                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |
| ४-त्यागके समान सुख नहीं (महाभारत) ७१                             | ३२-प्रार्थना (कबीर) २८५                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |
| ५-नामका प्रताप ( पल्टू )                         १३८             | ३३-भजनमें जल्दी करो (पलटू) ३९२                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
| ६–शरीरकी गति (कबीर) ''' ''१५१                                    | ३४–काम ( चरनदासजी ) ःः ४२०                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
| ७-इरिकी आदा करो (रैदास ) · · · · · १५४                           | ३५-विनय ( तुलसीदासजी ) *** *** ४२५                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
| ८-भगवान्का विरह (दिया साहेब) "१६४                                | विरह (दरिया साहेच) १६४ ३६-शोकादि कवतक रहते हैं ?(श्रीमद्भागवत) ४३१                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
| ९-राम-राम कहो ( मलूकदासजी ) · · · · · १६८                        | ३७-सची बानी (पलटू) ४३५                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
| १०-नामका प्रकाश (पलटू) · · · १७९                                 | ३८-विना गुरुका साधक (पल्टू ) ४५३                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |
| ११-सब्चे गुरुदेव ( सुन्दरदासजी ) " १९५                           | ३९-किस कार्यके लिये किस देवताकी उपासना                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
| १२—राम विना सभी वेकार हैं ( तुल्रसीदासजी ) · · · २०५             | करनी चाहिये (श्रीमद्भागवत) ४६२                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
| १३-राम-ही-राम ( सुन्दरदासजी ) · · · २१३                          | ४०-सदा सुहागिन (मलूकदासजी) "४६७                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |  |
| १४-इरिका निरह (दयाबाई) २१६                                       | ४१-सिद्ध पुरुषकी स्थिति (पलट्स्) ४७२                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |  |
| १५-रामके सन्मुख हो रहो (दिरया साहेब) २२१                         | ४२-यह सौदा करो ( गरीबदासजी ) ४७६                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |
| १६-सत्यकी महिमा (कवीर) २३१                                       | ४३-कौन देश पवित्र है ? ( श्रीमद्भागवत ) 💛 ५१४                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |
| १७-तेरा विचार कुछन चलेगा ( सुन्दरदासजी ) · ·  २३६                | ४४-मनपर विश्वास न करो ( श्रीमद्भागवत ) · · · ५१६                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |
| १८-नदी-नाव-संयोग (दूलनदासजी) · · · २५६                           | ४५-भगवान्को जीवन समर्पण करनेवाला चाण्डाल                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |
| १९-राम भजता है। वही धन्य है ( भीखा साहेब ) · · · २५७             | भी ब्राह्मणसे श्रेष्ठ है (श्रीमद्भागवत) · · · ५३१                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
| २०-राम-नामकी महिमा ( तुल्लीदासजी ) २६१                           | ४६-इरिनाम-उच्चारणका फल ( श्रीमद्भागवत ) · · · ५३७                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
| २१-नाम विना सब दुःख है ( चरणदासजी ) २७२                          | ४७-जीवोंका परम धर्म क्या है ! ( श्रीमद्भागवत ) ५३९                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
| २२राम रम रहा है (दादूजी) २८५                                     | ४८-सबमें स्थित भगवान्का तिरस्कार न करो !                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |
| २३राम-नाममें ऐसा चित्त लगे ( गुलाल साहेब ) · · · २८८             | (श्रीमद्भागवत) ५५७                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
|                                                                  | ४९-करनेयोग्य ( श्रीरूपगोखामी ) · · · · ५५८                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
| २४-लालच (रैदास ) ··· ··· ३०८<br>२५-नीचे बनो ( कबीर ) ··· ··· ३१९ | ५०-मनुष्यमात्रके तीत धर्म ( श्रीमद्भागवत ) ५६०                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
| २६-नाम और प्रेम (दिरया साहेब) २३६                                | ५१-प्रेमसिद्धा मीरा ( मीराबाई ) ५६१                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |
| २७-शरीरका गर्व न करो (मञ्जूकदासजी) ३५३                           | ५२-कौन इन्द्रिय किस काममें लगे ?                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |
| २८-शोभासिन्धु (स्रदासजी) · ः ३६१                                 | (श्रीमद्भागवत) · · · · ५६६                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
| = , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                          | 144                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |

| पृष्ठ- <del>एंख्</del> या                                | पृष <del>्ठ-संख</del> ्या                          |  |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|
| ५२-संतोंकी प्रत्येक चेष्टा लोककत्याणके लिये              | ६४-मृत्यु बाधिनकी तरह पकड़कर ले जाती है            |  |
| होती है ! ( श्रीमद्भागवत ) · · · · · ५७३                 | (महाभारत) ••• ६७३                                  |  |
| ५४-विनय (स्रदासजी) ५८५                                   | ६५-प्रेमकी अनोखी छबि (सूरदासजी) "६९९               |  |
| ५५-सर्वमय भगवान्को प्रणाम करो (श्रीमद्भागवत) ५९७         | ६६-एक ही शत्रु है ( महाभारत ) ७०७                  |  |
| ५६-ग्रहस्य क्या करें ? (महाभारत ) र् ६०५                 | ६७-दूसरेके पुण्यको कौन ग्रहण करता है ?             |  |
| ५७-गर्व न करोकाल सबको खा जाता है                         | (महाभारत) ७२२                                      |  |
| ( महाभारत )                                              | ६८-सन्तोष ही परम धन है! ( महाभारत ) ७४३            |  |
| ५८-श्रेष्ठ भागवत कौन हैं ? ( श्रीमन्द्रागवत ) · · · ६०८  | ६९-छः महीनेमें ब्रह्मप्राप्तिके साधन (महामारत) ७५८ |  |
| ५९-महान् यशको कौन प्राप्त होते हैं ?                     | ७०-मुक्ति कौन पाता है ! ( महाभारत )                |  |
| ( महाभारत )                                              | ७१-वन्दे मातरम् ७६३                                |  |
| ६०-ब्रह्मवेत्ता मुनि कौन है ! (महाभारत ) ः ६१६           | ७२-बोलीके बाण मत मारो (महाभारत) " ७६४              |  |
| ६१-विनय (तुलसीदासजी) ••• ६१७                             | ७३-देवता सदा किसपर प्रीति करते हैं ?               |  |
| ६२-प्रेमसाधनाके साध्य (सूरदासजी) ६३५                     | ( महाभारत ) ७७५                                    |  |
| ६३रासमें कामविजय (सूरदासजी) "६५१                         | ७४ - किस देशमें रहे और किसको छोड़ दे (महाभारत) ७८७ |  |
|                                                          |                                                    |  |
|                                                          | •                                                  |  |
| चित्र-                                                   | सूचा                                               |  |
| सुनहरी                                                   | १२-माखनप्रेमी (श्रीजगन्नाय) १४०                    |  |
| ·                                                        | १३-बालमुकुन्द मॉकी गोदमें (,,, ),,,                |  |
| १-शोभासिन्धु (बहिन अनस्यादेवी) ः ३६१                     | १४—वंशीका चमत्कार ( ,, ) १७३                       |  |
| २-पञ्चदेव (पं० श्रीहन्सानजी शर्माकी कृपासे प्राप्त ) ४५७ | १५-नवदुर्गा-१ ( ,, ) १९९                           |  |
| १–िशव ।                                                  | १–शैलपुत्री ।                                      |  |
| ं २—विष्णु ।                                             | २–ब्रह्मचारिणी ।                                   |  |
| ३–शक्ति ।                                                | ३—चन्द्रघण्टा ।                                    |  |
| ४-गणेश ।                                                 | १६-श्रीनृसिंहदेव ( ,, ) २२८                        |  |
| ५–सूर्य ।                                                | १७-लक्मी-पृथ्वीसहित भगवान् विष्णु ( ,, ) २३७       |  |
| ३–जगजननी श्रीराधा (श्रीजगन्नाय ) · · · · · ५०८           | १८-चौबीस अवतार१ ( ,, ) २४०                         |  |
| ४-सूरदासकी साधना ( ,, ) ५८५                              | १—सनत्कुमार।                                       |  |
| ५-प्रेमसाधनाके साध्य (बहिन चन्द्रकलादेवी) · ६३५          | २वराह ।                                            |  |
| ६-प्रेमकी अनोखी छवि (बहिन उर्मिलादेवी) *** ६९९           | ३-नारद।                                            |  |
| ` .                                                      | ४-नर-नारायण ।                                      |  |
| बहुरंगे                                                  | ५-कपिलदेव।                                         |  |
| ७भगवत्पाप्तिके विभिन्न मार्ग (श्रीजगन्नाथ) सुखपृष्ठ      | ६–दत्तात्रेय ।                                     |  |
| ८-श्रीमहागणेश ( ,, ) आरम्भमें                            | ७यज्ञपुरुष ।                                       |  |
| ९-बिहारीलाल ( ,, ) १                                     | ८-ऋषभदेव।                                          |  |
| १०-श्रीदक्षिणामूर्ति (श्रीविनयकुमार मित्र ) ५६           | ९-राजा पृथु ।                                      |  |
| ११-श्रीलक्मीदेवी (श्रीजगन्नाय) ६५                        | १०-मत्स्य ।                                        |  |
|                                                          |                                                    |  |

|                                  | <b>पृष्ठ-स</b>            | ख्या               |                                | <b>पृष्ठ-सं</b> ख्या    |
|----------------------------------|---------------------------|--------------------|--------------------------------|-------------------------|
| ११-कूर्म।                        |                           |                    | ७–श्रीराम ।                    |                         |
| १२-धन्यन्तरि ।                   |                           |                    | ८-श्रीकृष्ण ।                  |                         |
| १९-गायत्री (                     | श्रीजगन्नाय) न            | १५३                | ९इयग्रीव ।                     | •                       |
| <b>१−प्रातःकालका स्वरू</b> प ।   | ĺ                         |                    | १०इरि ।                        |                         |
| २-मध्याह्रका स्वरूप ।            |                           |                    | ११-बुद्ध ।                     |                         |
| ३-सायंकालका स्वरूप ।             |                           |                    | १२ – कल्कि ।                   |                         |
| २०-काली (श्रीविनय                | कुमारमित्र) २             | १७६                | ३४-श्रीसरस्वती देवी            | (श्रीजगन्नाथ) ६०२       |
|                                  |                           | १८९                | ३५-तुलसीदासकी साधना            | ( ,, ) ६१७              |
| २२-कैलासवासी शिव (बहिन सौ        | दामिनीदेवी ) 🤻            | १६                 | ३६-रासमें कामविजय (            | (श्रीकनु देसाई) ६५१     |
| २३-बालगोपाल (                    | श्रीजगन्नाय) ३            | ८६                 | ३७-नारायण ( श्रीविनयकुमार मि   | ात्र) ःः ७३६            |
| २४-श्रीसीताराम (श्रीविनय         | कुमार मित्र ) ४           | ′o ₹               | ३८-नवप्रह ( ""                 | ) ७५२                   |
| २५-तुलसीदासकी साधना (            | श्रीजगन्नाय) ४            | २५                 | ३९-परमगुरु मारुति (श्रीजगन     | ाथ) … ७५४               |
| २६-श्रीचैतन्यकी भाव-साधना (श्रीश | <mark>ारदा उकील)</mark> ४ | <b>३</b> २         | ४०-भारतमाता (श्रीविनयकुमार     | मित्र) *** ७६३          |
| २७-नवदुर्गा२ (                   | श्रीजगन्नाथ ) ४           | 60                 | ४१-पञ्चमुख महादेव ( ,,         | ) … ७६८                 |
| १-क्ष्माण्डा ।                   |                           |                    | ४२-श्रीराधा-कृष्ण (श्रीजगन्नाश | 1) <i>७७९</i>           |
| २-स्कन्दमाता ।                   |                           |                    | इकरंगे                         |                         |
| ₹-कात्यायनी ।                    |                           |                    | ,                              | (श्रीब्रजेन्द्र) · · २९ |
| २८-नवदुर्गा३ (                   | ") Y                      | 20                 |                                | ( ,, ) ··· ×8           |
| १–कालरात्रि ।                    |                           |                    |                                | ( ,, ) … ટર             |
| २-महागौरी ।                      |                           |                    | ४६ ,, ७-८                      | ( ,, ) ३९४              |
| ३–सिद्धिदात्री ।                 |                           |                    | ४७-जीवका प्राणमय शरीर          | ४०६                     |
| २९-पाँच प्रकारके भक्ति-रस (      | ,, ) 4                    | ११७                | ४८-प्राणमय शरीरका अणुमय दृश    | •                       |
| १-शान्त ।                        |                           |                    | ४९-प्राणमय शरीर                | 866                     |
| २-दास्य ।                        |                           |                    | ५०-चीनदेशके साधु               | 866                     |
| ३-सख्य ।                         |                           |                    | ५१-प्राणमय शरीरका आवरण         | ४१७                     |
| ४-वात्सस्य ।                     |                           |                    | ५२-प्राणमय शरीरकी स्थिति       | 880                     |
| ५-मधुर ।                         |                           |                    | ५३-ध्यानी बुद्ध रत्नसम्भव      | ··· ६३८                 |
| ३०-भगवान् विष्णु (               | ,, ) 4                    | (२६                | ५४-ध्यानी बुद्ध अमिताभ         | ६३८                     |
| ३१-पञ्च महायश (                  | ,, ) 4                    | <i>९५</i> <b>२</b> | ५५-ध्यानी बुद्ध अमोघसिद्धि     | ··· ६३८                 |
|                                  | कनुदेसाई) ५               | <i>६</i> १         | ५६-ध्यानी बुद्ध अक्षोभ्य       | ••• ६३८                 |
| ३३-चौबीस अवतार-२ (               | ंश्रीजगन्नाथ ) ५          | १७२                | ५७-प्रज्ञापारमिता देवी         | ६४०                     |
| १—मोहिनी ।                       |                           |                    | ५८-बोधिसत्त्व अवलोकितेश्वर     | <b>६</b> ४०             |
| २─नृसिंह ।                       |                           |                    | ५९-श्रीकृष्णध्यान नं० ९-१०     | ( ,, ) ६८१              |
| ३-वामन ।                         |                           |                    | _                              | ( ,, ) હ १३             |
| ४-परशुराम ।                      |                           |                    |                                | ( श्रीदेवलालीकर ) ७९०   |
| ५-व्यास ।                        |                           |                    | ६२-श्रीमहालक्ष्मी (            | ( ,, ) ७९०              |
| ६— <b>इं</b> स ।                 |                           |                    | ६३-श्रीमहासरस्वती              | ( ,, ) ७९०              |
|                                  |                           |                    |                                |                         |

## मानस-प्रेमी-मण्डल

श्रीरामचिरितमानसके पारायण और अध्ययनसे बंहुत बहा लाम होता है, इस बातका बहुत लोगोंको अनुभव हो चुका है। यह पारायण और अध्ययन अधिक-से-अधिक लोग कर सकें इसिलये इस संस्थाकी स्थापना की जा रही है। इसमें कोई पदाधिकारी नहीं होंगे और न इसके अधिवेशन ही हुआ करेंगे। इसका सारा काम 'कल्याण-कार्यालय' के 'मानस-पारायण-प्रचार-विभाग' के जिम्मे रहेगा। इसके प्रत्येक समासदको नीचे लिखा फार्म सही करके भेज देना होगा और फार्ममें लिखी हुई दोनों प्रतिशाओंको पूरा करना होगा। 'कल्याण' के तमाम पाठक-पाठिकाओंसे अत्यन्त विनयके साथ प्रार्थना है कि वे स्वयं इसके सदस्य बनें और अधिक-से-अधिक नर-नारियोंको सदस्य बनाकर अपने और सबके कल्याणमें सहायक हों।

### श्रीसीतारामाभ्यां नमः



P 5

<sup>\*</sup> १. नवाहपारायण एक चैत्र शुक्त १ से चैत्र शुक्त ९ तक और दूसरा आश्विन शुक्त १ से आश्विन शुक्त ९ तक करना चाहिये। किसी अङ्चनसे जो सज्जन इन अवसरोपर न कर सकें वे सालभरमें चाहे जब कर सकते हैं।

२. चेष्टा करनेपर भी यदि दो नये सदस्य न बनाये जा सकें तो उनके बदलेमें प्रत्येक सदस्यके पीछे दो नवाहपारायण कर छेने चाहिये। एक सदस्य बन जाय तो दो पारायण कर लें और दोनों ही न बनें तो चार कर लें। जहांतक बने—सदस्य बनानेकी ही चेष्टा करें।

# कल्याण

### बिहारी-लाल



मोर मुकुट किट काछनी, कर मुरली उर माल। यह वानिक मो मन वसौ सदा विहारीलाल॥

- भृषीमवः पृषीमदं पृषीत्पृषीमुदच्यते । पृषीस्य पूर्णमादाय पृषीमेवाबक्षिष्यते ॥

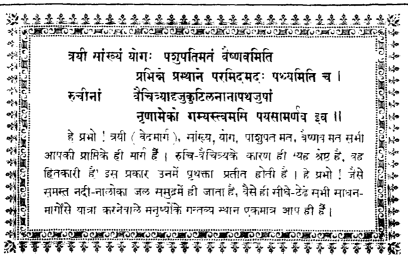


मन्मना भव मद्भक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु । मामेवैष्यमि मन्यं ते प्रतिज्ञाने प्रियोऽसि मे ॥ (श्रीमद्भगवद्गीता १८ । ६५ )

वर्ष १५

गोरम्बपुरः अगस्त १९४० सार श्रावण १९९७

्रमंख्या ? पूर्ण मंख्या १६९



# कल्याणकारी सङ्गल्प

यजाप्रतो दूरमुदैति देवं तदु सुप्तस्य तथेवेति । दूरक्रमं ज्योतियां ज्योतिरकं तन्मे मनः शिवसङ्खल्यमस्य ॥

जो जागते हुए पुरुषका दूर चला जाता है और सेंत हुए पुरुषका वैमे ही निकट आ जाता है, जो परमान्माकं साक्षात्कारका प्रधान साधन है, जो भृत, भविष्य, वर्तमान, सिजकृष्ट और व्यविहत पदार्थोंका एकमात्र जाता है और जो विषयोंका ज्ञान प्राप्त करनेवाले श्लोष आदि इत्दियोंका एकमात्र प्रकाशक और प्रवर्त्तक है, मेरा वह मन कल्याणकारी भगवत्सम्बन्धी सङ्कल्यमे युक्त है। ॥१॥

> येन कम्माण्यपसो मनीषिणो यज्ञै कृण्यन्ति तिद्येषु यीराः । यद्पपूर्व यक्षमन्तः प्रजानां तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥

कर्मनिष्ठ एवं घीर विद्वान जिसके द्वारा यांज्य पदार्थोंका ज्ञान प्राप्त करके यज्ञमे कर्मोका विम्तार करने हैं, जो इन्द्रियों का पूर्वज अथवा आत्मस्वरूप हैं, जो एउये हैं और समस्त्र प्रजाते हृद्यमे निवास करना हैं, मेरा वह मन कल्पाणकारी भगावन्सस्वन्धी सङ्कल्पने युक्त हो ॥२॥

यस्प्रज्ञानमुत चेतो ध्विश्च यज्ज्योतिरन्तरसृतं प्रजासु । यस्मातः ऋते किञ्चन कर्म क्रियते तस्मे मनः शिवसङ्करणमस्त ॥

जो विशेष प्रकारके ज्ञानका कारण है, जो सामान्य जानका कारण है, जो धेर्यरूप है, जो समस्त प्रजाके हृदयमे रहवार उनकी समस्त इन्द्रियोंको प्रकाशित करता है, जो स्थृत्यर्गरकी मृत्यु हॉनेपर भी अमर रहता है और जिसके विना कोई भी कर्म नहीं किया जा अकता, मेरा वह भन कल्याणकारी भगवत्ममन्त्री सङ्गत्यने युक्त हो ॥३॥

> येनेदं भूनं भुवनं भिवष्यत् परिगृहीतमस्तेन ् सर्वम् । येन यजन्तायते सप्तहोता तस्से मनः शिवस्स≴ल्पमस्तु॥

जिस अमृतस्वरूप मनके द्वारा भृत, वर्तमान और भविष्यत्मम्बन्धी सभी वस्तुएँ ब्रह्ण की जाती हैं और जिसके द्वारा सात होतावाला अग्निष्टोम यत्र सम्पन्न होता है, मेरा वर् मन कल्याणकारी भगवस्मम्बन्धी सङ्कल्यसे युक्त हो ॥४॥

> यस्मिन्तृचः साम यज्ञूःषि यस्मिन प्रतिष्ठिता स्थनाभाविचाराः । यस्मिःश्चित्तः सर्वमोतं प्रजानां तस्मे मनः शिवसङ्गल्पमस्त् ॥

जिस मनमे रथचककी नाभिमे आस्यिके समान ऋखंद और सामवेद प्रतिष्ठित है तथा जिसमे यजुर्वेद प्रतिष्ठित है. जिसमे प्रजाका सब पदार्थेस सम्बन्ध रखनेवाला सम्पूर्ण जान ओतप्रोत है, मेरा यह मन करवाणकारी समयन्स्यन्त्र्य सङ्करपमे युक्त हो ॥१॥

> सुपार्थिस्थानिव यन्मनुष्या-क्षेतीयतेऽभीञ्जभिन्बांतिन इव । हत्प्रतिष्ठं यद्जिरं जविष्ठं तन्मे मनः शिवसङ्करुपमन्त् ॥

श्रेष्ठ सार्गय जैमे योड़ोका सञ्चालन और रामके द्वारा बोड़ोका नियन्त्रण करता है, बैसे ही जो प्राणियोका सञ्चालन तथा नियन्त्रण करतेवाला है, जो हृदयमे रहता है, जो कभी बूढा नहीं होता और जो अन्यस्त बेमबान् है, मेरा बह मन कल्याणकारी भगवत्मभ्यन्थी सङ्गल्यमे युक्त हो ॥६॥

( यजुर्वेदर्मीवता ३४ । १ म ६ )



### सची साधना

( लेखन-श्रीअबोध्यासिंहजी उपाध्याय 'हरिगीध')

#### (चौपदं)

है इगांकी ज्योति जीवन-महत्त्वग्री। योक्ष्ये आयोककी है वर्त्तिका॥

> है दिस्राती दृष्ट्य मुद्रके मृत्यतम् । दृष्टिके व्यापारकी है व्यंत्रिका॥१.॥

किन्तु अन्तरमंति है अति उत्त्वका । जान गरिमाकी अलोकिक मूर्ति है ॥

> वर विचार, विवेककी है पुनली। टिच्यतम अनुभृतियांकी पृर्ति है॥२॥

जब धर्मोकी ज्योति अन्तःयोतिकी है बनो रहती प्रकृत अनुगामिनी,

> प्रति दिवसके सर्व कार्य-कलापकी जब उसे वह मानती है स्वामिती॥३॥

है तमा मिलती उसे मद्वृत्ति वह,

हैं जिसे कहते प्रकृत आराधना॥

उस समय विभुमय दिखाता विञ्व है। है सफलता लाम करती सावना॥४॥

दीखती है सब जगह विभुता रुसी। है विभृति विराजती सर्वत्र ही॥

> दृष्टि है संसारमें अबकोकतो सत्यता, शिवता सुधानाम बही॥५॥

ही प्रभृत प्रपुक्त विस्तृत व्योममें भृतभावन-विभव हैं अवलोकते॥

> भव-विकासकका विकास युगर नथन हैं सुविकसित लोकमध्य विलोकते ॥ ६॥

कान जो बातें सुनें सद्वृत्तिको। दिव्य रस उनके रसायन जो बनें॥

> पूत चरिताविक पुनीत पदावकी-प्रेममें जो वे सरसतांस सर्ने॥७॥

हों खंडे मुन धर्मकी अवहेलना। बंद हों न किसी करुण स्वरंके लिये॥

> जो खुरे हितकृत सुननेको मिलें। ठप्त हो न कमी कथामृतके पिये॥८॥

क्यों उन्हें मिकतों न तो सब मिद्धियाँ । क्यों न वे इतकृत्य होते सर्वथा॥

> क्यां न होते भत्रहितंकि हेतु वे । स्वकर्तव्यविद्योन होते अन्यथा॥ ९ ॥

ग्ह महायक योगसे सत्कर्मकी। मर्बदा सद्गंबकी व्यसनी ग्हे॥

> उच है तो उचताका ध्यान रख। नाक कहरा नाक नाक बनी रहे॥१००॥

हैं दयांक पात्र हाते पापस्त , साचका यह वह कभी मिकुडे नहीं ॥

> वह सदा निर्मेत बनी इतनी रहे, जा उसे कोई कभी पकडे नहीं॥५९॥

मांसकी गतिमें असुविधा हो नहीं। वह भंज ही साँसतें कितनी सह ॥

> ध्वनि भरी उसमें रहे हरिनामकी। इस तरहसे बोलती जो वह रहे॥९२॥

नासिका ता धर्म-कर्म-उपासिका। बन बनेगी सर्वथा उपयोगिनी॥

> और होगा सार्थक उसका सूजन । जायगी सहयोगिनी सची गिनी॥१२॥

कृत जो मुँहसं सदा झडते गहें। हो सुधासिका मधुग वचनावकी॥

> जीम मोहन मंत्र गंजु समीरसे । जा खिलाती ही गहे जीकी करी ॥५४॥

जो बदन अरविन्द बनते ही गहें रसःपिपासित मञ्जूप मानसके किये ॥

> ध्यंस करनेको तिमिर अज्ञानका ज्ञानदीयक बाल हैं जिसने दिये ॥ १५॥

कीकका हित कर सफलता काम कर जिस बदनपर है बिकसती वर हैंसी॥

> हें दमकती कान्ति जिसपर कीर्तिकी । टारिमा जिसपर मुक्तिकी है उसी ॥१६॥

चार चन्द्रन कान्त कुर्ग्योका समा भन्य भाव-विभृतिमय त्री मुख बनाः

> छाप जिसपर देशहितकी है तसी , है हुई जिसपर मन्जनान्यका॥१ ॥

हे यही मृख दर्शनीय भनाज्ञतमः ओर वह मुख हो अतीव पुनीत है।।

> हे वही आदर्श उत्तम कर्मका । गोर्गवत जनकण्डम वह गीत है ॥१७/॥

हाथको तब हाथ कोई क्यों कहे. हो सका जब लोकसेशमें न स्त ॥

> दे सका जब दान दीनोंको नहीं , जो न पाया पुत्र पुजितको सतत ॥१.०॥

ताज जिसमें ताजवार्योकी ग्हें, युन सका जो वह नहीं ऐसा वसनः

> लोकहितकर काम कर कमनीयतम , जो सका भगमें न कीनिं वितान तन ॥२०॥

जो न गिरतेकि उठानेको उठा, जो मिन्नी उससे सुरुचि क्यारी नहीं ॥

> तो कहाँ उसमें गढ़ी कमनीयता, जो सभी उसकी सुकृति पारी नहीं॥२५॥

जी तमेके जीजपर छाया न की, जल रहेकों जो बचा पाया नहीं,

> जो न उससे ऑबके ऑस् पुँठे, हाथ तो कुछ हाथके आया नहीं॥२२॥

चान चल-चल-लोक-चित उत्पुळ कर, मत्पर्थोमं जो सदैव जमे मिने ॥

> बन अटल जीवन समर-मेदानमें, जो किसी मुधर समान योग मिर्क ॥२३॥

कॉर्पन हिल्ले न जो देखे भेषे: जा पित्रस्तेन्द्रभम्भाने हैं नहीं, तो श्रिकते हैं सदा सत्कर्म कर, जो विक्रोक सिंह श्रांति नहीं॥१८॥

तो खडे होकर कभी उखडे नहीं, जो न विचितित हो संक पत्थर पंडा।

> पांत वे ही वास्तवमें पांत है, दौडकर जो काम करते हैं बटे ॥२५॥

यि सदाशयता सदन शुचिता-निजय इत्दियों बन भृतद्दित करती रहें ॥ भर्म-मर्म समझ सबिधि सरकर्ग कर, सर्वदा सद्भावसे मस्ती रहें ॥२६॥

यदि सनसम्बन्धाः मन बने नियमन-ब्रती । यदि न मालिक वृत्तिर्योका पथ ताँ ।

> भर स्वरोंमें माधुरी सद्भावकी, सुमति करमें सतत हमंत्री बंदे॥२००॥

यदि यजन-पृजन, भजन, जप-योगका । धारणा-स्यानाटि सहित समाधिका ॥

> ज्ञात हो सिद्धास्त और विवेध हो। विक्ष-वाधा आधि-स्याधि पाविका॥२८॥

आत्महितरं। कांक्रित मवदित तथा मृतिहितका जो अधिक अनुरक्त हो ,

> मान सबको मूर्ति विभुक्ती, विभु सहित यदि मनुज सबभृतियाँका सक हो ॥२०॥

तो बनाकर जनम अपना वह सफल कर सकेगा दिव्यतम आराधना॥

> हे यही ऋति सर्वसिद्धिप्रदायिनी है यही विभिनद्ध सभी साधना॥२०॥

अर्थ क्या है और है परमार्थ क्या क्या प्रकृत सारिवक प्रवृत्ति नित्रस्व है—-

> भाष जिसको सिडिकी है, सोच हैं -कीन साधन साधना सर्वस्व है ॥३५॥

## सत्सङ्गके कुछ क्षण

जिज्ञामु-भगवन् ! वैदिक, तान्त्रिक आदि जो अनेक प्रकारकी साधनाएँ हैं, उनमेंने किसका अधिकारी कौन है ?

गुम-इससे पहले यह जाननेकी आवश्यकता होगी कि इन साधनाओंका स्वरूप क्या है। हमें तान्त्रिक, वैदिक--ऐसे किमी नामका आग्रह क्यों होना चाहिये, कोई भी साधना पद्धति और दृष्टिकाणके भेदमे तान्त्रिकी या वैदिकी हा सकती है। इस प्रश्नका सीधे-सीधे उत्तर दे देनेसे किसी विशेष प्रयोजनकी पूर्ति नहीं होगी । जैसे दहरविद्याको लो । यह एक वैदिक साधना है। यदि पूछा जाय कि इसका अधिकारी कौन है, तो इसका सीधा उत्तर तो यही होगा कि जो हृदयाकाशमें चित्त समाहित करनेकी योग्यता रखता है। परन्तु इस प्रकारकी योग्यता तो अन्यान्य साधनाओंमें भी अपेक्षित है ही, इसलिये इस उत्तरसे कोई वास्तविक समाधान नहीं होता। वस्ततः सभी प्रकारकी साधनाओं में अन्य साधनाओंका संसर्ग भी रहता ही है। किसी विशेष दृष्टिकी प्रधानताक कारण ही उसका कोई विशेष नाम पड जाता है। जैसे पृथिवीमें आकाशादि अन्य भृत भी रहते ही हैं, तथापि प्रथिवीतस्वकी प्रधानता होनेक कारण ही उसे पृथियी कहा जाता है। एंसी ही बात ज्ञान, भक्ति और कर्मादिक विषयमें भी है। इनमें भी ज्ञानमें भक्ति और कर्म, भक्तिमें ज्ञान और कर्म तथा कर्ममें ज्ञान और भक्ति रहते ही हैं। इसके मिबा एक बात और है। जिसकी जिस प्रकारकी निष्ठा होती है, उसे अन्य साधनाएँ उसीकी अङ्कभत और तद्रप ही जान पड़ती है। कर्मकी दृष्टिसे देखा जाय तो ज्ञान और मक्ति भी कर्मके सिवा और क्या हैं ? श्रवण-कीर्तनादि जो भक्तिके नौ भेद हैं, वे सब कर्म ही हैं। जानके साधन-श्रवण, मनन और निदिध्यासन भी कर्म ही हैं; श्रवण ऐन्द्रियिक कर्म है, मनन मानसिक कर्म है और निदिध्यासन बौद्ध कर्म है। इसी प्रकार प्रत्येक साधनामे प्रत्येकका समावेश हो सकता है। बस्ततः लक्ष्य तो सबका एक ही है। उस एक ही लक्ष्यको अपने-अपने दृष्टिकोणके अनुसार विभिन्न प्रकारसे देखनेके कारण यह केवल प्रणालियोका ही भेद है। जिस प्रकार इस मकानके ही यदि भिन्न दिशाओंसे फोटो लिये जायँ तो वे एक ही मकानके चित्र होनेपर भी न जानने-वालोंको विभिन्न जान पहुँगे। परन्तु जिसने इसे देख लिया है, वह तो जान ही लेगा कि इन सबसे एक ही सकान है। इसी प्रकार यद्यपि ब्रह्म एक ही तत्त्व है और वह सर्वशा निर्विभाग है, तो भी उसके मन, चिन, आनन्द -ये तीन नाम क्यां ? इसका कारण यही है कि कमीं उसे सदूपसे देखता है, ज्ञानी चिद्रपसे देखना है और भक्त आनन्द-स्पसे । परन्तु जिसने किसी भी साधनपद्धतिका आश्रय लेकर उसका माक्षात्कार कर लिया है, उसे वह युगपत् सचिदानन्द जान पड़ता है । उसका किसी भी पद्धतिसे विरोध नहीं रहता ।

जिजासु-टीक है, परन्तु जब साधनपद्धतियोका भेद है तो उनके अधिकारियोमें भी भेद तो होना ही चाहिये।

गुरु-अधिकारियोमं भेद तो होता है; परन्तु कौन किस साधनाका अधिकारी है, इसका निर्णय कौन करेगा ?

#### जिज्ञासु-गुरु ।

गुरु-ठीक है, तब इस विषयमें हमारे चर्चा करनेसे क्या लाभ ? द्राप्यके अधिकारका निश्चय तो गुरु ही कर मकता है। इसने तो पहले बताया है कि मभी प्रकारकी साधनाओंमें अन्य साधनाओंका भी समावेश रहता ही है। इस प्रकार सभी सब प्रकारकी साधनाओं के अधिकारी हो सकते हैं। परन्तु किसको किस पद्धतिका आश्रय लेनेसे शीवतर तत्त्वकी उपलब्धि होगी, इसका निर्णय तो गुरुदेव ही कर सकते हैं। जिसको जो मार्ग अभीष्ट होता है, यह उसीको प्रधानता देता है । तथापि उसके साधनरूपसे वह अन्य मार्गोको भी स्वीकार कर ही लेता है। ज्ञानमागीं भक्तिको ज्ञानका साधन मानते है, यह बात प्रसिद्ध ही है। श्रीमद्भागवतमें कहा है—'भक्तिर्ज्ञानाय कल्पते' तथा भगवान् शङ्कराचार्यजी भी कहते हैं--'मोक्षसाधनसामस्या भक्तिरेव गरीयसी।' इसी प्रकार भक्तिमार्गी शानको भक्तिका साधन मानते हैं, और शास्त्रोंमें उनके इस सिद्धान्तका समर्थन करनेवाले भी अनेकों प्रमाण मिलते हैं।

जिज्ञामु-ऐसे कीन प्रमाण हैं, जिनमें ज्ञानको भक्तिका साधन बताया गया है !

गुरु—ऐसे तो बहुत प्रमाण बताये जा सकते हैं; परन्तु ज्ञान और भक्तिकी साध्य-साधकतामे जो यह पारस्परिक मतभेद हैं, उसका कारण दूसरा है । ज्ञानी भक्तिको जिस ज्ञानका साधन मानते हैं, वह उस ज्ञानसे भिन्न है जिसे भक्त भक्तिका साधन मानते हैं; और भक्त जिस भक्तिको ज्ञानका साध्य मानते हैं, वह भी जानियोंकी मानी हुई साधनस्या भक्तिमें भिन्न है। वस्तुतः ज्ञानियोका जान और भक्तोंका भक्ति तो एक ही वस्तु हैं, उनमें तो केवल नामोंका ही भेद है। रहे ज्ञानको भक्तिका साधन बतानेवाले प्रमाण, सो देखो गीतामें स्वष्ट ही कहा है— 'बहुनां जन्मनामन्ते जानवान मा प्रपद्यते ।' यहाँ यदि शाङ्करभाष्यकी हृष्टिको छोड़ है तो भक्तिसम्प्रदायवालोंका यह अर्थ माननेमें कोई आपित्त ही नहीं हो सकती कि ज्ञानवान पुरुष अनेको जन्मोक पद्यात भेरी शरणापत्ति पाता है। 'प्रपद्यते' का सीधा अर्थ 'पपन्न होता है, शरणागत होता है' ऐसा मानना अधिक उपयक्त है। फिर अद्यारहें अध्यायमें कहा है

### वसमृतः प्रसम्नारमा न शोचित न काङ्कृति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्गिनः लभते पराम्॥

यहाँ जो ब्रह्मभत हो गया है, जिमे ब्रह्मानन्दकी अनुभति हो गयी है और दिसी प्रकारका जोक एवं कामना भी नही रहे हैं तथा जिसकी समस्त भूतोंके प्रति समर्हाष्ट हो गयी है, ऐसे शानी परुषको पराभक्तिकी प्राप्ति बतायी गयी है । इसके सिवा अपने चार प्रकारके भक्तोंमें भी भगवानने जानीको अपना उत्क्रप्ट भक्त बताया है। उन चारोमें आर्व, जिजास और अर्थार्थी भक्तोंकी भक्तिके प्रयोजन तो स्पष्ट ही है. परन्तु ज्ञानी क्यों भजना है, उसकी भक्तिका क्या प्रयोजन है - यह बात विचारणीय है। जानी तो जाननिष्ठाकी पृष्टिके सिवा और कुछ चाह नहीं सकता। इसमें जान पड़ता है कि शानीको भी भजनकी आवश्यकता रहती ही है। शानियोंके शान-में ख़रूपतः कोई भेद न हो, तथापि निष्ठाका भेद तो रहता है। इसीलिये शास्त्रोंमें भूमिका-क्रमकी व्यवस्था देखी जाती है। शाङ्करसिद्धान्तके अनुसार ज्ञान हो जानेपर प्रपञ्चका बाध हो जाता है, परन्त्र भान तो बना ही रहता है। वह भान बाधितानवत्तिसे होता है। परन्त यदि निष्ठाकी पूर्णता हो तो बाधितकी अनुवृत्ति क्यों हो ! फिर तो कंवल चिन्त्रकाशमय परब्रह्मका ही भान होगा ।

जिज्ञासु-यदि ज्ञान और भक्ति—इन दोनोंका लक्ष्य एक ही है, तो इन दो निष्ठाओंका भेद होनेमें मूल कारण क्या है !

गुरु-इभका मूल कारण यही है कि ज्ञानी अज्ञानसे बन्धन भानते हैं, और भक्त अभक्तिसे । यह बात स्पष्ट ही है कि जो भृतिका कारण होगा, उसका अभाव ही बन्धनका कारण होगा । जानिमद्वान्तके अनुसार वस्तुमें कभी कोई परिवर्तन नहीं होता, यह सर्वदा एकरस ज्ञानस्वरूप ही है; हम अज्ञान-

वड़ा ही उसे वैसा अनुभव न करके इस मायिक प्रपञ्चमे फॅस गये हैं। किन्तु भक्तिमद्भानतंक अनुसार अमक्ति या भगव-देमस्य ही इसका हेत है। सर्य ती प्रकाशस्वरूप ही है: उसके सामने जो भी गंहगा, उसे वह स्वभावतः ही प्रकास देता रहेगा । किन्त जो उसकी ओर पीठ किये हुए हैं, उसे वकारा केंस मिलंगा ? यह सर्वकी सम्मखता और विमखना ता तस्तार अधीन है । इसी प्रकार भगवान निस्यानन्दस्वरूप है और उनका लीलापात्र जीव स्वतन्त्र है । जीवको कर्मकी स्वतन्त्रता न दी जाय तो लीला ही कैसे बने १ इसल्यें जीय-को मगवानमें स्वतन्त्रता दे दी है। यह अपनी स्वतन्त्रताका दरवयोग वरके मगवानंस विभन्त है। गया है । इसीमे भगव-दीय आनन्दरं विज्ञित होकर संसारपाद्यमं वैध गया है । इसका यह वन्धन अपना ही जाधा हुआ है । यदि इसे छोडकर वह भगवानके सम्भव हो जाय तो इसका सारा दःख दूर हो जाय और इसके लिपे एक निन्यानन्दस्वरूप श्रीभगवान्-के सिवा और कुछ न रहे। उस समय यद्यपि भक्तको भी मदकी स्फर्ति नहीं होती और इसीस भक्ति सिद्धान्तमें भी विशिष्टाद्वीत, श्रद्धाद्वीत आदि भेटले एक अद्वेततस्वको ही म्बीकार किया है, तथापि मुलदः तो भेट रहता ही है।

जिजास्-स्या तन्त्रीसद्धान्तमे भी मृत्यतः गेट रहता है ?

मुक्त तन्त्र तो अद्वेतवादी ही है. तथापि शाहर अद्वेत और तान्त्रिक अद्वेतमे एक भेद्र अवस्य है - शाहरसिद्धान्त के अनुसार वस्त निष्क्रिय है और प्रपन्न मायाका कार्य है तथा तान्त्रिक दृष्टिसे वस्तु नित्य सिक्तय है और प्रपञ्च उसीकी लीलाशक्तिका बिलास है । शाङ्करसिद्धान्तके अनुसार ती मार्यानिवृत्ति होनेपर ही आत्माका केवल्य माना जाता है. फिर और कुछ करना या पाना नहीं रहता । परन्त तान्त्रिक सिद्धान्तमे कैवल्यकी भी कई श्रेणियाँ मानी हैं। व साख्य-सम्भत पुरुष-प्रकृति-विवेकको सबसे नीची कोटिका केवल्य मानते हैं। इससे कंवल प्रकृति आदि चौबीस तत्त्वोसे ही मक्ति मिलती है, परन्त मायिक जगतका बन्धन तो रहता ही है। शिवने अपनी स्वरूपावरणात्मिका शक्ति मायाको स्वीकार करके ही पुरुषत्व ग्रहण किया है। मायाकी पाँच शक्तियाँ हैं, उनमें बँधनेसे ही उसमें परिच्छिन्नता आ गयी है । उनके नाम नियति, कला, अविद्या, राग और काल है। इन्होने क्रमशः उसके विभुत्व, मर्वकतृत्व, मर्वज्ञत्व, आप्तकामत्व और नित्यत्व-का सङ्कोच कर दिया है । अतः पुरुष-प्रकृति-विवेकसे उसके प्राकृत कमोंकी निवृत्ति हो जानेपर भी उसमे तीनी प्रकारके

मल बने रहते हैं। मायाकी निकृत्ति होनेपर उसके कर्म-मल और मायामल निरृत्त हो जाते हैं। फिर केवल आणव-मल रह जाता है। इसकी निवृत्ति महामायाके राज्यका अतिक्रमण करनेपर होती है । इस अवस्थामें किसी भी प्रकार-का सङ्कोच नहीं रहता, तीनों प्रकारके मलोंकी वासनातक निवृत्त हो जाती है । आत्मा केवल सत्ता या प्रकाशमात्र स्वरूपमें स्थित रहता है। हाँ, उसमें उसकी स्वाभाविकी शान-किया अवस्य रहती है । यहाँ शिव और शक्तिका पूर्ण सामञ्जस्य हो जाता है। शिव और शक्तिमें वस्तुतः कोई भेद नई। है । महामायाका अतिक्रमण करनेपर उनके भेदकी स्फर्ति भी नहीं होती । जिनमें तीव शक्तिपात रहना है, उन्हे मायाका अतिक्रमण करते ही यह स्थिति प्राप्त हो जाती है। इसे ही विश्रद्ध कैवल्य कहते हैं। किन्तु जिनमें कुछ अधिकारवासना रहती है, वे मायाको पार करके महामायाके राज्यमे प्रवेश करते हैं और अपरशिवत्वको प्राप्त होकर क्रमशः मन्त्र, मन्त्रेश्वर और मन्त्रमहेश्वर पटोको भोगते है । इस प्रकार अधिकारयोगके द्वारा मलपाक होनेपर कालान्तरमे व भी परमशिवत्व ही लाभ करते हैं । तन्वतः, इस समना और उन्मनी अवस्थामें कोई भेट नहीं है । दोनों ही चिन्मयी है । केवछ सकियता और निष्कियताका ही भेद है । परमार्थतः तां सदाशिय और परमशिव एक ही है ।

जिज्ञास् किन्तु इस तीनोभेसे शाहरसिद्रान्तसभ्यत केयत्यका तो किसीसे सहत्य नहीं है ?

गुरु- उसे युद्ध केवल्यके समान तो कह सकते हैं । वे दोनो तो बस्तुतः एक ही है, क्योंकि दोनोहींसे पूर्ण जहेत बोध और प्रपञ्चका अत्यन्तामाब स्हता है। जिज्ञासु-परन्तु शाङ्करनिद्धान्तके अनुसार तो शुद्धब्रक्षमं कोई शक्ति नहीं मानी जाती । माया भी ब्रह्ममें भिन्न या अभिन्न कोई तत्त्व नहीं है। जिन्म प्रकार मृत्तिकाका बोध होने पर घटकी प्रतीति होती भी रहेतो भी तत्त्वदृष्टिसे उसकी सत्ता नहीं मानी जाती, तत्त्व तो केवल मृत्तिका ही है, घटादि सन्निवेश तो केवल व्यावहारिक दृष्टिम ही हैं।

गुरु-घट-तत्त्व क्यों नहीं है ? वह परिणामी तत्त्वहै और मृत्तिका अपरिणामी तत्त्व है ।

जिज्ञासु-किन्तु शाङ्कर्रासद्धान्तमे तो अर्थारणामी वस्तुका ही तत्त्व माना गया है।

गुरु-यह तो तत्त्वकी अपनी-अपनी परिभाषा हुई । हम जिसे परिणामी तत्त्व कहते हैं, उसे तुम अतत्त्व या माथा कह सकते होः परन्त् वस्ततः ये परिणामी और अपरिणामी एक ही वस्तुकी दो दृष्टियाँ है। वस्तुतत्त्व न परिणामी है न अपरिणामी और वही परिणामी भी है और अपरिणामी भी। इसी प्रकार बहुन मत्य है न मिष्या और बही मत्य भी है और मिथ्या भी । भगवान शङ्कराचार्यका जर्गान्मध्या ववाद भी अधिष्ठानभत ब्रह्मका सत्यत्व स्थापित करनेकी दृष्टिंग ही है, वह केवल निरान्सवादका खण्डन करनेके लिपे। ही है । ल्ह्य तो उनका भी सदसद्विलक्षण तत्त्व ही है । वस्तृतः पुण अयकी दृष्टिये तो सभी सिष्ट्या है और सभी सन्य है । ओर जिम स्थितिमे पहेंचकर ऐसा अनुभव होता है. वही सचा परमपद है। यही अद्वेतवादियोका ब्रह्म, वैष्णवेकि विष्ण, श्वोके सदाशिव, शाकोकी पराशकि, गाणप योक गणेश और बोडोक बढ़ है। इन सबमें केवल नामका ही भेड़ है वस्तुतः तो सारे सिद्धान्तीका समस्वय इस एक ही तस्वमे होता है ।

## जैसा संग वैसा रंग

यादशेः सिन्नवसित यादशांश्चेषित्वेत । यादिगच्छेच भिन्नते तादरभवित पूरुषः ॥ यदि सन्तं सेवित यद्यसन्तं तपस्विनं यदि वा स्तेनमेव । वासी यथा रङ्गवशं प्रयाति तथा स तेवां वशमभ्युपैति ॥

( महा० शान्ति । २९९ । ३२-३३ )

जिसके साथ रहता है, जिसकी सेवा करता है और जो जैसा होना चाहता है वह वैसा ही है। जाता है। कपड़े जैसे रंगसे रॅंगे जाते हैं वैसे ही हो जाते हैं। ऐसे ही जो पुरुष सत, असत, तपस्वी अथवा चौरका जैसा सङ्ग करता है, वह वैसा ही हो जाता है।

### कल्याण

किसी साध्य वस्तुकी प्राप्तिक लिये जो प्रयक्त किया जाता है, उसे 'साधना' कहते हैं। जगत्मे सभी जीव मुखकी इच्छा करते हैं, मुख ही सबका साध्य है। मुख भी ऐसा- जो सबसे बढ़कर हो, जिसमें किसी तरहकी जरा भी कमी न हो, जो सदाएक-मायना रहे, कभी पटे नहीं-कभी हुटे नहीं, जो अनन्त हो, असीम हो, नित्य हैं। और पूर्ण हैं।। ऐसा मुख विनाशी और परिवर्तनशील संसारकी किसी वस्तुमें हो नहीं सकता। यहाँ अनन्त, असीम, अखण्ड, नित्य और पूर्ण कुछ भी नहीं है। नित्य, सत्य, सनातन, सम, एकरस, अनन्त, असीम, अखण्ड और पणे तो एकमात्र भगवान ही है। इसलिये वहीं पूर्ण सुखस्बरूप हैं और वहीं सबके परम साध्य हैं। मनुष्य चाहे समझे नहीं, कहे नहीं, परन्तु वह 'पूर्ण'की चाहना है, इसल्पि वह चाहना है 'भगवान' को ही। जगत्मे उस कही भी पूर्णता दीखती नहीं, वह सभी अवस्थाओंमे बड़े-संबड़ा सम्राट और इन्द्र बन जानेपर भी अभावका - अपूर्णताका ही अनुभव करता है । उसके मनमें कोई कमी खटकती ही रहती है, इसीलिये वह प्रत्येक स्थितिमे अनुप्त और असन्त्रष्ट रहता है और किसी दुसरी स्थितिकी खोजमें लगा रहता है । परन्तु वह मोहवश पूर्णतम भगवानकी और न जाकर दुःख और अतृप्तिकी उत्पत्ति करनेवाले, अभावभरे विषयोमे ही मुख मानकर उन्हींकी प्राप्तिके लिये प्रयक्त करता है, इसीमें वह सचे सुखरे सदा बिञ्चत रहता है। वह करता है अपनी जानमे मुखर्की साधना, परन्तु उसे मिलता है दू:ख, असफलता, अशान्ति और अनुप्ति ! इसीलिये विषयंके निमित्त किया जानेवाला प्रयत्न यथार्थमं साधना नहीं है। साधना शब्दकी सार्थकता बस्तुतः वही है जहाँ वह परमानन्दस्वरूप श्रीमगवानके लिये होती है।

अतएव सबसे पहले यह निश्चय करो कि हमारे साध्य है --एकमात्र श्रीभगवान् और साधना है ---अपनी स्थिति और शक्तिके अनुसार भगवान्की प्राप्तिके लिये किये जाने-याले प्रयत्न ।

यह याद रक्कों कि भगवान एक हैं; एक ही हैं। एक ही भगवान लीलाके लिये असंख्य रूपों और असंख्य नामोंने प्रकाशिन और पृजित होते हैं। कोई कैसी भी साचना करे, यांद्र वह मगवानके लिये है तो अन्तमे उसकी वही भगवान मिलते हैं, जो दुसरोको दूसरी साधनाओंके द्वारा मिलते हैं। पाते हैं सब एक ही सत्यको, पहुँचते है सब एक ही जगह-- गस्ते अलग-अलग है । गस्ता सबकं लियं एक हो भी नहीं सकता। जैसे एक ही श्रीकाशीजीको जानेवाले भिन्न-भिन्न दिशाओंके यात्री अपनी-अपनी दिशाओंने भिन्न-भिन्न मार्गोद्वारा जाते है और जैंसे व अपनी मानसिक, आर्थिक और शारीरिक शक्तिकं अनुसार पेंदल, बैलगाडीपर, घोड़ोंपर, रेलपर अथवा वायुयानपर सवार होकर जाते हैं और इसीमें उन्हें सुरामना भी होती है वैसे ही भिन्न-भिन्न रुचि और संस्कारक मनुष्यांका अपने अपने अधिकार, शक्ति, रुचि, बृद्धि, संयम, अभ्यास और इच्छा आदिके तारतम्यमे उन्हींके अनुसार विभिन्न साधनाओंके द्वारा तीव या मन्द्र गतिने भगवत्यामिके मार्गः को ते करना पडता है । जो छोग ऐसा मानते है कि सबको एक ही साधन करना चाहिये, वे भूटमें हैं । अत्राप्य श्रद्धा और विश्वासके साथ अपने मार्गपर तेजीके साथ चरुते रही । जो लोग नये-नये साधनोक लिये लख्याकर बार-बार पुराने साधन छोड़ते रहते हैं, वे साधनीके बदलनेमें ही अपने जीवनका बहुमृत्य समय परा कर देते है और साध्यतक नहीं पहुँच पाने । साध्यपर हाँछ रम्बने हुए अपने भागस जुरा भी विचलित न होकर मदा आगे बढ़ते रहा, प्रकाश अपने आप ही मिलता गंहगा ।

अपने माधनमें साध्यकं समान ही आदर-बुद्धि रक्को । जो पुरुष माधनाकी अवहिल्मा या तिरस्कार करता है उसे साध्य कभी प्राप्त नहीं होता । अवश्य ही अपने लिये माधना का चुनाय करते समय अन्छी तरहमें जॉचकर देख ली, अनुभवी पुरुषोसे सलाह ले ली या कोई सहुरु प्राप्त ही संके तो उनका आदेश प्राप्त कर ली; पिर लग जाओ अनन्यनामें तत्पर होकर उसीमें । साधनामय बन जाओ । अपने मन, इन्द्रियोको साधनाके साथ घुला-मिलाकर साधना-स्वरूप बना दो ।

एक बात जरूर याद रक्खा कोई किसी भी सहसे कैसे भी जाय, जैसे उसको सहस्वर्चकी, सस्तेमे खान-पान आदि-की आवश्यकता होती है वेसे ही भगवस्प्राप्तिके मार्गमं सहुणोंकी, सद्विचारोंकी, सस्क्रमोंकी –एक शब्दमं देवी सम्पत्तिककी आवस्यकता होती है। इसके विना साधनाका सफल होना असम्भव नहीं तो असम्भव-सा अवस्य है। इसिल्ये निरन्तर देवी सम्पदाके प्राप्त करनेकी कोशिश करते रहो। प्रत्येक क्रियामें सावधान रहो—कहीं अपने साध्यको भूल तो नहीं रहे हो, कहीं अपनी साधनामें प्रमाद तो नहीं हो रहा है, कहीं साध्य और साधनाके विरुद्ध तो कुछ नहीं कर बैठे हो। साधनासे इटानेवाले हजारों प्रलोभन और भय तुम्हारे मार्गमें आवेंगे, तुम्हें लालचमें डालकर और दुःखोंकी बड़ी डरावनी मूर्ति दिखाकर डिगानेकी चेष्टा करेंगे। पर सावधान, कहीं डिगना नहीं। याद रक्ष्यो—भगवान् निरन्तर तुम्हारे साथ हैं और तुम्हारी सची साधनामें सदा तुम्हारे सहायक हैं। उनकी कुपासे तुम उन्हें अवस्य ही प्राप्त करोगे। बेखवर होकर कहीं रास्तेसे ही न लीट पड़ना, याद रहे—सावधानी ही साधना है।

सभी प्रकारके साधकोंके लिये नीचे लिखी बातें जानने और समझनेकी हैं। इनको पढ़कर तुम अपने लिये, जितना और जो कुछ ठीक हो, उसे ग्रहण करो।

माधनाके विध बहुत से हैं, उनमें कुछ ये हैं-

आहारदोष, अस्वस्थता, आलस्य, प्रमाद, पुरुषा-र्धर्दीनता, अश्रद्धा, कुतर्क, अधैर्य, अनिश्चय, संदाय, असंयम, असिहण्णुता, अपवित्रता, प्रसिद्धि, पुजवाने-की इच्छा, मानकी चाह, घृणा, द्वेष, निर्दयता, दुराब्रह, चपलता, जल्दबाजी, परदोषदर्शन, परनिन्दा-परचर्चा, बाहरी वेशभूषा, विवाद या शास्त्रार्थ, शारीरके आरामकी चाह, विलासिता, दूसरेसे सेवा करानेकी वृत्ति, लोकरञ्जनमें रुचि, कुसङ्ग, साधनाके प्रतिकृत या साधनाके लिये अनावश्यक साहित्यका अध्ययन, माता-पिता और गुरुजनोंका तिरस्कार, शास्त्र और संतोंके वचनोंमें अविश्वास, भजनमें

(गीता १६ । १-३)

लापरवाही, सर्वधा कर्मत्याग अथवा बहुधंधीपन, दूसरोंके साधन और लक्ष्यके प्रति लोभ, दूसरेके साध्य, साधन और धर्मसे द्रोह, साधनाका अभिमान, ब्रह्मचर्यका खण्डन, विपत्तिमें घबड़ाकर और सम्पत्ति-में फूलकर कर्तन्यको भूल जाना, किसी मनुष्य, स्थान और वस्तुविशेषमें ममता, आश्रमादिकी स्थापना और लक्ष्यको भूल जाना।

बुरी कमाईका, चोरीके पैसोंका, दूसरेके हकका अन्न न खाओ: खान-पान, परिश्रम-व्यायाम और नियमादिके द्वारा शरीरको नीरोग रक्खोः आजका काम कलपर, अमीका काम पीछेपर मत छोडो; करनेयोग्य कर्मका त्याग और न करने-योग्य हानिकर कामोंका ग्रहण न करो; हमेशा उद्योगशील और परुषार्थी बने रहो, प्रारब्धको दोष लगाकर सत्कर्म और भजनसे चित्तको न हटाओः भगवानुपर, उनकी दयापर, उनकी महान् शक्तिपर, आत्माके अनन्त बलपर और अपने परुवार्थपर श्रद्धा रक्खोः बेसिर-पैरका व्यर्थ तर्क न करे।: धीरज छोडकर साधनाका त्याग कभी न करो; मनमे निश्चय रक्खों कि साधनामें सिद्धि मिलेगी ही-या सिद्धि प्राप्त करके ही छोड़ेंगे। मनमें किसी सन्देहको न आने दो, संशयात्मा पुरुप गिर जाते हैं; आहार, व्यवहार, शयन, भाषण और चिन्तनमें-सभी वातोंमें संयम करो---आसन-प्राणायामादिसे शरीरका संयम करो. अपना काम अपने हाथसे करो. शरीरसे परिश्रम करो, हिंसा और मैथनादिसे बचो, सत्य-मधुर-हितकर और परिमित वचनोंसे वाणीका संयम करो-इड न बोलो. कड़वी बात न कही, किसीकी चुगली न करो, शाप न दो, हितकी बात कहा और व्यर्थ चर्चा मत करो-फजूल न बोलो; मनके विषाद, करता, चञ्चलता, अपवित्रता और व्यर्थ चिन्तन आदि दोषोंका त्याग करके मनका संयम करो। मनमें कभी शोक-विपाद न करो, किसीका बुरा न चाहो, मनको भगवानके ध्यानमें लगाओ, मनके अंदर द्वेष, वैर, कोध, हिंसा, काम आदि अपवित्र वृत्तियोंको न रहने दो, मनके द्वारा विषयोंका चिन्तन न करके केवल श्रीमगवानका और भगवत्-सम्बन्धी साधनाका चिन्तन करो । यहत कम बोलो और बहुत कम संसारका चिन्तन करो । इन्द्रियोंको विषयोंसे रोको । जन्म, यज्ञोपवीत, विवाह, कर्णछेदन और श्राद्धादिमें अधिक खर्च न करो, गहने-कपडोंमें अधिक धन मत लगाओ । भोजनका संयम रक्खो-बहुत कीमती चीजें मत खाओ, मांस, मद्य आदिका सर्वथा त्याग करो; अपवित्र

<sup>\*</sup> निर्भयना, अन्तःकरणकी पवित्रता, श्वानयोगमें दृढ़ स्थिति, उदारता, इन्द्रियोंका दमन, भगवदर्थ कमें, स्वाध्याय, तप, सरलता, अहिंसा, संत्य, अक्रोध, स्याग, शान्ति, परिनन्दा-स्याग, प्राणियोंपर दया, लोमहीनता, कोमलता, बुरे कमोंमें लज्जा, चपलताका अमाव, तेज, क्षमा, धेर्य, शुद्धता, दोहहीनता और निरमिमानता।

और जूटी चीजें न खाओ, ज्यादा मत खाओ। स्वादके लिये रोग पैदा करनेवाली चीजें मत सेवन करो । नशैली चीजें त्याग दो । तम्बाक्, भॉग, बीडी आदि छोड दो । खर्च सभी बातोंमें कम करो । अधिक खर्च करनेवालेके धनका अभाव होता है और उसे धनकी चाह बनी रहती है इससे उसका चित्त सदा ही चञ्चल और पापयुक्त रहता है। उससे साधना नहीं बन मकती। अपनी आवश्यकताओंको जितना घटा सको, घटा दो । देखा-देखी न करो, बहुत शान्ति मिलेगी। संन्यासी हो तो अपने आश्रमके अनुरूप मन-वचन-शरीएका संयम करो । संयमके विना साधना बहुत कठिन है । सुख-दुःख, हानि-लाभ, सर्दी-गर्मी आदि द्वन्द्वोंको और विपत्तियोंको भगवान्की दैन समझकर सहन करो । सख और सम्पत्तिको भी सहन करो । जो सुखसम्पतिको पाकर हर्षके मारे कर्तव्य-च्यत हो जाते हैं, वे भी असहिष्ण ही हैं। दु:खमें उद्विम मत होओ; सुखमें हर्षित मत होओ । शरीर और मनको पवित्र रक्खों, प्रसिद्धिसे सदा बचो । साधकके लिये प्रसिद्धि विपके द्वल्य त्याज्य है । प्रसिद्धि होनेपर लोगोंकी भीड़ लगेगी, नगत्का सङ्क बढेगा, परिग्रह बढेगा, साधन छट जायगा । उपदेशक मत बनो-अपने आपको साधक बोलकर प्रसिद्ध न करो, पुजवानेकी और मानकी चाह कभी भूलकर भी न करो, जिस साधकके मनमें पुजवानेकी और मान प्राप्त करने-की चाह पैदा हो जाती है, वह कुछ ही दिनोंमें भगवत्प्राप्ति-का साधक न रहकर भोगोंका साधक वन जाता है । किसी भी जीवसे घुणा न करो, किसीमें द्वेष न करो-किसीके साथ निर्दयता मत करो । ये दोष हैं--पाप हैं और सर्वथा त्याज्य है । यों तो अनुराग और दया भी बन्धनकारक हैं, परन्तु उनका उपयोग भगवदर्थ कर्तव्य-बद्धिसे करना चाहिये। किसी बातपर हठ मत करो: शरीर-मन-वाणीसे चपलता-व्यर्थ कार्य न करो; जल्दबाजीमें किसी कर्मको न कर बैठो और न छोड़ बैठो-किसी व्याख्यानको सुनते ही, पुस्तक पढते ही, विना सोचे-समझे जोशमें आकर घर-द्वार छोड़कर न निकल भागो । यो भागनेवाले जोश उतरनेपर प्रायः पीछे बहुत पछताया करते हैं। किसी आरम्भ किये हुए कामको जन्दी करके न बिगाड़ों। जो कुछ करो न्यवस्था, धीरता और नियमके साथ श्रद्धा-सत्कारपूर्वक अच्छी तरह करो । न बी चम अटका और न घबड़ाकर छोड़ो । दूसरेके दोघ न देखी, दूमरेकी निन्दा न करो, परचर्चाका सावधानीसे त्याग करो । अपनी वंश-भूषा साधारण रक्खो; जटा बढाना, मूँड मुड़ाना,

किसी खास ढंगसे कपड़े पहनना, खास तरहसे चलना--मतलब यह कि लोग कुछ विलक्षणता देखकर तुम्हारी ओर खिंचें, ऐसा पहनावा न पहनो । जैसे साधारण लोग रहते हैं, वैसे ही रहो। किसीसे विवाद या शास्त्रार्थ न करो---तम्हे अपनी साधनासे जरा भी अवकाश नहीं मिलना चाहिये । शरीरके आरामकी चाह न करो--शरीरके आरामके पीछे पागल रहनेवाले साधना कभी नहीं कर सकते। फैशन और शौकीनीके फेरमें बिल्कुल न पड़ों। दूसरेसे संवा न कराओ; जो सेवा करानेके लिये साधना करते हैं, वे शरीरका आराम और भोग चाहनेवाले हैं-भगवानको चाहनेवाले नहीं हैं। ऐसी चेष्टा करो जिसमें मनुष्यकी अपने आत्मापर श्रद्धा हो-अपने पुरुषार्थपर श्रद्धा हो-वह अपनी सेवा आप करे। किसीकी आत्मश्रद्धाको न डिगाओ, न डिगने दो और न किसीकी श्रद्धाको आत्मासे हटाकर अपनी आर लगानेकी चेष्टा करो। लोगोंको रिझानेकी चाह और चेष्टा छोड़ दो, जो लोगोंको रिझानेके उद्देश्यसे साधन, भजन, कीर्तन और उपदेशका प्रदर्शन करता है वह तो नाटकका एक्टिक्न-मात्र करता है। यह साधक नहीं है। कुसङ्गका त्याग करो-बरे सङ्गसे बरी वृत्ति होती है और सर्वथा पतन हो जाता है। कुसङ्गके समान नाशकारी विघ्न बहुत योड़े हैं। जलवायु ( वातावरण ), जनसमुदाय, स्थान, काल, कर्म, जन्म, ध्यान, मन्त्र, संस्कार और साहित्य-ये सभी सुसङ्ग या कुसङ्गका काम देते हैं---भगवत्सम्बन्धी सास्विक होनेपर ये सभी समञ्ज है और विषय-सम्बन्धी राजस-तामस होनेपर कुमङ्ग हैं । सावधानीसे कुसङ्गका त्याग करो । जिस सङ्गसे भजनमें अरुचि, शरीरके आराम और भोगोंकी चाह, दैवी सम्पत्तिमें अवहेलना होती या बढती हो, उसीको कुमङ्ग समझो और उसका तरंत त्याग कर दो । ऐसी पुस्तके कभी न पढ़ो, जिसमें दुम्हारी साधनासे प्रतिकृल भाव हों या दुम्हारी साधनाके लिये जिन भावोंकी आवश्यकता न हो। सिनेमा, नाटक आदि न देखो-एसे चित्र न देखो-एसे गाने न सुनो, जिनसे चित्तमें विकार हो और साधनामें शिथिलता आती हो । माता, पिता, गुरुजनोंकी श्रद्धापूर्वक सेवा करके उनका आशीर्वाद प्राप्त करो । उनके आशीर्वादसे तुम्हारी साधनामें सभीता होगा । उनका तिरस्कार कभी न करे। महान् वैराग्यकी प्रेरणासे बुद्ध भगवान्की तरह गृहत्याग करना दूसरी बात है, पर वह आदर्श सबके लिये नहीं है। शास्त्र और संतोंकी वाणीपर विश्वास करो--कोई बात उम्हारी समझमें न आवे तो उसका तिरस्कार न करो, उसे आन्त समझो । मजनमें कभी चूक मत पड़ने दो । साधकके लिये भजन सर्वशिरोमणि धन है । जी-जानसे इसकी रक्षा करो और सदा इसीमें लगे रहो । कर्मका विल्कुल त्याग करके निकम्मे मत बन जाओ । पूर्ण वैराग्य हुए विना काम छोड़ बैठनेवालींसे भजन, साधन तो होता नहीं—उनका समय प्रमाद, आलस्य, व्यर्थ बकवादमें लगता है—वे व्यसनोंके शिकार हो जाते हैं और साधन-पथसे गिर जाते हैं । न इतना अधिक काम ही करो कि जिससे आत्मविचारके और भजन-साधनके लिये समय ही न मिले । 'युक्ताहारविहार' पर ध्यान रक्खो ! दूसरेके साध्य और साधनकी बात सुनकर जी न लल्लाओ—न दूसरेके साध्य, साधन और धर्मसे छोड़ ही करो । यह समझो कि तुम्हारे ही इष्टदेव श्रीकृष्ण अन्य लोगोंके द्वारा श्रीराम, श्रीशङ्कर, श्रीदुर्गा या अन्यान्य नामरूपोसे पूजित होते हैं; और पूजाके विभिन्न प्रकारोंने

सब तुम्हारे ही श्रीकृष्णकी उपासना करते हैं। निसकार निर्मुण भी श्रीकृष्ण ही हैं। वे ही अचिन्त्य अनिर्वचनीय सिन्चित्तनत्वमन सर्वशक्तिमान् सर्वोपरि पूर्ण पुरुषात्तमतत्त्व हैं। इसी प्रकार यदि तुम राम, शिव या निर्मुण ब्रह्मके उपासक हो तो, औरों के लिये वैसा ही समझो। हैं सब एक ही—परन्तु तुम्हें वे ही हुए हैं जिनकी तुम उपासना करते हो। जिसकी अपने साधन और इष्टमें सर्वोच्च बुद्धि नहीं होती, उसको सर्वोच्च सत्यकी प्राप्ति नहीं होती। ब्रह्मचर्यर क्यां, एहस्य हो तो अपनी विवाहिता पत्नीके प्रति शास्त्रोक्त संयमपूर्ण बर्ताव करो। स्त्री-पुरुष दोनों स्वेच्छामे संयम-शील होनेका नियम लें तो बहुत उत्तम है। विपत्ति और सम्पत्तिमें समिचत्त रहो । कहीं ममता न करो और अपने लक्ष्यको सदा-सर्वदा याद रक्खो। प्रत्येक चेष्टा लक्ष्यको सिद्धिके लिये ही करो। इसीमें कल्याण है।

'शिव'



## प्रेम-प्राप्तिका साधन

( पुज्यपाद परमहंस श्रीरामकृष्णदासजी महाराजके उपदेश)

अनादि कालसे अज्ञानावृत रहनेके कारण जीवकी स्वामाविक रुचि ऐसी हो गयी है कि वह सदैव घृणास्पद वातांको ही सोचा करता है। जिस समय चेतन (जीव) को ज्ञानरूप स्पर्श्रमणिका संसर्ग प्राप्त होता है, उस समय उसके अन्तः करणमें विष्ठव-सा हो जाता है। जीवके जन्मजात स्रकार विरोधी संस्कारोंसे लड़ने लगते हैं। परिणाम यह होता है कि साधक अपनेको साधनग्रून्य देखकर घवड़ा जाता है। साधनमें प्रवृत्त होना कठिन कार्य है। उसमें प्रवृत्त होनेके पूर्व साधकको सत्सङ्गका आश्रय लेना चाहिये। विना सत्सङ्गके उसकी अपने साध्यमें रुचि नहीं हो सकती। आवश्यकता है साध्यके प्रति रुचि तैयार करनेकी। जब रुचि तैयार हो जायगी, तो चाहे कितना ही दु:साध्य साधन क्यों न हो, साधक घयड़ा नहीं सकता।

× × × ×

मुझसे लोग प्रायः पूछा करते हैं कि यावा! मावन बताओ । मेरी समझमें नहीं आता कि वे दूसरेसे साधनकी बात क्यों पूछते हैं! जीव भगवान्का कृपापात्र अंदा है। उसमें अनन्त शक्ति है। जिस प्रकार अज्ञानमें उसने अपने-आप प्रवेश किया है, उसी प्रकार ज्ञानमें भी वह अपने-आप प्रवेश कर सकता है; ज्ञान-ध्यानकी बात किसीसे पूछकर नहीं जानी जाती, यह निरन्तर सत्सङ्गसे ही प्राप्त होती है। प्रारम्भ-में निरन्तर सत्सङ्ग करते रहना चाहिये। साथमें भगवन्नाम-का जप भी आवश्यक है। भगवान्के नामकी कृपासे जीव-का अज्ञान नष्ट होता है और हृदयके स्वच्छ होते ही दिव्य प्रेमकी प्राप्ति हो जाती है। यह प्रेम ही नामामृत, रूपामृत और लीलामृतका आस्यादन कराता है।

प्रेम ही साध्य है और सत्सङ्ग ही साधन है। सत्सङ्गके द्वारा आत्यन्तिक निवृत्ति तो होती ही है, साथ ही दिव्य भगवदीय प्रेमकी प्राप्ति भी हो जाती है।



## साधक और मनका संवाद

(केखक--पूज्यपाद स्वामीजी श्रीभोलेबाबाजी)

परिचय बिना प्रतीति नहिं, बिना प्रेम नहिं ध्यान । नाव चकै नहिं जरु बिना, गुरु बिनु होय न ग्यान ॥

सावक-भाई मन ! तृ तो बड़ा ही दुष्ट है, अत्यन्त चञ्चल है, प्रवल और ढीठ है। कही राज्यका लोभ देकर गुलामी करवाता है, कभी ऐश्वर्यका लालच दिखाकर घास कटवाता है, कही धनकी ध्वनि सुनाकर धनियोंके पैर दबवाता है, किसीकी ऋदि-सिद्धिमें फॉसकर पानी भरवाता है; जैसे कुत्तेको रोटीका द्रकड़ा दिखाते हुए चाहे जितनी दुर ले जाया जाय, ऐसे ही विषय-भोगोंमें आसक्त करके न मालूम तू कितने जन्मोंसे कितनी योनियोंमें मुझे भटका रहा है ! तुझसे छटकारा पानेका कोई उपाय दिखलायी नहीं देता। तं हवासे भी तेज दौड़ता है, क्षणभरमें चौदह लोकोंमें घूम आता है। जायतमें ही नहीं, स्वप्नमें भी चप होकर नहीं बैठता । जन्मभरमें कभी देखे-सुने नहीं, ऐसे-ऐसे अनोखे पदार्थ रच लेता है। भजन करनेको बैठता हूँ तो और भी अधिक भागता है। बहुतेरा रोकता हूँ, रुकता नहीं। मन्त्रमें लगाता हूँ तो विना सिर-पैरके मनोराज्य करने लगता है। भगवान्का ध्यान करना चाहता हूँ तो भागा-भागा फिरता है। राम-राम जपता हूँ तो ग्राम-ग्राममें धूमता है। घर-बाहरके, कचहरी-दरवारके सब झगड़े भजनमें लाकर खड़े कर देता है। तंग आ गया हूँ, तुझ पापीसे कब पीछा छुटेगा ? जब देखो तब एक-न-एक चिन्तामें ही डाले रखता है। एक घड़ी भी सुखकी नीद नहीं सोने देता। मैं संसारसे मुक्त होना चाहता हूँ, तू मुझे लौटा-लौटाकर उसीमें डालता है। भूतके समान सदा मुझपर सवार रहता है ! सत्सङ्गमें जाना चाहता हूँ तो गंजीफ़ा, चौसर, शतरंजमें लगा देता है। स्वाध्याय करना चाहता हूँ तो उपन्यास सामने लाकर रख देता है। गीता पट्ने बैठता हूँ तो कहता है घरमें दाल नहीं है, घी नहीं है, मिर्च-मसाला निपट गया है, जलानेको लकड़ियाँ नहीं है; मंडीका समय है, नाज भी निपटनेवाला है, चलो, ले आओ, इस समय पावभर अधिक मिल जायगा; गीता फिर पढ लेना, यह तो रोजका गीत है; पेट-पूजा भी तो प्रधान है, सब उसके पीछे हैं; देवी-देवता भी इसीसे प्रसन्न होते हैं। गीता पढनेको दिनभर पड़ा है, रात भी बड़ी-बड़ी होती हैं; मंडीका समय निकला जाता है। ऐसी-ऐसी तेरी

बातोंसे तंग आ गया हूँ । तेरा सत्यानाश हो जाय ! त्ने मेरा सर्वस्व नाश कर दिया है । स्वभावसे मैं मुखी हूँ, तेरे सङ्गमे दुःख पाता हूँ । पिवत्र होकर भी तेरे सङ्गसे पापी कहलाता हूँ । अचल भी तेरे सङ्गसे चल बन गया हूँ । बृहत् होकर भी तेरे सङ्गसे अणु हो गया हूँ । असङ्ग होनेपर भी तेरे सङ्गसे कर्ता-भोक्ताकी उपाधि मेरे सिर मढ़ी गयी है । स्वतन्त्र होकर भी परतन्त्र और मुक्त होकर भी तेरे सङ्गसे वन्धनमें पड़ा हूँ । तृप्त होकर भी भूखा बना रहता हूँ । निर्भय होकर भी भयभीत हूँ । नहीं जन्मता हुआ भी जन्मता हूँ, अमर होकर भी मर रहा हूँ । कहाँतक रोजें ! तेरे सङ्गसे तंग हूँ । तुल्सीदासजीने सच कहा है—

बरु मल बास नरक कर ताता । दुष्ट संग जिन देइ विघाता ॥ अच्छा!मैं तुझमें ही इन्साफ कराता हूँ, तुझे ही न्यायाधीश बनाता हूँ; बोल, जो कुछ में कहता हूँ, टीक है या नहीं ?

मन-वाह ! साहव, वाह ! अच्छी उलटी गङ्गा बहायी ! करना आप, लगाना लड़केको ! ऐसी समझ है, तभी तो आप तंग हो रहे हैं! आपने जितनी बातें कही हैं, सब झूटी हैं। निर्मूल हैं। दूसरेको दोप लगाना बड़ा भारी पाप है। सोच-विचार कर बोलना चाहिये! आप अच्छे, मैं बुरा! बुरेने अच्छेको विगाइ दिया, कहा ऐसा भी हो सकता है ? क्या गुरुजीसे यही पढ़ा है ? रोज तो सुना करते हैं कि बुरा बुरा ही रहेगा, अच्छा अच्छा ही रहेगा। बुरा अच्छा नही हो सकता, अच्छा बुरा नहीं हो सकता। जैसे दिन-रातका मेल नहीं होता, ऐसे ही अच्छे-बुरे भी मिल नहीं सकते। सोना खोटा नहीं हो सकता । जैसा कारण होता है, वैसा ही कार्य भी होता है। सजातीयका सजातीयमें ही मेल हो सकता है, विजातीयका नहीं हो सकता । फिर मैने आपको मुखीसे दुखी कैसे बना दिया ? आप मुझे दुष्ट, चञ्चल, बलवान् और ढीठ बताते हैं; मैं इनमेने एक भी नहीं हूँ । यदि हूँ तो आपका बनाया हुआ ही हूँ । मैं तो सरल, अबल, लँगड़ा और बेपेंदीका लोटा हूँ। विना कौड़ी-पैसेका नौकर हूँ, विना दामका खरीदा हुआ गुलाम हूँ। वचनमें बँधा हुआ हूँ, इशारेपर काम करता हूँ। जो वस्तु आप मँगाते हैं, वही लाकर देता हूँ। जहाँ खड़े होनेको कहते हैं, वहां एक टाँगसे खड़ा रहता हूँ ! आपकी रुचिके अनुसार काम करता

हैं, आपकी रुचि विना कोई काम नहीं करता। जब आप कहते हैं, तभी चलता हूँ ! आपके दिये हुए पैरोंसे चलता हूं ! नहीं तो मेरे पैर हैं ही नहीं। लँगड़ा हूँ, जड हूँ, बल भी मुझमें नहीं है, यदि है तो आपका दिया हुआ है—मैं तो बलहीन हूँ । अबलाके पुत्रमें बल आवे ही कहाँसे ? आपकी बुद्धि विपरीत हो रही है, इसलिये आपको कुछ-का-कुछ दिखायी दे रहा है। ढिठाई कैने कर सकता हूँ ? ढिठाई तो वह करे जिसमें बल हो, बल पेंदीमें होता है,—मैं विना पेंदीका हूँ। फिर ढीउता करूँ ही कैसे ? पक्षपात न कीजिये, पक्षपातरहित होकर विचारिये। आप स्वभावसे भले ही निर्दोष हों; मैं आपको दोषी नहीं बताता; आप निर्दोष सही ! परन्तु दोपी मैं भी नहीं हूँ। यदि हूँ तो आप पहले होंगे ! कारणसे कार्य भिन्न नहीं होता। जैसे आप हैं, वैसा ही मैं भी हूँ। आपमेंसे ही तो निकला हूँ। फिर दोपी कहाँ ? कही आसमानमेंसे तो टपक नहीं पड़ा । आपका बनाया हुआ हूँ । आपने ही मुझसे सङ्ग किया है। जो-जो भोग आप मॉगते हैं, मैं लाकर मौजूद कर देता हूँ ! जो-जो योनि आपको पसंद होती है. वहीं मैं आपको ले जाता हूँ। आप कहते हैं कि भजन नहीं करने देता। भजन करना आप चाहते ही कव हैं ? धनमें, म्ब्रीमें, पुत्रमें, ऐश्वर्यमें, नाममें, कीर्तिमे, ऋदि-सिद्धिमें, जुएमें, चौरीमें, व्यभिचारमें, मांसमें, मदिरामें, बीड़ीमें, चुरुटमें, अफ़ीममे, भंगमें, चरसमें, गॉजेमें, मीठेमें, नमकीनमें, चटपटेमें आपकी रुचि है; इनसे आपको फरमत ही कहाँ है ? दिन-रातमें इन्हींका तो भजन किया करते हैं, फिर ईश्वरका भजन कहाँसे हो ? जो खायगा, उमीकी इकार आवेगी। फोनोग्राफमें जो राग भरा जायगा, वही निकलेगा । कुँजड़ेके यहाँ तो साग-पात ही मिलेगा, जवाहरात तो जौहरीकी दुकानपर ही मिलेंगे। जैमी आपकी रुचि होती है, वैसा ही में भी बन जाता हूँ। नौकरको क्या उज्र ? 'जी हाँ' करना नौकरका काम है। चौयेजीका नौकर हूँ, बैंगनोंका नौकर तो हूँ नहीं; चौवेजी वेंगनोंको अच्छा बताते है तो मैं उन्हें गुणवाला बना देता हूँ । चौबेजीको बैंगन नापसंद हों तो मैं उन्हें बेगुन ( गुण-रहित ) कह देता हूँ । 'पाँड़ेजी, तुम्हें ग्राममें रहना; ऊँट विलैया ले गयी तो हॉ जी हॉ जी कहना !' सुनिये, आपकी राजीमें मेरी राजी है। आप स्वाध्याय कीजिये, प्रणिधान कीजिये, आसन लगाइये, प्राणायाम कीजिये। प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, समाधि कीजिये । रामनामका जाप कीजिये; नवधा, प्रेमा, पराभक्ति कीजिये, श्रवण, मनन,

निदिध्यासन कीजिये। शङ्करकी, कृष्णकी, रामकी मूर्तिका ध्यान कीजिये। जो कुछ आप चाहें, प्रेमसे कीजिये। आप स्वतन्त्र हैं। मैं आपको रोकनेवाला कौन हूँ १ मैं तो कान पकड़ी छेरी हूँ; जिधर लगा देंगे, उधर लग जाऊँगा। जब आप संसारसे मुक्त होना चाहें, मुझे घर बैठनेकी आज्ञा दे देना! नौकरकी जड़ जमीनसे साढ़े तीन हाथ ऊँची होती है; जहाँ आपने जीम हिलायी, अलग जा बैठूँगा। परमात्मा करें, आप मुक्त हो जायँ, बड़ी खुदीकी बात है। आप मुक्त हो जायँगे तो मैं भी मुक्त हो जाऊँगा। आपके आश्रय ही तो मैं हूँ, आपके साथ मेरी भी मुक्ति हो जायगी। सच पूछो तो मुक्ति तो मेरी ही होगी, आप तो स्वभावसे मुक्त हैं ही।

सापक—(एकान्तमं जाकर) भाई कहता तो ठीक ही है। जैसे पुरुषकी छाया होती है, वैसा ही जीवका मन है। जैमा पुरुष होता है, वैसी ही उसकी छाया होती है; जैसा मन है। मन तो होती है; जैसा मं हूँ वैसा ही मेरा मन है। मन तो सचमुच जैसा कहता है, वैसा ही है। मैंने उसे सत्ता दे रक्खी है, नहीं तो उस वेचारेकी सत्ता ही कहाँ है ? वह तो सचमुच मौकर ही है; नौकर नहीं, किन्तु औं जार है ! औं जारमें अपनी सत्ता तो कुछ होती नहीं, औं जारबाला अपनी मर्जीके अनुसार उसको उपयोगमें ला सकता है। यही बात मनके सम्बन्धमें हे! प्रायः सब कार्य मेरे इच्छानुसार ही करता है, किसी कार्यको यदि में ही न कराऊँ तो बात दूसरी है। इसमें सिद्ध होता है कि मन मेरा औजार है, जड है और में स्वतन्त्र कर्ता, चेतन हूँ। मैं मनके अधीन नहीं हूँ, मन मेरे अधीन है।

पाठक ! इतना जाननेसे साधक मुखी हुआ, आयु-पर्यन्त मनसे इच्छानुसार कार्य लेता रहा और अन्तमें उसको छोड़कर स्वस्वरूपमे स्थित होकर हमेशाके लिये जन्म-मरणरूप संसारसे मुक्त होकर वैष्णव-पदको प्राप्त हुआ। अज्ञानसे सब दुःख है; मनको मन समझते ही मन नमन करने लगता है, म्वाधीन हो जाता है। मनका स्वरूप न समझनेसे मन चालीस सेरका हो गया है, जाननेपर छटाँकका भी नहीं निकलता। न तोला, न माशा, न रती; फूँकमात्रसे उड़ जाय, इतना हलका हो जाता है! सच पूछो तो फूँकका भी काम नहीं है। न हुआ ही हौआ है! यिना सिर-पैरका भूत है! जहाँ पहचान लिया, भू: स्वाहा हो जाता है, स्वयम्भू ही शेष रह जाता है। यह गुरुमन्त्र है, इसको मत भूलो!

## साधकके लिये

(पूज्यपाद स्वामीजी भीउड़ियाबाबाजीके उपदेश)

प्रश्न-सच्चा साधक किसे कहते हैं ?

उत्तर-जिसे गुरु और शास्त्रके वाक्यों में पूर्ण विश्वास हो, वहीं सच्चा साधक है। उसका ज्ञान या भक्ति-कोई एक लक्ष्य होना चाहिये और उसके लिये गुरुदेव जैसा विधान करें, उसमें कोई शङ्का नहीं होनी चाहिये; उसे सब कुछ त्यागकर उसीमें लग जाना चाहिये।

प्र-भक्तिमार्गके साधकमे प्रधानतया कौन गुण होना चाहिये !

उ०-भक्तका प्रधान गुण भगवद्भजनकी तत्परता ही है। यदि वह निष्कामभावसे निरन्तर भगविचन्तनमे मग्न रहेगा-श्वास-श्वासमे भगवान्का नाम लेगा तो उसमे शेप सब गुण अपने-आप आ जायेंगे। उसे और किसी गुणके उपार्जनका अलग उद्योग न करके केवल निरन्तर भगविचन्तनका ही अभ्यास करना चाहिये।

'श्वासा परुटे नाम बिन, धिक् जीवन संसार।' प्र∘~मक्तिका प्रधान विघ्न क्या है १

उ०-यद्यपि विष्न तो अनेक हैं, तथापि भगवान्के िनवा अन्य किसीका चिन्तन करना अथवा भगवद्वातांके िनवा कोई और बात करना ही प्रधान विष्न है। अन्य कियाके विषयमें तो कहना ही क्या है ?

प्र०-ज्ञानमार्गीमें प्रधान गुण क्या होना चाहिये ?

उ०-उसे विचार ही कर्तव्य है, अन्य सब गौण है। कर्म, उपासना आदि अन्य साधन तो वह पहले ही कर चुका है। उनके द्वारा चित्तशुद्धि हुए विना तो आत्मतत्त्वकी जिज्ञासा ही नहीं हो सकती। अब तो केवल ब्रह्मविचार ही करना है।

प्र०-विचार स्वयं ही करना चाहिये या किसीके आश्रयसे?

उ०-अज्ञात वस्तुका बोध तो किसी जानकारके आश्रयसे ही हो सकता है। जिज्ञामुकेलिये आत्मतत्त्व भी अज्ञात ही है। अतः उसे भी गुरु, शास्त्र अथवा किसी ब्रह्मवेत्ताके आश्रयसे ही उमका विचार करना चाहिये।

प्र०-ज्ञानप्राप्तिका प्रधान विघ्न क्या है ?

उ॰-वैराग्यकी कमी । किसी भी प्रकारके नाम या रूपमें आसक्ति होना ही ज्ञानप्राप्तिका प्रधान विघ्न है ।

प्र०-क्या ज्ञान और भक्तिके साधनींका एक साथ अभ्यास हो सकता है ?

उ०-इन दोनोका एक ही व्यक्ति एक साथ अनुष्ठान नहीं कर सकता। भक्त 'भगविचन्तन' करता है और जिज्ञासु 'विचार'। जिज्ञासुको तो हुए-अहुष्ट सभी प्रकारके विषयोसे वैराग्य होता है। वह दिव्य-अदिव्य सभी प्रकारकी सुष्टिको मिथ्या समझता है। ऐसी दशामें उसका भगवान्के नाम और रूपोंमें भी कैसे अनुराग होगा ? और उनमें अनुराग न होनेपर वह उनका चिन्तन भी कैसे करेगा? जिज्ञासु तो संशययुक्त होता है, उसे तो भगवान्के रूपादिके विषयमें भी शङ्का रहती है; फिर वह भगवान्का समरण कैसे करेगा?

प्रo-तो क्या प्रह्लादजी, शुकदेवजी और नारदजी ज्ञानी नहीं थे ?

उ०—मैं शानियोंकी बात नहीं, ज्ञानके साधकोंकी बात कह रहा हूँ। ये सब तो सिद्ध पुरुष थे। सिद्ध पुरुष सभी प्रकारका आचरण कर सकते हैं। उनकी दृष्टिमे तो सभी प्रकारके व्यवहार आत्मस्वरूप ही होते हैं। उनके कर्म और उपासना साधनरूप नहीं होते। श्रीभगवान् भी 'शानिवृधे विरक्तो वा मद्भक्तो ह्यनपेक्षकः' (भागवत) ऐसा कहकर ज्ञानी और भक्तका भेद ही दिखा रहे हैं। सिद्ध पुरुष तो सब कुछ होते हैं। साधकोंमें ही ज्ञानी और भक्तका भेद हाता है। जो ज्ञानका साधन करते हैं, वे ज्ञानी हैं; जो भिक्त करते हैं, वे भक्त हैं और जो कर्म करते हैं, वे कर्मी कहे जाते हैं। सिद्ध पुरुष तो समय-समयपर सभी करते हैं। किन्तु बाद किसी भी एक निष्ठाका साधक अन्य प्रकारके साधनोंमें भी प्रमुत्त होगा तो वह साधक ही नहीं रहेगा। वह तो खिचड़ी हो जायगा।

प्र०-तो क्या भक्त अज्ञानी ही रहता है ?

उ॰-परिणाममें भक्त भी अज्ञानी नहीं रह सकता। उसे भगवान् स्वयं ज्ञान करा देते हैं। एक हाकिम भी अपने चपरासीको कॅगला नहीं रहने देता, वह उसे अपनेसे भी अच्छी पोशाक पहनाता है; फिर भगवान् अपने मक्तको क्यों अज्ञानी रक्षेंगे ? यद्यपि भक्त स्वयं ज्ञान नहीं चाहता—यह तो केवल भगवत्येममें ही मस्त रहता है, तथापि भगवान् स्वयं ज्ञानवान् हैं और भक्त निरन्तर उन्हींका ध्यान करता है; अतः उसके न चाहनेपर भी उसमें ध्येयके प्रधान गुण ज्ञानका आविर्भाव हो ही जाता है। क्योंकि यह नियम है कि जो जिसका निरन्तर चिन्तन करता है, उसमें धीरे-धीरे अपने इष्टके गुण आ जाते हैं। योगदर्शनमें भी चित्तप्रसादके लिये वीतराग पुरुषोंके प्रसादयुक्त चित्तका चिन्तन करनेके लिये कहा है—'वीतरागविषयं वा चित्तम्' (योग० १। ३७)।

प्रo-जिस प्रकार भक्तको ज्ञान हो जाता है, उसी प्रकार क्या ज्ञानमार्गीको भक्ति भी हो जाती है ?

उ०-ज्ञानी तो स्वतन्त्र है। बोध हो जानेपर तो उसकी जो इच्छा हो, वह वही हो सकता है। किन्तु जिज्ञासुकी स्वभावतः ही भजनमें आसक्ति नहीं होती, वह तो पहले भजनीय तस्वकं स्वरूपका ही निश्चय करना चाहता है।

प्रo-ऐसी कौन बातें हैं, जो सभी प्रकारके साधकोंको जाननी आवश्यक हैं ?

- उ०-साधकको चार बातें अवस्य जाननी चाहिये-
- १. अपना स्वरूप—मैं ईश्वरका अंश हूँ, देहादि नहीं हूँ।
- २. ध्येयका स्वरूप-मेरा इष्टदेव सचिदानन्दस्वरूप है।
- साधनका फल—इष्टदेवके प्रति आत्यन्तिक अनुराग ही साधनका प्रधान फल है।
- ४. माधनका विम—इष्टदेवके सिवा और सम्पूर्ण प्रपञ्च ही विम है।

जो पुरुष इन चार बातोंको जानकर साधनमें प्रवृत्त होगा, उसीको सफलता प्राप्त होगी। ये बार्ते सभी मत-मतान्तरोंके लिये समानरूपसे आवश्यक हैं।

प्र॰-जिज्ञासुके लिये विचार करते समय निपेधकी प्रधानता रहनी चाहिये या विधिकी !

उ०-निषधकी। बोध तो निषेधसे ही होता है, विधिसे नहीं होता। जबतक प्रपञ्च और भगवान्की व्याप्य-व्यापकताका भी निषेध नहीं होगा, तबतक बोध नहीं हो सकता। आरम्भमें विधिवाक्योंसे बोध होना तो प्रायः असम्भव ही है।

प्रo-तो फिर विधिवाक्योंका क्या उपयोग है ?

उ०-विधिवास्य उपासना हैं, विचार नहीं। इनका अभ्यास ही अहंग्रह-उपासना कहलाता है।

प्र०-किन्तु अहंग्रह-उपासनासे भी तो बोध हो सकता है ?

उ०-हो तो सकता है, परन्तु यह बोधका परम्परा-कारण है और विचार साक्षात् कारण है। किन्तु निपेधद्वारा तत्त्वका साक्षात्कार हो जानेपर ये विधिवानय ही बोधस्वरूप हो जाते हैं। इस प्रकार अधिकारियों के भेदसे इनके तीन स्वरूप कहे जा सकते हैं—

- १. जिज्ञासु या विचारके लिये विवस्वरूप।
- २. अइंग्रहोपासकके लिये साधनस्वरूप ।
- ३. बोधवान्के लिये सिद्धान्तस्वरूप ।

प्र०--भिन्न-भिन्न इष्टदेबोंके उपासकोंको क्या एक ही वस्तकी प्राप्ति होती है !

उ०—जो अपने इष्टदेवमें सिचदानन्दभाव रखकर उसकी उपासना करते हैं, उन विभिन्न प्रकारके उपासकोंको तो अन्तमें एक ही भगवत्तत्त्वकी प्राप्ति होती है—इसमें कुछ भी सन्देह नहीं। क्योंकि वस्तुतः वे सत्र एक ही हैं; उनमें केवल नाम-रूपका ही भेद रहता है और यह भेद केवल उपासकोंके रुचि-बैचिन्यके कारण ही होता है।

प्र०-जिस प्रकार सब प्रकारके उपासकोंको अन्तमें एक ही तत्त्वकी प्राप्ति होती है, उसी प्रकार क्या उपासक और जिज्ञासुओंको भी परिणाममें एक ही तत्त्वकी उपलब्धि होती है ?

उ०-उपलिब्ध तो एक ही तत्त्वकी होती है, परन्तु उपासककी भेदहिष्ट और ज्ञानीकी अभेदहिष्टका भेद तो रहेगा ही। ज्ञानीकी भेदहिष्ट सर्वधा निःशेष हो जाती है, अतः वह प्रेमजनित आनन्दका अनुभव नहीं कर सकता। इसी प्रकार प्रेमी भेदको नहीं छोड़ सकता। भेदको छोड़ देनेपर प्रमानन्दका आस्वादन नहीं हो सकता और ज्ञानीके लिये तो भेदका रहना ही उसका सर्वनाश है। यहाँ तो 'भेदाभेदौ सपिद गिलतौं'—भेद और अभेदका भी भेद नहीं रहता, वे दोनों ही गिलत हो जाते हैं और जब अभेद भी नहीं रहता तो भेद कैसे रहेगा?

## साधन और उसका प्रधान विध

( पूज्यपाद स्वामीजी श्रीहरिदादाजी महाराजके उपदेश )

जीवमात्रका साध्य है—प्रेम, और साधन है—एकान्त निष्ठा। जिसका हृदय एकान्त नहीं हुआ है, वह कभी प्रेमको स्पर्श भी नहीं कर सकता। आजकलके उपदेशोंका कुछ भूल्य नहीं—रात-दिन उपदेश हुआ करते हैं, सुननेवाले सुनते हैं; किन्तु एक भी उपदेश हृदयको स्पर्श नहीं करता। ईश्वरने जीवको जिस स्थितिमें रखनेके लिये प्रकृतिको आदेश कर रक्खा है, उसी स्थितिमें वह रहता है। चिरकालतक उसी स्थितिमें रहनेसे जीवको मोह हो जाता है। इस मोहजालसे निकलनेके लिये महापुरुषोंका सत्सङ्ग करना

चाहिये । मेरी समझमें इस युगमें सत्सङ्गसे बढ़कर कोई साधन नहीं है ।

# प्रार्थनाका प्रभाव

( पूज्यपाद महात्मा स्वामी श्रीकरपात्रीजी महाराज )

भगवान्की आराधना और प्रार्थना ऐसी वस्तु है कि वह यदि शुद्ध श्रद्धा-भक्तिसे की जाय तो कोई भी ऐसा कार्य नहीं है, जिसकी सिद्धि न हो सके। परन्तु उस प्रकारका विश्वास और भगवत्यरायणता हुए विना उसकी नाट्यरचना सचमुच उपहासास्पद है। भगवान्ने कहा है कि जो प्राणी अनन्य भावनासे मेरा चिन्तन करते हुए सम्यक् उपासना करते हैं, उन योगशुक्तके योग और क्षेमका निर्वाह में ही चलाता हूँ। जो वस्तु मिली नहीं है, उसका प्राप्त होना 'योग' है और मिली हुईकी रक्षा करना 'क्षेम' कहलाता है। भगवान् सर्वान्तरात्मा ही भगवत्यरायण प्राणियोके योग-क्षेमका निर्वाह करते हैं—

### मनीषिणो हि ये केचिद् यतयो मोक्षधर्मणः। तेषां विच्छिक्ततृष्णानां योगक्षेमवहो हरिः॥

जैसे अप्राप्त लोकव्यवहारोपयुक्त वस्तुओं प्राप्ति योग है, वैसे ही मोक्ष आदिके उपयोगी ज्ञान, समाधि आदिकी प्राप्ति भी योग ही है। शरणागतिका भाव महानुभावोने ऐसा वर्णन किया है कि जैसे गी, अश्व आदि-का विकय करनेवाला पुनः उनके भरण-पोषणकी चिन्तामें नहीं पड़ता, उसी तरह अपने सर्वस्वसहित अपने आपको भगवान्मे समर्पण कर देनेवाले प्राणीको अपने लौकिक तथा पारलैकिक कल्याणकी चिन्ता नहीं रहनी चाहिये।

परन्तु क्या यह सब ऊपरके भावोंके समान बनावटी हो सकता है ? प्राणियोमे देखा जाता है कि ऊपरम भगवानकी शरणागतिकी बात 'त्राहि मां शरणागतम्' आदि शब्दोमें की जाती है; परन्तु हर समय अपने भोजन, पान, धन, पुत्र, प्रतिष्ठाके अर्जनमे व्यय्रता दिखायी देती है । यह प्राणियोसे हो ही नहीं सकता कि घरमें आग लगी हो और वह अव्ययतासे भगवान्के ध्यान या जपमें लगा रहे । यदि किसी सौभाग्यशालीकी यह स्थिति हो जाय तो अवश्य ही भगवान उसके घरकी आग बुझा देते हैं। आलस्य और अकर्मण्यता-वश अपने कर्तव्योंकी उपेक्षा करना-यह एक बात है, भगवत्परायणतामे विश्वविसारण होनेसं वैसा हो-यह दूसरी बात है। अपने यहाँके कितने ही भक्तोंके उदाहरण है कि उनके भगवद्भजनमे तन्मय होनेपर भगवान्ने ही उनके कर्तव्योंका पालन किया है। रावण, मेघनाद आदि राक्षसोकी कथाओंमे भी ऐसी बातें आती हैं कि वे लोग युद्धके अवसरोंमें जिस समय अपने यज्ञ या देवाराधनमें बैठते थे, उस समय किसी बातकी परवा नहीं करते थे। तब उनका ध्यान-आराधन आदि भङ्ग करनेके लिये सुग्रीवके सैनिकोंकी ओरसे विम किया जाता था। उस समय लोगोंकी यह धारणा थी कि यदि इनके निर्विष्ठ देवाराधन सम्पन्न हो गये तो फिर इनपर विजय प्राप्त करना असम्भव हो जायगा। वे लोग भी घोर अपमान और कष्ट सहन करके भी अपने आराधनके

नहीं उठते ये और यदि किसी प्रकारसे उन्हें उठना पड़ता तो वे उसे अपनी सफलतामें बाधक समझते थे !

सर्वत्र ही निजी प्रयाससाध्य कार्योंमें भी प्राणियोंको ईश्वरका सहारा रखना ही पड़ता है । द्रौपदी और गजराज-का जब अपना और अपने रक्षकोंका सहारा दूट गया, तब फिर भगवान्के विना उनका और कौन रक्षक हुआ ? आलसी एवं अकर्मण्य नहीं, किन्त्र भगवानका भक्त अपनी भक्तिसे उन अनन्तकोटिब्रह्माण्डनायक भगवानको भी अपने वशमें कर लेता है, जिनके भूविलाससे माया अपरिगणित ब्रह्माण्डों-का खजन, पालन एवं संहरण करती है। उन भक्तोंके आत्माको कौन-सा ऐसा कार्य अवशिष्ट रह सकता है, जो भगवान्के कृपाकटाक्षसे न हो सके । सच्चे भक्तोंकी प्रार्थनासे समाज एवं एक देशका ही नहीं, विश्वभरका कल्याण हो सकता है और हुआ है । परन्तु उस प्रकारकी योग्यता और प्रार्थना-तत्परता जबतक नहीं है, तबतक हम अपने अनेक लौकिक स्वार्थमय कर्मोंमे प्रवृत्त होते हैं। जबतक प्राणीको भाजन-पानादि नाना व्यवहारीका स्मरण बना रहता है. तबतकके लिये वह 'सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं ब्रज' का अधिकारी नहीं होता । उस कालमें तो 'मामनुस्मर युध्य च' के अनुसार भगवत्सारणके साथ कर्तव्यकोटिमे उपस्थित समस्त लौकिक-पारलौकिक कर्मोंके करनेमें प्रयव्यक्तील होना ही चाहिये। 'कर्मण्येवाधिकारस्ते', 'कुरु कर्मैव तस्मान्वम्' इत्यादि वचनोंसे भगवान्ने स्पष्ट ही कहा है कि राग-द्वेष-विहीन होकर वैयक्तिक और सामहिक कल्याणदृष्टिसे अपने कर्तव्यकर्मके पालनमे शास्त्रानुसार ही सन्नद्ध रहो ।

वेद-शास्त्रांपर आस्था और श्रद्धा रखकर उनके आज्ञा-नुमार चलनेसे लोक-परलोक, भगवदाराधन, भगवद्यसन्नता— सब कुछ सुलभ हो जायगा। व्यष्टि, समष्टि, लौकिक, पार-लौकिक ऐसा कोई अभ्युदय या कल्याण नही है, जिसका वेद-शास्त्रसे सम्बन्ध न हो। देह, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, अहङ्कारकी सभी हलचलों या चेषाओंका औचित्य-अनौचित्य, सौष्ठव-असौष्ठव, सम्यक्त्व-असम्यक्त्य, वेद-शास्त्रसे ही निर्णात होता है। प्रज्ञापराधसे यदि कोई साधारण निषिद्ध कार्य हो जाय, तो इतनेसे ही दूसरे किसी बड़े निषिद्ध कार्यका अनुमोदन कदापि वाञ्छनीय नहीं हो सकता। सर्वया शास्त्रोंकी दृष्टिसे चलनेपर कुछ भी अधाष्य नहीं है।

संसारमें बहुत-से प्रन्थोंकी अच्छाई-बुराई उनके प्रति-पाद्य विषयकी अच्छाई-बुराईपर अवलम्बित रहती है । परन्तु वेद-शास्त्रकी यही विशेषता है कि वहाँ विषयकी अच्छाई-बुराई वेद-शास्त्रकी सम्मति-असम्मतिपर ही निर्भर है। उन शास्त्रोंके आधारपर ही यह भी विदित होता है कि बहुत-सं ऐसे भाव हैं जो स्वयं दूषित वस्तुओंके संसर्गसे नहीं दूषित होते, किन्तु दूषित वस्तु ही उनके संसर्गसे भूपित हो जाती है । भगवान्की ठीक आराधना और प्रार्थना समस्त दोप-जालोंका उन्मूलन करके प्राणीको सन्मार्गपर ला सकती है और वैयक्तिक, सामृहिक, लौकिक, पारलौकिक-सव प्रकारका कल्याण सम्पादन कर सकती है। यह तो सभीको मान्य है कि सद्बुद्धिमे ही सन्मार्गमें प्रवृत्ति और सब प्रकारका कल्याण सम्भव है । परन्तु वह सद्बुद्धि ही कैसे प्राप्त हो ? सन्कर्मसे सदबुद्धि और सदबुद्धिसे सत्कर्म माना जाय तो फिर अन्यो-न्याश्रयदोष आता है। सत्प्रेरणासे सत्कर्मका पक्ष यद्यपि ठीक ही है, फिर भी सत्प्रेरणाका आदर करनेकी सदबुद्धि वहाँपर भी अपेक्षित रहती है। अतएव हमारे यहाँ सर्व-प्रधान गायत्री-मन्त्रद्वारा सद्बुद्धि और सत्प्रेरणाके लिये भी भगवान्की प्रार्थनाका ही संकेत मिलता है । समस्त पुरुपायों, सभी कर्तव्योंका एक मूल सद्बुद्धि है। अतएव अपने देहदौर्बल्य, प्राणदौर्बल्य, इन्द्रियदौर्बल्यको सुनकर रोप नहीं होता; परन्तु सद्बुद्धिका दौर्यस्य सुननेसे असह्य क्षोभ उत्पन्न होता है। इसलिये सद्बुद्धि, सत्प्रेरणाके लिये भगवान्से ही प्रार्थना की जाती है, जिससे समस्त पुरुषार्थ सरलतासे अपने-आप सिद्ध हो सकें। 'सिद्धान्त'



## कब न बोले!

नापृष्टः कस्यचिद् ब्र्याम्नाप्यन्यायेन पुच्छतः । ज्ञानवानपि मेधावी जडवत्समुपाविशेत् ॥

किसीके प्रश्न किये विना न बोले, तथा कोई अन्यायसे प्रश्न करता हो, तब भी न बोले, मेधावी विद्वान् पुरुष (जाननेपर भी नियमानुसार प्रश्न किये बिना ) मूर्ख मनुष्यके समान व्यवहार करे।

( महा० शान्ति० २८७ । ३५ )

#### साधना

( हेखक--'श्रीज्योत्तिजी' )

साधनाका अर्थ है मनको किसी विषयमें एकनिष्ठ भाव-से संयक्त करना । यह जिस प्रकार किसी उत्कृष्ट विषयमें किया जा सकता है, उसी प्रकार उसके विपरीत निकृष्ट विषय-में भी हो सकता है। परन्त हम यहाँ जिस साधनाके विषयमें कहनेको प्रस्तुत हुए हैं, वह तो विश्व-ब्रह्माण्डकी सृष्टि आदिके कारण अवाङ्मनसगोचर परम तत्त्वकी प्राप्तिका उपाय है। उसे व्यक्त करनेके लिये जिस भाषाकी आवश्यकता होती है, वह भी अव्यक्त है। मनुष्य तो अपनी भाषाके द्वारा उसे निरूपण करनेका केवल प्रयत्नमात्र करता है। 'साधना' भी उस मानवी भाषाका ही एक शब्द है । इसलिये उस अव्यक्त तत्त्वका इससे भी ठीक-ठीक दिग्दर्शन नहीं हो सकता । इस साधनामें प्रवृत्त होनेके लिये नीति, वैराग्य एवं ज्ञानादि कुछ विशिष्ट गुणोंकी आवश्यकता होती है। इसका मुख्य यन्त्र मन है। अज्ञातरूपसे मन सर्वदा इसीके लिये उत्सक रहता है। समय-समयपर हम ईश्वरके लिये व्याकुल हो जाते हैं, इसका क्या कारण है ? कारण यही है कि मन अव्यक्तरूपसे प्रभुके ही पास है, किन्तु अज्ञानवश उनसे विमुख हो रहा है। कभी-कभी कारणवश जब उस संस्कारका उद्दीपन होता है तो वह उनसे मिलनेके लिये व्याकुल हो जाता है; परन्तु यह त्याग, वह वैराग्य और वह आन्तरिक व्याकुलता इस समय कहाँ है! संसारचक्रमें पडकर यह निरन्तर उसीमे छटपटा रहा है।

साधनाके लिये मनकी ध्यानावस्था होनी चाहिये, क्योंकि ध्यान ही साधनाका प्रधान अङ्ग है । यहाँ प्रश्न हो सकता है कि ध्यान कहाँ करना चाहिये । जिसे कुछ भी पता नहीं है, उसे यह कीन बतावेगा कि किस स्थानमे ध्यान करना होगा ? कहते हैं कि ध्यानके लिये मुख्य स्थान हृदय है । इसीको और भी स्पष्ट रूपसे ऐसा कहा जा सकता है कि गुरुदेवके उपदेशके अनुसार हृदयमें शब्द, ज्योति और रूप—इन तीन वस्तुऑका अनुभव करनेका प्रयन्न करे । शब्द-साधन करनेसे अन्तमें एक ऐसे शब्दका अपरोक्ष अनुभव होता है, जो जीवके हृदयसे लेकर प्रत्येक अणु-परमाणुमें निरन्तर व्यात है । इस प्रकार शब्दकी सिद्धि हो जानेपर शब्दमे ही डूबनेसे एक अन्तुत ज्योतिका अनुभव होता है । वह भी उसी प्रकार सर्वव्यापक जान पड़ती है । शब्द और

ज्योति—इन दोनोंकी उपलब्धि ध्यानसे ही होती है, परन्त इनकी एक नित्य अवस्था भी है, जो स्वयं पूर्ण ब्रह्मस्वरूपा ही है, जिसे शब्दब्रह्म और ज्योतिब्रह्म कहा जाता है । उसमें रूप नामकी कोई वस्तु नहीं है। साधकको शब्द अथवा ज्योति-के ही भीतर मग्न रहना पड़ता है। यह एकमात्र चैतन्यस्वरूप अथवा शद्ध अहंबोधस्वरूप है, परन्तु इन दोनोंमें एक साथ कोई भी इयकर नहीं रह सकता। इनमेंसे किसी एकमें ही इयना होगा । उसमें इवनेसे ब्रह्मस्वरूपमें स्थिति होती है । शब्द और ज्योतिका ध्यान यथार्थ भगवत्साधनाका कैवल रास्ता ही है। तीसरी वस्त्र रूप है। शब्द और ज्योतिसे साधकके मनकी कल्पनाके अनुसार रूपकी सृष्टि होती है। जिसकी जिस वस्तु या मूर्तिमें निष्ठा है, उसके लिये उसी रूप या वस्तकी रचना होती है। साधारणतः जिस वस्तकी रचना शब्दब्रह्मसे होती है, वह निम्न स्तरकी होती है—जैसे मनुष्य, परा, पक्षी एवं लता आदि । तथा जिस वस्तुकी रचना मन ज्योतिर्मय ब्रह्मसे करता है, वह उच्च स्तरकी होती है--जैंम ब्रह्मा, विष्णु एवं शिव आदि सम्पूर्ण देववर्ग । जिस समय साधक साधनाकेद्वारा पूर्णत्व प्राप्त करता है, उस समय उसका इन सब सृष्टियोंमें अधिकार होता है । यही साधनकी पूर्ण अवस्था है और यही जीवके लिये वाञ्छनीय है ।

किसी भी प्रकार साधनके द्वारा इन तीनों (राब्द, ज्योति, रूप) मेंसे किसी भी एकको स्वायत्त करना ही चाहिये। चाहे गुरुके उपदेशसे हो, चाहे नैतिक जीवनके उत्कर्षसे — इन तीनोंमेसे किसी एकको स्वायत्त करके उसीमें डूबनेसे क्रमशः सत्यका मार्गपानेकी आशाकी जा सकती है। इम जिस समय वालक थे, उस समय एक महापुरुपके अनुप्रहंस हमने यह सब देखा था। इस सम्बन्धमें एक घटनाका उत्छेख करते हैं। बहुत लागोंको यह बात विदित नहीं होगी कि महात्मागण काल्पनिक जगत् रचकर आवश्यकता होनेपर अपने भक्तोंको प्रत्यक्ष दिखा सकते हैं। हमें भी इसका सौभाग्य प्राप्त हुआ था। मैने यह प्रत्यक्ष देखा कि में धुवलोंकमें पहुँच गया हूँ और वहाँ ध्रुव यह उपदेश कर रहे हैं कि उन्होंने किस प्रकार बाल्यावस्थामें तपस्या करके पद्मप्ताश्चलेख श्रीमगवान्का साक्षात्कार किया था। मैंने देखा कि वे व्याकुल होकर कभी वन-जंगलमें घूमते-दूमते आर

कभी एकाम्र चित्तसे बैठकर भगवानको पुकार रहे हैं। वे प्रत्येक वस्तुमें चैतन्यमय श्रीहरिका अनुभव करते हुए अपने-को भूल जाते हैं। यहाँतक कि हिंख पशुओंको देखते हैं तो उनके कण्ठमें लिपटकर भी यही कहते हैं कि क्या तुम्हीं हमारे पद्मलोचन हरि हो । जिन लोगोंने जीवनमें कभी ऐसा अनुभव नहीं किया, उन्हें भाषाके द्वारा समझाया नहीं जा सकता कि यह व्याकलता-यह छटपटाहट कैसी थी। इस प्रकार ध्रवको प्रत्येक वस्तुमें श्रीहरिका अनुभव होनेपर भी स्थ्लरूपमें उनका दर्शन नहीं होता था। जबतक पूर्ण प्रेमका उदय नहीं होता, तबतक मूर्तिका आविर्भाव नहीं होता । अन्तमं मैंने देखा कि शब्द और ज्योतिको स्वायत्त करके भ्रव उनमें डूबे हुए हैं। तब कमललोचन श्रीहरिको देखने-की इच्छा होते ही ज्योतिसे तत्क्षण उनकी मूर्तिका विकास हो गया। उस समय घ्रव खुले हृदयमे अपने प्रियतमका दर्शन करने लगे। साथ ही मुझको भी उपदेश करते हुए कहने लगे कि जब तुम्हें ऐसी व्याकुलता और प्रीति होगी, तभी तम उन्हें वा सकोगे।

मेंने यह सब देखा तो सही, परन्तु अपने आसपासके आवरणका विचार कर निराश हो गया। उसी निराशाकं साथ अभीतक अपने जीवनके क्षण बिता रहा हूँ। अतः मेरी तो ऐसी धारणा है कि महापुरूप जो सासारिक वातावरणको छोड़कर वन-पर्वतोंमें चले जाते हैं, वहाँके वातावरणका उनपर यहा ही अद्भुत प्रभाव पड़ता है। वहाँ ज्ञब्दमें कुत्रिमता नहीं है। प्राणका स्पन्दन गम्भीर भावसे शब्दका आलोडन करता है तथा मन एकाम होकर इष्टसाधनमें नियुक्त हो जाता है। वहाँ हिंसाकी स्मृति भी नहीं होती, पूर्ण अहिंसाका भाव रहता है तथा नैतिक जीवनका विकास होने लगता है। अतः वहाँ सब प्रकार साधनामें उन्नति होनेकी सामग्री विद्यमान रहती है।

साधनाकी धारा पृथक् पृथक् होनेपर भी अन्तमे सभी-को एक ही स्थानपर पहुँचना होगा। एक बात और कहनी रह गयी। भगवत्ताभनामें सिद्धि होनेसे भक्तको उनका साक्षात्कार होता है तथा उनसे मिलन हो जाता है। कोई-कोई इसीको निर्वाण या मुक्ति भी कहते हैं। यह साधनकी सिद्धावस्था होनेपर भी इसमें एक ऐसी वस्तु है, जिसका कारण हुँ दुनेपर भी नही मिलता। उसका नाम 'कृपा' है। उपर यह कहा जा जुका है कि साधनाका विषय उत्कृष्ट भी हो सकता है और निकृष्ट भी। इसी प्रकार कृपा भी उन्कृष्ट और निकृष्ट दोनों ही प्रकारके पुरुषोंपर हो सकती है। यहुत बार यह देखा जाता है कि जिन्हें हम घृणाकी दृष्टिसे देखते हैं और बहुत पतित समझते हैं, वे भी साधनामें अग्रसर होकर भविष्यमें उज्ञतिके मार्गपर चलने लगते हैं। इसीको हम 'कृपा' कहते हैं। बहुत ढूँ दुनेपर भी इसका कोई कारण नहीं मिलता। इसिलये इस विषयमें कृपाके उपर ही निर्भर करना पड़ता है।

अन्तमें कहना यह है कि ये आत्मतत्त्व या साधना-सम्बन्धी बाते लिखनेका साहस करना हमारी अनिधकार चेटा ही है। यह विषय सदासे ही अप्रकाश्य रहा है और रहेगा भी । इसका रहस्य कभी कोई प्रकाशित कर सकेगा-ऐसी सम्भावना नहीं है, क्योंकि वह गुरुगम्य विषय है। तब भी मनुष्यका कर्तव्य है कि नीति और अहिंसाका आश्रय लेकर उनकी कपाकी प्रतीक्षा करता रहे। यही साधनाका प्रथम स्तर है। ऐसा करते-करते द्वितीय स्तर अर्थात योगावस्थाका उदय होता है। बहुत छोग अहिंसाकी बात समझनेपर भी नीतिका ठीक-ठीक रहस्य नहीं समझते। इसल्यि यहाँ उसका कुछ उल्लेख किया जाता है। सेवा-ग्रुश्रुषा, पिता-माताके प्रति प्रेम और ईश्वरकी आज्ञा समझकर कर्तव्यका पालन---यही नीतिका स्वरूप है। योगावस्था सिद्ध हो जानेपर जिस अवस्थाका उदय होता है, उसका यहाँ वर्णन करनेकी हमारी इच्छा नही है। यह साधककी अपनी चीज है। तय भी इतना कह सकते हैं—'अवाङ्मनसगोचर श्रीहरि, तुम्हारी इच्छा पूर्ण हो ।'



## साधु साधकोंके लिये

[ पुःवपाद स्वामी भीआत्मदेवकृष्णजी महाराजके उपदेशके आधारपर लिखित ]

१—साधु दो ही चीज छोड़ता है—पैसा और स्त्री ।
यदि इनसे सम्बन्ध बना रहा तो साधु ही क्या हुआ ?
साधुको पैसा माँगना और बाँधना दोनों ही पाप हैं। साधु
होकर यहस्थोंके ऊपर भूलकर भी किसी प्रकारका भार मत
डालो, केवल रोटी ही माँगो। अच्छा भोजन तो यहस्थोंके
लिये है, साधुको उसकी इच्छा नहीं करनी चाहिये। शरीरको
ऐसा बनाओ कि कहीं भी पड़ा रहे, किसी प्रकारकी परवा
न हो। गर्मी पड़े तो ठंढाई मत पियो और सदीं पड़े तो
बादाम मत चवाओ।

२-अपनी इन्द्रियोंको काबूमें रखो । जो चीज़ें दुनिया-दार आदमीके लिये हैं, वे साधुके लिये हराम है । आजाद फर्कार दुनियाकी किसी वस्तुको पास नहीं फटकने देते । वे तो आकाशके नीचे रहते हैं और अपनी सब प्रकारकी इच्छाओंकी बरबादी करना ही अपना कर्तव्य समझते हैं । वे अच्छे पदार्थ मिलनेपर भी नहीं लेते, केवल स्खी रोटी खाकर रहते हैं—स्वादके लिये कुछ नहीं खाते ।

३-साधुको इस बातका ध्यान रखना चाहिये कि अपना काम किसीसे न कराया जाय, स्वयं ही अपना सारा काम कर ले, अपनेको किसीके अहसानके बन्धनमे न बाँधे । भूलकर भी नया जूता न पहनो । पैदल चलनेका अभ्यास करो । सवारीमें क्यों बैठते हो ? तुम्हारी कोई तारीख तो है नहीं । कहनेका तारपर्य यह है कि ग्रहस्थसे रोटीके सिवा और किसी चीजकी इच्छा न करो । निरन्तर भगवान्का भजन करो, किसीसे बोलने-चालनेकी भी आवश्यकता नहीं है।

४-यदि तुम्हारे साथ कोई बुराई करे, तो भी तुम्हें उसकी भलाई ही करनी चाहिये। साधुके लिये तो किसीसे नाराज होना अथवा किसीको नाराज करना दोनों ही पाप हैं। कुत्तेको भी डंडा उठाकर मत धमकाओ।

५-जिस घरके द्वारपर कोई दूसरा साधु भिक्षा माँग रहा हो, वहाँ तुम मत जाओ। सम्भव है वह बेचारा गृहस्थ दोको रोटी न दे सकता हो।

६-विरक्तको चाहिये कि एक गुदड़ी, दो कौपीन, एक क्लोली और एक जलपात्रके सिवा एक इलायची भी पास न रक्खे । जो विरक्त होकर सुखकी सामग्रियोंका सञ्चय करता है, वह तो संन्यासाश्रमसे पतित हो जाता है । यतिका भूषण तो त्याग और निःसङ्कता ही है । 'निःसङ्कता मुक्ति-पदं यतीनाम्' ।

७-याद रक्को इच्छाओंकी पूर्ति कभी नहीं होती । इनके कारण तो ग्रहस्य ही महातुःखी रहते हैं। फिर तुम इनमें फँसकर क्यों व्यर्थ आपत्ति मोल लेते हो ? इच्छाओंके कारण ही संसारियोंका सङ्ग बढ़ता है। संन्यासीको तो संसारी पुरुष, स्त्री, धन, बहुमूल्य वस्त्र, मकान एवं पूजा-प्रतिष्ठा आदिका दूरसे ही त्याग कर देना चाहिये। उसे या तो सर्वथा निःमङ्ग रहना चाहिये या केवल वोधवान् विरक्त महा-माओं-के सहवासमें ही !

८—साधकोंको मंगी, चमार, मुसलमान अथवा ईसाई आदि अस्पृश्य और विधर्मी लोगोंकी रोटी नहीं खानी चाहिये। शास्त्रोमें ब्राह्मणादि तीन वर्णोंकी भिक्षा करनेका ही विधान है। अन्त्यजोंकी भिक्षा करनेले तेज, उत्साह, धैर्य एवं शान्ति सभी नष्ट हो जाते हैं। त्रिवर्णमें भिक्षा करनेपर प्रारच्ध जो कुछ दे, उसीको खाकर देहयात्राका निवाह करो। कची-पक्की, वासी-ताजी—इसका विचार मत करो। यदि कोई प्रेमसे विना मांगे ही भिक्षा ले आवे, तो उसे भी 'ॐ नमो नारायणाय' इस मन्त्रमे जल छिड़क कर पा लो।

९- 'आमुप्तेरामृतेः कालं नयेद्वेदान्तचिन्तया' जित्रतक सो या मर न जाय, तवतक ब्रह्मचिन्तनमे ही समय व्यतीत करे इस नियमके अनुसार साधुको अपना सारा समय स्वरूपानुसन्धानमें ही व्यतीत करना चाहिये। इसके लिये प्रणवज्ञप, वेदान्तग्रन्थोंका स्वाध्याय तथा तत् और त्यंपदका शोधन करना चाहिये। इस प्रकार तन्विवचारद्वारा जब जीवात्मा और परमात्माके अभेदका निश्चय हो जाय, तो चित्तकी शान्तिके लिये सारी प्रवृत्त्योंको त्यागकर निरन्तर ब्रह्माकार वृत्तिका अभ्यास करे और चौर्यासों घंटे निर्विकल्प स्थितिमें रहे।

१०-संसारियोंकी मनोवृत्तियोंको तृप्त करनेसे, अपनी प्रशंसाकी इच्छा रखनेसे तथा खान-पानके लालचमे फँसनेसे साधुका त्याग नष्ट हो जाता है। संसारियोंका सङ्ग न हो, इसीलिये शास्त्रने यतिके लिये सन्ध्या, गायत्री, मूर्तिपूजा, अग्निहोत्र एवं यज्ञ-दानादि श्रुम प्रकृत्तियोंको तथा धनसंग्रह, भंडारा और मठनिर्माणादि प्रापिश्चक प्रकृत्तियोंको त्यागकर केवल एकान्तसेवनका विधान किया है। गीताके सारभूत 'सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं त्रज्ञ' इस भगवद्वाक्यका भी यही रहस्य है। अतः दत्तात्रेय, वामदेव, जडभरत और शुकदेवके समान सर्वथा निःसङ्ग होकर विचरो तथा स्व प्रकारकी भेदबुद्धि त्यागकर खदमस्ती और खदपरस्तीमें

ही मगन रहो । मान, यश, बड़ाई, उपकार आदि संसारकी सभी वासनाओंको त्याग दो तथा आँखोंसे अंधे, कानोंसे बहरे, जिह्नासे मूक, पैरोंसे पड़्नु और उपस्थसे नपुंसक हो कर निरन्तर संसारातीत परमपदमें स्थित रहो । यही सची जीवन्मुक्ति है । जो संसारकी ओर देखते हैं, वे मायाके चंगुलसे नहीं बच सकते । स्वयं भगवान् श्रीकृष्णने भी मायाको बहुत प्रवल बताया है । माया बड़े-बड़े साधकोंको भटका देती है, इसलिये सदा सावधान रहो ।

( प्रेषक-भक्त रामशरणदासजी )



## गृहस्थोंके लिये साधारण नियम

- १-प्रातःकाल सूर्योदयसे पहले उठो ।
- २-- उटते ही भगवान्का स्मरण करो ।
- ३-शोच-स्नानादिसे निष्टत होकर भगवान्की उपासना, सम्भ्या, तर्पण आदि करो ।
- ४-विविश्वदेव करके समयपर सास्विक भोजन करो।
- ५-रोज प्रातःकाल माता, पिता, गुरु आदि बङ्गोंको प्रणाम करो ।
- ६-इन्द्रियोंके वश न होकर, उनको वशमें करके उनसे यथायोग्य काम लो।
- ७-धन कमानेमें छल, कपट, चोरी, असत्य और बेईमानी-का त्याग करो। अपनी कमाईके धनमें यथायोग्य सभीका हक समझो।
- ८-माता-पिता, भाई-भौजाई, बहन-फूआ, स्त्री-पुत्र आदि परिवारका आदर और प्रेमसे पालन करो ।
- ९-अतिथिका सच्चे मनसे सत्कार करो ।
- १०-अपनी हैसियतके अनुसार दान करो । पड़ोसियों तथा ग्रामचासियोंकी सत्कारपूर्ण सेवा सदा करो ।
- ११-सत्र कमोंको बड़ी सुन्दरता, सफाई और नेकनीयतीसे करो।

- १२-किसीका अपमान, तिरस्कार और अहित न करो ।
- १३-अपने किसी कर्मसे समाजमें विश्वज्ज्ञलता और प्रमाद न पैदा करो ।
- १४-मन, वचन और शरीरसे पवित्र, विनयशील और परोपकारी बनो ।
- १५—सब कर्म नाटकके पात्रकी भाँति अपने न मानकर करो, परन्तु करो ठीक सावधानीके साथ।
- १६-विलासितासे बचे रहो-अपने लिये खर्च कम लगाओ। बचतके पैसे गरीबोंकी सेवामें खर्च करो।
- १७—खावलम्बी वनकर रहो —दूसरेपर अपने जीवनका भार न डालो ।
- १८-निकम्मे कभी मत रहो।
- १९-इस बातका पृरा ख्याल करो--अन्यायका पैसा, दूसरेके हकका पैसा घरमें न आने पावे।
- २०-सब कर्मोंको भगवार्की सेवाके भावसे---निष्कामभावसे करनेकी चेष्टा करो ।
- २१-जीवनका लक्ष्य भगवत्याप्ति है, भोग नहीं-इस निश्चयमे कभी न टलो और सारे काम इसी लक्ष्यकी साधनाके लिये करो।



## अपरोक्षज्ञान-साधन

( लेखक-संत स्वामी भीमें हीदासजी )

परमप्रभु सर्वेश्वरका अपरोक्षज्ञान प्राप्त करनेका साधन जाननेके पूर्व उन प्रभुके खरूपका तथा अपने निज खरूपका भी परोक्षज्ञान श्रवण-मननके द्वारा होना आवश्यक है। साथ ही सुष्टिकमके ज्ञानसहित यह भी जान लेना आवश्यक है कि इन युगल खरूपोंका अपरोक्षज्ञान न होनेका कारण क्या है।

परमप्रभुके स्वरूपका श्रवण-मननद्वारा परोक्षज्ञान होनेसे परम प्राप्तव्य निश्चित हो जायगा। यह भी निश्चित होगा कि उस प्राप्तव्यको क्षेत्रसहित क्षेत्रज्ञ प्राप्त कर सकेगा या केवल क्षेत्रज्ञ ही। इसी प्रकार उसका अन्तर्वाह्य साधन भी निश्चित होगा। इससे जीवका जो अनावश्यक भटकना है, वह छूट जायगा। इसी प्रकार अपने निजस्वरूपका ज्ञान होनेसे जीव स्वयं यह निश्चय कर सकेगा कि मैं उसे प्राप्त करने योग्य हूँ अथवा नहीं। सृष्टिक्रमके ज्ञानसे तथा इन युगल स्वरूपोंका अपरोक्षज्ञान न होनेके कारणकी जानकारीसे वह आश्रय मिल जायगा, जिससे सृष्टिक्रम और ज्ञानावरणको पारकर परमप्रभुसे मिलना, उनका साक्षात्कार होना सम्भव हो सकेगा। इसके लिये उपनिषद्वन्तों तथा संतोंकी बानियोमें हुँ हुन्लोज करनी होगी और उनके सहारे बुद्धिसे निश्चय करना होगा।

उपनिपदादि शास्त्रों और संतोंके वचनोंसे यही सिद्ध होता है कि परमप्रभु सर्वेश्वरका स्वरूप अव्यक्त, इन्द्रियातीत, आदि-अन्तरिहत, अज, अविनाशी, देशकालातीत, सर्वगत और सर्वातीत है। और अपना निजस्वरूप उन्हीं सर्वेश्वर सर्वातीत प्रभुका वैसा ही अंश है, जैसे घटाकाश महदाकाशका। तन्वतः परमात्मस्वरूप और आत्मस्वरूप दोनों एक ही हैं। तथापि परमप्रभु आवरणसे आदृत नहीं हैं और जीव— सर्वेश्वरका पिण्डस्थ अंश आदृत है। जीवके चार आवरण हैं—महाकारण, कारण, स्क्ष्म और स्थूल। इन्हीं आवरणोंके कारण हमें इन दो स्वरूपोंका अपरोक्षज्ञान नहीं हो पाता।

परमप्रमु सर्वेश्वरकी मौज है, जिससे सृष्टि होती है। यह मौज ही स्पन्द या कम्पन है, जो सदा शब्दान्वयी होता है। इस प्रकार सृष्टिके आदिमें शब्दका होना मानना पड़ता है। इसिलियं मूल सृष्टि शब्दसृष्टि है। सृष्टिका आगेका विकास स्क्षमें स्यूलकी ओर होता चला गया है। सृष्टिके जिस प्रकारके मण्डलमें इमलोग हैं, वह स्यूल है। इसके जपर सूक्ष्ममण्डल है, सूक्ष्मके ऊपर कारण-मण्डल है और कारणके ऊपर महाकारणमण्डल है (जो कारणकी खान साम्यावस्थिता जडात्मिका मूल प्रकृति है ); महाकारणके ऊपर जडरहित चैतन्य या परा प्रकृति या कैवल्य-मण्डल है । कैवल्य-मण्डल निर्मल चैतन्य है और शेप चार मण्डल चैतन्यसहित जड हैं । प्रत्येक मण्डलके बननेके लिये पहले उसका केन्द्र स्थापित हुआ । केन्द्रसे मण्डल निर्माण हुआ । मण्डलमात्रके केन्द्रसे केन्द्रसे प्रज्ञला और मण्डल-निर्माण हुआ । मण्डलमात्रके केन्द्रसे केन्द्रीय शब्द निहित है । शब्दका यह स्वभाव प्रत्यक्ष है कि वह अपने उद्गमस्थानकी ओर आकर्षित करता है । अर्थात् शब्द ही वह आश्रय है, जिससे ये मण्डल पार किये जा सकते हैं । केन्द्रीय शब्द अवस्य ही वर्णात्मक नहीं, ध्वन्यात्मक हैं ।

नादानुसन्धान अथवा सुरतशब्दयोग इन्हीं ध्वन्यात्मक शब्दींका होता है। शब्दकी आकर्षण-शक्तिसे सुरतशब्दयोग आत्यिन्तिक ऊर्ध्वगितिक पहुँचानेमें समर्थ होता है। सृष्टिक जिन पॉच मण्डलोंका ऊपर वर्णन हुआ, वही पॉच आवरण है जो पिण्ड और ब्रह्माण्डको विशेषरूपमें सम्बद्ध रखते हुए दोनोंमे मरे-पूरे रहते हैं। परा प्रकृति अर्थात् सुरत या जीव-चैतन्य परमप्रमु सर्वेश्वरके निजम्बरूपके अत्यन्त समीपवर्त्तीं होनेके कारण प्रभुस्वरूपका साक्षात्कार करनेके सर्वथा योग्य है। जीवका निजम्बरूप इस जीव-चैतन्यमें अवश्य ही श्रेष्ठ है और चेतन क्षेत्रका सर्वोत्कृष्ट रूप है। क्षेत्रज्ञको अपने इसी निर्मुण सर्वोत्कृष्ट रूपके साथ परमप्रमु सर्वेश्वरके न्यरूपका अपरोक्षज्ञान हो सकता है; पर क्षेत्रके जो अन्य चार समुण रूप है, उनके या उनमेसे किसी एक या एकाधिक रूपके साथ होनेपर यह अपरोक्षज्ञान नहीं हो सकता।

सृष्टिक्रममे जगरकी ओर स्क्ष्मता और निचेकी ओर स्थूलता है। जो मण्डल जितना ऊपर है, वह उतना ही स्क्ष्म है और जो जितना नीचे है, उतना ही स्थूल है और इसलिये इन मण्डलोंके केन्द्रीय शब्द भी ऊपरके मण्डलोंमें अधिकाधिक स्क्ष्म और नीचेके मण्डलोंमें अधिकाधिक स्थूल हैं। ऊपरके मण्डलोंके केन्द्रोंसे उत्थित शब्द नीचेके मण्डलों-के केन्द्रोंपरसे कमानुसार धरे जा सकते हैं; क्योंकि स्क्ष्मतत्त्व-की धारा स्थूलतत्त्वकी धारासे लंबी होती है और अपनंसे स्थूलतत्त्वमें स्वभावसे ही समायी हुई होती है। किसी मण्डलके केन्द्रसे उसके ऊपरके स्क्समण्डलके केन्द्रका शब्द हस प्रकार पकड़ा जा सकता है। इसी कमसे अन्तमं महाकारणमण्डलके केन्द्रपर कैवल्यमण्डलके केन्द्रसे अर्थात् स्वयं परमप्रमु सर्वेश्वरसे उत्थित शब्द घरा जा सकता है। उस शब्दसे आकर्षित होकर मुरत (जीवचैतन्य) का परमप्रमुके साथ साक्षात्कार हो सकता है। अपरोक्षशान-प्राप्तिके साथ मिलकर एक हो सकता है। अपरोक्षशान-प्राप्तिके साथ मिलकर एक हो सकता है। अपरोक्षशान-प्राप्तिके साधनकी यही पराकाष्ठा है। परमप्रमुसे उत्थित यह आदि शब्द सब पिण्डों और ब्रह्माण्डोंके अन्तस्तलमें सदा अप्रतिहत अविच्छिन्नरूपसे ध्वितत हो रहा है, सृष्टिकी स्थिति जवतक रहेगी तवतक होता रहेगा; क्योंकि सृष्टिका मूल कारण ही यही शब्द है। ऋषियोंने इसी अलीकिक आदि निर्मुण नादको ॐ कहा है और संतोंने इसीको राम, सन् नाम, सन् शब्द, आदिनाम, सार शब्द आदि अनेक नामोंसे पुकारा है।

सर्वमण्डलान्तर्वित्ती इस शब्दधाराको धरनेके लिये बाहरकी ओर कोई प्रयत्न करना बेकार है। इसके लिये अंदर ही यत्न और अभ्यास, गुरुका आश्रय करके, करना होगा। अंदर ध्यान लगानेका अभ्यास करनेसे अपनी सुरत या चेतनवृत्ति अधिकाधिक अन्तर्मुखी बनायी जा सकती है। आरम्भमें मूक्ष्मध्यान, स्वभावानुकुल न होनेसे, असाध्य होता है। इसलिये मानस-जप करना चाहिये, इससे मन एकाप्र होने लगेगा; तब स्थूल मृतिके मानस ध्यानका अभ्यास करना चाहिये । इससे सूक्ष्मध्यानाभ्यासकी योग्यता होगी। तव दृष्टियोगसे एकबिन्दुता प्राप्त करनेका सूक्ष्म ध्यानाभ्यास करके नादानुसन्धान या सुरत शब्दयोगमें लगना चाहिये। इससे नीचेसे ऊपरतकके सारे आवरणोंको भेदकर साधक पार निकलकर परमको पा सकता है। ऊपर यह कहा जा चुका है कि सृष्टिके पाँचों आवरण पिण्ड और ब्रह्माण्डको विशेष-रूपसे सम्बद्ध रखते हुए दोनोंमें भरे-पुरे रहते हैं। इन्हीं आवरणोंको पार करना ही सारे आवरणोंको पार करना है। इसमें विशेषरूपसे कहनेकी बात यह है कि पिण्डके जिस आवरणमें जो जीव होता है, ब्रह्माण्डके भी उसी आवरणमें वह रहता है और पिण्डके जिस आवरणको जो पार कर जाता है, वह ब्रह्माण्डके भी उस आवरणको उसी क्षण पार कर जाता है। जिसने पिण्डके सब आवरणोंको पार कर लिया, उसने उसके साथ ही ब्रह्माण्डके भी सब आवरणोंको पार कर लिया। अर्थात् पिण्डको जो पार कर गया, वह ब्रह्माण्ड भी पार कर गया।

यही परमयोग, परमज्ञान और परमाभक्तिका साधन-रहस्य है। यह बहुत संक्षेपमें लिखा गया है। पर आशा है कि बुद्धिमान् पाठक इतनेसे ही समझ लेंगे।

## ईश्वर-प्राप्तिका प्राथमिक साधन-विचार-शक्तिका विकास

( लेखक-स्वामी श्रीकृष्णानन्दजी महाराज )

तपसा प्राप्यते सस्वं सस्वात् सम्प्राप्यते मनः । मनसा प्राप्यते द्यारमा द्यारमापस्या निवर्तते ॥

'मन और इन्द्रियोंके संयमरूप तपसे सत्त्व ( शुद्ध अन्तः-करण ) की, सत्त्वसे मन ( विचार-शक्तिके विकास ) की और मनसे आत्मा ( आत्मज्ञान ) की प्राप्ति होती है तथा आत्मज्ञानसे अज्ञानरूपी आवरण निवृत्त हो जाता है।'

प्राणिमात्रमें चित्तका निवास है, कार्यमेदसे उसके मन और बुद्धि ये दो विभाग हो जाते हैं। सङ्कल्य-विकल्मात्मिका वृत्तिको मन और निश्चयात्मिका वृत्तिको 'बुद्धि' संज्ञा दी गयी है। बुद्धिको मति, विचार-शक्ति, ज्ञान-ग्राहिणी वृत्ति तथा क्रियामेदसे स्मृति, मेधा आदि नाम भी दिये जाते हैं। मन और बुद्धिका शरीरके साथ घनिष्ठ सम्यन्ध है, ऐसा प्रत्येक मनुष्यको अनुभव होता है। जितनी भी शारीरिक क्रियाएँ होती हैं, उन सबके शुभाग्रुभ संस्कार

(वासना) चित्तपर जम जाते हैं। इसी प्रकार दूसरी ओर मन-बुद्धिके कार्यका प्रभाव शरीरपर पड़ता रहता है। जैसे मानसिक प्रसन्नता होनेपर मुख प्रफुल्लित और तेजस्वी प्रतीत होता है, चिन्ताप्रस्त होनेपर शरीर निस्तेज और निर्वल हो जाता है; कोधकी उत्पत्ति होनेपर रक्त विषमय बन जाता है, हिताहितका विचार विस्मृत हो जाता है और लोभका उदय होनेपर धर्म-अधर्मका विवेक दूर हो जाता है।

शुभ संस्कारोसे ग्रुभ कर्ममें और अशुभ संस्कारोंसे अशुभ क्रियामें रित होने लगती है। सांसारिक वासनाओंसे मनुष्य संसारमें प्रवृत्त होता है और भगवद्भक्तिजनित संस्कारोंसे धर्ममें अनुराग होकर अधर्मकी ओरसे उपराम वृत्ति होने लगती है। फिर परिणाममें शुभाशुभ संस्कारों अथवा मन-बुद्धिकी उन्नति-अवनितके अनुरूप मनुष्यका जीवन सुखी-दु:खी या सफल-निष्फल बनता है।

चित्तकी प्रेरणाके पश्चात् ही शारीरिक क्रियाएँ होती हैं ! शिशुका हाय-पैर हिलाना, रोना या हँसना—ये सब कार्य उसके चित्तकी प्रेरणाके अनुसार ही होते हैं। मनकी आज्ञा मिले विना शारीरिक चेष्टा नहीं होती। मन भी अपनी शक्तियोंद्वारा विचार, संवेदन और इच्छा-ये तीन मानस-व्यापार कर लेनेके बाद ही किसी शारीरिक क्रियाके लिये आदेश देता है, ऐसा निरीक्षण करनेपर अवगत हो जाता है। जैसे किसीको एक मच्छर काट रहा है, उस समय उसके मनमें सबसे पहले सङ्कल्पका स्फरण होकर विचारका उदय होता है, फिर बातवहा नाडियोंके केन्द्रस्थान मस्तिष्क-देशमें मन्छरके दंशजनित प्रतिकृल वेदनाकी प्रतीति होती है और तब उस वेदनाके निवारणार्थ मनमें इच्छाका उदभव होता है । इस प्रकार इन तीन क्रियाओं के हो जानेपर मच्छरको उडानेके लिये हस्तेन्द्रिय प्रेरित होती है, तदनन्तर **बाह्य किया होती** है । अतः इस उदाहरणसे यह बात स्पष्ट हो गयी कि शरीरके शुभाशुभ या सामान्य चेष्टारूप समस्त कर्माका प्रारम्भ तभी होता है जब विचार, संवेदन और इच्छा ( प्रेरणा)—ये तीनों मानस व्यापार हो लेते हैं। इन तीनों मानसिक शक्तियोंके विपरीत किसी भी कर्ममे मनुष्यकी प्रवृत्ति अयवा उससे निवृत्ति नहीं हो सकती ।

यदि मनुष्य इन तीनों मानसन्नत्तियोंका सामझस्य रखकर मनोन्नत्तिरूप साधनके यथोचित विकासके लिये प्रयत्न करे, तो वह इन्छानुसार सांसारिक उन्नति या परब्रहान्की प्राप्ति कर स्कता है। जितने अंशमें इन त्रिविध शक्तियोंका विकास कम होगा अथवा इनमेंसे केवल एक या दो शक्तियोंका विकास करके इनके सामझस्यको भङ्ग किया जायगा, उतने ही अंशमें मुखकी प्राप्ति कम हो जायगी या जीवन दुःखमय बन जायगा। इसलिये आस्तिक या नास्तिक—सभी मनुष्योंको इन तीनों वृत्तियोंका समन्वय करके ही मानसिक प्रगति करनी चाहिये।

इन तीनों द्वित्योंकी मूळ शक्ति सृष्टिमें विलिसित मूल-तत्त्व (ब्रह्मचैतन्य) में अवस्थित है। सृष्टिके बाहर-भीतर ऐसा एक भी पदार्थ नहीं है, जो इस मूलतत्त्वसे पृथक् हो। यह बात वेदोंके निम्नलिखित मन्त्रोंसे प्रकट होती है—

यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत् प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, तद् विजिज्ञासस्य, तद् विक्रोति ।

(तैत्ति•)

सर्वे खल्विदं ब्रह्म तज्ज्ञस्त्रानितिः । ( छान्दोग्य० )

इन मन्त्रोका सोपपत्तिक विचार भगवान् बादरायण-राचित ब्रह्मसूत्रके 'जन्माद्यस्य यतः' (१।१।२) इस सूत्रमें किया गया है। जिनको इस विषयकी विशेष जिज्ञासा हो, उन्हें उक्त सूत्रका भाष्य देखना चाहिये।

इस ब्रह्मतत्त्वमें सत्, चित्, आनन्द, ज्ञान, बल, क्रिया आदि अनेक शक्तियाँ विद्यमान हैं। \* वे ही सृष्टिकालमें मिलन-सी होकर मनके भीतर प्रतीत होती हैं। क्योंकि यह अविचल नियम है कि 'कारणगुणाः कार्ये सङ्कामन्ति' अर्थात कारणमें रहनेवाले गुण-धर्म या शक्ति कार्यमें सहज ही उतर आते हैं । परब्रह्मकी शक्तियोंका मन और तनमें प्रवेश हो ही जाता है-इस बातको भगवान श्रीकृष्ण-चन्द्रने भी गीताके 'इन्द्रियाणां मनश्चास्मि भृतानामस्मि चेतना' इस वचनके द्वारा स्पष्ट कर दिया है। अस्तु, मनकी जो शान्त साम्यावस्था है, वह परब्रह्मकी सामान्यावस्था ( सत-शक्ति ) के साथ सम्बन्ध रखनेवाली है । मनमें रहनेवाली विचार-शक्ति और ब्रह्मके चिदंश ( चेतना-शक्ति ) में प्रकाशकत्वरूप गुण समान होनेके कारण दोनोंकी एकता जानी जाती है। अतः मनुष्यकी विचार-शक्तिका विकास चिदंशके साथ एकताके द्वारा ही हो सकता है। मनकी संवेदना-शक्ति और ब्रह्मके आनन्द-अंशका घनिष्ठ सम्बन्ध भी अनुभवमें आता रहता है । इसी प्रकार मनकी कर्तृत्वशक्ति (इच्छा और प्रेरणाश्चि) तथा ब्रह्मकी बल-शक्ति एवं शरीरकी क्रिया और ब्रह्ममें रहनेवाली क्रियाशक्ति भी तत्त्वतः एक ही हैं। मतलब यह कि मानसिक शक्तियाँ परब्रह्मकी सत्, चित्, आनन्द आदि शक्तियोंसे पृथक् नहीं हैं । अतः मनुष्य जितने अंशमें परब्रह्मके साथ सहयोग रक्खेगा, उतने ही अंशमें अपने अन्तरकी शक्तियोंको उन्नत कर सकेगा। इस निवन्धमें केवल विचारशक्तिरूप प्राथमिक साधनका ही मुख्यतया विवेचन किया जायगा । शेष दो साधनों ( संवेदन और कर्तत्वयक्ति ) तथा शारीरिक शक्तिके सम्बन्धमें यदि

**\* परास्य श**क्तिर्विविधेव श्रृयते

स्वाभाविकी ज्ञानग्रह्मिया च। (श्वेण्डण)

हादिनी सन्धिनी संविक्त्वय्येका सर्वसंस्थितौ। हादतापकरी मिश्रा स्वयि नो गुणवर्जिते॥ (वि० पु० १।१२।६९) कभी अवसर मिला, तो अलग-अलग लेख लिखकर पाठकोंकी सेवामें समर्पित किये जायँगे।

विचार-शक्ति प्राणिमात्रके जीवनका दीपक है। जैसे चित्-शिक्त विश्वको प्रकाशित करती है, वैसे ही विचार-शिक्त जीवोंके कर्तव्य-पथको निश्चित करती है। किसी प्रश्नके सत्यासत्यका निर्णय करना अथवा हित-अहित, सज्जन-दुर्जन, मित्र-शत्रु, गुण-दोष, लाभ-हानि, कर्तव्य-अकर्तव्य और तन-मन-धनकी योग्यता-अयोग्यता आदिका यिचार करना तथा जीवनके ध्येय और उसके सहायक साधनोंका निश्चय करना—ये सब कार्य विचार-शिक्तके द्वारा ही होते हैं। अतएव इसकी जितनी अधिक प्रगति की जाय, उतनी ही अधिक मात्रामें परीक्षणका बल बढ़ता है। यहाँतक कि स्रष्टिके मूल निमत्तोपादान कारण परब्रह्म और धर्मके स्वरूपका निर्णय भी विचार-शक्तिके द्वारा ही होता है। धर्मका प्रधान लक्ष्य तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिद्वारा कैवल्यमुक्ति पाना ही है। यह कार्य विचार-शक्तिका विकास किये विना कदापि नहीं हो सकता।

यदि विचार-शक्तिका उपयोग इसके विपरीत दिशामें अर्थात भौतिक विद्याओंकी प्रगतिके लिये किया जाय, तो उस विषयके ही शानकी बृद्धि होती है। किन्तु नैसर्गिक नियमोंका अनादर करके भौतिक ज्ञानकी उन्नति की जायगी, तो यह कदापि समचित कल्याणकारी नहीं हो सकती। जिस प्रकार अग्रिमें घुत डालनेपर वह अधिक प्रज्वलित होती है, उसी प्रकार केवल भौतिक ज्ञानसे विषय-भोगकी वासनाएँ अधिकाधिक उद्दीत होती हैं, जिनसे मनमें सदा अशान्ति बनी रहती है तथा स्वार्थवश संसारको हानि पहुँचानेकी प्रशृति होती है। जो मनुष्य इस हानिकर पथपर चलता है, उसकी संवेदना-शक्तिके विकासमें प्रतिबन्ध उपस्थित हो जाता है। फिर मनकी तीनों शक्तियोंका समन्वय नहीं रह पाता. जिससे वह भावी सुखसे विद्यत हो जाता है। अस्तु, विचार-शक्तिका यथोचित विकास धर्मशास्त्रके अनुप्रहसे ही होता है। जबतक धर्मशास्त्रके तात्पर्यको हृदयङ्गम नहीं किया जायगा एवं नैसर्गिक नियमीका यथावत पालन नहीं होगा, तबतक सचे कल्याणकारी पथकी प्राप्ति नहीं हो सकती।

विचार-शक्तिका सम्यक् विकास होनेपर विदित होते हैं कि ब्रह्म ही इस स्रष्टिरूपी रङ्कभूमिपर विलास कर रहा है। वहीं नट-नटीसमूह और द्रष्टा बना हुआ है। उसके अतिरिक् इस ब्रह्माण्डमें कुछ है ही नहीं। सारा संसार उसीका रूप है। इस भूमण्डलपर अनादि कालसे चतुर्विध योनियों और चौरासी लाख प्रकारके अनन्त प्राणियोंकी जीवन-रक्षा, आनन्द-प्राप्ति, वंशदृद्धि आदिके निमित्त उद्योग, सामाजिक क्रान्ति, देशकाल-परिवर्तन, स्वार्थवश दूसरोंके देश, जीवन और सम्पत्तिका नाश तथा विभिन्न गुण-धर्म, प्रकृति और आकृति-वाली विविध प्रकारकी अनन्त वस्तुओंका रूपान्तर होते रहना आदि नाटक युगारम्भसे ही निरन्तर हो रहा है। परन्तु इन सब विविधताओंमें भी ब्रह्मतत्त्व सदा सम अवस्थामें ही बना रहता है। समस्त भौतिक पदार्थोंके बनते-विगन्दते रहनेपर भी इस मूल उपादान कारणके स्वरूपमें कोई परिवर्तन नहीं होता। विचार-शक्तिका विकास होनेपर यह रहस्य स्पष्ट हो जाता है।

इसी प्रकार भूगोलके अनुसार खगोलके पदार्थोंका निश्चय भी विचारशक्ति कर लेती है। आकाशमें ऊर्ध्वदृष्टि डालने-पर सूर्य, चन्द्र, प्रह, उपग्रह, अनन्तकोटि तेजःपुञ्ज, तारा-गण, नक्षत्रमाला और धूमकेतु आदिके अविभ्रान्त स्तत परिभ्रमणका बोध होता है। इस दृश्यको देखनेपर जिज्ञासु-जनोंके अन्तःकरणमें यह जिज्ञासा सहज ही उत्पन्न हो जाती है कि 'ये सब क्या हैं ? ये नित्य हैं या अनित्य ? यदि अनित्य हैं तो इनका उद्गमस्थान कहाँ है ? इन सब अस्थिर, चल पदार्थोंका कोई-न-कोई स्थिर आधार होना ही चाहिये: यह स्थिर आधार कौन, कहाँ और कैसा है १' इन जिज्ञासाओं-की उत्पत्ति होनेपर विचार-शक्ति विवेक करने लगती है। कि ये सब सृष्टिके अन्तर्गत ही हैं। सृष्टि साकार और कार्यरूपा है। साकार पदार्थ अनादि नहीं होता। उत्पत्तिमान् होनेसे वह सदा रह भी नहीं सकता । उत्पन्न होनेवाले कार्यका रूपान्तर होता है, अतएव उसका नाश भी अवश्यम्भावी है। इन अस्थिर पदार्थोंको नियममें बाँध रखनेवाला परब्रह्मतत्त्व है। वही एक अविनश्वर, चिन्मात्र तत्त्व है। वही इस विनश्वर विश्वका मूलाधार है। वही इस सृष्टिका निमित्त एवं उपादान-कारण है। वही विवर्तरूप परिवर्तनके द्वारा सृष्टिरूप बन गया है। यह सुष्टिरूप कार्य सचा रूपान्तर नहीं है। यदि सचा रूपान्तर होता तो मूलतत्त्व विकारी हो जाता, फलतः संसार अद्याविधे टिक नही पाता ।

इस मूलतान के परिमाणमें कदापि न्यूनता न होनेके कारण वह अव्यय है सब प्रकारके विकारींसे रहित होनेके कारण अदिकारी है। नाश न होनेके कारण अविनाशी है। उत्पत्ति-सहस्र होनेके कारण अनादि और अन्तरहित होनेके कारण अनन्त है। जो अनादि-अनन्त होगा, वही त्रिकालमें सममाव-से स्थित रह सकता है। इसीलिये इस तत्त्वको नित्य और सनातन कहा गया है। इस विश्वमें उससे पृथक् कोई पदार्य न होनेके कारण वह अद्भैत है। जो अद्भैत है, वही निर्भय होता है; दैतमें नीति, भेदभाव और राग-द्वेष उत्पन्न होते रहते हैं। इस प्रकार विचार-शक्ति यह निर्णय करती है कि इस सृष्टिके मूलमें एकसे अधिक तत्त्व नहीं हैं।

यह तत्त्व सर्वदा सम अवस्थामें रहता है, इसिलये सत् है; प्राणिमात्र और जड सृष्टिको प्रकाद देता है, इस हेतुसे उसे चित्—चेतन कहते हैं; उसीसे समस्त ब्रह्माण्डोंमें रहनेवाले जीव-समुदायोंको आनन्दकी प्राप्ति होती है, इसिलये वह आनन्दस्य कहलाता है। यह तत्त्व सृष्टिके बाहर-मीतर सर्वत्र अवस्थित है; कोई ऐसा स्थान नहीं, जहाँ उसका प्रवेश न हो। अतएव वह विभु और सर्वव्यापक कहलाता है। यह ब्रह्मतत्त्व सङ्घरे रहित होनेके कारण असङ्ग, कर्तापनके अभिमानसे शून्य होनेके कारण अकर्ता तथा किसी भी प्रमाण ( जैसे प्रत्यक्ष, अनुमान, शब्द, उपमान, अर्थापति और अनुपलिक्ष) के द्वारा अवगत न होनेके कारण अप्रमेय है। वह प्राणिमात्रके अन्तःकरणमें अवस्थित होनेके कारण अन्तरात्मा एवं सृष्टिका नियमन करने तथा सब प्रकारकी शक्तियोंसे युक्त होनेके कारण ईश्वर और परमेश्वर कहलाता है। ऐसा जो सृष्टिका मूल उपादानकारण है, उसे श्रित भगवतीने पूर्ण कहा है—

### पूर्णसदः पूर्णसिदं पूर्णास्पूर्णसुद=यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवादशिष्यते ॥

यह सृष्टि जिस निष्पाधिक मूल तत्त्वके एक क्षुद्र देशमें अवस्थित है, वह तत्त्व पूर्ण है । इस सृष्टिके अन्तरमें रहनेवाला सोपाधिक तत्त्व भी पूर्ण है, क्योंकि उसका उद्भव पूर्ण तत्त्वसे ही हुआ है । इस विश्वान्तर तत्त्वकी पूर्णताको लेकर विश्वातीत तत्त्व पूर्ण ही अवशिष्ट रहता है । अस्तु,

यह ब्रह्म ही जीवात्मारूपसे भासमान हो रहा है, समस्त संसार ब्रह्मरूप है और अन्तःकरणमें स्थित आत्मा भी ब्रह्मरूप ही है—इस असन्दिग्ध ज्ञानका उदय विचार-शक्तिके द्वारा ही होता है। जब यह ज्ञान संशयरहित और हद हो जाता है, तम जीव जीवन्मुक्त होकर विचरता है और अन्तमें उसी तत्त्वमें लीन हो जाता है। वह फिर संसार-चक्रमें नहीं फँसता। इस बातको श्रुतिने निम्नलिखित मन्त्रमें बताया है—

सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः सर्वमिदमभ्या-सोऽवाक्यनादर एव म आत्मान्तर्हदय एतह्नद्वीतमितः प्रेस्या-भिसंभवितास्मीति यस्य स्थादद्वा न विचिकित्सासीति ह स्माह शाण्डिल्यः शाण्डिल्यः ।

(छा० उ० ३ । १४ । ४ )

इस प्रकार विचार-शक्तिरूप साधनके द्वारा सृष्टिके मूळ उपादान-कारणका आकलन होता है । इस ज्ञानको सुदृढ़ बनानेमें संवेदना-शक्तिके विकासकी भी आवश्यकता रहती है । उसका विकास किये विना अहंता-ममता, राग-द्वेष, आसक्ति आदि दोषोंकी निष्टत्ति नहीं होती । इसी तरह कर्तृत्वशक्तिका विकास किये विना निर्विन्न और सम्यक्रूपसे प्रगति नहीं हो पाती । अतः विचार-शक्तिके साथ-साथ इन दोनों शक्तियोंको भी विकसित करके शास्त्रजन्य ज्ञानके साथ अनुभवरूप विज्ञान-की भी प्राप्ति कर लेनी चाहिये ।

नास्तिकलोग इस विचार-शक्तिका उपयोग भौतिक शानकी बृद्धिके लिये करते हैं, फलतः उनसे संसारका अहित होता है । मूर्ख आस्तिक भी, जो ईश्वर और धर्मके स्वरूपको विपरीत मान लेते हैं, ईश्वर और धर्मके नामपर अपनी शक्ति-का दुरुपयोग करते हैं । उदाहरणके तौरपर भूतकालीन किश्चियन और इस्लामधर्मके उपदेशकोंके विपरीत उपदेशों-द्वारा अनेकों बार भयङ्कर नर-संहार हुआ और वर्तमानमें भी हो रहा है। इसी विपरीत भावनाके कारण शैव, शाक्त और वैष्णव आदि सम्प्रदायोंमें भी परस्पर झगड़े हुए तथा अव भी कहीं-कहीं हो जाते हैं। इन सब विरोधोंका मूल कारण विचार शक्तिके यथोचित विकासका अभाव है । जबतक अन्तःकरण मलिन रहेगा, तबतक सदाचार या धर्मके बोधका प्रभाव नहीं पड़ सकता । अतः विवेकी सजनींको चाहिये कि वे अपने अन्तःकरणको निष्काम कर्म और भगवद्भक्तिहारा विश्रद्ध बनानेके साथ-साथ परब्रह्मकी प्राप्तिके लिये विचार-शक्तिका विकास करें और उसके द्वारा सच्चे मुखकी प्राप्ति करें।

## कुछ साधनसम्बन्धी प्रश्नोत्तर

( पू॰ श्रीरामदासजी महाराज राभायणी )

प्रश्न-ऐसे कठिन समयमें सुगम एवं शीघ्र शान्ति देने-वाला साधन क्या है !

उत्तर-जपहिं नाम जन आरत भारी। मिटहिं कुसंकट होहिं सुखारी॥

'जो प्राणी विशेष दुःखी हैं, नामस्मरणसे उनके भी कुसङ्कट मिट जाते हैं तथा उन्हें सुखकी प्राप्ति होती है।'

हमारे कलिपावनावतार श्रीगोखामीजीने कुसङ्कटसे यह लक्ष्य कराया है कि छोटे-मोटे दुःखोंका तो कहना ही क्या, नामस्मरणसे बड़े-बड़े सङ्कट सहजहीमें मिट जाते हैं। श्रीनाम महाराज कुसङ्कट मिटाकर विश्राम नहीं लेते, वे जापकको सुखी भी कर देते हैं। इतिहासमें इसके अनेकों उदाहरण मिलते हैं। गजेन्द्र और द्रीपदीकी आर्त्त पुकारपर उन्होंने उनके सङ्कटोंको बात-की-बातमें मिटाकर उन्हें मगवहर्शनरूप अनुपम सुख प्रदान किया। शर्त यह है कि नाम महाराजको जो पुकारता है, उसे अपने अथवा अपने सम्बन्धियोंके बलका मरोसा नहीं होना चाहिये। गोस्वामीजी महाराजने क्या ही सुन्दर कहा है—

सभा समासद निरिष पट पकरि उठायो हाथ । तुरुसी कियो इगारहां बसन बेस जुहुनाथ ॥

द्रौपदीने पहले समाकी ओर तथा फिर समासदोंकी ओर देखा और जब उनसे भी रक्षा होती न देखी, तब निराश होकर अपने हाथसे बक्षको थामे रही । परन्तु जब इससे भी काम बनता न देखा तब उसने नाम महाराजकी शरण ली और हाथ ऊँचे उठाकर आर्चभावसे प्रार्थना की । भगवान्-ने जब देखा कि अब तो यह अपना बल भी हारकर बिल्हार हो चुकी, तब उन्होंने दस प्रसिद्ध अवतारोंके अतिरिक्त ग्यारहवाँ बक्षावतार धारण किया ।

श्रीभगवान्का स्मरण-चिन्तन ही ठौकिक-पारलौकिक सुखप्राप्तिका एकमात्र सुगम साधन है। इसके लिये विरक्त-वेष धारण करनेकी आवश्यकता नहीं है। हृदयमें प्रभुका प्रेम होना चाहिये, फिर चाहे हम प्रवृत्तिमार्गमें रहें या निवृत्तिमार्गमें। प्रभुका अनुराग बड़े भाग्यसे प्राप्त होता है—

जा पर तृन होँ वारिय राग बिराग सुहाग। बढे भाग सों पाइये सो अगाथ अनुराग॥

## संकीर्तनप्रेमियोंके प्रति

( पूज्यपाद खामी बीक्षणानन्दजी अवधूतके उपदेश )

कलियावनावतार, प्रेममूर्ति, भावनिधि श्रीश्रीगौराङ्गदेव कीर्तनके विषयमें अपने श्रीमुखसे कह रहे हैं—

> तृणादिष सुनीचेन तरोरिप सहिष्णुना। अमानिना मानदेन कीर्तनीयः सदा हरिः॥

जो कीर्तन करनेवाले हैं उन्हें चाहिये कि वे अपने कुल, विद्या, रूप, जाति और धनादिके मदको सर्वया तिलाझिलि दे दें। अपनेको महान् और दूसरोंको दुच्छ न समझें—केवल इतना ही नहीं, अपि तु तृणसे भी सुनीच—अत्यन्त नीच होकर रहें। अर्थात् जिस प्रकार तृण दलित होनेपर थोड़ी ही देरमें फिर सिर उठा लेता है—उस अपमानके कारण अपना कोई पराभव नहीं समझता, उसी प्रकार कीर्तनप्रेमीको भी तिरस्कार और अपमानसे पराभृत नहीं होना चाहिये, उसे भी भगवान्की कृपा ही समझती चाहिये।

इस प्रकार अत्यन्त दीनभावसे प्रभुके प्रत्येक विधानमें प्रसन्न रहना चाहिये । यही नहीं, उसमें वृक्षसे भी बढ़कर अत्यन्त सहनरीलताकी भी आवश्यकता है । जिस प्रकार वृक्ष जाड़ा, गरमी और वर्षादि ऋदुओंके द्वन्दोंको सहन करता है, अपनी ही शाखाका छेदन करनेवालोंपर भी छाया करता है और पत्थर या देला मारनेवालेको भी बहुत मीठा फल देता है, उसी प्रकार कीर्तनप्रेमियोंको भी अपने विरोधियोंके किये हुए तिरस्कार, उपहास एवं उपेक्षा आदिको बेपरवाहीके साथ सहन करना चाहिये, यदि कोई कटु-भाषण करे तो उसे मीठी बोली बोलकर प्रसन्न करना चाहिये तथा किसीके मर्मभेदी शब्द सुनकर भी किसी प्रकार क्षुक्य नहीं होना चाहिये । गोसाई श्रीदुलसीदास्त्री महाराज कहते हैं—

बूंद अघात सहिहें गिरि कैसें । खल के बचन संत सह जैसें ॥

इस प्रकार अत्यन्त विनम्न और सहनशील होकर किसी प्रकारके मानकी इच्छा न रखते हुए तथा स्वयं सबका मान करते हुए सर्वेदा श्रीहरिका नामकीर्तन करे। तभी प्रभुका प्रसाद प्राप्त होता है।

x x x

कीर्तनप्रेमीमें भाष, आचार और शरीर तीनोंकी संशुद्धि-की बड़ी आवश्यकता है। इनका विवरण इस प्रकार है—

भादसंशुद्धि — कीर्तनकारको केवल प्रभुप्रेमकी ही अभिलाषा होनी चाहिये। उसे मान, बड़ाई, ईर्घ्या, द्वेष एवं लोभ आदि सब प्रकारके मलिन भावींसे दूर रहना चाहिये। कीर्तन-प्रचारका बहाना करके दम्भपूर्वक अपना खार्य-साधन नहीं करना चाहिये। आजकल कीर्तनकी ओटमें बडा अनर्थ भी हो रहा है। कोई भोलीभाली अबलाओंको एकत्रित कर उनकी श्रद्धाका दुरुपयोग करनेकी चेष्टा करते हैं, कोई इसीसे अपनी आजीविका चला रहे हैं और कोई अपनेको भक्त कहलाकर पुजानेके लिये किसी कीर्तनमण्डलीमें घुस जाते हैं। इस प्रकारके भाव कीर्तनके सर्वथा विरुद्ध हैं। इनका उद्देश्य तो कुछ और ही होता है, विशुद्ध कीर्तन नहीं। इन मलिन भावोंसे रहित होना ही भावसंग्रद्धि है। जिसका शुद्ध भाव होता है, वह तो केवल प्रभुप्रेमसे प्रेरित होकर उन्हींको रिझानेके लिये और उन्हींको सुनानेके लिये उनके पवित्र नामोंका कीर्तन करता है; उसे लोक या किसी भी प्रकारकी लौकिक वस्त्रकी तनिक भी इच्छा नहीं होती।

आचारसंशुद्धि—शुद्ध आचारके विना तो श्रीभगवान्के पवित्र नामोंके उच्चारणका अधिकार ही नहीं होता। जो लोग अपनी संस्कृतिको छोड़कर पाश्चान्य सम्यताका अनुकरण करते हुए भक्ष्याभस्यका कोई विचार नहीं करते—होटलोंमें सबके स्पर्श किये हुए अपवित्र चाय, विस्कृट, डबलरोटी अथवा मांस-मदिरादिका सेवन करते हैं, वे व्यर्थ ही अपनेको कीर्तनप्रेमी बतलाते हैं। प्रभुप्रेमी कमी स्वधर्मकी अवहेलना नहीं करते। जो धर्मका तिरस्कार करते हैं, उनका चित्त ग्रुद्ध केसे हो सकता है और जिनका चित्त ही अग्रुद्ध है, उन्हें भगवान या भगवजाममें प्रेम कैसे हो सकता है ?

कुछ लोग भगवन्नामके आधारपर जाति-पाँतिके भेदको मिटाना चाहते हैं। वे कहते हैं—

हरिको भने सो हरिका होई । जाति-पाँति पुछै ना कोई ॥

ठीक है, हरिका होनेके लिये तो हरिको भजना ही एकमात्र उपाय है। भगवान्की स्वयं कोई जाति-पाँति नहीं है।
इसिल्ये वे जीवको अपनानेमें जाति-पाँतिका विचार अवश्य
ही नहीं करते। परन्तु जीव तो कमोंके अधीन हैं और उन्हें
कर्मानुसार ही जाति आदिकी प्राप्ति भी हुई है। अतः उस
कर्मवन्धनसे छूटनेके लिये उन्हें अपने-अपने वर्णाश्रमानुक्ल
धर्मोंका पालन करना ही चाहिये। आजतक जो निम्न वर्णोंमें
उत्पन्न हुए कवीर, रैदास, सदना, नामदेव और धना आदि
भक्त हुए कर्वर, रैदास, सदना, नामदेव और धना आदि
भक्त हुए हैं, उन्होंने भी अपने समाजोचित आचारका
त्याग नहीं किया था; फिर हमलोग किस प्रकार उसकी उपेक्षा
करनेका साहस करते हैं? चातुर्वर्ण्यं की व्यवस्था स्वयं भगवान्की की हुई है—'चातुर्वर्ण्यं मया सृष्टं गुणकर्मविभागदाः'
(गीता); अतः जीवोंको उसका उच्छेद करनेका अधिकार
नहीं है।

शारीरिक संशुद्धि—कीर्तन करनेवालोंको शारीरिक शुद्धिका भी बहुत ध्यान रखना चाहिये। नियमानुकल स्नानादि करना तथा गुद्ध और सारिवक आहारका सेवन करना—ये इसके प्रधान अङ्क हैं। ऐसा न करनेसे शरीर और मनमें तमोगुणकी दृद्धि होती है, जो भजनभावका बहुत बड़ा प्रतिबन्धक है। जो लोग राजस-तामस प्रकृतिके हों, उनके स्पर्धा किये हुए पदार्थ भी भोजन नहीं करने चाहिये। जुडे मुँह, अपवित्र अङ्कसे और जूते आदि पहने हुए भी कीर्तन नहीं करना चाहिये । ऐसी प्रवृत्ति तभी होती है, जब कीर्तनके प्रति कीर्तनकारकी विशेष श्रद्धा नहीं होती और उसे वह अपना पवित्र साधन नहीं मानता । हमारे शास्त्रोंमें तो भगवद्भजनके लिये शरीर और स्थानकी ग्रुद्धिपर बहत जोर दिया गया है। अतः कीर्तनकारको भी इनका अवश्य पूरा ध्यान रखना चाहिये। उसे कीर्तन-स्थानको भी गोमय, कदलीपत्र, आम्रपत्र, मङ्गलघट और धूप-दीपादिसे सुशोभित करना चाहिये तथा श्रीभगवान्का चित्रपट स्थापित करके उनके सामने कीर्तन करना चाहिये। देवालयोंमें तो ये सब बातें स्वभावतः ही सुलभ होती हैं। अतः कीर्तनके लिये सबसे उपयुक्त स्थान देवस्थान, निर्जन नदीतीर अथवा तीर्थस्थानादि ही हैं। ऐसे स्थानींपर नित्य कीर्तन करनेका सयोग न हो तो अपने घरमें ही किसी कमरेको लीप-पोतकर ठीक कर छेना चाहिये तथा उसे ऐसी वस्तुओंसे सुसजित करना चाहिये जिससे कीर्तनानन्दका उद्दीपन हो।

× × ×





श्रीकृष्ण-ध्यान-१

आजकल कीर्तनमें एक दोष और आ गया है। अधिकांश कीर्तनकार आधुनिक कवियोंकी रची हुई ध्वनियोंका कीर्तनमें प्रयोग करने लगे हैं। पद-कीर्तनमें भी सूर, तल्सी और मीरा-जैसे सर्वमान्य संतोंकी वाणियोंके स्थानमें आधुनिक गजल, कन्योली, रेखते और ठमरियोंकी बाढ आने लगी है। इसका कारण कीर्तनकारोंकी भावश्चन्यता ही है। वे भगवानको रिझानेकी अपेक्षा मनचली जनताको प्रसन्न करने तथा अपनी क्षद्र लोकवासनाको तस करनेमें ही अपनी कृतकार्यता समझने लगे हैं। सूर, तुलसी, मीरा, कबीर, दादू, नरसी, हरिदास, हरि-वंश, तकाराम, नारायणस्वामी और ललितकिशोरी आदि भावक भक्त और सच्चे संतोंकी रचनामें जो अलैकिक शक्ति और प्रसाद है, वह आधुनिक विलासप्रवण कवियोंकी वाणीमें आ ही नहीं सकता । वाणी तो वक्ताका हृदय ही होती है; अतः भक्त-इदयसे निकली हुई वाणी ही हमारे भक्तिभावको उद्दीप्त कर सकती है। उन महापुरुषोंके अनुभवपूर्ण हृदयसे निकले हुए भावपूर्ण पद ही हमारे हृदयके कल्मषको घोकर खच्छ करनेमें समर्थ हैं और उन्होंके द्वारा हमारेमें अश्व-रोमाञ्चादि सात्त्विक भावोंका विकास हो सकता है। इसलिये हमें प्राचीन आचार्य और संतजनोंके पद और वाक्योंद्वारा ही कीर्तन करना चाहिये. तभी हमें कीर्तनका सन्ना आनन्द मिल सकता है। पण्डितराज जयदेवका गीतगोविन्द एक बड़ा अपूर्व ग्रन्थ है। उसके विषयमें प्रसिद्ध है कि उसका प्रेमपूर्वक गान करनेपर तो स्वयं भगवान् उसे सुननेको आते हैं। कहते हैं, एक बार जगनाथपुरी-में एक मालीकी लड़की फूल तोड़नेके समय गीतगोविन्दके पद गाया करती थी । उस समय भगवान् जगन्नाथदेव उसके पीछे-पीछे घुमा करते थे। तब बागके काँटेदार कक्षोंमें उल्झनेसे उनका वस्त्र फट जाता । भगवत्प्रेममें मतवाली उस बालिकाको इसका कुछ भी पता नहीं था । किन्तु पुजारी-लोग देखते कि भगवान्के वस्त्र फट जाते हैं और उनके पास कोई जाता भी नहीं है। एक दिन भगवान्ने स्वप्नमें उन्हें इसका सारा रहस्य बला दिया। तब उन्होंने बड़े आदरसे उस बालिकाको लाकर भगवान्को पद सनानेकी सेवामें नियुक्त कर दिया। ऐसी अपूर्व शक्ति आजकलकी रचनामें कहाँसे आवेगी । ऐसी ही बातें सूर, तुलसी आदि अन्यान्य भक्तौंकी वाणियोंके विषयमें भी प्रसिद्ध हैं। अतः भगवानकी प्रसन्नता प्राप्त करनेके लिये प्रेमपूर्वक उन्हींका गान करना चाहिये । (अवस्य ही गीतगोविन्दके अधिकारी सब नहीं हैं)।

×

×

×

इस मनुष्यजीवनका कोई भरोसा नहीं है। इसके प्रत्येक श्वासका बड़ा मोल है। अतः उसका खुव सदुपयोग करना चाहिये। एक क्षण भी व्यर्थ नहीं खोना चाहिये, माद्म नहीं एक बार बाहर निकलनेपर फिर तुम्हारा श्वास लैटिकर आवे या न आवे। इसल्ये निरन्तर नाम-कीर्तन करो।

श्वास-श्वासपर कृष्ण मज, वृद्या श्वास मत स्रोय । ना जाने या श्वासको आवन होय, न होय॥

जो जीवनके इन अमूल्य श्वासोंको व्यर्थ गँवा देता है, उसे पीछे पछतानेके सिवा और कुछ हाय नहीं लगता । यहाँ हमें एक दृष्टान्त याद आता है। कोई किसान था। एक दिन हल चलाते समय उसे जवाहरातसे भरा हुआ एक सुवर्णका कल्या मिल गया । किन्तु वह बेचारा जवाहरातका मूल्य क्या जाने । देखनेमें रंग-बिरंगे और चमकदार होनेसे वह उन्हें अपने बालकोंके खेलनेके लिये घर ले आया। बच्चे उनसे खेलते और जब पक्षी अनाज या रोटी लेने आते तो उन्ही-की फेंककर उड़ा देते। पासहीमें एक नदी बहती थी। धीर-धीरे पक्षी उड़ानेके लिये फेंके जाकर वे सब रक नदीके गर्भमें चले गये। दैवयोगसे एक दिन घरमें पैसा नहीं था और किसानको बाजारसे कुछ लाना था। उसने उस कलशमें देखातो केवल एक हीरा रह गया था। उसे लेकर वह सामान लेने गया । यह पहले साग-सन्जी बेचनेवाले एक कँजडे-के पास गया, उसने हीरा देखकर उसे सुन्दर काँच समझा और दो-चार सेर सागपर उसे लेनेको तैयार हुआ। फिर किसी परचूटनी बनियेकी दूकानपर पहुँचा, उसने दो-चार रुपये कीमतके देने चाहे । अन्तमें संयोगवश उसे एक जौहरी मिल गया। उसने वह अमुख्य रक्ष देखा तो किसानसे कहा 'भाई ! तुम यह रत हमें दे दो, हम इसके मूल्यमें तुम्हें एक लाख सोनेकी मुहरें दे देंगे ।' उसने हीरा देकर जौहरीसे लाख मुहरें हे हीं। अब तो किसानकी आँखें खुल गयीं और उसे इस प्रकार करोडोंकी सम्पत्तिको मिट्टीमें मिला देनेके लिये बड़ा पश्चात्ताप होने लगा ! यही दशा हमारी है । प्रभ-ने हमें यह मानवदेहरूप सुवर्णकलश दिया है। इसका प्रत्येक श्वास अमृत्य रक्षके समान है। एक भी श्वास व्यर्थ खोना बड़ी भारी मूर्खता है। परन्तु यदि अन्तिम श्वासका भी भगविचन्तनमें उपयोग हो जाय तो भी हमारे छारे पाप-ताप कटकर हमें अमर पदकी प्राप्ति हो सकती है। अत: अब भी समय है। जीवनके प्रत्येक क्षणको महान् मृत्यवान् समझकर हमें उसका भगविश्वन्तनमें ही सदुपयोग करना चाहिये. विषयरूप कंकड्-पत्यर बटोरनेमें उसे नष्ट नहीं करना चाहिये।

भरावत्प्रेमकी बातें बड़ी गृढ़ हैं । उनका यथावत् रहस्य प्रेमी जन ही जानते हैं । रंगमहलमें क्या होता है—यह तो महलोंके भीतर रहनेवाला ही जान सकता है, जंगलमें भेड़ चरानेवाला गड़ेरिया महलोंके सुखकी कल्पना कैसे कर सकता है ! प्रेमरसकी परस्त भी प्रेमपारखी रसिक-जौहरी ही कर सकते हैं । विषयी लोग तो शाक-भाजी बेचनेवालोंके समान हैं । वे उसका मूल्य क्या जानें ! यही बात किसी रसिकने कैसे मार्मिक शब्दोंमें कही है—

महलीकी गति महली जानै, को जानै बाहरवारो ।
नृपकी रैन-चैन को जाने भेड चरावनहारो ॥
रस-रतननको रसिक जोहरी नीके परखनहारो ।
वाकी कहा परख करि जानै मृरी बेचनहारो ॥
ठीक है, रिधककी बातें रिसक ही जान सकते हैं,
अरिधक नहीं जान सकते—

मगवतरिसक रिसककी बार्ते रिसक बिना कोउ समुद्दि सकै ना । अतः यदि भगवत्प्रेमकी सच्ची लगन है तो प्रेमियोंका ही सङ्ग करो । वे निरन्तर श्रीकृष्णलीलाका कीर्तन करते हुए प्रेमानन्दमें छके रहते हैं। प्रेम ही उनका धन है। वे ही तुम्हें भी प्रेमदान कर सकते हैं।

सन्ने प्रेमी एक क्षणको भी भगविन्तनके विना नहीं जाने देते। उनका तो छारा छमय भगवद्गुणगान, भगवत् प्रधादके आस्वादन, भगवद्धामंकी यात्रा, भगवद्धामंकी खेवा और भगवद्धिमहोंके दर्शनादिमें ही जाता है। सचसुच, भनुष्यजीवनकी सार्थकता भी इसीमें है। यदि भगवत्कर्मके छिवा किन्हीं अन्य कामोंमें छमय जाता है तो जीवन व्यर्थ ही है। यही बात रिसकिशिरोमणि श्रीहरिदासजी महाराज भी कहते हैं—

गायों न गुपाल मन लायके निवारि लाज,
पायों न प्रसाद साखुमंहलीमें जायके।
धायों न धमिक बृंदाबिपिनकी कुंजनमें,
रह्यों न सरन जाम बिद्रलेस रायके॥
नाथ जून देखि छक्यों छिनहू छबीली छिबि,
सिंह पौरि परयों नाहिं सीसहू नवायके।
कहैं हरिदास तोहि लाजहून आवे नैक,
जनम गॅंवायों न कमायों कछु आयके॥
(प्रे०-भक्त श्रीरामशरणहासमी)

## प्रेम-साधना

( लेखक--बाबा श्रीरामदासजी महाराज, वृन्दावन )

द्धदय-प्राङ्गणमें कोमल सरस भावनाओंका स्रोत बहने लगता है, मन अन्तर्वेदनाकी तड्डपनसे उमड़े हुए अगाध प्रेम-सिन्धुमें गोते लगाने लगता है, विरह-ताप-संदग्ध द्धदयसे निकले हुए श्वासोच्छ्वास पिघलने लगते हैं— नयनपुटोंके साथ टकरानेसे! द्धदय आनन्द-दोलामें श्चलने लगता है—प्रणय-कीडाकी वीचियोंसे आन्दोलित होनेपर!

कितनी मधुर है, कितनी सरस है, कितनी मादक है यह प्रणय-साधना ! कितनी आतुरता भरी है, कैसा साहस है, कितना उन्माद है, कैसी बेहोशी है, कितनी सतर्कता है—इसमें ! हृदयकी यह साध, उसकी यह भोली भावना कितनी क्रिलमिलाती है प्राणेश्वरकी मधुर प्रभामें ! कितनी सुन्दर भव्य भावना है!

प्रेमकी यह हाट विचित्र ही ढंगकी है। प्रेमका भिक्षुक एक महान् आशाके पाशमें बँधकर कमनीय भावनाओंकी क्षोलीको भरनेके लिये पैरों पड़ता है, गिड़गिड़ाता है, हाथ जोड़कर शतशः प्रार्थना करता है और माँगता है—

केवल एक प्रेम-पराग-कणका दान ! किन्तु ओह ! कितना दुरवगाह्य-कितना दुष्प्राप्य और कितना कठोर एवं तेजीपर चढ़ा हुआ है-यह धौदेका बाजार ! रो-रोकर आँखें सूज जाती हैं, कण्ठ सूख जाता है, हृदय-पिण्ड शुष्क हो जाता है, शरीर जीर्ण-शीर्ण हो जाता है-फिर भी वह घवड़ाता नहीं, उसका साहस नहीं ट्रूटता । आँखें भले ही पयरा जायँ-परवा नहीं, शरीर अभी चितापर रख दिया जाय--चिन्ता नहीं; वह हट नहीं सकता अपने निर्धारित मार्गसे, उसकी साधनाका तार कभी टूटनेका नहीं । उसपर आपत्तियोंका पहाड़ आकर गिरे, वह दुनियावी जंजीरोंसे जकड़ दिया जाय, नन्हा-सा उसका कोमल भावुक हृदय भले ही मसोस दिया जाय-किन्तु प्रेम-कलिकाका उपहार लिये उसकी अमर आशा जाग्रत है. हृदयका विरह-ज्वर जीवित है; वह अपने जीवनेशसे मिलकर ही रहेगा। उसके प्रेमकी साधनाका चरम लक्ष्य है-प्रियतम प्राणधनकी प्राप्ति !

ओह ! कितनी कठिन है यह प्रेम-साधना ! भावनाकी कलीपर दुषारपात होता है, किन्तु प्रेम-पीयूष उसे सजीय कर देता है । कैसा बैलक्षण्य है—विष अमृत हो जाता है और कहीं अमृत विष हो जाता है । प्रेमसाम्राज्यका यह नया कानून है । प्रेम-साधनाके साधकोंपर दुनियाकी शक्ति ठिठक जाती है, उसपर दूसरेका असर ही नहीं होता । प्रेम-कुटीरके अंदर पड़े-पड़े गुनगुनाते रहना ही उसका मुख्य कर्तव्य हो जाता है । अवश्यम्भावी मृत्युको यादकर वह घवड़ाता नहीं, काँटेदार गुलावको तोड़नेसे वह हाथको खींचता नहीं। यह है प्रेम-साधना और उसके साधकका स्वरूप ! लाख यह करनेपर भी प्रेम-प्राप्ति नहीं हो सकती—जवतक कि तुम प्रेम-पुजारी नहीं बनोगे । कहावत है—अपने मरे

विना स्वर्ग नहीं दिखायी देता। इसिलये स्वयं कृद पहा, किसीसे भी मत पूछो; पुरस्कार मिलेगा या तिरस्कार— इसका कुछ भी विचार न करो। मार्गमें तुम्हें बहुत क्षत-विक्षत होना पहेगा, परन्तु घवड़ाना नहीं। तुम्हारे प्रेम-दीपककी ज्योति अभी कमजोर है, वह योड़ेमें ही अकुला जायगी। इसके लिये आत्मसमर्पणकी भावना रक्खो। बाट देखते रहो, राह जोहते रहो; दयार्णवकी दयाकी वर्षा होगी, वह अपनी कचणा-कोरसे खींच लेगा, पास बुला लेगा, अपने चरणप्रान्तमें बिटा लेगा। आनन्दातिशयकी तुम्हें अनुभूति होगी, अपने चरकेही दयाल सखासे आलिक्षन करोगे तो मालूम होगा—मैं तो सदासे यहीं हूँ, यह मेरा प्रियतम प्राणसला है, हम दोनों परस्पर मित्र हैं। मैं सदाका तेरा हूँ और तू सदाका मेरा है।

## कलिकालका परम साधन

( हे सक--श्रीअअनीनन्दनशरणजी )

जगद्गुर अनन्त श्रीमद्गोरवामितुलसीदासजीका सिद्धान्त जो समस्त वेदों, शास्त्रों और पुराणों आदिका निचो**द** है यह है—

किल केवल मल मृल मलीना । पाप पयांनिषि जनमन मीना ॥ नाम कामतरु काल कराला । सुमिरत समन सकल जगजाला ॥ रामनाम किल अमिमत दाता । हित परलोक लोक पितु माता ॥ नहिं किल करम न मगित विवेकू । रामनाम अवलंबन एकू॥

अर्थात् श्रीरामनाम छोड़ दूसरा कोई अवलम्ब इस किलकालमें जीवोंके लोक और परलोक, स्वार्थ और परमार्थ, इत्यादिके साधनका है ही नहीं, एकमात्र भगवान्-का नाम ही साधन है। इसी बातको अपने सभी प्रन्थोंमें उन्होंने ज़ोर दे-देकर बारंबार उपदेश किया है। विशेषतः विनयमें और किवतावलीमें पाठकोंने देखा ही होगा। असम्भव-से-असम्भव बातें भी श्रीरामनामसे सम्भव हो जाती हैं। विस्तारभयसे केवल दो-एक पदोंका संकेतमात्र दास यहाँ दिये देता है—

'लोकलाहु परकोक निबाहू'। 'एकही साधन सब रिधि सिधि साधिर' मलो मली मौंति है जो मेरे कहे लागि है। मन राम नाम सों सुमाय अनुरागिहै॥ ……राम नाम सों बिराग जोग जागिहै। बाम बिधि मालहू न कर्मदाग दागिहै॥ रामनाम मोदक सनेह सुधा पागिहै। पाइ परितोष तू न द्वार द्वार बागिहै॥ कामतरु रामनाम जोइ जोइ मॉगिहै।

तुरुसीदास स्वारथ परमारथ न खाँगिहै॥
दूसरे साधनकी आवश्यकता ही नहीं है, इसमें लग
जाना भर है, रगड़की जरूरत है,—'रामनाम हरदी गिरह
रगरे ही सरसाय'। फिर तो स्वाद मिलनेपर आपकी जिह्ना,
आपका हृदय, आपके आन्तरिक तार उसके विना रह ही न
सकेंगे। क्षणभर भी उससे हटते ही हृदय व्याकुल हो
जायगा—ऐसा ही स्वाद उसमें हैं—'स्वाद तोष सम
सुगति सुधा के'। आप चाहें अन्यसाधन भी साथ ही कर
सकते हैं 'पर रामनामरूपी अङ्कके विना वे सब व्यर्थ
ही साबित होंगे—

राम नामको अंक है सब साधन हैं सून।
अंक गए कछु हाय नहीं अंक रहे दसगून॥
—दास तो यही कहेगा कि एकमात्र श्रीरामनाममें
अद्धा-विश्वासपूर्वक लग जानेसे और सब अपने आप प्राप्त
हो जायँगे। रटो, जपो, उसीमें रमण करो। प्रेम मुख्य
है रट, जप और रमण सब ही समान फल देनेवाले हैं।

### प्रधान साधन

( परभइंस स्वामी श्रीनारायणदासजी महाराज )

श्रीभगवान्ने धर्मके ये चार स्तम्भ बतलाये हैं---

- १ सत्य
- २ तप
- ३ दया और
- ४ दान

### (१) सत्यके साधन

- १, मोन धारण करना— गृहस्थके कार्योंमें यदि अधिक समय न मिले तो सुबहके चक्त कान करनेके बाद दो-चार घण्टेतक तो पूजन-पाठ करनेमें मौन अवश्य रखना चाहिये।
- कम बोलना—आजकल फिज्रूल बार्ते करनेका बहुत रिवाज है, इसको छोड़ना । जरूरतके वक्त बात करना, या शानचर्चा करना हो तो बोलना ।
- ३, एकान्त—सम्बन्धियों या दोस्तोंसे कम मिलना, घरमें जाकर मी अलग कमरेमें बैठना और कोई धार्मिक पुस्तक देखना या अगत्की असत्यतापर विचार करना ।
- ४, अखबार कमी नहीं देखना—दुनियाभरकी खबर मालूम होनेसे व्यर्थ बार्तोमें मनकी रफ़रणा बढ़ती है, दूसरोंको वे खबरें सुनानेमें झुठ-सन्च बोलना पहता है। बेकार वक्त खराब होता है। धार्मिक पत्रोंके देखनेमें कभी हर्ज नहीं।
- ५, किसीको बचन देना तो सोचकर देना और उसे ज़रूर पूरा करना। जैसे आपने किसीसे कहा कि मैं शामको पाँच बजे अमुक स्थानपर मिलूँगा तो अवस्य पाँच बजेसे दो-चार मिनट पहले ही वहाँ पहुँच जाना चाहिये।
- ६, रातको सोते वक्त यह विचार करना चाहिये कि आज सुबहसे इस समयतक में कहाँ-कहाँ इद्व बोला और मैंने कौन-कौनसे पाप किये। सोते वक्ततकका इतिहास मितिष्कमें लाकर मनको बुरे कर्म, जो आज किये हैं, कल न करनेके लिये बहुत समझाना चाहिये। ऐसा करनेसे इद्व बोलने और बुरे कर्म करनेमें स्कावट होगी। ऐसा करनेमें कुछ दिन तो आलस्य मालूम होगा, फिर अभ्यास हो जाने-पर बहुत आनन्द आयेगा।

उपर्युक्त साधन करनेसे सत्य बोलनेका अभ्यास बहुत जस्दी हो जायगा। प्रत्येक पूर्णिमाको सत्यनारायणकी कथा करवानी चाहिये। कथा करनेवालेको उपवास रखना चाहिये।

सत्य श्रीनारायणका स्वरूप है। भजन करनेवालेको सबसे पहले यह साधन करना चाहिये। सत्य बोलनेसे अन्तःकरण गुद्ध होता है। बारह वर्षतक अखण्ड सत्य बोलनेवालेको वचन-सिद्धि हो जाती है। सत्य बोलनेसे बुरे कर्म होने बंद हो जाते हैं। चिन्ता कम हो जाती है। सब कर्म नीति और शास्त्रके अनुसार होने लगते हैं। दुनियाके लोग उसकी बहुत इज्ज़त करते हैं, उसकी बातपर विश्वास करते हैं। व्यापारमें सत्य बोलनेसे बहुत लाम होता है। सत्य बोलनेवालेपर भगवान् खुश होते हैं, और उसकी सहायता करते हैं।

सत्य बोलनेसे यदि किसी अवसरपर नुकसान या तकलीफ भी हो जाय तो उसे सहन करना चाहिये। कलियुगका स्वरूप असत्य है, इसलिये आजकल भ्रमवश धूठ अधिक फलीभूत होता दीखता है। परन्तु उसका परिणाम बहुत बुरा है।

ध्रुटसे यहाँतक बचना चाहिये कि छोटे-छोटे बच्चोंको भी ध्रुटी बातोंसे खुश नहीं करना चाहिये, बल्कि घरके सब लोगोंको रोज सत्य बोलनेका उपदेश करना चाहिये। मुझ पापी जीवको सत्य बोलनेसे बहुत लाभ पहुँचा है और हमेशा यह दास सत्यका सम्मान करता है।

७, 'सत्य बोलो' ये शब्द कागजपर बड़े अक्षरोंमें लिखकर सोने, बैठने, खाने और स्नान करनेकी जगहपर लगा देने चाहिये। नज़र पड़नेपर बात याद आती रहेगी।

यह साधन बहुत अच्छा है। यदि किया जायगा, तो घरके सब आदमी, नौकर वगैरह सभी सत्य बोलने ल्जोंगे।

### (२) तपके साधन

'योगाम्यास' और 'भजन'—ये दो मुख्य साधन ही तप करनेके बतलाये गये हैं; सब दूसरे साधन इनके अंदर हैं ।

योगिकिया-प्राणायाम आदि साधन बहुत अच्छे और प्राचीन हैं। महात्मा लोग सदासे इन्हें करते आये हैं। पर मैंने यह किया आजतक कभी नहीं की, इसिल्ये मुझको इसका कुछ भी अनुभय नहीं है और न इसका शौक है। केवल इतना जानता हूँ कि इस किल्युगके समयमे यह साधन बहुत कठिनतामे होता है और बहुत-से विष्न पड़नेके कारण पूरा नहीं हो पाता।

भजन—दो प्रकारते होता है। एक मालाने, दूसरा विना मालाने—जिमको अजपा-जाप कहते हैं।

भजन करनेका सबसे पहला साधन माला है। मनके लिये यह कोड़ा है। जबतक माला हाथमें घूमती रहेगी, भजन होता रहेगा। मालामें भजनकी संख्या भी मालूम होती रहती है। मेने सुना है कि आम तौरपर सुबह-शामके नित्य-नियममें दस-बीस माला लोग फेर लेते है। यह बहुत थोड़ी संख्या है। कारण, भजनमें निम्नलिखित कई भागीदार है—(१) गुरु, (२) माता-पिता, (३) जिसके राज्यमें भजन करें और (४) जो अन्न-बस्त्र आदि देता है।

एक दिन-रातकं चौबीस घण्टेमें २१६०० श्वास मनुष्यके देहमे चलते हैं, अगर ज्यादा नहीं तो २१६०० नामका जप तो होना ही चाहिये। यह मंग्या दो सौ माला फेरनेमें पृरी हो जाती है और अभ्यास हो जानेपर मेरे खयालसे चार घण्टेमें दो सौ माला पूरी हो सकती है। दो घण्टे मुबह और दो घण्टे शाम या जैसा जिसको अनुकृल हो, गृहस्थीमें प्रत्येक व्यक्तिको यह करना चाहिये।

दूसरा साधन यह है कि छोटी माला हर समय हाथमे रक्षे, जिसमे चलते-फिरने भी भजन होता रहे । द्वारमानेकी जरूरत नहीं है । यह तो मनुष्यमात्रका धर्म ही है । चलते-फिरते ध्यान नहीं होगा तो कुछ हर्ज नहीं, सुबह-शाम ही हो जाय तो बहुत है ।

तीसरा साधन यह है कि कपड़ेकी थैली बनाकर हाथ उसके अदर रक्के और माला हर समय फेरता रहे। यह साधन भी बहुत अच्छा है, मथुरा-बृन्दावनमें अधिक देखने-मे आता है।

चौथा साधन अजपा-जाप है, जो नीचे लिखे चार प्रकारसे किया जाता है। अजपा-जाप करनेवाले माला नहीं रखते और उन्हें उसकी जरूरत भी नहीं है। प्रकार ये हैं—

क-जिह्नासे उचारण नामका करे, योड़ी आवाज भी निकले, जिससे सुमिरन बन्द न हो और साथ ही ध्यान भी लगा रहना चाहिये।

सा० अं० ५---

ख़–कण्ठसे जाप हो । ग–हृदयसे जाप हो । घ–नाभिसे श्वासके साथ जाप हो ।

यह अजपाका साधन जिह्नासे एक वर्ष, कण्ठसे दो वर्ष, हृदयसे दो वर्ष और नाभिसे सात वर्ष-इस प्रकार बारह वर्षतक करनेसे मनुष्य मोक्षस्वरूप हो जाता है और उसे साक्षात्कार होता है यानी जाग्रत्-अवस्थामें भगवान् सम्मुख आकर दर्शन देते हैं और सिद्धियाँ पैरोंमें लोटती फिरती हैं।

अजपा-जापमे कौन-कौन-सी वातोंका पालन और परहेज़ करना चाहिये—

१-भोजन एक समय और थोड़ा।

२-नीद थोड़ी।

३-एकान्तवास ।

४-तिकया-गद्दा छोड़ देना चाहिये।

५-मौन चौबीस घण्टेका ।

६-भजनका खजाना तिजोरीमे रक्खे ।

कमसे इनका विस्तारपूर्वक वर्णन किया जाता है—

१-मोजन सास्विक होना चाहिये-चावल, दही, खटाई, तेल, ज्यादा मिर्च, मसाला, मृंगफली, गोभी वगैरह जितने भी वायु आदि दोष उत्पन्न करनेवाले पदार्य#हैं, इन सबको छोड़ देना चाहिये। इनके खानेसे नीद अधिक आती है।

मूंगकी दाल, रोटी, आल्क्का साग वगैरह भोजन बहुत उत्तम हैं। एक वक्त भोजन करना, दालमे कुछ धी डालना और रातको आधमेर दूध पीना काफी है। मीठा और नमक बहुत थोड़ा खाना चाहिये। जौकी रोटी बहुत गुणदायक है।

२—नीद कम करनेका साधन यह है कि रातको दस वजेसे एक एक घण्टे हर महीने बढ़ाना ग्रुरू करे, यानी दस बजेसे ग्यारह बजेतक एक महीना जागे, दूसरे महीने बारह बजेतक, तीसरे महीने एक बजेतक, चौथे महीने दो बजेतक, इसी तरह रातके चार बजेतक जागनेका अभ्यास करे और चार बजेसे सुबहके छः बजेतक दो घण्टे सोवे । इतना सोनेसे तन्दुरुस्ती खराब नहीं होगी । अगर इतना न हो सके तो

\* मांसादि तो सर्वथा त्याज्य है ही; प्याज, छहसुनकी बाबत भी इसीलिये कुछ नहीं लिखा गया कि ये भी त्याज्य ही हैं। शाखोंमें लिखा है कि प्याज खानेबालेको प्रेतयोनि मिलती है। ज्यादा-से-ज्यादा चार घण्टे सोवे । इससे ज्यादा नहीं सोना चाहिये । महीनेका आरम्भ पूर्णिमाके दिनसे करना टीक होगा । बीस घण्टे भजन होना चाहिये ।

पहले वक्तकी नींदमें ज्यादा ज़ोर होता है, इसिलये जिस वक्त नीद आती मालूम हो, फौरन खड़े होकर धीरि-धीरे धूमना चाहिये। साधनके आरम्भमें कुछ रोजतक ऐसा भी होता है कि जब नींदका खुमार दिमागमें धूमने लगता है तो चकराकर शरीर जमीनपर गिर पड़ता है और थोड़ी चोट भी लग जाती है। पर इसका खयाल नहीं करना चाहिये। साधनको छोड़े नहीं।

र-गतके समय कमरेमें दूसरा कोई नहीं होना चाहिये। सोते हुए आदमीको देखकर आलस्य आने लगता है और भजनमे विम्न पड़ता है।

४-तिकये-गद्देपर रातको बैठनेसे आराम मिलेगा तो नीद ज्यादा तंग करेगी, इसलिये ऊन या कुशाके आसनपर बैठना चाहिये। रस्सीका एक झूला डालकर उसमे एक गोल डण्डा बाँघ देना चाहिये। जिस समय ज्यादा नीद आये तो उसके सहारेसे खड़े होकर दस-पन्द्रह मिनटतक नीदके खुमारको निकाल देना चाहिये। तेज रोशनी रातभर रखनी चाहिये।

५-मौन चौबीस घण्टेका रखना चाहिये। क्योंकि जो भजन तैल्हधारावत् चल रहा है, वालनेसे भजनकी डोरी इट जायमी और विश्वेप होगा।

६-मजनके खजानेको तिजोरीमे इस कारण रखना चाहिये कि उसके लूटनेको डाकू बहुत आ जाते हैं। इसिट्ये गृहस्थको तो किसीके घरका मोजन वगैरह भी नहीं खाना चाहिये, किसीको कोई चीज नहीं लेनी चाहिये और बहुत सावधानीसे सची नेक कमाईका पैसा कमाकर खर्च करना चाहिये।

महात्माओंको, जो इस साधन और जापको करते हैं, माया बहुत दुःख देती है। दुनियाके लोग सब खजाना छूट कर ले जाते हैं और यही एक खास कारण है कि किसी प्रकारकी सिद्धि उनमें नहीं होती और न उन्हें भगवत्-प्राप्ति ही होती है। वे मायामें ही लटकते रह जाते हैं। इसलिये भजनका खजाना खर्च न करके रूखा-सूखा दुकड़ा और गंगाजल पीकर शरीरका निर्वाह करना चाहिये।

ये अजपा-जापके साधन गृहस्योंके लिये कठिन हैं। दो सालतक तो ज़रूर तकलीफ होती है; पर जैसे-जैसे भजनका प्रभाव बढ़ता जाता है नारायण-कृपा भी ज्यादा होती जाती है, फिर परमानन्दसे जीवन न्यतीत होता है।

महात्मा रामदासजीने अपने दासबोधनामक मन्यमें लिखा है कि र्याद मनुष्य तेरह अथवा चौदह कोटि जाप नामका करे तो भगवान् दर्शन देते हैं। ये महात्मा बड़ें सिद्ध हुए हैं। इनके वचनोंपर विश्वास करना चाहिये।

अजपा-जाप करनेसे चार वर्षके अंदर यह संख्या पूरी हो जाती है।

### अनन्य भक्तिके साधन-

१ अजपा-जाप ।

२ प्रेम ।

३ सत्य बोलना ।

४ समदर्शित्व ।

५ वासनारहित होना ।

#### इनकी क्रमसे व्याख्या

१-अजपा-जापका साधन ऊपर बतलाया गया है। चौबीसो घण्टे श्वासके साथ स्वाभाविक जप होता रहे तो वह भी अजपा-जाप है। इसका अभ्यास करते-करते रोम-रोमसे 'नारायण' राज्द निकलता है।

र-प्रेमका एक प्रधान साधन यही है कि भगवान् के गुणानु-वाद सुनकर रोया करे और रातको एकान्तमें वैठकर खूव रोया करें । ऐसा करनेसे दिन-प्रति-दिन प्रेम बढ़ता जायगा । भक्तिका यह एक खास अंग है । मीराबाई भी एसा ही करती थीं ।

२-भजनके साथ सत्य बोलना निहायत ज़रूरी है। इसके और साधन लिखे जा चुके हैं।

४—समदर्शी होना—यह साधन बहुत कठिनतासे होता है। सारे जगत्को नारायणरूप जानकर हाथ जोड़कर प्रणाम इस भावको लेकर करे कि मैं नारायणको ही नमस्कार कर रहा हूँ। जीवमात्रके साथ प्रेम करे, किसीके मनको न दुखावे, किसीको दुर्वचन न कहे और न किसीसे वैरभाव करे। यह साधन में अवतक कर रहा हूँ। इस दासने कुल वेदान्त और जानका सार सिर्फ एक समदर्शीभावमें ही जाना है।

५-मिक्तिविषयमे भजन और ज्ञानविषयमें सर्वत्र नारायण, इन्हीं दो बार्तोका साधन इस जीवनमें किया है और कर रहा हूँ।

अनन्य भक्ति गृहस्थाश्रममें अत्यन्त कठिन है, चौथी अवस्थामें त्याग करना ही पड़ेगा। अगर भगवानके साथ प्रेम है और परमपद चाहते हो तो अनन्य भक्तिका साधन करना ही होगा।

अनन्य भक्तके लिये ही भगवान् फर्माते हैं कि 'मैं उसके पीछे-पीछे इस कारणसे रहता हूँ कि भक्तके पैरोंकी धूलि मेरे मस्तक्रपर लगे।' अहाहा! भगवान् के इस प्रेम और दयाछुता-को सुनकर इस दासको रोना आता है और मनमें विचार करता हूँ कि 'हे मेरे प्यारे नारायण! मुझ पापी जीवको कव ऐसे दयाछ प्रभुके चरणारविन्दमें सदा रहनेका समय अविगा?'

## (३) दयाके साधन

जैनमतमें तो 'अहिंसा परमो धर्मः' इसी एक बातको साधन कहा है। १, जीवमात्रकी रक्षा करनी। २, नीचे गरदन झुकाकर चलना। ३, जहाँतक हो सके, इस शरीरके कारण किसीको दुःख न होने देना। ४, किसीको भी दुखी देखकर हृदयमें दया लाना, हो सके तो किसी प्रकारकी उसे सहायता करना। ५, किसी भी जीवको जहाँतक हो सके नहीं मारना। गोस्वामीजीने कहा है—

तुलसी आह गरीबकी कभी न खाली जाय।

—इसका साधन यह है कि गरीब लोग जो मजदूरी
वगैरहका काम करते हैं, उनसे काम लिया जाय तो दो-चार
पैसे मजदूरीके ज्यादा देना, जिससे उनका मन दुःख न पावे।
और गरीब लोगोंको कभी न सताना।

यह साधन गृहस्थीमे अच्छी तरह होता है।

### (४) दानके साधन

१-दान करते समय योग्य या अयोग्य पुरुषका खयाल मनमें न लाकर गृहस्थका धर्म समझकर साधु, ब्राह्मण, गरीब, अभ्यागत, अनाथको देना । विद्यादान सबसे बड़ा बतलाया गया है, इसलिये विद्यालयोंकी महायता करनी चाहिये ।

२-आत्मभावसे मछली, चींटी, कुत्ते, कौवे, गौ, बन्दर, घरमें रहनेवाली चिड़ियाँ और दूसरे पक्षी या कबूतर वगैरहको अन्नदान अवस्य देना चाहिये। इनको खिलानेसे बहुत पुण्य होता है। इस तरहका अन्नदान करनेसे इस दासको बहुत लाभ मिला है। पूरा अनुभव किया है।

## कुछ अनुभृत साधन

#### (१) मन

१-ध्यान करते समय मनको घुमा-घुमा कर भगवान्के दर्शन करनेमें लगाना । यह वह साधन है, जो नारायणने गीतामें बतलाया है। इस साधनके करनेसे मनकी स्फुरणा कम हो जाती है, पर अधिक कालतक करनेके बाद। यह साधन बहुत अच्छा है।

२—सत्य बोलनेसे मनकी मलिनता दूर होकर मनरूपी दर्पण साफ होकर उसमें भगवान्के स्वरूपका प्रतिविम्य साफ पडने लगता है।

३-वासनारहित होना । जैसे-जैसे मनमें वासनाएँ उठती जायँ, वैमे-वैसे ही उसी समय उनको काटते जाना । इस प्रकार अभ्यास करते-करते वासनाएँ कम उठती हैं, तब मन-की स्फुरणाएँ कम होकर ध्यानमें बहुत मदद पहुँचाती हैं । लेकिन यह साधन बहुत कठिन है ।

४-भजन करनेसे मनको शान्ति प्राप्त होती है।

५—प्रेममे जितना मन वशमे हो जाता है, उतना किसी साधनसे नहीं होता । प्रेम बढ़ानेके लिये नारायण-कृपाकी बहुत जरूरत है । इसलिये इस दासने बहुत कालतक भगवान्-से प्रेम बढ़ानेके लिये प्रार्थना की । तब प्यारे नारायणने कुछ कपा की ।

जयतक नेत्रोंसे जल-धारा न चले, प्रेम नहीं कहा जा सकता और यही एक भक्तिका खास अङ्ग है।

#### (२) जिह्ना

यह इन्द्रिय बड़ी प्रवल है। मनके बाद दूसरा नंबर इसीका है। इसका साधन इस तरह किया था कि शामके वक्त बाजारमें जाना और फल-मिठाई वगैरह बहुत-सी चीजें देखना, पर लेना नहीं—मन चांह जितना भी कहं। मकान-पर भी घरवाले चांहे जितनी चीजें मँगवाकर रक्खें, खाना ही नहीं, त्याग कर देना। मामूली साधारण सान्विक भोजन करना। मीठे-पीकेका कोई स्वाद जवानपर नहीं लेना। ऐसा अभ्यास करते-करते जिह्ना-इन्द्रिय वशमें हो जाती है। यह साधन कठिन है, पर करनेवालेको नहीं।

#### (३) समय

समयकी पावन्दिके लिये चौबीस घण्टेका प्रोग्राम बनाकर उसके अनुसार चलना एड़ता है। मैंने किसी पुस्तकमें देखा या कि एक बड़ा अमीर अक्लमन्द आदमी यूरोपमें या; उसने मरते समय अपने घरवालोंको यह वसीयत की यी कि जो कुछ रुपये और इजत मैंने पैदा की है, वह इस कारणसे है कि मैंने अपनी जिन्दगीमें वक्तकी बहुत कद्र की है। यह शब्द मेरी कव्रपर लिख देना कि 'Time is money in the world'—'दुनियामें समय ही सम्पत्ति है।'

जबसे यह मालूम हुआ, यह दास समयकी बहुत कद्र करता था और अब भी बहुत कद्र करता है। वक्तकी पाबन्दी करनेसे लोक-परलोक दोनोंका काम ठीक चलता है। अपने जीवनका एक मिनट भी कभी फिज्ल न खोना चाहिये।

### (४) तुलसीदासजी महाराजका एक मशहूर दोहा है—

सत्य बचन आधीनता परितय मानुसमान ।
इतनेमं हिर ना मिले (तो) तुरुसीदास जमान ॥
इस दोहेका अनुभव बहुत प्रेमसे किया ।
सत्यका साधन तो ऊपर लिख ही चुका हूँ ।
आधीनताका साधन यह किया कि लखनऊमें आठ या
नौ महीनेतक रहा । गोमती-किनारे जाकर भजन करनेके
बाद घाटोंपर हिंदू, मुसलमान—जो कोई भी वहाँपर होते, उन
सबके यह दास पैर छूते-छूते मकानपर वापस आता ।

ईसामसीह बाहबिलमें लिखते हैं कि 'अगर कोई शख्स तुम्हारे गालपर थप्पड़ मारे तो तुम दूसरा गाल भी उसके सामने कर दो।' दास यह कहता है कि उसके सामने सिर झुकाकर प्रार्थना करो कि 'हे प्यारे नारायण! अपने पैरका जूता निकालकर इस सिरको स्तूम पीटो, जिससे मेरा कल्याण हो और मैं आपको भूल न जाऊँ।'

परस्त्रीको ऑख उठाकर नहीं देखना । मल-मूत्र, हाइ-मांसका फोटो फौरन सामने खड़ा कर देनेसे अभ्यास करते-करते घृणा पैदा हो जाती है और यह पापकर्म फिर कभी नहीं होता ।

#### (५) नियम

जो काम किया जाय, नियमसे होना चाहिये। कुछ दिन किया, फिर छोड़ दिया—इससे कुछ फायदा नहीं। नियमसे भजन वगैरह जो किया जाता है, बहुत लाभदायक हुआ करता है।

## (६) भगवदिच्छामें प्रसन्नता

'Let the will of God be done.'

भगवान्की जो इच्छा है, सो होने दो। भगवान् जो

करते हैं, सो अच्छा ही करते हैं—यह विचार करते रहनेसे
गृहस्थोंकी चिन्ताएँ दूर हो जाती हैं।

#### (७) भगवान्की कृपा

तुल्सीदासजी महाराजका वचन है— जा पर ऋषा राम के होई । ता पर ऋषा करहिं सब कोई ॥ इस दासको इस वचनका पूरा अनुभव हो गया ।

#### (८) पुरुषार्थ

विसष्टजी महाराजने योगवासिष्टमें पुरुषार्थको परम दैय लिखा है, इस दासके अनुभवमें यह आया है कि प्रारब्ध विना पुरुषार्थ कुछ काम नहीं देता। इसका यह अर्थ "नहीं है कि पुरुषार्थ छोड़ दिया जाय, हरगिज़ नहीं। पुरुषार्थ तो जरूर ही करना चाहिये, परन्तु उसका फल प्रारब्धपर छोड़े। यह बात सांसारिक विषयोंकी प्राप्तिके लिये है। परमार्थमे तो भगवन्कुपामे पुरुषार्थ ही प्रधान है।

#### (९) अद्वैतभाव

जब नाम-रूप सब नारायणके ही हैं, तब भगवान्से द्वेप कैसे हो सकता है ? अपना एक इष्टदेव मानकर अन्य देवताओके मन्दिरोंमें जाकर भी प्रणाम करना चाहिये, सनातन-धर्मकी मर्यादाको कायम रखना चाहिये।

मुझको तो प्यारे नारायणके सिवा दूसरा कुछ भी नज़र नहीं आता। 'नारायण' शब्दके सिवा किसमे बोलूँ और क्या बोलूँ ?

#### (१०) उपवास

एकादशीका उपवास वैष्णव करते ही हैं, परन्तु अमावस्या और पूर्णिमाके दिन भी बहुत पवित्र माने गये हैं। ये दो बत भी रखने चाहिये। दत्त महाराजने अपने किसी ग्रन्थमें लिखा है कि धर्मादेका अन्न खानेमें अमावस्याके दिन एक मास और पूर्णिमाको पंद्रह रोजके भजनका फल अन्न देनेवालको चला जाता है। जबसे यह मार्ट्रम हुआ है, यह दाम भी दोनों दिन उपवास करता है। जो धर्मादेका अन्न खाते है, उनको तो अवश्य ही करना चाहिये।

### (११) सन्तोप

त्याग करनेसे सन्तोष हो जाता है।

### (१२) शान्ति

ज्ञान और भजनसे शान्ति होती है ।

### (१३) मानसिक पूजा

मूर्ति-पूजासे मानसिक पूजा अधिक उत्तम मानी गयी है। इस दासको यह अनुभव हुआ कि ध्यानमें सेवा करते समय मन बहुत कम भागा। चला भी जाता है तो उसे वापस आना पड़ता है, क्योंकि मनकी एकाग्रता विना मानसिक सेवा नहीं हो सकती। दासको यह साधन बहुत पसंद है।

### (१४) भक्ति-ज्ञानका जोड़ा

न केवल भक्ति ही ईश्वर-प्राप्ति होती है और न केवल ज्ञानसे ही । दोनोंका जोड़ा है । दोनों साथ चले विना मेरे खयालसे काम नहीं चलता, जैसे कि एक टाँगसे यह शरीर नहीं चलता ।

#### (१५) दोषोंका दमन

ाम, क्रोध, लोभ, मोहके दमनका साधन ग्रहस्थीमें अच्छी तरह किया । ग्रहस्थमें इस साधनमें कोई दिकत नहीं होती ।

#### (१६) गुरु-कृपा

गुरुकी कृपासे ही सब साधन होते हैं और हो रहे हैं। सदा अन्तरके आत्मरूपसे अनुभव कराते रहते हैं। इस दासके कठोर हुदयको माखनचोरने कृपा करके माखनरूप बना दिया है। आजकल यह दास भगवत्क्रपासे तुलसीदासजी महाराजके नीचे लिखे दोहेका साधन कर रहा है और आशा करता है कि प्यारे नारायण इसको पूरा करेंगे। यह देह दयाल भगवान्के चरणारविन्दमें अर्पण हो चुकी है, दास जानकर जरूर कृपा करेंगे।

तीन ट्रक कौपीन के अरु भाजी बिन नौन । रघुबर जाके उर बर्से, इंद्र बापुरो कौन॥

## (१७) तप करके किस वरदानकी इच्छा है ?

न मोक्षकी इच्छा है, न चौदह लोकके राज्यकी इच्छा है; न ज्ञान मॉगता हूँ और न भक्ति मॉगता हूँ । यह दास तो प्यारे नारायणके चतुर्भुजी स्वरूपका आशिक है । केवल इतना ही चाहता है । क्या ?

> 'तुम मुझे देखा करो और मैं तुम्हें देखा करूँ' बोलो नारायण !

#### water

## जीवका प्रधान कर्तव्य

( लेखक-शीमध्यरमइंस परिवाजकाचार्य महामण्डलेखर श्री १०८ स्वामी श्रीजयेन्द्रपुरीजी महाराज )

माया तत्कार्यमखिलं यद्वोधाद्यात्यपह्नवम् । त्रिपाद्यारायणाख्यं तत् कलये स्वातमात्रतः ॥

जीवका प्रधान कर्तव्य स्वस्वरूपका साक्षात्कार ही है। क्योंकि स्वरूप-साक्षात्कारके विना परमानन्दकी प्राप्ति और शोक-मोहकी सर्वया निवृत्ति कदापि सम्भव नहीं है। ईशो-पनिपट्में आत्मसाक्षात्कारसे ही शोक और मोहकी सर्वथा निवृत्ति कही गयी है, यथा—

यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यारमैवाभूद्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपत्र्यतः॥

'ब्रह्मात्मैक व्यदर्शी शानी पुरुषके लिये जिस स्थितिमें सम्पूर्ण प्रपञ्च आत्मा ही हो जाता है, उस स्थितिमें शोक और मोह कैसे सम्भव हैं ?'

केनोपनिषद्में यक्षोपाख्यानके द्वारा यह बात दिखायी गयी है कि ब्रह्मविद्याके विना इन्द्र, वायु, अग्नि आदि देवता अशक्त, व्यर्थ अभिमानी एवं अज्ञानी हैं। उमादेवीका उपदेश अर्थात् ब्रह्मविद्या प्राप्त करके ही वे अत्यन्त श्रेष्ठ होते हैं। कठोपनिषद्में भी नचिकेताकी आख्यायिकाद्वारा यही बात स्पष्ट की गयी है। उन्होंने आत्मविद्याकी प्राप्तिके लिये ऐहलौकिक और पारलौकिक सुख-साम्राज्यका परिन्याग कर दिया, यह बात आपामर प्रसिद्ध है।

प्रश्नोपनिपट्में सगुणब्रह्मनिष्ठ भरद्वाज आदि ऋफि्योंने ब्रह्मात्मविद्यासे ही कृतार्थता प्राप्त की, अविद्या-तमके परपार परंब्रह्मको वे प्राप्त हुए —ऐसा वर्णन किया गया है । ब्रह्म-साक्षात्कार होनेपर कुछ भी ज्ञातन्य शेप नहीं रहता; क्योंकि आत्माके अतिरिक्त और कोई वस्तु है ही नहीं । पिप्पलाद ऋषिका यही निश्चय है, यथा —

तान् होवा चैतावदेवाहमेतत्परं ब्रह्म वेद नातः परमस्तीति । ( प्रश्न० ६ । ७ )

मुण्डकोपनिषद्में, िकसके विज्ञानसे यह सब विज्ञात हो जाता है—शौनक ऋषिके इस प्रश्नका उत्तर देते हुए यह कहा गया है कि 'यत्तदद्रेश्यमग्राह्ममगोत्रम्' इत्यादि । अर्थात् हश्यत्व, ग्राह्मत्व आदिसे शृत्य निर्विशेष ब्रह्मरूप आत्माके साक्षात्कारसे ही सर्वज्ञताकी प्राप्ति होती है । अथर्ववेदीय माण्डूक्योपनिषद्में —

'सर्वं द्येतद् ब्रह्मायमारमा ब्रह्म ।' 'शिवमद्वेतं चतुर्थं मन्यन्ते स आरमा स विज्ञेयः ।' -इत्यादि मन्त्रोंमे अद्वितीय आत्माको ही एकमात्र ज्ञातव्य कहा गया है। तात्पर्य यह कि निर्विशेष आत्माका साक्षात्कार ही जीवका प्रधान कर्तव्य है।

यजुर्वेदीय तित्तिरीय शाखामें ब्रह्मविद्यासे ही सर्वेश्वरभाव ब्रह्मम्बरूपकी अनुभूति, निरितशय आनन्दकी उपलिच्छि, निर्भयता और त्रिविष तापोंका अत्यन्ताभाव स्पष्टरूपसे कहा गया है। यथा—

🎳 ब्रह्मविदामोति परम् ।

यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् । सोऽइनुते सर्वान् कामान् ।

क्षानन्दं ब्रक्कणो विद्वान् न बिभेति कुतश्चन । एतप् ह वाव न तपति किमहप् साधु नाकरवम् । किमहं पापमकरवम् ।

इन वचनोंसे यह स्पष्ट है कि ब्रह्मविद्यासे ही उपर्युक्त स्थिति प्राप्त होती है। ऋग्वेदीय ऐतरेय शाखा भी आत्म-साक्षात्कारसे ही सम्पूर्ण काम और अमरभावकी प्राप्ति बतलाती है—

'स एतेन प्रज्ञेनात्मनास्माङ्कोकादुःकम्यामुध्मिन् स्वर्गे लोके सर्वोन् कामानाप्तामृतः समभवत् ।'

इससे भी आत्ममाक्षात्कारकी प्रधानकर्तव्यता सिङ् होती है।

यदि आत्मसाक्षात्कार नहीं हुआ है, तो स्वर्गका एकच्छत्र साम्राज्य-इन्द्रत्व प्राप्त हो जानेपर भी जीवके कर्तव्यकी इतिश्री नहीं होती । इतना ही क्यो, दीनता, पराधीनता और मूर्खता भी पल्ला नहीं छोड़ती । यह बात सामवेदीय छान्दांग्योप-निषद्के आठवें अध्यायमें वर्णित, अशरीरविद्या-बोधक इन्द्र और विरोचनके आख्यानसे स्पष्ट होती है 1 त्रिलोकीका होनेपर साम्राज्य प्राप्त और अज्ञानकी निवृत्ति नहीं हुई उन्होंने एक सौ एक वर्षतक ब्रह्माकी सेवामें रहकर अखण्ड ब्रह्मचर्य धारण किया, तब जाकर कही उन्हे तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हुई और वे कृतकृत्य हुए । वस्तुतः स्वरूपसाक्षात्कार ही समस्त कर्तव्यताओंको पूर्ण करनेके लिये पर्याप्त है । इसीसे छान्दोग्य-श्रतिने कहा है---

स सर्वा ५ छोकानामोति सर्वा ५ छ कामान् यस्त्रमास्मा-नमनुविच विजानातीति ह प्रजापनिरुवाच ।

(८।१२।६)

जो आत्मतत्त्वको साक्षात् अपरोक्षरूपसे जानता है, वह सब लोकों और कार्मोको प्राप्त कर लेता है। यह ब्रह्माका उपसंहार-वाक्य है। छान्दोग्यान्तर्गत भूमविद्यामें भी यह बात स्पष्ट है—

स वा एष एवं पश्यक्षेवं मन्वान एवं विजानकारमरित-रारमकीड आरमिथुन आरमानन्दः स स्वराड् भवित तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवित ।

यह मन्त्र निर्गुण भूमविद्यासे स्वाराज्यकी प्राप्तिका निर्देश करता है। इस स्वाराज्यको पानेवाले सम्राट्की सत्ता बड़े-बड़े देवताओंके ऊपर हो जाती है।

तस्यैवं पश्यत एवं मन्वानस्य एवं विज्ञानत आग्मतः प्राणा आरमत भाशा ।

- इत्यादि मन्त्र इस सम्राट्से ही इस सम्पूर्ण विश्व और इसके अधिनायकोंकी उत्पत्ति बतलाते हैं।

बृहदारण्यक उपनिषद्के मैंत्रेयीब्राह्मणमे भी यही बात कही गयी है---

आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः श्रोतब्यो मन्तब्यो निदिध्यासि-तब्यो मैत्रेथ्यात्मनो वा अरे दर्शनेन श्रवणेन मत्या विद्यानेनेदं सर्व विदितम् ।

महर्षि याज्ञवल्क्य अपनी धर्मपत्नी मैत्रेयीको उपदेश करते है — अरी मैत्रेयी ! इस संसारमें आत्माका ही दर्शन, श्रवण, मनन तथा निदिध्यायन कर्तव्य है । आत्माके दर्शन-श्रवणादिसे ही सर्व पदार्थ विदित होते हैं और सब पदार्थ प्राप्त हो जाते हैं । आत्मदर्शनसे ब्रह्मभावकी प्राप्ति हो जानेपर भला कौन-सी वस्तु अप्राप्य रह सकती है ! ब्रह्मको तो कोई भी वस्तु अप्राप्य नहीं है । श्रति कहती है—

यस्यानुवित्तः प्रतिबुद्ध आत्मा-स्मिन् सन्देखे गहने प्रविष्टः। स विश्वकृत्स हि सर्वस्य कर्ता तस्य लोकः स उ लोक एव॥ (बृहदारण्यक्ष०४।४।१३

श्वेताश्वतर उपनिषद्में ध्यानसे आत्मदेवका साक्षात्कार होनेपर तृतीय देह अविद्या-तमका नारा, सर्वक्केशोंका क्षय, अहंता-ममता आदि पाशोंकी हानि, मृत्युका आत्यन्तिक विनाश, विश्वेश्वर्यकी प्राप्ति, केवलता और आप्तकामता प्राप्त हो जाती है—इसका स्पष्ट उल्लेख है। यथा—

ज्ञास्ता देवं सर्वपाञ्चापहानिः श्लीणैः क्रेरीर्जन्मसृत्युप्रहाणिः। तस्याभिध्यानानृतीयं देहभेदे विश्वेश्वयं केवरू आसकामः॥ (श्लीता०१।११)

इत्यादि वचनोंकी पर्यालोचनासे यही सिद्ध होता है कि जीवका प्रधान कर्तव्य आत्मसाक्षात्कार है और इसीसे उसका कर्तव्य पूर्ण होता है।

इसपर यह प्रश्न उठाया जा सकता है कि तत्त्वज्ञानसे होनेवाली मोक्षावस्थामें सम्पूर्ण ऐश्वयोंकी प्राप्ति हो जाती है-तो इसका यह मतलब हुआ कि मुक्त पुरुष ईश्वर हो जाता है, अर्थात् इससे शुद्ध बहाकी प्राप्ति तो सिद्ध नहीं हुई। इसका उत्तर यह है कि सर्वमुक्तिदशामें शुद्ध ब्रह्मकी प्राप्ति स्वीकार करनेसे इस आपत्तिका निवारण हो जाता है। सब जीवीकी मुक्तिके पहले समस्त शास्त्र और दर्शनोंके मतस संसारकी सत्ता माननी पड़ती है, क्योंकि वामदेव शुकदेव आदिके मुक्त हो जानेपर भी यह संसार अवतक विद्यमान है । मुक्त आत्माका देशान्तरगमन तो होता नहीं, इसलिये वह संसारके भीतर भी रहता ही है । यह सब आस्तिक-दर्शनींका सिद्धान्त है। बृहदारण्यक उपनिपद्में दुन्दुभि, शङ्ख एवं वीणाके दृष्टान्तोसे यह दिखलाया गया है कि आत्माकं ग्रहणमें सब वस्तुओंका ग्रहण, दर्शन और लाभ हो जाता है । जबतक दुन्दुमि और शङ्ख आदिका ज्ञान नहीं होता, तबतक सामान्यरूपमे उनके राब्दोका ग्रहण होनेपर भी विशेषरूपसे उनका ज्ञान और लाभ नहीं होता। इसी प्रकार जबतक आत्मशाक्षात्कार नहीं होता, तबतक सामान्यरूपसे प्रपञ्चका ग्रहण होनेपर भी यावत् प्रपञ्चका विशेषरूपसे लाभ और ग्रहण नहीं होता । शास्त्र स्पष्टरूपसं, आत्मचिन्तनसे ही लौकिक कार्योकी भी सिद्धि बतलाते है, यथा---

स यदि पितृस्लोककामो भवति सङ्ग्रस्पादेवास्य पितरः समुत्तिष्ठनित तेन पितृस्लोकेन सम्पन्नो महीयते । — इत्यादि । ( छान्दोग्य ॰ ८ । २ । १ )

.....स य आस्मानमेव छोकयुपास्ते न हास्य कर्म क्षीयते। अस्माद्धयेवास्मनो यद्यस्कामयते तत्तस्मजते। इत्यादि। ( इडदारण्यक १ । ४ । १५) इस विवेचनसे हम इस परिणामपर पहुँच सकते है कि आत्मसाक्षात्कारके लिये प्रवृत्त पुरुपके हृदयमे जो-जो अन्तराय (विष्न) रूप वासनाएँ स्फुरित होती हैं, वे सभी सिद्ध होती हैं। परन्तु उसकी दुर्वासनाएँ सिद्ध नहीं हो सकतीं, क्योंकि वे तो प्रत्यक्ष ही दुर्वातिरूप हैं। मगवान्ते गीतामें कहा है कि 'कल्याण-साधनामें प्रवृत्त पुरुप दुर्गित-को नहीं प्राप्त होता।' 'यावानर्थ उदपाने' (गीता र। ४६) तथा 'आपूर्यमाणम्' (गीता र। ७०) के अनुसार आत्मविद्यासे सर्व कामोंकी प्राप्ति, अविचल शान्ति तथा निष्कामतारूप अत्यन्त तृप्ति होती है—यह सिद्ध है। भगवान् मनुने आत्मदर्शनसे स्वाराज्य और अमृतत्वकी प्राप्ति वनलायी है, यथा—

सर्वभूतेषु चाध्मानं सर्वभूतानि चाध्मिन । सम्पश्यक्षाध्मयाजी वे स्वाराज्यमधिगच्छिति ॥ सर्वेषामेव ज्ञानानात्मकानं परं स्मृतम् । तद्वयम्यं सर्वविद्यानां प्राप्यते हामृतं ततः ॥

श्रीकृष्णने इसी ब्रह्मविद्याको राजविद्या और राजगुद्ध नाभमे कहा है। इन सब दिख्योसे विद्यार करनेपर यही सिद्ध होता है कि आत्मसाक्षात्कार ही जीवका मुख्य कर्तव्य है।

जगत्में धन, मान, प्रतिष्ठा, स्वर्ग तथा ब्रह्मलोकादिक लिये जितने भी लौकिक और वैदिक कर्म किये जाते है, उन सबका विधान अज्ञानी, बहिर्मुख पुरुपोके लिये ही है। व्यवहारमे ही कर्म और उपासनाका अधिकार है।

'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत तत् केन कं पश्येत् ?' 'यस्त्वारमस्तिरेव स्थात्।'

—इत्यादि श्रुति-स्मृतियाँ भी परमार्थमें सर्व व्यवहारोका निपेध करती हैं। इसमें यह सिद्धान्त निश्चित होता है कि ऐह्ह्यौक्तिक धन-पुत्रादिकी अथवा स्वर्गादिकी इच्छा रहनेपर भी विवेकी पुरुपको जहाँतक बन सकं, अपने स्वरूपका ही विचार करना चाहिये।

अद्यास्तमेतु वपुराशिश्वतारमाम्नां कस्तावतापि मम चिद्वपुषो विशेषः । कुम्भे विनश्यति चिरं समवस्थिते वा कुम्भाम्बरस्य नहि कोऽपि विशेषलेशः ॥

# कीर्तनका सविशेष विवरण

( लेखक अंगितपरमाईस परिवासकाचार्य श्री १०८ स्वामी श्रीभागवनानन्दजी महाराज महामण्डलेश्वर कान्यसांख्ययोगन्यायवेद-वेदान्ततीर्थ, वेदान्तवागीश, मीमांसाभूषण, वेदरल, दर्शनाचार्य)

लोकानुद्धरयन्ष्रुतीर्मुखरयन् क्षोणीरहान् हर्षयन् शैलान् विद्वयम् मृगान् विवशयन् गोवृन्दमानन्दयन् । गोपान् संभ्रमयन् मुनीन् सुकुलयन् सप्त स्वरान् जृम्भय-कोक्कारार्थमुद्दीरयन् विजयते वंशीनिनादः शिशोः॥

विषयवासनासमुदयकछिषत प्राणिगण इधर-उधर भटककर शान्तिसुखका अन्वेपण करते हुए भी शान्तिलाभ क्यों नहीं करते ? इस प्रश्नका संक्षिप्त शब्दोंमें यही उत्तर है कि शान्तिक असाधनोंमें शान्तिके साधनका भ्रम होनेसे वे शान्तिसुख्यं बिद्धत रहते हैं। विषयोंके उपभोगसे इन्द्रियां शान्त नहीं हो सकती, न भोगेच्छा ही समाप्त हो सकती है। श्रीविष्णुपुराण, महाभारत, मनुस्मृति आदि आर्प ग्रन्थोंमे लिखा है—

#### न जानु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति । हविषा कृष्णवरमैव भूय प्वाभिवर्द्धते ॥

'विषयोंकी लालसा भोगोंको भोगनेसे शान्त नहीं होती। घृतकी आहुति डालनेसे भग्नि शान्त नहीं हो सकती, प्रत्युत वह उत्तरोत्तर प्रचण्ड होती जायगी।'

न चेन्द्रियाणां भोगाभ्यासेन वेतृष्ण्यं कर्तुं शक्यम्, कस्मात् ? यतो भोगाभ्यासमनु विवर्द्धन्ते रागाः कौशलं चेन्द्रियाणाम्,तस्मादनुषायः मुखस्य भोगाभ्यासः । स खल्वयं वृक्षिकविषभीत इवाशीविषेण दष्टो यः सुखार्थी विषयाननु-वासितो महति दुःखपक्के निमग्न इति । (थोगभाष्य २ । १५)

'भोगों के भोगनेंमे विषयासिक और इन्द्रियोकी चञ्चलता बढ़ती ही जाती है, अतः भोगों के भोगनेका अभ्यास सुम्बका साधन नहीं है। जो मुख-प्राप्तिकी इच्छासे विषयों को भोगता है, वह उसी मनुष्यके समान है जो विच्छूके भयसे किसी स्थान-से भागकर दूसरे स्थानमे जाता है और वहाँ उसे साँप काट लेता है; वह बहुत दु:खके दलदलमें जा फँसता है।'

फलतः यह सिद्ध होता है कि सांसारिक साधन शाश्वत सुखके साधन नहीं, सुखका साधन कोई और ही है। वह कौन साधन है ? वह साधन है 'भगवन्नामसङ्कीर्तन'।

वेदोमें इसका वर्णन मिलता है— 'भद्रं कर्णेभिः श्रृणुयाम'

(ऋग्वेद १।८९।८; सामवेद उ०२१।१।२)

'कानोंसे कल्याणकारी भगवन्नाम सुनें ।'यह नाम-श्रवण-कीर्तन करनेपर ही हो सकता है ।

'भद्रं श्लोकं श्रूयासम्' (अथवंवेद १६। २।४) 'कल्याणकारी भगवान्के यशको सुनें ।' कल्याणकारी भगवद्यशोवर्णन ही हो सकता है।

'तसु ष्टवाम य इसा जजान।' (ऋ०८।८५।६)
'हम उस भगवान्की स्तुति (गुण-कर्तिन) करें,
जिसने यह सारी सृष्टि उत्पन्न की है।'

'सस्यमिद्वा उतं वयमिन्द्रं स्तवाम नानृतम् ।' (ऋ०८। ५१। १२)

'हम उस अचे भगवान्की स्तृति करें, झ्टे विषय आदि पदार्थोकी नहीं।'

'स्तुतिर्नाम गुणकथनम् ।'

( मधुयूदनसरस्वतीकृत महिन्नःस्तोत्रकी टीका )

'गुणोंके कथन (कीर्तन ) का नाम स्तुति है ।' परन्तु यह नाम-कीर्तन श्रद्धासे ही होना चाहिये ।

'श्रद्धया सत्यमाप्यते ।' (यजुर्वेद १९ । ३० ) 'श्रद्धासे सत्यस्वरूप परमात्मा प्राप्त होता है ।'

'मर्ता अमर्त्यस्य ते भूरि नाम मनामहे।'

(現0 6 1 2 8 1 4 )

'हे प्रभो ! मरनेवाले हम मनुष्य लोग अमर आपके नामका कीर्तन करते हैं अर्थात् आपके नामकीर्तनका ही पुनः पुनः अभ्यास करते हैं।'

उक्त मन्त्रके सायणभाष्यमे सायणाचार्य 'मनामहे' का अर्थ 'उच्चारयामः' करते हैं । उच्चारण कीर्तन ही है ।

सङ्कीर्तनं नाम भगवद्गुणकर्मनाञ्चां स्वय**मुखारणम्** ।

( वीरमित्रोदय )

'भगवान्के गुण, कर्म और नामोंका स्वयं उचारण 'सङ्कीर्तन' है।'

यस्येमे हिमवन्तो महित्वा यस्य समुद्रं रसया सहाहुः । यस्येमाः प्रदिशो यस्य बाहू कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥

(現の その1 くろく1 \*)





कल्याण

'जिस भगवान्की महिमाको ये हिमालय आदि पर्वत और नदियोंके साथ समुद्र कहते गाते हैं और जिस परमात्मा-की ये सब दिशाएँ महिमा कहती हैं, हम सब उस सुख-स्वरूप परमात्माकी स्तुतिपूर्वक विशेष भक्ति करें।'

गगनचुम्बिनी पर्यतमालाएँ भी अपनी विचित्र रचनाद्वारा यही कह रही हैं कि हमारे निर्माता वे ही जगदीश्वर हैं। उत्तुङ्कतरङ्कमालाशाली समुद्र भी अपनी तरङ्कोसे उसी विश्वशिल्पी भगवान्की ओर सङ्केत कर रहा है। प्रखरवेगवाहिनी गङ्का, यमुना आदि नदियाँ भी उसकी सत्ताको अपने श्रवण सुखकारी शब्दसे प्रकट कर रही है।

जब जड जगत् भी भगवान् के गुणगणगान (कीर्तन) में परायण है, तो क्या हमें चेतन होकर भी उसके कीर्तनसे विमुख होना उचित है ! कभी नहीं ।

अहो बत स्वपचोऽतो गरीयान् यजिह्माग्रे वर्तते नाम तुभ्यम्। तेपुम्मपस्ते जुहुबुः सस्नुरार्या ब्रह्मानूचुर्नाम गृणन्ति ये ते॥ (श्रीमद्भा०३। ३३१७)

'अहो, जिसकी जिह्नापर तुम्हारा पिवत्र नाम रहता है, वह चाण्डाल भी श्रेष्ठ हैं; क्योंकि जो तुम्हारे नामका कीर्तन करते हैं, उन श्रेष्ठ पुरुषोंने तप, यज्ञ, तीर्थरनान और वेदा-ध्ययन—सब कुछ कर लिया। अर्थात् नाम-कीर्तनसे तप आदि गतार्थ हो जाते हैं।'

ह्दं हि पुंसस्तवसः श्रुतस्य वा स्विष्टस्य सूक्तस्य च बुद्धिहत्तयोः । अविष्युतोऽर्थः कविभिनिंरूपितो यदुत्तमश्लोकगुणानुवर्णनम् ॥ (श्रीमङ्गा०१।५।२२)

'विद्वानोंने अपने अनुभवसे यही निश्चय किया है कि भगवान्का गुण-कीर्तन ही तप, वेदाध्ययन, उत्तम यज्ञ, मन्त्र, ज्ञान और दान आदिका अविनाशी फल है। पढ़ने-लिखनेका फल भी भगवन्नाम-कीर्तन ही है।'

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमास्मनिवेदनम् ॥ (श्रीमद्भा०७।५।२३) भागवतके इस श्लोकमें अवणके अनन्तर 'कीर्तन' को रक्खा है। अतः शास्त्रअवणका फल कीर्तन है, यह सिद्ध होता है। कीर्तनके दृढीभूत होनेपर विष्णुभगवान्का स्मरण तथा भक्तिके अन्य अङ्गोंका सम्पादन हो सकता है। सब कुछ कीर्तनमूलक ही है।

'यञ्चानां जपयञ्चोऽस्मि' (गीता १०। २५)

'यज्ञोंमे में जपयज्ञ हूँ।' भगवान्ने अपनेको 'जपयज्ञ' ही क्यों कहा ? इसका कारण स्वामी मधुसूदनसरस्वतीने अपनी गीताकी उक्त श्लोककी टीकामें बतलाया है—

'यज्ञानां मध्ये हिंसादिदोषग्रून्यखेनात्यन्त-शोधकोऽहमस्मि'

'इस जपयज्ञमें हिंसा आदि दोष नहीं हैं, अत: यह भगवज्ञामजपयज्ञ अत्यन्त ग्रुद्धि करनेवाला है। यह यज्ञ मेरी (भगवान्की) विशेष विभृति है।'

जकारो जन्मविच्छेदः पकारः पापनाशकः।
तस्माजप इति प्रोक्तो जन्मपापविनाशकः॥
(आग्नेयपुराण)

'जन्म और जन्मके हेतु पापका नाश करनेके कारण 'जप' कहा जाता है।'

'सतनं कीर्तयन्तो माम्' (गीता ९।१४) 'सदा मेरा कीर्तन करनेवाले मक्त मेरी उपासना करते हैं।'

मधुरमधुरमेतन्मङ्गलं मङ्गलानां सकलनिगमवल्लीसम्बर्ल चिरस्वरूपम् । सकृदिप परिगीतं श्रद्धया हेल्या वा भृगुवर नरमात्रं तारयेश्कृष्णनाम ॥
(इ॰ नार॰ पु॰, प्रभाससम्बर्णः

साङ्केत्यं पारिहास्यं च स्तोभं हेलनमेव वा । वैकुण्ठनामग्रहणमरोषाघहरं विदुः॥ (श्रीमद्भा०६।२।१४)

इन दोनों श्लोकोंका यही भाव है कि श्रद्धारिहत होकर भी भगवान्का नाम मुखसे निकल जाय तो बेड़ा पार है। अजामिल इसका दृष्टान्त प्रसिद्ध ही है—

अजामिकोऽपि पापास्मा यन्नामोच्चारणादनु । प्राप्तवान् परमं धाम तं बन्दे लोकसाक्षिणम् ॥ (पश्चप्राण)

कथयन्तश्च मां नित्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च॥ (गीता १०।९)

सा० अं० ६

'जिनका मुझमें ही मन लगा है, ऐसे भक्तजन सदा मेरा ही कीर्तन-भजन करते हुए सन्तुष्ट और आनन्दित होते हैं।' 'बेदानां सामवेदोऽस्मि।' (गीता १०।२२)

'वेदोंमें मैं सामवेद हूँ' ऐसा कहकर भगवान् सूचित करते हैं कि सामवेदके मन्त्रोंसे मेरा उच्चखरसे कीर्तन करना चाहिये। मन्त्रोंको ऊँचे स्वरसे गाया जाय, तभी उनकी 'साम' संज्ञा होती है।

'गीतिषु सामारुषा ।' (मोमासादर्शन २ । १ । ३६ ) 'विशिष्टा काचिद् गीतिः सामेस्युच्यते । प्रगीते हि मन्त्र-वाक्ये सामशब्दमभियुक्ता उपदिशन्ति ।'

( उक्त सूत्रका शाबरभाष्य )

गाये गये मन्त्रोंको ही 'साम' कहते हैं। अतः भगवान् उच्चस्वरसे किये गये कीर्तनसे प्रसन्न रहते हैं। और तभी तो—

'<mark>गायन्ति यं सामगाः।'</mark> (श्रीमद्भा० १२ । १३ । १ )

—यह प्रसिद्ध भी है। इसी तात्पर्यसे भगवान्ने अपनेको सामवेद कहा है।

> नामसङ्कीर्तनं यस्य सर्वपापप्रणाशनम् । प्रणामो दुःस्वशमनस्तं नमामि हरिं परम् ॥ (श्रीमङ्गा०१२।१३।२३)

'जिस भगवान्का नाम-कीर्तन पापनाद्यक है और प्रणाम दुःखनाद्यक है, उस श्रेष्ठ भगवान्को नमस्कार करता हूँ।' यह भागवतका अन्तिम स्त्रोक है, इसमे भगवान् व्यासने अपना मत स्पष्ट व्यक्त कर दिया है।

किलं सभाजयन्स्यार्या गुणज्ञाः सारभागिनः । यत्र सङ्कीर्तनेनेव सर्वः स्वार्थोऽभिलभ्यते ॥ न हातः परमो छाभो देहिनां आम्यतामिह । यतो विन्देत परमां शान्तिं नक्यति संस्तिः ॥ (श्रीमङ्का० ११ । ५ । ३६-३७)

'बुद्धिमान् कलियुगकी प्रशंसा करते हैं कि इस युगमें सङ्कीर्तनसे ही सब स्वार्थ-सिद्धि हो जाती है, जिससे बदकर देहधारियोंका अन्य लाम नहीं है, जिससे संसारका नाश होता और परमशान्ति (मोक्ष ) की प्राप्ति होती है।

यज्ञैः सङ्कीर्तनप्रायेर्यजन्ति हि सुमेषसः॥ (श्रीमद्भा०११।५।३२)

'बुद्धिमान् लोग कीर्तनप्रधान यज्ञोंके द्वारा भगयान्का भजन करते हैं।' ध्यायन् कृते यजन् यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरेऽर्चयन् । यदाम्रोति तदाम्रोति कलौ सङ्कीस्यं केशवम् ॥ (श्रीविष्णुपुराण ६। २। १७)

कृते यद् ध्यायतो विष्णुं त्रेतायां यजतो मावैः । द्वापरे परिचर्यायां कळौ तस्तरिकीर्तनात् ॥ (श्रीमद्वा० १२ । ३ । ५१)

'सत्ययुगमें भ्यानसे, त्रेतायुगमें यज्ञ करनेमे तथा द्वापरमे भगवानकी पूजासे जो कुछ फल प्राप्त होता है, वह सब कलियुगमें भगवान्के नाम-कीर्तनमात्रसे ही प्राप्त होता है।'

> एतन्निर्विद्यमानानामिच्छतामकुतोभयम् । योगिनां नृप निर्णातं हरेर्नामानुकीर्तनम् ॥

> > (श्रीमद्भा०२।१।११)

'हे परीक्षित् ! संसारसे विरक्त, मोक्षके चाहनेवाले योगियों-के लिये यह हरि-कीर्तन ही अनुभवी बृद्ध विद्वानोने निश्चित किया है।'

इससे सिद्ध हुआ कि कीर्तन ही भव-सन्तापसे बचानेवाला अत्युत्तम साधन है। भगवान्के अनेक नाम हैं। उनमे जो अपनेको प्रिय प्रतीत हो, उसका ही कीर्तन करना चाहिये; नामविशेषमें आग्रह करके राग-देष करना अनुचित है।

इसीलिये किसी विद्वान्ने कहा है-

श्रीरामचन्द्रहरिशम्भुनरादिशन्दा ब्रह्मैकमेव सकलाः प्रतिपादयन्ति । कुम्भो घटः कलश ह्स्यभिशस्यमानो नाणीयसीमपि भिदां भजते पदार्थः ॥

'रामचन्द्र, हरि, शम्भु, नर, नारायण आदि सब शब्द उस एक ही ब्रह्म परमात्माको कहनेवाले हैं अर्थात् उस एक ब्रह्मके ही अनेक नाम है। जैसे कुम्म, घट, कलशा—ऐसं मिन्न-मिन्न नामोंसे कहे जानेपर भी कुम्म, घट और कलश एक ही वस्तु है, भिन्न नहीं।

> ब्रह्मेति परमारमेति भगवानिति शब्द्यते॥ (श्रीमद्भाग्दर्शस्य)

'उसको ब्रह्म, परमात्मा और भगवान् शब्दसे कहते हैं।' 'इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते।'( ऋ०६।४७।१८)

'भगवान् अपनी शक्तियोंसे अनेक रूप धारण करते हैं।' 'एकं ज्योतिर्बहुधा विभाति।'( अधर्ववेद १३।३।१७) 'वह ज्योतिःस्वरूप परमात्मा अनेक प्रकारसे प्रकाशित होता है।'

'सुपर्ण विधाः कवयो वचोभिरेकं सन्तं बहुधा कल्प-यन्ति।' (ऋ०१०।११४।५)

'बुद्धिमान् लोग उस एक सत्ता (परमात्मा) को नाना शब्दोंसे वर्णन करते हैं।'

इस प्रकार अनेक नाम होनेपर भी अपनी रुचिके अनुसार नामके स्मरणसे अवश्य ही लाम होगा।

तमु स्रोतारः पूर्व्यं यथाविद् ऋतस्य गर्मे जनुषा पिपर्तन । श्रास्य जानन्तो नाम चिद्रिवक्तन महस्ते विष्णो सुमतिं भजामहे । (ऋ०१।१५५।३)

'हे स्तुति करनेवालो ! अनादिसिद्ध एवं यज्ञस्वरूप विष्णुको जैसा जानते हो, वैसे ही स्तोत्र आदिके द्वारा उनको प्रसन्न करो । विष्णुका नाम जानकर कीर्तन करो । हे विष्णो ! आप महानुभाव हो, आपकी सुमतिका हम सेवन करते हैं !

इस मन्त्रकी विभिन्न विद्वानोंने विभिन्न प्रकारकी व्याख्याएँ की हैं, किन्तु इस मन्त्रको 'सङ्कीर्तन'परक प्रायः सबने माना है। उक्त मन्त्रकी व्याख्यामें सर्ववेदमाध्यकार सायणाचार्य तो 'विवक्तन' का 'सङ्कीर्तयत' (सङ्कीर्तन करो ) अर्थ करके स्पष्ट ही इस मन्त्रको सङ्कीर्तनप्रतिपादक मानते हैं।

परम अद्दैतवादी भगवान् आद्यशङ्कराचार्य भी कहते हैं-

#### मोक्षकारणसामग्र्यां भक्तिरेव गरीयसी।

(विवेकचूडामणि ३२)

'मोक्षप्राप्तिके जितने भी साधन हैं, उनमे सर्वश्रेष्ठ साधन भक्ति है।' भक्तिका ही अङ्ग 'कीर्तन' है। अतः कीर्तनकी श्रेष्ठता स्पष्ट सिद्ध होती है।

'श्रद्धाभक्षयोरभावेऽपि भगवन्नामसङ्गीतंनं समस्तं दुस्तिं नाशयतीत्युक्तम्, किमुत श्रद्धाभक्तिपूर्वकम् ।'

( विष्णुसहस्रनाम, शाहरभाष्य १४)

श्रीशङ्कराचार्य अपने भाष्यमें कहते हैं कि ''श्रद्धा और भक्तिके न होनेपर भी भगवान्के नामका 'सङ्कीर्तन' सब पापका नाश कर देता है, श्रद्धा-भक्तिपूर्वक किया जाय तो कहना ही क्या है।''

'ओसित्येतदक्षरं परमात्मनोऽभिधायकं नेदिश्रम्, तस्मिन् हि प्रयुज्यमाने स प्रसीदिति प्रियनामग्रहण इव छोकः ।' ( छान्दोग्य० शाहरमाध्य १ । १ । १ ) ''ओम्' यह परमात्माका अति सिन्निहित नाम है; इस नामके लेनेसे वे उसी प्रकार प्रसन्न होते हैं, जैसे प्रिय नाम लेनेसे लोग प्रसन्न होते हैं।'

यही शब्दब्रह्म है—

'अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतस्वस्' (भर्तृहरिरचित वास्यपदीय, ब्रह्मकाण्ड १)

'जो उत्पत्ति-नाशरहित शब्द-तत्त्वरूप ब्रह्म है।' 'बाइर्महान्तसृष्मम्'

(वाक्यपदीय, ब्रह्म० १३१)

'शब्दको व्यापक स्वप्रकाश ब्रह्मरूप देव कहते हैं।' संन्यासियोंके लिये भी भगवन्नाम, प्रणव आदिका जप-कीर्तन आवश्यक है—

भिक्षाटनं जपो ध्यानं स्नानं शौत्रं सुरार्चनम् । कर्तन्यानि षडेतानि यतिना नृपदण्डवत् ॥

(मेथातिथि)

'भिक्षा, जप, ध्यान, स्नान, शौच और देव-पूजनको संन्यासी अवश्य करे; इनका करना राजाके नियम-पालनके सहश आवश्यक है।'

अन्यत्र श्रुतियोंमें ॐकारकी हुत स्वरमे ध्वनि करनी लिखी है। अतः यहाँ जप भी कीर्तन, स्मरण आदि व्यापक अर्थवाला लेना चाहिये।

किसी भक्तने अपने कानको सम्बोधित करके कहा है-

या किन्नरोपज्ञमनेकरागा

सम्मूर्छना या स्वरभावयुक्ता।

तां गीतिकां कर्ण ! विश्वाय दूं

श्रुण स्वमेताः पुरुषोत्तमस्य॥

'हे मेरे कान! अनेक गन्धर्वोद्वारा गाये गये स्वर, भाव और लयसे युक्त गीतोंका सुनना छोड़ दे और केवल भगवान्के गीत सुन।'

'संकीर्त्यमानः शीघ्रमेवाविर्भवति अनुभावयति च भक्तान् ।'

( नारदर्भक्तिमूत्र ८० )

'भगवान्का प्रेमपूर्वक कीर्तन करनेसे वे 'भगवान्' शीघ ही प्रकट होते हैं और अपने भक्तको शीघ ही अनुभव (दर्शन) करा देते हैं।'

भगवन्नाम-कीर्तनके फलके विषयमें अर्थवादकी कल्पना करना पाप है--- यक्कामकीर्तनफर्ल विविधं निराज्य नो श्रद्दघाति मनुते यदुतार्थवादम् । यो मानुषसामपि दुःखचये क्षिपामि संसारघोरपरितापनिपीडिताङ्गम् ॥

( ब्रह्मसंहिता )

'नामकीर्तनके नाना फर्लोंको सुनकर जो विश्वास नहीं करता और यह अर्थवादमात्र है—ऐसा कहता है, उस मनुष्यको मैं (भगवान्) नाना प्रकारके दुःख-गर्तोंमें डाल देता हूँ।

अतः भगवन्नाम-महिमाके सम्बन्धमें जो शास्त्रोंमें लिखा है वह अत्युक्ति वा अतिशयोक्ति नहीं है, किन्तु ध्रुव-सत्योक्ति है—पेसा विश्वास करना चाहिये।

> कृष्णित मङ्गलं नाम यस्य वाचि प्रवर्तते । भरमीभवन्ति राजेन्द्र महापातककोटयः ॥ (विष्णुधर्म)

'जिसकी जिह्वापर मङ्गलस्वरूप भगवान् श्रीकृष्णका नाम है, उसके करोड़ों महापाप भी भस्म हो जाते हैं।'

सङ्कीर्तनभ्वनिं श्रुखा ये च नृत्यन्ति मानवाः । तेषां पादरज्ञःस्पर्शास्त्रद्यः पूता वसुन्धरा ॥ ( ह॰ नार॰ पु॰ )

'जो भगवजामकी ध्वनिको सुनकर प्रेममे तन्मय होकर दृत्य करते हैं, उनकी चरण-रजसे पृथिवी शीघ्र ही पवित्र हो जाती है।'

भगवज्ञाम-कीर्तनादिमें लजा नहीं करनी चाहिये— विकज्ज उद्गायति नृत्यते च सङ्गक्तियुक्ती सुवनं पुनाति॥

(भीमद्भा॰ ११।१४।२४)

'जो लोकलजाकी परवा न करता हुआ मेरा भक्त उच्च स्वरसे गाता है अर्थात् कीर्तन करता है और नृत्य करता है, वह संसारको पवित्र कर देता है।'

> अज्ञानाद्यवा ज्ञानादुत्तमश्लोकनाम यत्। सङ्कीर्तितमघं पुंसो दृहेदेघो यथानलः॥ (श्रीमञ्चा०६।२।१८)

'जानकर या विना जाने—जैसे भी भगवान्का नाम मुखसे निकल जाय, वह नामकीर्तन पुरुषके पापको वैसे ही दग्ध कर देता है जैसे काष्ठको अग्नि ।' शास्त्रोक्त अन्य सभी साधन श्रद्धापूर्यक न किये जायँ तो उनका करना व्यर्थ हो जाता है, जैसा कि गीतामें कहा है—

> अश्रद्धया हुतं दत्तं तपस्ततं कृतं च यत्। असदिखुच्यते पार्थ न च तत्प्रेत्य नो इह ॥

( १७ । २८ )

'अश्रद्धासे किये गये होम, दान, तप आदि कर्म निष्फल हो जाते हैं; न तो वे इस लोकमें फल देते हैं, न परलोकमें ही।' परन्तु भगवजामकीर्तन तो श्रद्धा न रहनेपर भी किया जाय, तब भी उत्तम फलप्रद होता है। गङ्काकी महिमा जाने या न जाने; परन्तु इच्छासे अथवा अनिच्छासे, फिसलकर गिर जानेमें भी, गोता लगक्यर पुण्य अवस्य ही होता है। ऐसे ही भगवजामकी शक्ति भी विलक्षण है।

किं चित्रं यद्षं प्रयाति विखयं तत्राच्युते कीर्तिते ॥ (श्रीविष्णुपुराण ६ । ८ । ५६)

'इसमें आश्चर्यकी क्या बात है, यदि भगवान्के नामकीर्तन-से पाप नष्ट हो जाते हैं ?'

अग्निको छूनेसे हाय जल जाय, तो इसमें क्या कोई आश्चर्यकी बात है ! यह तो वस्तुशक्तिस्वभाव है।

यह कीर्तनकी प्रथा कोई नूतन नहीं, अनादि काल्से श्रेष्ठ पुरुषोंमें चली आ रही है—

प्रह्णादस्तालधारी तरलगतितया चोद्धवः कांस्थधारी वीणाधारी सुरर्षिः स्वरकुशलतया रागकर्तार्जुनोऽभृत् । इन्द्रोऽवादीन्स्टदङ्गं जयजयसुकराः कीर्तने ते कुमाराः यत्राग्रे भाववक्ता सरसरचनया न्यासपुत्रो बभूव ॥ (पश्चपुराणका मागवतमाइास्य ६ । ८ ७ )

'ताल देनेवाले प्रह्वाद थे, उद्धव मॅजीरा-झॉझ बजाते थे, नारदजी वीणा लिये हुए थे, अच्छा स्वर होनेके कारण अर्जुन गाते थे, इन्द्र मृदङ्ग बजाते थे, सनत्, सनन्दन आदि कुमार जय-जय ध्वनि करते थे, और शुकदेवजी अपनी रसीली रचना-से रस और भार्वोकी व्याख्या करते थे।'

उक्त सब मिलकर एक भजनमण्डली बनाकर हरि-गुण-गान करते थे।

एक बार नारदजीने ब्रह्मासे कहा कि ऐसा उपाय बतलाइये कि जिससे मैं विकराल कलिकालके गालमें न आऊँ। इसके उत्तरमें ब्रह्माजीने--- 'भगवत आदिपुरुषस्य नारायणस्य नामोश्वारणमात्रेण निर्भृतकस्थिभेवति ।' (क्रिसन्तरणोपनिषद्)

'मनुष्य भगवान्के नामके उच्चारण करनेमात्रसे ही किल-से तर जाता है।'

— इत्यादि नामकी महिमा सविस्तर वर्णित की है।

इरेनीमैव नामैव नामैव सस जीवनस्।

केलो नास्त्र्येव नास्त्र्येव नास्त्र्येव गतिरन्यथा॥

(इ॰ नार॰ पु॰ ३८। १२७)

'नारद आदि भगवद्भक्तोंका कथन है कि कलियुगर्में और कोई भवसागरसे पार होनेका ऐसा सरलतम उपाय नहीं है; केवल भगवान्का नाम लेना, नाम लेना, नाम लेना ही हमारे जीवनका परम ध्येय है।'

तीन बार कहनेसे यह श्रुव सत्य है, इसमें संशय-पिशाच-को लेशमात्रका भी अवकाश नहीं है—यह सूचित किया गया है। इससे नामकी महिमा स्पष्ट प्रतीत होती है।

तन्नास्ति कर्मजं लोके वाग्जं मानसमेव वा । यतु न क्षीयते पापं कला वेशवकीर्तनात्॥ (स्लन्दपु०)

'ऐसा कोई भी कायिक, वाचिक अथवा मानसिक पाप नहीं है, जो भगवान्के नाम लेनेसे नष्ट न हो।'

अश्वमेधादिभिर्वज्ञैर्नरमेधैस्तर्थेव च । याजितं तेन येनोक्तं हरिरिश्यक्षरद्वयम् ॥ (नामनपुरु)

'जिसने 'हरि' ऐसा दो अक्षरका नाम उच्चारण कर लिया, उसने अश्वमेध आदि सब बड़े-बड़े यज्ञ कर लिये।' 'अशेषजगदंइसां किमपि नाम निर्णेजनम्'

(अभिगवन्नामकौमुदी ३ । ८ )

'जगत्के सव पार्पोका नाशक भगवान्का नाम है।' वज्रं पापमहीस्तां भवगदोक्षेकस्य सिद्धौषधं मिथ्याज्ञाननिशाविशालतमसित्तगमाञ्जविन्वोदयः। स्फूजेत्क्केशमहीरुहासुरुतरज्वालाजटालः शिखी द्वारं निर्वृतिसद्यानो विजयते कृष्णेति वर्णद्वयम्॥ (पण्टितराज जगन्नाम)

'पापरूपी पर्वतोंको नाश करनेमें वज्रस्वरूप, संसाररूपी महारोगका रामबाण (अन्यथ ) औषघ, मिथ्याज्ञानरूपी रात्रि-के सघन अन्धकारको दूर करनेके लिये सूर्यरूप, महान् दु:स-रूपी शृक्षोंको जलानेके लिये प्रचण्ड ज्वालाओंसे युक्त अग्नि, मोक्षमन्दिरका द्वारस्वरूप 'कृष्ण' यह वर्णयुगल सबसे श्रेष्ठ है।'

भक्तशिरोमणि वुलसीदासजी नामकी महिमाका इस प्रकार वर्णन करते हैं---

चहुँ जुग चहुँ श्रुति नाम प्रभाऊ । किंत बिसेषि निहँ आन उपाऊ ॥ नामु केत मबसिंखु सुखाहीं । करहु बिचारु सुजन मन माहीं ॥ बेद पुरान संत मत पहु । सकल सुकृत फल नाम सनेहु ॥

यों तो 'चारों युगोंमें और चारों वेदोंमें नामका प्रभाव है, विशेषकर कलियुगमें तो कोई दूसरा उपाय है ही नहीं। भगवान्का नाम लेनेसे संसाररूपी समुद्र सूख जाता है, हे सजनो! इसका मनमें विचार करो। वेद, पुराण और संतोंका यही मत है कि सब पुण्योंका फल भगवजाममें प्रेम होना है।'

सौरपुराणमें 'आहर, प्रहर, संहर' ( लाओ, वार करो, मार डालो ) कहनेवाले व्याडिनामक व्याधके समस्त पापेंकि नाशका वर्णन है। उक्त वाक्यमें 'हर' नाम भगवान्का होनेसे उसके उन्चारणमात्रकी यह महिमा है।

> नरवपुः प्रतिपद्य यदि स्वयि श्रवणवर्णनसंस्मरणादिभिः । नरहरे ! न भजन्ति नृणामिदं दतिवदुच्छुसितं विफलं ततः॥

(श्रीमद्भा० १०। ८७। १७ की श्रीधरस्वामीकी व्या**≅**या)

भागवतके विख्यात व्याख्याकार श्रीधरस्वामी 'वेद-स्तुति' की अपनी टीकामें कहते हैं कि 'हे भगवन् ! जो नर-देह पाकर आपका श्रवण, वर्णन और स्मरण आदि नहीं करते, वे मनुष्य छुहारकी घोकनीकी तरह व्यर्थ ही सॉस लेते हैं—उनका जीवन व्यर्थ है।'

युधिष्ठिरने भीष्मपितामहसे प्रश्न किया--

किं जपन्मुच्यते जन्तुर्जन्मसंसारबन्धनात्। (महा० श्रीविष्णुसहस्रनाम ३)

'यह जीव किसका जप करनेसे जन्मरूपी संसारके बन्धन-से मुक्त होता है ?'

इसके उत्तरमें भीष्म कहते हैं---

स्तुवन्नामसहस्रण पुरुषः सततोरिथतः ।(महा•विष्णुसह०४)

'जगत्मभु परमात्माके सहस्र ( अनन्त ) नामोंका स्तवन-सङ्कीर्तन करनेवाला सब दु:स्वोंसे छूट जाता है।' 'स्तुवन्' का अर्थ 'गुणान् सङ्कीर्तयन्' यह उक्त स्रोकके शाङ्करभाष्य-में श्रीशङ्कराचार्यने किया है ।

उपसंहारमें---

सहस्रं वासुदेवस्य नाम्नामेतव्यकीर्तयेत् । ( महा० विष्णुसह० १२५ )

इस प्रकार नार्मोंके कीर्तनकी आशा स्पष्ट है। अन्तमें (१२६ से अन्ततक ) फल-श्रुति भी कीर्तनके महत्त्वकी ही पुष्टि करती है। महाभारत, शान्तिपर्व (मोक्षधर्म) में 'जापकोपाल्यान' सुप्रसिद्ध ही है।

नारदने भगवान्से कहा है-

वेदेषु सपुराणेषु साङ्गोपाङ्गेषु गीयसे ।

( महाभा० शा० मो० ३३४। २५ ) 'अङ. उपाङ. पराण और वेटोंमे आप गाये जाते हैं।'

'अङ्ग, उपाङ्ग, पुराण और वेर्दोमे आप गाये जाते हैं।' अर्जुनसे भगवान्ने कहा है—

ऋग्वेदे सयजुर्वेदे तथेवाथर्वसामसु । पुराण सोपनिषदे तथेव ज्योतिषेऽर्जुन ॥ सांख्ये च योगशास्त्रे च आयुर्वेदे तथेव च । बहुनि मम नामानि कीर्तितानि महर्षिभिः ॥ ( महाभा० शा० मो० २४१ । ८-९ )

वेदे रामायणे पुण्ये भारते भरतर्षभ । आदौ मध्ये तथा चान्ते विष्णुः सर्वत्र गीयते ॥ ( महाभा० )

वेदे रामायणे चेंव पुराण भारते तथा। आदावन्ते च मध्ये च हरिः सर्वत्र गीयते॥ (हरिवंश)

'ऋग्वेद, यजुर्वेद, अयर्वेवद, सामवेद, पुराण, उपनिषद्, ज्यौतिष, साख्य, योग, आयुर्वेद आदिमें भगवान् के बहुतसे नाम ऋषियोंने गाये हैं।' 'और वेद, रामायण, महाभारत और पुराणोंके आदि, मध्य और अन्तमें हरिकं ही नाम गुण गाये गये हैं।'

वेदोंका प्रतिपाद्य परमात्मा ही है---

'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति' (क॰ उ०२।१५)

'सब वेद जिस पद (भगवन्नाम और तत्प्रतिपाद्य स्वरूप) का वर्णन करते हैं।'

शिष्टपरम्परामें वेदोंका अध्ययन भी भगवज्ञामकीर्तन-पूर्वक ही होता है--- ओमिस्युक्त्वा वृत्तान्तकाः शमित्येवमादीम्छव्दान् पठन्ति । ( व्याकरणमहामाष्य, परपञ्चाहिक १ । १ । १ )

वेदोके पढ़नेवाले 'ओम्' ऐसा कहकर 'क्षको देवी-रिभष्टय', 'इषे स्वोर्जे स्वा', 'अग्निमीळ पुरोहितम्' 'अग्न आचाहि वीतये' इत्यादि वेदमन्त्रोंको पढ़ते हैं। 'शन्नो' इत्यादि ये चार मन्त्र क्रमशः अथवेवेद, यजुर्वेद, ऋग्वेद और सामवेदके आरम्भके मन्त्र हैं।

'ओम्' परमात्माका नाम है-

'तस्य वाचकः प्रणवः । तजापसाद्र्यभावनम् ।' ( योगदर्शन १ । २७-२८ )

''ओम्' ईश्वरका वाचक है अर्थात् 'ओम्' का अर्थ है ईश्वर । उस ईश्वरके वाचक 'ओम्' का जप और उसके अर्थ ईश्वरका चिन्तन करना चाहिये।' उक्त वेदारम्भके मन्त्रोंमे 'हाम्' का कल्याणरूप ईश्वर अर्थ है । 'इषे' में 'इष्' भी प्रधानतया 'इप्यमाण' ( इच्छाके विषय ) ईश्वरका बोधक है। 'अग्निमीळे' और 'अग्न आ' मे आये हुए 'अग्नि' हाब्दका अर्थ आध्यास्मिक पक्षमें प्रमातमा है—

> 'अङ्गति संकलवेदान्तप्रतिपाद्यस्यं गच्छतीत्यक्षिः' ( तैत्ति० सन्ध्याभाष्य )

'अङ्गति गच्छति सर्वे व्यामोतीति अग्निः'

( अ**थर्वनेद,** सायणभाष्य ३ । १ । १ )

'सकल वंदान्तोंका प्रतिपाद्य ब्रह्म ( आंग्र ) है।'

'सर्वत्र व्यापक अग्नि ( ब्रह्म ) है ।'

अग्निर्देवता महा। (तैत्ति ॰ आ ॰ १०।३३) 'अग्निदेव ब्रह्म है।'

म्बसः स्थाप्तिः । (शतपथज्ञा०८।५।१।१२) <sup>4</sup>ज्ञासः ही अभिहे |

इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुः।( क० १।१६४।४६) 'उस परमात्माको इन्द्र, मित्र, वरुण और अग्नि कहते है।' 'तदेवाग्निः'। (यजुर्वेद ३२।१)

'बही ब्रह्म अग्नि है ।'

महर्षियोंने भगवन्नामका उच्चारण करके ही षड्दर्शनों (न्याय आदि छहों शास्त्रों ) का आरम्भ किया है---

'प्रमाणप्रमेय ॰ ( न्यायदर्श्वन ) 'भथातो धर्मे ब्याख्यास्यासः ।' ( बैसेनिकृतर्श्वन )

### 'अथ त्रिविधदुःखात्यन्तनिवृत्तिरत्यन्तपुरुषार्थः ।'

( सांख्यदर्शन )

'अथ योगानुशासनम् ।' (योगदर्शन) 'अथातो धर्मजिज्ञासा ।' (पूर्वमीमांसादर्शन) 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा ।' (वेदान्तदर्शन)

न्यायदर्शनमें महर्षि गौतमको 'प्रमाण' शब्दले परमात्मा-का नामोचारण अभिप्रेत है ।

**'प्रमाणं प्राणनिरुयः'** (विष्णुसहस्रनाम ११६)

इसमें 'प्रमाण' शब्द विष्णुका वाचक आया है, न्याय-शास्त्रके सुप्रसिद्ध 'मुक्तावली'कार विश्वनाथ तर्कपञ्चाननने अपनी 'न्यायसूत्रवृत्ति' में उक्त सूत्रके व्याख्यानमें उक्त बात कही है। 'अथ' शब्द भी परम माङ्गलिक परमात्माके नामको सुचित करता है—

'अर्थान्तरप्रयुक्त एव इध्यशब्दः श्रुखा मङ्गल-प्रयोजनो भवति' (वेदान्तदर्शन, शाङ्करभाष्य १।१।१)

'अर्थान्तरेष्वानन्तर्यादिषु प्रयुक्तोऽथशब्दः श्रुखा श्रवण-मात्रेण वेणुवीणादिवन्मक्रलं कुर्वन् मङ्गलप्रयोजनो भवति, अन्यार्थमानीयमानोदकुम्भदर्शनवत्' ( उक्त भाष्यकी 'भामती' )

वाचस्पति मिश्र उक्त भाष्यकी व्याख्या करते हुए अपने 'भामती' नामक ग्रन्थमे कहते हैं कि 'यद्यपि 'अयातो ब्रह्म- जिज्ञासा' इस सूत्रमें 'अय' शब्द साधन-चतुष्ट्रयके आनन्तर्यका बोधक है, तथापि 'अय' शब्द के श्रवणमात्रसे मङ्गलरूपी प्रयोजन सिद्ध हो जाता है। जैसे यात्रार्थी पुरुष वंशी, वीणा, शङ्क आदिका शब्द तथा अन्यके लिये लाये गये जल-पूर्ण घट आदिको देखकर यात्राका शुभ मङ्गल-शकुन समझ लेता है, वैसे ही यहाँ भी आनन्तर्यार्थक 'अथ' शब्द माङ्गलिक है।' और कहा भी है—

# भोक्कारश्चायशब्दश्च द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भिष्वा विनिर्यातौ तस्मान्माङ्गलिकावुभौ ॥

( बृहर ना व पुर १ । ५१ । १० )

'ओङ्कार' और 'अय'-ने दो शब्द पहले ब्रह्माके कण्ठको भेदन करके निकले हैं।

भगवन्नाम-बाचक शब्दका आरम्भमें प्रयोग करनेसे ही ऋषियोंपर नास्तिकताका शङ्का-कलङ्क-पङ्कारोप नहीं किया जा सकता और 'शिष्यशिक्षा' की रक्षा-प्रणालीका भी सुसम्पादन हो जाता है। अर्थात् ऋषियोंके अनुयायी भी 'यद्यदाचरित श्रेष्ठः' के आधारपर जो भी कुछ ग्रन्थारम्भ आदि कर्म करें, वह भगवज्ञाम लेकर ही करें । ऐसे ही अन्य शास्त्रोंके आरम्भके विषयमे भी समझ लेना चाहिये । जैमिनि आदि भी अनीश्वर-वादी नहीं थे । यद्यि कुमारिल-भट्टने अपने स्लोकवार्तिकमें 'ईश्वरका खण्डन' किया है, तथापि उसका अभिप्राय कर्म-वादमें दृढ़तासम्पादन ही है, ईश्वर-निराकरण अभिप्रेत नहीं । ऐसे ही 'कपिल' को भी प्रकृति आदि तन्त्रोंका प्रति-पादन मुख्यरूपसे अपने 'साङ्ख्यदर्शन' का प्रतिपाद्य है—यह स्चित करना अभिप्रेत है, ईश्वर-खण्डन नहीं । आह्ये, अब कुछ थोड़ी-सी 'पुराणोद्यान' की सैर कर लीजिये——

### हरेः सङ्कीर्तनं पुण्यं सर्वपातकनाशनम् । सर्वकामप्रदं लोके अपवर्गफलप्रदम् ॥ ( भादित्यपुराण )

'हरिका पवित्र सङ्कीर्तन सब पापोंका नाशक, सब कामनाओंको पूरा करनेवाला तथा मुक्तिका दाता है।'

सर्वधर्मोज्झिता विष्णोर्नाममात्रैकजरूपकाः । सुखेन यां गतिं यान्ति न तां सर्वेऽपि धार्मिकाः ॥ ( आग्नेयपुराण )

'सर्व धर्मोंसे रहित पुरुष भी भगवान्के नाममात्रका उच्चारण करनेसे सुखपूर्वक उस उत्तम गतिको पाते हैं, जिसे धर्मात्मा लोग भी नहीं पाते ।'

> सक्कदुच्चरितं येन हरिश्त्यक्षरद्वयम् । बद्धः परिकरस्तेन मोक्षाय गमनं प्रति ॥ ( वराहपुराण )

'जिसने 'हरि' यह दो अक्षरवाला नाम उचारण कर लिया, उसने मोक्षके लिये कमर कस ली।'

ये कीर्तयन्ति वरदं वरपद्यनाः शङ्कान्जचक्रशरचापगदासिहस्तम् । पद्मालयावदनपङ्कजषट्पदाख्यं नृनं प्रयान्ति सदनं मधुघातिनस्ते॥ (वामनपुराण)

'जो शङ्क-चकादिधारी भगवान्का कीर्तन करते हैं, वे विष्णुलोकको जाते हैं।'

यदीच्छिसि परं ज्ञानं ज्ञानाच परमं पदम्। तदा यक्षेन महता कुरु गोविन्दकीर्तनम्॥ (गरुडपुराण)

'यदि आत्मज्ञानकी इच्छा है और आत्मज्ञानसे परमपद-की इच्छा है, तो यत्नपूर्वक गोविन्दका कीर्तन करो ।' हरेनीम हरेनीम हरेनीमैन केवलम् । हरे राम हरे कृष्ण कृष्णे कृष्णेति मङ्गलम् ॥ एषं वदन्ति ये निस्यं न हि सान् बाधते कलिः ।

(प्रापुरु ४ । ८० । २-३ )

'हरे राम हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण ! ऐसा जो सदा कहते हैं, उन्हें कल्यियुग हानि नहीं पहुँचा सकता ।'

अहो चित्रमहो चित्रमहो चित्रमिदं द्विजाः। इरिनान्नि स्थिते स्रोकः संसारे वर्तते पुनः॥

(बृह• ना॰ पु•)

'बड़ा ही आश्चर्य है, भगवान्के नामरूपी साधनके रहते हुए भी लोग संसारमें पड़े हैं।'

यज्ञामकीर्तनं भक्त्या विलापनमनुत्तमम् । मैत्रेयाशेषपापानां धात्नामिव पावकः ॥ (विष्णुपु०६।८।२०)

'जैसे अग्नि सुवर्ण आदि धातुओं के मलको नष्ट कर देती है, ऐसे ही भक्तिसे किया गया भगवान्का कीर्तन सब पापों के नाशका अत्युत्तम साधन है।'

निव्नम् ब्राह्मणमस्थन्तं कामतो वा सुरां पिशेत्। कृष्ण कृष्णेरयहोरात्रं सङ्कीर्स्य ग्रुचितामियात्॥ ( ब्रह्मवैवर्तपु० )

गोबिन्देवि सदा भक्त्या येन गीतं महारमना । सहस्रात्तेन मुच्येत पापानु गुरुतस्पनात् ॥ ( कृर्मपुराण )

परदारस्तो वापि परापकृतिकारकः । विशुद्धो मुक्तिमामोति कृष्णनामानुकीर्तनात् ॥ (मत्स्यपुराण)

महापातकयुक्तोऽपि कीर्तयसनिशं हरिम् । शुद्धान्तःकरणो भूत्वा जायते पङ्क्तिपावनः ॥ ( अक्षाण्डपुराण )

इन चारों स्प्रोकोंका भाव यह है कि महापाप करने-वाला भी भगवन्नाम-कीर्तन करके महापापोंसे मुक्त हो जाता है और मुक्तितकको पा लेता है। यहाँ यह बात सदा याद रखनी चाहिये कि 'हम मनमाने पाप करें, भगवान्का नाम-कीर्तन करके उन्हें थो डालेंगे?—ऐसी भावना मनमें कभी नहीं लानी चाहिये, नहीं तो 'नामा-पराध' की धारा (दफा) लग जायगी। धरमें विष-नाशक ओषधि रखी है, इसल्ये जहर खा लेना बुद्धिमत्ता नहीं कहला सकती। चक्राङ्कितस्य नामानि सदा सर्वत्र कीर्तयेत्। नाशीचं कीर्तने तस्य स पवित्रकरो यतः॥ (विण्युधर्मे०)

'भगवान्के नामोंका सदा सर्वत्र कीर्तन करे, भगवान्के नाम-कीर्तनमें कहीं अपिवत्रताका विचार नहीं है; क्योंकि भगवान् सदा पिवत्र करनेवाले हैं।'

> नमो नारायण।येति यस्तु कीर्तयते मुदा। गुरुतत्ववातेनापि सद्यस्तेन प्रमुच्यते॥

( वायुप् ० )

'जो 'नमो नारायणाय' इस मन्त्रका सदा कीर्तन करता है, वह महापापसे शीघ छूट जाता है।'

> सर्वदा सर्वकालेषु ये तु कुर्वन्ति पातकम् । नामसङ्कीर्तनं कृत्वा यान्ति विष्णोः परं पदम् ॥ ( नन्दिपु • )

'जो सदा पाप करते हैं, वे भी नाम-कीर्तन करके विष्णु के परम पदको प्राप्त कर छेते हैं।'

> कोटिपापानि सन्त्येव स्वरूपानि च बहुनि च । न तानि भूयो बाधन्ते हरिनामानुकीर्तनात्॥ ( भविष्योत्तरः )

'छोटे-बड़े करोड़ों पाप भी हरिकीर्तन करनेसे फिर कुछ हानि नही कर सकते।'

> नाम्नां मुख्यतरं नाम कृरणाख्यं यथपंतप। प्रायश्चित्तमशेषाणां पापानां मोचकं परम्॥ (स्वत्यपु० प्रभासख०)

'सब पापोका नाशक प्रायश्चित्त भगषान्के नामको जानो ।'

> विधिवाज्यिमदं सर्वं नार्थवादः शिवारमकम् । लोकानुग्रहकर्ता यः स मृषार्थं कथं वदेत् ॥ (शिवधर्मोत्तर०)

'भगवन्नामकी महिमाका वर्णन अर्थवाद (कोरी प्रशंसा) नहीं, यह विधि (सत्य) है; लोगोंपर अनुग्रह करनेवाले भगवान् और ऋषिगण झुठ कैसे कह सकते हैं ?'

'नभः पतन्त्यात्मसमं पतिस्त्रणः'

पक्षी अपनी शक्तिमर आकाशमें उड़ते हैं, परन्तु आकाशका अन्त नहीं पा सकते । वैसे ही मक्त विद्वजन उस चिदाकाशमें उड़ते (उसका वर्णन करते) हैं, परन्तु उस अनन्तका अन्त नहीं पाते । इस न्याय (कहावत) के अनुसार उत्पर भगवन्नामकी कुछ महिमाका वर्णन किया गया। वेद, शास्त्र, इतिहास, पुराण, स्मृति आदि प्रन्थोंमें नाम-महिमाका अति विस्तृत वर्णन है; यहाँ 'स्थालीपुलाकन्याय' (बटलोहीके एक चायलको देखकर अन्य चायलोंको पका हुआ समझ लेना ) से दिग्दर्शनमान कराया गया है। विशेष जिज्ञासु दार्शनिक शैलीसे संयुक्तिक वर्णन 'भगवन्नामकौ मुदी' आदि आकर-प्रन्थोंमें देखें।

'भदंनो अपि वातय मनः' (ऋग्वेद १० । २० । १, सामवेद ४ । ८ । ४ ) 'हे भगवन् ! हमारे मनको भगवद्भक्ति, विचार आदि ग्रुभ कर्मोंकी ओर प्रेरित कीजिये ।'

'स्वरसम्बन्धिस्तोत्रकरणे प्रेरयेत्यर्थः ।'

( उक्त मन्त्रका सायणभाष्य )

'भगवन् ! आपकी स्तुति करनेमें मनको प्रेरित करिये ।' बस, अन्तमें यही प्रभुत्ते प्रार्थना है---

अंहः संहरद्खिलं सक्कृदुद्यादेव जीवलोकस्य । तरिगरिव तिमिरजलिं जयित जगन्मक्रलं हरेनीम ॥

श्रीकृष्णार्पणमस्तु

# मोक्षका श्रेष्ठ साधन-न्ब्रह्मविद्या

( लेखक —श्रीमत्परमहंस परिव्राजकाचार्य दार्शनिकसार्वभौम विद्यावारिधि न्यायमार्तण्ड वेदान्तवागीश शक्कनिष्ठ श्रीस्वामी महेश्वरानन्द-गिरिजी महाराज मण्डलेश्वर )

जयित भुवनबीजं ज्योतिरेकं मुरारेहृंदयिनिहितमात्रे यन्न संसारयन्त्रम् ।
गलित गिलतमोहे राश्वदानन्दसान्द्रं
यदिभद्रधित वेदास्तरपञ्चस्य चक्षुः ॥
वटविटिषसमीपे भूमिभागे निपण्णं
सकलमुनिजनानां ज्ञानदातारमारात् ।
त्रिभुवनगुरुमीणं दक्षिणामूर्तिदेवं
जननमरणदुःखच्छेददक्षं नमामि ॥
नमो नमस्ते गुरवे महारमने

विमुक्तसङ्गाय सदुत्तमाय।

नित्याद्वयानन्दरसस्बरूपिणे

भूम्ने सदापारदयाम्बुधाम्ने ॥

मोक्षरास्त्रोंकी गणनामें विद्वान्लोग प्रधान रूपसे उपनिषद् एवं गीताको ही आदरपूर्वक प्रहण करते हैं। 'उपनिषद्' का ल्युत्पत्तिगम्य अर्थ है ब्रह्मविद्या। 'उप' यानी समीपसे (प्रत्यगमिन्नरूपसे) ब्रह्मतत्वका साक्षात्कार कराकर 'नि' यानी अच्छी प्रकारसे अज्ञानसहित हैत-प्रपञ्जका विध्वंस करनेवाली विद्या उपनिपद् है। 'पद्' धातुके गति (ज्ञान, प्राप्ति), अवसादन (विध्वंस) आदि अनेक अर्थ हैं। सुण्डकश्रुति कहती है कि ब्रह्मविद्या ही स्विविद्याओंकी प्रतिष्ठा है—'ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठाम्'(१।१।१)। अर्थात् ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठाम्'(१।१।१)। अर्थात् ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठाम् विद्याएँ पूर्णतया सपलल नहीं हो सकर्ता। भगवती गीता भी ब्रह्मविद्या ही है। अतएव उपनिषदूप गौओंके दुग्धामृतरूपके गीताका वर्णन

प्रसिद्ध है—'सर्वोपनिषदो गावः' इत्यादि । 'पार्थाय प्रति-बोधिताम्' इत्यादि गीताके ध्यानश्लोकमें आया हुआ 'अद्वैता-मृतवर्षिणी' विशेषण भी गीताके ब्रह्मविद्या होनेकी पुष्टि करता है । भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र स्वयं कहते हैं—

# राजिवेशा राजगृद्धं पवित्रमिद्मुत्तमम् । प्रत्यक्षावगमं धर्म्यं सुसुखं कर्तुमन्ययम् ॥

ब्रह्मविद्या राजिवद्या है, यानी सकल विद्याओंका राजा है; वह गोपनीय मन्त्रादि समस्त साधनोंका भी राजा है अर्थात् परम गोपनीय है, पवित्र है, उत्तम है; उसका स्वरूप एवं फल प्रत्यक्ष है; वह धर्मसंयुक्त है, सनातन है; उसकी साधना सुखसे होती है, कष्टसे नहीं।

> तमेव विदिश्वाति मृत्युमेति नाम्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥

> > ( श्वे० ३।८; शुक्त यजु०)

'परमात्माको जानकर ही मुमुश्च मृत्युका अतिक्रमण करता है, कल्याणके लिये आत्मज्ञानके सिवा अन्य कोई भी मार्ग नहीं है।'

'ज्ञारवा देवं मुच्यते सर्वपाधैः' (४०६।१३) 'परमात्मदेवको जानकर ही सर्वबन्धनोंसे मुक्ति मिलती है।'

सर्वे ज्ञानप्रवेनैव वृजिनं सन्तरिष्यसि ॥ (गीता ४। ३६)
'ज्ञानरूपी नौकारे समस्तपापरूप समुद्रको तू तर जायगा।'
— इत्यादि उपनिषद् एवं गीताके अनेक वचनोंसे ब्रह्मविद्या ही मोक्षका साक्षात् श्रेष्ठ साधन निश्चित होती है।

सा० अं० ७

# विद्यागम्य ब्रह्म क्या है ?

ब्रह्म है सर्वात्मा । 'बृहत्त्वात् बृंहणत्वाश्च ब्रह्म आत्मेति गीयते'—सबसे महान् होनेसे तथा शरीरादि अनात्म पदार्थों को सत्ता-स्फूर्ति देनेवाला होनेसे ब्रह्म ही आत्मरूपसे कहा जाता है । सैकड़ों माता-पिताओंसे बढ़कर हमारा हित चाहनेवाली भगवती श्रुतिका यही आदेश है—

एको देवः सर्वभूतेषु गृढः सर्वन्यापी सर्वभूतान्तरारमा । कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिवासः साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च ॥

(अंक ६।११)

शरीरादि समस्त भूतोंमे स्वप्नकाश एक अद्वितीय ब्रह्म ही आत्मरूपसे विराजमान है। वह अविद्यासे आच्छन्न होनेके कारण 'गृढ' है, अर्थात् सब जीव उसे नहीं जानते।

शङ्का--जीवोंके साथ उसका सम्बन्ध न होनेसे या उनसे भिन्न होनेके कारण सभी जीव उसको नहीं जानते होंगे ?

समाधान-'सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा ।' सर्वव्यापी होनेसे जीयोंके साथ उसका असम्बन्ध नहीं हो सकता; समस्त चराचर भूतोंका प्रत्यक् साक्षी, आन्तर आत्मस्वरूप होनेसे वह जीवोंसे भिन्न भी नहीं हो सकता । इसिल्ये वह मायासे आश्वत होनेके कारण गृह ही कहा जाता है । गीता भी इसी अर्थकी पृष्टि करती है—

## नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः ।

(७।२५)

शह्का-'सर्वभूतेषु गूढः' इस कथनसे आधार-आधेयभाव-की प्रतीति होती है, जिससे आकाशादि भूतोंसे ब्रह्म पृथक् सिद्ध होता है।

समाधान-'सर्वभ्ताधिवासः ।' 'अधिवास' का अर्थ अधिष्ठान है । अधिष्ठानरूप साक्षी आत्मामें समस्त आकाशादि भूत कल्पित हैं। कल्पित पदार्थ अधिष्ठानसे अतिरिक्त सिद्ध नहीं होता ।

#### वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेस्येव सःयम् ।

—इस छान्दोग्य-श्रुतिने मृत्तिकादि दृष्टान्तद्वारा एकमात्र मूलतत्त्वको ही सत्य माना है। घटादि कार्यका आधार मृत्तिका है, उससे घटादि पृथक् सिद्ध नहीं हो सकते। इस प्रकार अधिष्ठान ब्रह्म ही सत्य, सनातन है। वह केवल एवं निर्गुण है, अर्थात् गुणातीत एवं दृश्य प्रपञ्चसे अतीत निर्विशेष चिन्मात्र है। इसिल्ये मुमुक्षुका यही कर्तव्य है— यद्यस्पश्यति चञ्चभ्यौ तत्तदारमेति भावयेत् । यद्यच्छृणोति कर्णाभ्यां तत्तदारमेति भावयेत् ॥ दष्टिं ज्ञानमयीं कृरवा पश्येद् ब्रह्ममयं जगत्।

'जो-जो कुछ नेत्रोंसे देखा जाता है, वह वह सब आत्मा ही है—ऐसी भावना करे; जो-जो कुछ कर्णसे सुना जाता है, वह वह सब आत्मा ही है—ऐसी भावना करे। इस प्रकार दृष्टिको अद्वैतात्मज्ञानमयी बनाकर समस्त विश्वको ब्रह्ममय ही देखना चाहिये।

# ब्रह्मविद्या क्या है ?

संशय एवं विपरीतभावनासे रहित 'अहं ब्रह्मास्मि'— मैं परिपूर्ण ब्रह्म ही हूँ, ऐसी अखण्ड ब्रह्माकारवृत्तिका नाम ब्रह्मविद्या है । यही विद्या अविद्याका नादा कर मुमुक्षुको मुक्त कर देती है। श्रवण, मनन एवं निदिध्यासन-की परिपक्क अवस्था होनेपर ही अखण्ड ब्रह्माकारवृत्तिका लाभ होता है। पहले जो श्रवण-मननादि होते हैं, वे औत्सुक्यमात्रसे प्रेरित अतएव अनुभवशून्य एवं नकली होते हैं; पश्चात विशेष लगनसे किये जानेपर असली होते हैं। कोई भी कार्य पहले असली नहीं होता। प्रथम नकली डाक्टर होता है, पीछे अभ्यास अधिक हो जानेपर असली होता है। इसी प्रकार प्रथम नकली भक्त होता है, पश्चात् असली; प्रथम नकली ज्ञानी होता है, पीछे असली। इसलिये प्रथम अनुभव न होनेपर भी गुरु एवं शास्त्रवचनमे दृदतम श्रद्धा रखकर 'अहं ब्रह्मास्मि', 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म', 'वासुदेवः सर्वमिति' का अभ्यास सदा करना चाहिये; इससे शनै:-शनै: द्वैत-भ्रान्तिका नाश होता है, और अद्वैत ब्रह्मात्मतत्त्वका प्रकाश होता है। पञ्चदशीमें कहा है--

## अनुभूतेरभावेऽपि ब्रह्मास्मीति विभावयेत् । अप्यक्षथाप्यते ध्यानान्नित्यातं ब्रह्म किं पुनः ॥

'अनुभव न होनेपर भी मैं ब्रह्म ही हूँ, ऐसी भावना करें । ध्यानसे असत् ( अविद्यमान ) वस्तु भी प्राप्त हो जाती है, तब सदाप्राप्त स्वस्वरूप ब्रह्म ध्यानसे क्यों न प्राप्त होगा ?'

प्रश्न-'अहं ब्रह्मासि' यह अहङ्कार है, अभिमान है; अहङ्कारादि बन्धनके हेतु होते हैं, मुक्तिके नहीं।

उत्तर-'अहं ब्रह्मास्मि' यह भावना ग्रुद्ध अहङ्कार है, वह बन्धनका कारण नहीं हो सकता । यह 'मैं देह हूँ' इत्यादि मिलन अहङ्कारका नाशक है। वही अहङ्कार अथवा अभिमान बन्धनका कारण होता है, जो अपनेको उत्कृष्ट-सर्वोत्तम एवं अन्यको निकृष्ट-अधम मनाता हो। जो सबको ब्रह्मरूप मनानेवाला है, अनेकको एकमें विलय करनेवाला है, जो ब्रह्मभिन्न वस्तुकी स्वतन्त्र सत्ताका खण्डन करनेवाला है, वह अहङ्कार वस्तुतः लोक-प्रसिद्ध अहङ्कार नहीं माना जा सकता। इसिलये मुमुधुओंकी एवं तस्वदर्शियोंकी 'अहं ब्रह्मास्मि' यह वैदिक भावना पवित्र हं, शुद्ध हे, आगन्दमयी है, शान्त है, एवं संसार-सागरसे पार लगानेवाली साक्षात् ब्रह्मविद्या है; इसील्यि तेजोबिन्दूपनिपट्में 'अहं ब्रह्मास्मि' इस भावनाका मुक्तकण्ठसे बड़ा महत्त्व गाया गया है। इसिलये मुमुक्ष यही निश्चय करे—

> तीन अवस्था तीन गुण, तीन देह बिस्तार । उनका द्रष्टा एक मैं, तीनोहीसे पार ॥

छान्दोग्यमें ब्रह्मविद्याको भूमविद्याके नामसे भी कहा गया है। 'ब्रह्म' और 'भूम' का परिपूर्ण, व्यापक अथवा महान् रूप एक ही अर्थ है। भूमविद्याका प्रकरण सनत्कुमार एवं नारदके संवादरूपमें वर्णित होनेके कारण विदेशपरूपसे मननीय एवं सुरुचिकर है। इसल्यि उसका संक्षित विवेचन यहाँ किया जाता है।

# भूमविद्या

अविद्यातस्कार्यात्मकनिबिडबन्धव्यपगमे

यमद्देतं सस्यं प्रततपरमानन्दममृतम् ।

भजन्ते भूमानं भवभयभिदं भव्यमतयो

नमस्तस्मै निस्यं निखिलनिगमेशाय हरये ॥

किसी समय देविर्ष नारद सिमत्पाणि होकर भगवान् सनत्कुमारके समीप गये तथा प्रणामादिके अनन्तर उनसे प्रार्थना की—'मगवन् ! मुझे ब्रह्मविद्या यानी आत्मज्ञानका उपदेश दीजिये ।' सनत्कुमार बोले—'नारद ! प्रथम आप यह बतलाइये कि आप क्या जानते हैं, आप किस-किस विद्यामे प्रवीण है।'

नारद—'ऋग्वेदं भगवोऽध्येमि यजुर्वेद् सामवेदमाथर्वणं चतुर्थमितिहासपुराणं पञ्चमं वेदानां वेदं पित्र्यः राशिं देवं निधिं वाकोवाक्यमेकायनं देवविद्यां अझविद्यां भूतविद्यां क्षत्रविद्यां नक्षत्रविद्याः सर्पदेवजनविद्यामेतद्वगवोऽध्येमि।'

'हे भगवन्! ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अथर्ववेद, पञ्चमवेद इतिहाम-पुराण, वेदींका वेद ( बोध करानेवाला )

व्याकरणशास्त्र, श्राद्धकल्प, गणितशास्त्र, उत्पातादिबोधक शास्त्र, निषिशास्त्र, तर्कशास्त्र, नीतिशास्त्र, निरुक्त, शिक्षा, कल्प, छन्दआदि, धनुर्विद्या, भृतविद्या, क्षत्रविद्या, नक्षत्र-शिल्पादिविद्या, ज्यौतिषशास्त्र, सर्पदेवजनविद्या, नृत्य-गीत-वाद्यशिल्पादिविद्या इत्यादि विविध विद्याओंको मैं अच्छी प्रकारसे जानता हूँ।

'परन्तु भगवन् ! मैं केवल वेदादि शास्त्रोंके शब्दार्थको जानता हूँ। आत्माका वास्तविक साक्षात्कार मुझे नहीं है; अतएव मैं शोकसे प्रस्त हूँ । आप-जैसे ब्रह्मनिष्ठ महात्माओंसे मैंने सुना था 'तरित शोकमात्मवित्'-आत्मवेत्ता शोकसे रहित होता है; वह निर्मोह, निर्भय एवं परमानन्दमम होता है। मैं शोक करता हूँ, इसलिये मैं आत्मवेत्ता नहीं हूँ । आपसे प्रार्थना करता हूँ-भगवन् ! कुपानिधान ! मझे ब्रह्मविद्याका उपदेश दीजिये। आप-जैसे श्रोत्रिय ब्रह्म-निष्ठ आचार्यके उपदेशके विना ब्रह्मविद्याकी प्राप्ति नहीं हो सकती। आप ब्रह्मविद्याके आचार्य ब्रह्मनिष्ठ विरक्त महात्मा हैं, और मेरे ज्येष्ठ भ्राता भी हैं। ब्रह्मविद्या-जैसी अमूल्य एवं पवित्र वस्तु अपने प्रिय योग्य अधिकारी शिष्यको ही दी जाती है। अतः जिस प्रकार कृष्ण भगवान-ने अपने प्रिय सखा भक्त अर्जुनके प्रति, कपिल भगवान्ने अपनी पुज्या माता देवहृतिके प्रति एवं याज्ञवल्क्य महर्षिने अपनी प्यारी धर्मपत्नी मैत्रेयीके प्रति ब्रह्मविद्याका उपदेश दिया था, उसी प्रकार मुझे भी ब्रह्मविद्याका उपदेश देकर कतार्थ करें।'

इस प्रकार नारदजीकी हार्दिक निष्कपट तीव ब्रह्म-जिज्ञाला देखकर सनत्कुमार अपने मनमे इस प्रकार विचार करने लगे—'यद्यपि नारद सकल शास्त्रोंके ज्ञाता हैं, तथापि शास्त्रोंके विविध विपर्योमे आपाततः परस्पर विरोध होनेके कारण संशययुक्त हैं। इन्हें परमात्मतत्त्वका यथार्थ निश्चय नहीं है, ये विपरीतभावनायस्त भी हैं; इनके विश्लेपादि दोगोंकी पूर्णतया निवृत्ति नहीं हुई है। जबतक संशयादिकी निवृत्ति न हो जाय, तवतक इनको आत्मसाक्षात्कार न होगा। नारद श्रद्धा-भक्तिपूर्वक मेरे समीप आये हैं, इसलिये मेरा कर्तव्य है कि इनको आत्मज्ञानका उपदेश देकर सदाके लिये शोक-मोह-सागरसे पार कर दूँ और ऐसा तभी होगा, जब स्थूल नामोपामनासे प्रारम्भ कर स्थम आस्यन्तर प्राणोपासना-के द्वारा इनके हुदयको विश्लेपादिरहित, ग्रुद्ध एवं एकाम बनाकर, पश्चात भूमविद्याका उपदेश देकर, मनन-

निदिभ्यासनद्वारा इनको संशय एवं विपरीतभावनासे मुक्त कर दूँ-जिससे इनको सर्वाधिष्ठान, परमसूक्ष्म, सर्वात्मा, सद्रूप-चिद्र्प-आनन्दनिधि, प्रत्यगभिन्न भूमाख्य ब्रह्मतत्त्वका साक्षात्कार हो जाय ।' ऐसा विचार कर सनत्कुमारने सोपान-न्यायसे भूमविद्याका अन्तिम उपदेश देनेके लिये नारदके उत्कृष्ट ब्रह्मविषयक प्रश्नोंके अनुसार क्रमशः नामादिकोंकी ब्रह्मदृष्टिसे उपासना बतायी और अन्तमें प्राणब्रह्मकी उपासनाका उपदेश किया । नामादिसे प्राणब्रह्म ही श्रेष्ठ है । पश्चात् नारदजी प्राणको ही ग्रुद्ध ब्रह्म समझकर प्रश्न करनेसे उपराम हो गये। सनत्कुमारने मनमें विचार किया-नारद प्राणको ही शुद्ध ब्रह्म समझकर चुप हो गये हैं, इसलिये प्रश्न किये विना भी इन्हें परमतत्त्व सत्य भूमाका उपदेश देना चाहिये। ऐसा विचारकर सनन्कुमार बोले-हे नारद! त् अतिवादी बन ।

नारद-भगवन् ! मैं अतिवादी बनना चाहता हूँ, आप मुझे अतिवादी बनावें।

सनत्कुमार सत्यभाषणादि साधनोंसे सम्पन्न हुआ मनुष्य सत्य-परमार्थ वस्तुके विज्ञानसे अतिवादी होता है। नारद सत्य बस्तुका विज्ञान कैसे प्राप्त हो ?

सनत्कुमार-मननसे विज्ञान प्राप्त होता है। ब्रह्मनिष्ठ आचार्यसे अवण किये हुए शास्त्रीय तत्त्वका तर्क एवं युक्तियों-के द्वारा एकाग्रतापूर्वक विचार करनेका नाम मनन है।

नारद-भगवन् ! मनन कैसे सिद्ध हो ? सनत्कुमार-अद्धासे मननकी सिद्धि होती है । शास्त्र

एवं आचार्य-वचर्नोमें यथार्थ बुद्धिका नाम श्रद्धा है । नारद---श्रद्धा-प्राप्तिका क्या साधन है ?

सनत्कुमार-अद्धाका साधन निष्ठा है। ब्रह्मचर्य, गुरु-सेवा आदिके पालनका नाम निष्ठा है।

नारद---निष्ठा कैसे प्राप्त हो ?

सनत्कुमार-कृतिसे निष्ठा प्राप्त होती है। यहाँ शम-दमादिका नाम कृति है।

नारद-भगवन् ! कृतिका क्या साधन है !

सनत्कमार—कृतिका साधन अखण्ड सुखप्रातिकी तीव इच्छा है। अतएव तीव इच्छा उत्पन्न करनेके लिये सुखका वास्तविक स्वरूप जानना चाहिये।

नारद—हे भगवन् ! सुखका स्वरूप वतलाइये ।

सनत्कुमार-हे नारद! जो भूमा-व्यापक चेतन तत्त्व है, वही सुखरूप है । यानी निरतिशय, नित्य, दु:ख-

सम्पर्कशून्य सुखरूपता परिपूर्णमें ही होती है । अल्पमें मुख नहीं है। भूमा ही मुख है। अल्प वस्तु अधिक तृष्णा-का हेतु होती है। दुःखका कारण तृष्णा ही है। लोकमें दुःखके कारण ज्वरादि सुखकारक नहीं देखे गये हैं। इसलिये अल्पमें मुख नहीं है। अतः हे नारद ! तुम अल्प वस्तुके स्नेहका परित्याग कर भूमा-व्यापक वस्तुमें निष्ठा सम्पादन करनेके लिये पुरुषार्थ करो ।

नारदः—हे भगवन् ! भूमाका स्वरूप स्पष्ट बतलानेकी क्रपा की जिये।

. सनत्कुमार—हे नारद ! उस एक अद्वैत निर्विशेष भूम-तत्त्वमें ब्रह्मवेत्ता न अन्य वस्तुको देखता है, न अन्य वस्तुको सुनता है, न अन्य वस्तुको जानता है।वह भूमा व्यापक तत्त्व है। उसमें द्वैत-प्रपञ्चका अत्यन्ताभाव है। और जहाँ मनुष्य अन्य वस्तुको देखता है, अन्य वस्तुको सुनता है, अन्य वस्तुको जानता है, वह अल्प है, भूमा नहीं है । जो भूमा है, वह अमृत है । जो अल्प है, वह मर्त्य है ।

नारद-हे भगवन्! वह भूमा किसमें प्रतिष्ठित है ? यानी उसका आधार कौन है ?

सनत्कुमार-वह अपनी निज महिमामें ही प्रतिष्ठित है अथवा वास्तवमे वह किसीमें भी प्रतिष्ठित नहीं है, वह अप्रतिष्ठित एवं अनाश्रित है। न तो वह ज्ञानरूप क्रियाका कर्ता है न विषय है । हे नारद ! गौ, घोड़ा, हाथी, सुवर्ण, दास,स्त्री, ग्राम,राज्य आदि जो लोकमे महिमारूपसे प्रसिद्ध हैं, वे अन्यके आश्रित है। ऐसी महिमा मैं भूमाकी नहीं कहता। उसकी महिमा उससे अलग नहीं है; क्योंकि परमार्थतः भूमा पूर्ण है, अतएव वह किसी भी अधिकरणमें रह नहीं सकता। जो अन्यके आश्रित रहता है, वह अल्प, परिच्छिन्न, विकारी एवं नारावान् होता है। भूमा ऐसा नहीं है। वह स्वयं अनाधार होता हुआ भी सर्वका अधिष्ठान है; उसमें समस्त द्वैतप्रपञ्च अविद्यासे भास रहा है, तथापि वह ज्यों-का-त्यों— निर्विकार अखण्ड एकरस ही बना रहता है। क्योंकि वह द्वैतप्रपञ्च वाचारम्भणमात्र, अल्प, विनाशी एवं कल्पनामात्र है; कल्पित वस्तुकी प्रतीतिसे अधिष्ठान तत्त्व विकारी नही होता । हे नारद ! वह भूमा सर्वत्र मौजूद है, हाजिराहजूर है, समीपसे भी समीप है, अपना आप है।

वही भूमा नीचे स्थित है, वही ऊपर स्थित है, वही पश्चिममें स्थित है, वही पूर्वमें स्थित है, वही दक्षिणमें स्थित है, वही उत्तरमें स्थित है। वही इस सकल दृश्यरूपमें वर्तमान है, उससे भिन्न कुछ भी वस्तु नहीं है ।

इस प्रकार उपदेश कर सनत्कुमार अपने मनमें विचारने लगे कि इस मेरे परोक्ष उपदेशको सुनकर सम्भव है नारदजीके मनमें शङ्का हो जाय कि वह भूमा मेरे स्वरूपसे या अन्य जीवात्माओंसे भिन्न होकर सर्वरूपसे सब ओर स्थित होगा। ऐसी शङ्काके निवारणार्थ सनन्कुमार द्रष्टा जीवात्माका पर-ब्रह्मसे अनन्यत्व दिखलानेके लिये अहंरूपसे उसी भूमाका उपदेश करते हैं।

सनत्कुमार—हे नारद ! मैं ही नीचे हूँ, मैं ही जपर हूँ, मैं ही उत्तरमें हूँ, मैं ही दक्षिणमें हूँ । मैं ही पूर्वमें हूँ, मैं ही दक्षिणमें हूँ । मैं ही पूर्वमें हूँ, मैं ही मध्यमें, दाहिने वायें सब तरफ़ मौजूद हूँ; जो कुछ है, वह सब मैं ही हूँ; मुझसे अन्य कुछ भी नही है । मैं ही भूमा—व्यापक ब्रह्म हूँ । यानी सर्वशरीरोंका साक्षी—द्रष्टा जो जीवात्मा है, वह भी भूमा ही है, वही सव जगत् है, वही मैं हूँ—इस प्रकार तुम अपने आपका पूर्णस्रपे अनुभव करो ।

सनत्कुमार पुनः इस विषयको स्पष्ट करनेके लिये नारदजी-से कहते हैं—'हे नारद! आत्मानुभवशून्य बहिर्मुख—मूढ-बुद्धिवाले अविवेकी लोग अहङ्कारका विषय देहादि अनात्मा है, ऐसा मानते हैं; विशुद्ध आत्माको वे नहीं जानते। यदि आपको भी अहङ्कारादेशसे देहादि अनात्माकी शङ्का हुई हो, तो उसके निवारणार्थ केवल नित्य शुद्ध बुद्ध आत्मस्वरूपसे पुनः उसका उपदेश सुनो—

'अथात आत्मादेश एवात्मेवाधस्तादात्मोपरिष्टादात्मा पश्चादात्मा पुरस्तादात्मा दक्षिणत आत्मोत्तरत आत्मेवेद् सर्वमिति। सवा एष एवं पश्यक्षेत्रं मन्वान एवं विजानज्ञात्म-रतिरात्मकोड आत्मिथुन आत्मानन्दः स स्वराड् भवति तस्य सर्वेषु छोकेषु कामचारो भवति। अथ येऽन्यथातो बिदुरन्यराजानस्ते क्षरयलोका भवन्ति तेषा सर्वेषु लोकेष्वका-मचारो भवति।'

हे नारद! जो सजातीय, विजातीय एवं स्वगत मेद-शून्य, एक—अद्वितीय, परमशुद्ध, निर्विशेष, सद्भूप-चिद्भूप-आनन्दिनिध आत्मा है, वही तुम हो, वही आत्मा नीचे-ऊपर, पूर्व-पश्चिम, उत्तर-दक्षिण, दाहिने-बार्ये—सर्वत्र आकाशवत्परि-पूर्ण स्थित है; उससे पृथक् कुछ भी नहीं है। वही सर्वाभिन्न सर्वमय सर्वात्मतत्त्व है। इस प्रकार जो अपने आत्माको देखता है, आत्माका श्रवण-मनन करता है एवं तत्पर होकर अनुभव करता है, वह आत्माराम होकर आत्मामें ही निरन्तर रमण करता है, आत्माके साथ कीडा करता है, आत्मासे ही संयुक्त रहकर, आत्मानन्दको पाकर सम्राटोंका भी सम्राट् हो जाता है; सर्वलोकोंमें उसका स्वेच्छानुसार गमन होता है। और जो लोग आत्मज्ञानरिहत हैं, वे सदा पराधीन होकर अनेक कछोंको उठाते हुए नाशवान् लोकोंको प्राप्त होते हैं; उनका अनेक दु:खोंसे परिपूर्ण योनियोंमें बारंबार आवागमन होता रहता है।

हे नारद ! जो आत्मवेत्ता विद्वान् अपने स्वरूपभूत पूर्वोक्त आत्माका अनुभव करता है, निश्चय करता है, उसी-में रमण एवं कीडा करता है वह सदाके लिये अखण्ड, एकरस आत्मानन्दको पाकर कृतकृत्य एवं पूर्णतृप्त हो जाता है और उसी आत्मामें लीन हो जाता है। अतएव वही आत्मा सर्वाधिष्ठान एवं सबका मूलकारण भूम-तस्व है; वही तुम हो, में हूँ, और यह सब कुछ है; उससे पृयक् कुछ नही।

हे नारद ! जो विद्वान् इस प्रकार अपने आत्मामें पूर्ण निष्ठासम्पन्न होता है उसे मृत्युभय, रोग एवं आध्यात्मिकादि त्रिविध तुःख कदापि नहीं होते । अन्तमें वह ब्रह्मदर्शी ब्रह्मको ही प्राप्त होता है ।

हे नारद ! वह सत्-चैतन्य आत्मा सृष्टिसे प्रयम एक— अद्वितीय था और अन्तमें भी एक—अद्वितीय ही रहेगा । मध्यमें भी वह एक—अद्वितीय ही है । परन्तु मायाशक्तिसे वह तीन रूपसे, पाँच रूपसे, सात रूपसे, नौ रूपसे, ग्यारह रूपसे, सौ रूपसे, सहस्र रूपसे—विशेष क्या कहें, असंख्य रूपसे प्रतीत होता है ।

अव सनत्कुमार आत्मज्ञान-रक्षाका आहार-शुद्धयादि साधन बतलाते हुए भूमविद्याका उपसंहार करते हैं—

भाहारशुद्धी सन्वशुद्धिः सन्वशुद्धी भ्रुवा स्मृतिः स्मृतिः लम्भे सर्वप्रन्थोनां विभ्रमोक्षस्तस्मै मृदितकषायाय तमसस्पारं दर्शयति भगवान् सनस्कुमारः ।

'जब आहार शुद्ध होता है, तब सन्य यानी अन्तःकरण शुद्ध होता है; सन्त्यके शुद्ध होनेपर ध्रुवा स्मृति यानी पूर्ण तन्त्यका निरन्तर-स्थायी स्मरण रहता है। उससे सभी चिज्जडमन्यियों-का विनाश हो जाता है। इस प्रकार निष्पाप नारदजीको भगवान् सनत्कुमारने अज्ञानका पार दिखलाया अर्थात् परज्ञक्ष-तन्त्यका अपरोक्ष साक्षात्कार कराया।'

यहाँ आहारके दो अर्थ हैं—एक श्रोत्रादि इन्द्रियोंके शब्दादि विषय और दूसरा भोजन । दोनोंकी शुद्धि आवश्यक

है। इन्द्रियद्वारोंसे उन्हीं शब्दादि विपयोंको प्रहण करना चाहिये, जिनके शानसे अन्तःकरण विकारी न हो। यानी राग-द्रेपमुक्त शब्दादि विषयोंका प्रहण न किया जाय। इन्द्रिय-द्वारोंसे मनमे एकत्रित होनेवाले विचार निर्मल होने चाहिये, यही आहार-शुद्धि है। केवल पित्रत्र भोजनसे द्वारा अन्तः-करण शुद्ध नहीं होता। केवल सात्त्विक भोजनसे ही अन्तः-करण शुद्ध होता हो तो वही सात्त्विक भोजनसे ही अन्तः-करण शुद्ध होता हो तो वही सात्त्विक भोजनसे ही अन्तः-करण शुद्ध होता हो तो वही सात्त्विक भोजनसे ही अन्तः-करण शुद्ध होता हो तो वही सात्त्विक भोजनसे ही अन्तः-करण शुद्ध होता हो तो वही सात्त्विक भोजनसे ही योगी क्यों नहीं वन जाते? इसल्विये यहाँ आहारका अर्थ केवल भोजन ही नहीं समझना चाहिये, किन्तु भोजनके साथ शब्दादि विषय भी आहारका अर्थ मानना योग्य है। विषय-शुद्धि ही आहार-शुद्धिका मुख्य अर्थ है। तो भी यह सत्य है कि शुद्ध, पाप-सम्पर्कशून्य, पित्रत भोजन करनेसे हृदयकी निर्मलतामें विशेष सहायता मिलती है।

जो भोजन धर्म एवं न्यायसे उपार्जित धनके द्वारा खरीदे हुए अबसे ग्रुद्ध स्थानमें पित्रताके साथ पकाया गया हो एवं जो विल्वैस्वदेच, भूतवज्ञ तथा अतिथि-सत्कार आदि करनेके अनन्तर वच रहा हो, वही ग्रुद्ध कहलाता है। खाय पदार्थ भी जाति, आश्रय एवं निमित्त- इन तीन दोगोंसे दूपित होते हैं। जाति-दोप कहते हैं प्रकृतिगत दोषको— जैसे प्याज, लहमुन आदि स्वभावसे ही अग्रुद्ध हैं। दुराचारी मनुष्यके सम्पर्कसे भी भोजन दूपित हो जाता है। यह आश्रय-दोष है। बाल, की झा, मक्ली आदि गंदे पदायोंके सम्बन्धसे भी भोजन दूपित कहा जाता है। यह निमित्तदोप है। यथाशक्य वे तीनों दोप भोजनमें नहीं होने चाहिये। यह भी आहारग्रुद्धि है। इस प्रकार महर्षि सनत्कुमारने नारदजीको भूमविद्यारूपी नौकामें विठाकर, आप स्वयं नाविक बनकर अविद्यापस्त अथाह शोक-मोह-सागरसे पार कर दिया।

# गीता एवं उपनिषद्-प्रतिप।दित ब्रह्मविद्यालभ्य मोक्षका वास्तविक स्वरूप क्या हो सकता है ?

मोक्षका वास्तविक स्वरूप है पूर्णता—'पूर्णमेवावदिाष्यते' (श्रृति )। अविशिष्ट (द्वैत-प्रपञ्च-वाधकी अवधिरूपसे बचा हुआ ) मोक्षका स्वरूप पूर्ण ही है। अतएव पूर्णानन्दकी, पूर्ण निर्भयताकी, पूर्ण स्वतन्त्रताकी एवं पूर्ण ज्ञानकी पूर्णता चाहनेवाला महत्त्वाकांक्षी मुमुक्षु पूर्णानन्दादिमे पूर्ण हुए विना अपनेको पूर्णमुक्त नहीं मान सकता। इसल्ये उपनिषद् एवं गीतामें पूर्ण ब्रह्मभावकी प्राप्तिको ही मोक्षका वास्तविक

स्वरूप कहा है। अतः अपने 'कल्याण'के सहृदय निष्पक्ष पाठकोंके स्पष्ट योधके लिये स्थाली-पुलाकन्यायसे उपनिषद् एवं गीताके मोक्षस्वरूपप्रतिपादक कुछ वचन उद्धृत करते हैं—

स वा एष महानज आत्माजरोऽमरोऽमृतोऽभयो ब्रह्माभयं वै ब्रह्माभयः हि वै ब्रह्म भवति य एवं वेद ।

(बृ० उ० ४।४।२५)

'वह महान् पूर्ण आत्मा जन्म-जरा-मृत्युसे रहित, अमृत, अभय है; वह अभय ब्रह्मरूप है। जो इस प्रकार जानता है, वह अभय ब्रह्मरूप ही हो जाता है।'

अथाकामयमानो योऽकामो निष्काम आसकाम आसमकामो न तस्य प्राणा उस्कामन्ति बह्मेच सन् ब्रह्माप्येति । तदेष श्लोको भवति——

यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समहनुत हृति ॥ ( ३० उ० ४ । ४ । ६-७ )

मुक्तिप्राप्तिकी योग्यता किसमें है ? मुक्तका क्या लक्षण है ? भगवती श्रुति कहती है— जो किसी भी वस्तुकी कामना नहीं करता, वही अकाम अर्थात् कामनामुक्त है। कामनामे मुक्त कौन हो सकता है-जिसकी दृष्टिमं प्रत्यगभिन्न पूर्ण ब्रह्मस्वरूपमे भिन्न द्वितीय वस्तुकी सत्ताका नितान्त अभाव निश्चित हो गया है। जबतक द्वितीय वस्तुकी सत्ताका लेश मात्र भी भान है, तबतक वह कामनामुक्त नहीं हो सकता। अतएव वह पूर्ण वस्तुके अनुभवसे आप्तकाम ( पूर्णकाम ) एवं आत्मकाम हो जाता है । आत्मासे अतिरिक्त द्वितीय कामयितव्य वस्तुका अभाव होनेमे ही वह आत्मकाम कहलाता है। अतएव उस जीवन्मुक्त विद्वान्के प्राणोंका उत्क्रमण नहीं होता, वह ब्रह्म हुआ ही अज्ञाननिवृत्तिद्वारा ब्रह्ममें ही लीन हो जाता है। ब्राह्मणोक्त इस अर्थमें मन्त्रश्लोक भी प्रमाण है--जब हृदयस्थित सभी कामनाएँ अद्वेतब्रह्मात्म-तत्त्वके अपरोक्षज्ञानप्रभावसे छिन्न-भिन्न हो जाती हैं, तब वह मर्त्य अमृत हो जाता है, जीवितावस्थामें ही ब्रह्मस्वरूपको प्राप्त हो जाता है।

सिंछल एको द्रष्टाहुँतो भवश्येष महालोकः सम्राहिति हैनमनुशशास याज्ञवल्क्य एषास्य परमा गतिरेषास्य परमा सम्पदेषोऽस्य परमो लोक एषोऽस्य परम आनन्दः ।

( 40 30 X | 4 | 42 )

'जो सलिल (जल) के समान अत्यन्त स्वच्छ, ग्रुद्ध, माया-मलरहित है, एक, अद्वैत, अविपरिक्षप्त स्वात्मज्योति- एक दृष्टिका दृष्टा है, यही ब्रह्म विद्वान् होता है, यही ब्रह्म एरमणित है, यही इसकी परमणित है, यही इसकी परम लोक है, यही इसका परम लोक है, यही इसका परम आनन्द है। इस प्रकार याज्ञवल्क्य महर्षिने राजा जनकके प्रति मोक्षस्वरूपका उपदेश किया।'

यदा होवैष एतस्मिन्नदृष्येऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिरुयनेऽभयं प्रतिष्ठां विन्द्ते अथ सोऽभयं गतो भवति । यदा होवैष एतस्मिन्तुद्रमन्तरं कुस्ते अथ तस्य भयं भवति ।

(तै० उ० २।७)

'अद्वैत ब्रह्मात्मतत्त्वके अपरोक्ष साक्षात्कारसे जब मुमुखु द्वैतप्रपञ्चरात्म, स्थूलादि शरीररिहत बुद्धयादिके अविषय सबके लयस्थान मायासे अतीत परब्रह्म परमात्मामें अभेदरूप भयरिहत स्थिति प्राप्त करता है, तब वह स्वयं अभय ब्रह्मपद पा लेता है। जिस समय जो कोई अज्ञानप्रयुक्त दुराप्रहके अधीन होकर उस अद्वैत परिपूर्ण ब्रह्मात्मामें थोड़ी भी उपास्य-उपासकादि भावप्रयुक्त भेदबुद्धि करता है (उत्=अपि, अरं=अल्प, अन्तरं=भेदः) तब वह भयको प्राप्त होता है, अर्थात् वह संसारके जन्मादि भयसे मुक्त नहीं हो सकता।'

इस प्रकार उपनिपदोके कुछ मन्त्रोंकी आलोचनासे मोक्षका जो स्वरूप अवगत होता है, वही स्वरूप गीताके कुछ श्लोकोंकी आलोचनाद्वारा निश्चय कीजिये। देखिये भगवान् श्रीकृष्ण मोक्षका क्या स्वरूप एवं मोक्षपदका क्या नाम बतलाते हैं—

# एषा ब्राह्मी स्थितिः पार्थ नैनां प्राप्य विमुह्मति । स्थित्वास्यामन्तकालेऽपि ब्रह्मनिर्वाणसृष्कृति ॥

(गीता २। ७२)

मोक्षका स्वरूप है बाझी स्थिति । 'एषा' पद 'वह स्थिति अत्यन्त समीप—अपरोक्ष है' यह सूचित करता है ( समीपत्तरवर्तिनि एतदो रूपम् )। मोक्षपदका नाम है ब्रह्मिनवाण । तत्त्वदर्शी महात्मा ज्ञानिष्ठाद्वारा ब्राह्मी स्थिति प्राप्त करता है, अर्थात् ब्रह्मातिरिक्त द्वितीय वस्तुका अत्यन्ताभाव होनेके कारण उस महात्माकी केवल ब्रह्मरूपसे सर्वत्र सदा पूर्ण स्थिति होती है। हे पार्थ! इस स्थितिको प्राप्तकर वह पुनः मोहयुक्त नहीं होता । अन्तसमयमें भी जो कोई उस स्थितिमें स्थित होता है, वह ब्रह्मनिर्वाण प्राप्त करता है; फिर जो ब्रह्मचर्याश्रमसे ही संन्यास प्रहणकर समग्र जीवनको ब्राह्मी

स्थितिमय बना देता है, उसकी ब्रह्मनिर्वाणप्राप्तिमें तो कहना ही क्या है।

योऽन्तः सुलोऽन्तरारामस्तथान्तज्येतिरेव यः । स योगी ब्रह्मनिर्वाणं ब्रह्मभूनोऽधिगच्छति ॥ (गीता ५ । २४)

लभन्ते ब्रह्मनिर्वाणमृषयः (गीता ५।२५) अभितो ब्रह्मनिर्वाणं वर्तते विदिवारमनाम्॥ (गीता ५।२६)

'जिसे अन्तरात्मामें ही सुख, प्रसन्नता एवं प्रकाश प्राप्त है, वही योगी है। वह ब्रह्मरूप हुआ ब्रह्मनिवांण प्राप्त करता है। वे ऋषि ही ब्रह्मनिवांणको प्राप्त करते हैं, जिन्होंने स्वस्वरूप आत्माको यथार्थरूपसे जान लिया है; उनके लिये सब ओरसे ब्रह्मनिवांण ही वर्तमान है।'

ब्रह्मितवांणका अर्थ है—ब्रह्ममें ठ्य होना । 'निवांण' पद मोक्षमें दारीरिन्द्रियादिके अत्यन्तामावका स्वक है। 'वाति गच्छित चळतीति वानम्' इस व्युत्पत्तिसे 'वान' का अर्थ चळनेकी दाक्तिवाला दारीर, इन्द्रिय आदिका पिण्ड होता है। अतएव ब्रह्मितवांणरूप मोक्षमें किसी भी प्रकारके दिव्यादिव्य दारीरादिका सम्बन्ध हो नहीं सकता। उपनिपद् एवं गीतोक्त मोक्षका पूर्ण खरूप अद्वेतसिद्धान्त माननेपर ही समन्वित होता है। इसिल्ये सालोक्यादि मुख्य मोक्ष नहीं है; ब्रह्मिवद्यान्त्रिय ब्रह्मितवांणरूप कैवल्यपदको ही मुख्य मोक्ष मानना चाहिये, जिसका विदाद स्वरूप नदी-समुद्रके दृष्टान्तद्वारा उपनिपदोंमें वर्णित है। कठश्रुतिने भी जलके दृष्टान्तदा उसका निर्देश किया है—

# यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिकः तादगेव भवति । एवं सुनेविज्ञानत आत्मा भवति गौतम॥

यमराज निवकेतासे कहते हैं—'हे गौतम! जैसे शुद्ध जलमें मिला हुआ शुद्ध जल तद्रूप हो जाता है, वैसे ही आत्मज्ञानी मुनिका शुद्ध आत्मा परमात्मामें मिलकर तद्रूप हो जाता है।'

इस प्रकार मुक्त पुरुष पूर्ण ब्रह्ममें अमेदरूपसे लीन हो जाता है, मुक्तावस्थामें किसी भी प्रकारके भेदकी गन्ध नहीं रह सकती—यही सब शास्त्रोंका तात्पर्य है।

अनादिसुस्ररूपता निखिल्डद्दयनिर्मुक्तता निरन्तरमनन्तता स्फुरणरूपता च स्वतः। त्रिकालपरमार्थता त्रिविधमेदशून्यात्मता मम श्रुतिशतार्पिता तदहमस्म पूर्णो हरिः॥

# पुज्यपाद स्वामी श्रीगङ्गेश्वरानन्दजी महाराज महामण्डलेश्वरके उपदेश

( प्रेषक-भक्त रामशरणदासजी )

- जिसको देखो, उसीको मन-ही-मन प्रणाम करो और समझो कि सबमें मेरा प्रभु ही विराजमान है।
- २. श्रीभगवन्नामका निरन्तर जप करो और प्रभुकी मूर्तिका ध्यान करो।
- ३. ग्रहस्थलोग प्रायः कहा करते हैं कि हम भजन कैसे करें, हमें तो घरके झंझटोंसे ही अवकाश नहीं मिलता ! देखों, भाई, जिस प्रकार नटी सिरपर पानीका घड़ा रखकर नाचती है तो अपने विभिन्न अङ्गोंसे हाव-भाव व्यक्त करते हुए अनेकों प्रकारकी चेष्टा करनेपर भी उसका मन घड़ेपर ही रहता है, उसी प्रकार तुम शरीरसे सब प्रकारके काम करते हुए भी अपना मन श्रीवॉकेविहारीजीके चरणोंमें ही रखों, चित्त उनसे अलग न हो।
- ४. भगवान्का स्मरण करते हुए सारे संकारको भूल
   जाना चाहिये और प्रभक्ते प्रेममें गद्भद हो जाना चाहिये।
- 4. लोग कहते हैं, भजनमें मन नहीं लगता; भाई ! देखो, जरान्सा कीड़ा भी पत्थर-जैसी कठोर वस्तुमे घर बना लेता है, तो क्या हम प्यारे श्रीकृष्णके चरणोंमें घर नहीं बना सकेंगे !
- ६. हमें ऐसी स्थिति प्राप्त करनी चाहिये, जिसमें अनेकों कष्ट पानेपर भी मन स्थिर रहे। हमारे सामने जितने कष्ट आवें, उन्हें तप समझना चाहिये। ऐसा मानना चाहिये कि श्रीभगवान् हमसे तप करवा रहे हैं। विना तपके मनुष्यकी निष्ठा परिपक्त नहीं होती। महाराणा प्रतापने इतने कष्ट सहे, तभी तो वे हिंदू सूर्य कहलाये। जो घरमें पड़े रहते हैं, धर्मके लिये तिनक भी कष्ट नहीं उठाते, उन्हें कौन सूर्य कहेगा?
- ७. राम, कृष्ण, शङ्कर, दुर्गा, सूर्य—िकसीकी उपासना करो—सबका लक्ष्य एक ही है और सभीमें मनकी एकाग्रता होती है।

- ८. यदि प्रयत्न करनेपर भी मन चञ्चल रहता है, तो घबराओ मत; हढ निश्चय करो कि कुछ भी हो, मनको रोकेंगे ही। यदि लगे रहोगे, तो एक दिन मन रुक ही जायगा। विश्वामित्रजी तपस्या करते-करते उससे गिर गये। परन्तु वे हताश नहीं हुए, उन्होंने फिर उद्योग किया और अन्तमें अपना लक्ष्य प्राप्त कर ही लिया।
  - ९. श्रीकृष्ण-कृष्ण रटते ग्हो—वस, यही सार है ।
- १०. भगवान् श्रीबॉकेविहारीजी बड़े दयाछ है; वे न जाने भक्तोंका क्यान्क्या काम करते हैं। त्रिलोचन भक्तके घरमें रहे और नामदेवकी छान छवायी। ऐसे कृपाछ प्रभुको छोड़कर और किसका आश्रय लिया जाय ?
- अपनी भावनाको सर्वदा उन्नत बनाना चाहिये,
   कभी नीचेकी ओर नहीं देखना चाहिये।
- १२. मकड़ी जालेके आश्रयसे ही नीचे उत्तरती है और फिर उसीको पकड़कर ऊपर चढ़ती है। उसी प्रकार तुम लैंकिक नाम-रूपकी आसक्तिसे नीचे गिरे हो, अतः भगवदीय नाम-रूपके आश्रयसे ही ऊपर चढ़ो। निरन्तर भगवान्का नाम लो और उनके रूपका चिन्तन करो।
- १३. एक बार स्वामी श्रीरामतीर्धजीसे किसी अंग्रेज-महिलाने कहा था कि महाराज, यदि आप कहें तो मैं आपके लिये एक बँगला बनवा दूँ। तब स्वामीजीने कहा, 'तुम रामको एक छोटेसे बँगलेमें लाना चाहती हो, उसका तो यह सारा संसार ही बँगला है।'
- १४. देखो, निराकार प्रभु भक्तोंके लिये साकाररूपमे आया करते हैं। यह विश्व भी प्रभुका ही सङ्कल्प है, अतः इसे प्रभुमय समझो।



t



कैलानाद्वितिमं ज्ञाङ्गकसमूज्ञज्ञामिष्डतं नासालेकननगरं त्रिनयनं वीरासनात्यासितम् । मुद्राटङ्ककुरङ्गजातुविलसन्पाणि प्रसन्नाननं कशाबद्धभुजङ्गमं मुनिबुतं वन्दे महेशं परम् ॥

# नवधा भक्तिमें सर्वसाधनोंका समावेश

( लेखक-श्रीशारदापोठाधीश्वर श्रीमजगद्गर बीशक्रुराचार्य स्वामी श्रीस्वरूपानन्दजी तीर्थ )

पामर और विषयी पुरुवको भी उसके अधिकारके अनुसार साधन बताकर, उसे स्वधर्मपरायण बनाकर, उसमे मुमुक्षुता उत्पन्न कर, उसे ज्ञान देकर और ज्ञानी भक्त बना-कर अन्तमें मोक्षदान करनेवाले हमारे वैदिक सनातनधर्मके अनेक साधनोंमेसे यह नवधा भक्ति भी एक साधन है।

इसमें पहला साधन श्रवण है। जिसे विष्णु-व्यापक परमात्माके विषयमें कुछ भी ज्ञान न हो और इस विषयको जाननेकी इच्छा भी न हो, उसके अंदर परमात्माके गुणगानसे भरे हुए ग्रन्थोंका श्रवण एक प्रकारसे रसिक-वार्ता-श्रवणके रूपमें करनेसे भी धीरे-धीरे व्यापक परमात्माके ऊपर श्रद्धा-मक्ति उत्पन्न हो जाती है। इस प्रकार उत्पन्न हुई भक्तिके द्वारा एक प्रकारसे उस वातमें रस आने लगनेपर दूसरी कीर्तन-भक्तिका आविर्माव होता है।

किर्तन कीर्ति फैलानेवाली क्रियाको कहते हैं। भगवान्की बातोंमें रस आने लगनेपर भक्त गद्य या पद्य-किसी भी रीतिसे अकेले या अन्य पुरुषोंके साथ उनकी बातें करने लगता है। इसमें वहाँके वातावरणमें, दूसरे लोगोंमें और अपने इदयमें भगवान्की कीर्ति फैलानेका काम होने लगता है। यह कीर्तन-भक्ति स्मरण-भक्तिमें परिणत हो जाती है।

स्मरण तो श्रवण और कीर्तनमें भी होता है, परन्तु उनकी वहिरंग साधनता मानी गयी है। श्रवण और कीर्तनमे अकेल होनेपर भी किसी बाह्य क्रियाकी अथवा अन्य व्यक्तिकी आवश्यकता होती है। किन्तु वैसी बाह्य क्रिया अथवा अन्य व्यक्तिकी आवश्यकता होती है। किन्तु वैसी बाह्य क्रिया अथवा अन्य व्यक्तिकी अपेक्षाके विना जो अकेले ही परमात्माके गुण और चिरत्रका स्मरण रहता है, वह स्मरण-भक्ति कहलाता है। भगवान् के किसी भी विरित्रादिका स्मरण होनेपर उसका हम तीन रूपोमें समावेश कर सकते हैं; अर्थात् भगवान् की सर्वव्यापकता, सर्वज्ञता और सर्वशक्तिमत्ता—ऐसी तीन प्रकारकी भावनाका स्मरण रहनेपर, केवल श्रवण और कीर्तन-भक्तिमे लगे रहनेवाला, पामर और विषयी होनेके कारण, यदि दुराचारी भी रहा हो तो अब वह दुराचारसे छूटकर उत्तम फल प्राप्त करता है। भगवान्की सर्वव्यापकतादिकी स्मृति रहनेपर 'अब वह अपनेको प्रभुसे छिपा नहीं सकता' ऐसा समझकर बह दुराचारिसे छूटनेके प्रयक्तीं लग जायगा और उनकी

भक्तिकी सहायता तथा कृपाले उस दुराचारसे मुक्त हो जायगा। भगवान्के 'अपि चेत् सुदुराचारो भजते मामनन्यभाक्' इस वचनकी संगति श्रवण और कीर्तन-भक्तिके साथ लगती है तथा 'साधुरेव स मन्तव्यः सम्यग्व्यवसितो हि सः' इस वाक्यका मेल उसीसे लगता है, जो स्मरण-भक्तिके द्वारा अपनेको सुधारकेका प्रयत्न करने लगा है। यदि वह इस प्रकार सुधारका प्रयत्न करके दुराचारसे मुक्त न हो तो यहाँ भगवान्के कहे हुए 'साधु' और 'सम्यग्व्यवसितः' ये शब्द व्यर्थ ही हो जायँगे। भगवान्का कथन व्यर्थ हो नहीं सकता, अतः यदि भक्तिके दिखायी देनेपर भी इस प्रकार दुराचारकी निवृत्ति न हो तो वह भक्ति दिखायटी ही कही जायगी। सची भक्तिमें तो श्रीभगवान्के वाक्य चरितार्थ होंगे ही।

पादसेवन-भक्ति सारण-भक्तिके पीछे उत्तरोत्तर बढते हए भक्तिभावकी एक अवस्था है। अवण और कीर्तनतक तो भक्त दुराचारी भी रह सकता है, परन्तु सारण-भक्तिका उदय होनेपर वह दुराचारी नहीं रह सकता। अब दुराचार चला जाता है-इतना ही नहीं, अपि तु धीरे-धीर धर्मपालनकी स्थिति भी लानी पड़ती है। और ऐसा करनेपर सबसे पहले सेवाधर्म जो सर्वसामान्य धर्म है, वही भाता है। उसीका नाम 'पादसेवन-भक्ति' है। पादसेवनका अर्थ चरणोंकी सेवा होता है। किन्त उसके बदले पादका अर्थ अंश करके 'अंशकी सेवा' अथवा 'अंशके द्वारा सेवा' ऐसा अर्थ करना अधिक उपयुक्त होता है। यह भक्ति भगवत्प्राप्तिका साधन ही है, इसल्प्रिये यहाँ भगवान्के साक्षात् चरणोंकी सेवाकी बात तो समझी नहीं जा सकती । इसके सिवा गुरु अथवा प्रतिमाकी सेवा-ऐसा अर्थ किया जा सकता है । किन्तु उसके आचरणमें बड़ी सावधानी-की आवश्यकता है, नहीं तो वह आपत्तिजनक हो जाती है। अतः ऐसा न करके 'पाद' शब्दका अर्थ 'पादोऽस्य विश्वा भूतानि । इस न्यायसे करते हुए, जगत्के सम्पूर्ण भूतरूप भगवान्-के अंशकी सेवा ही पादसेवन भक्ति है-ऐसा मानना अधिक उपयुक्त है। भूतमात्र, प्राणिमात्र, जनता अथवा देश-इनमेंसे अपनी शक्तिके अनुसार जितने अंशकी हो सके, उतने अंशकी सेवा करना-यही पादसेवन-भक्ति कही जाती है। इसमे केवल वैसी भावनाकी ही आवश्यकता है, सेवा-धर्ममें और किसी विशेष धर्मकी आवश्यकता नहीं है। सभी वर्ण और आश्रमोंके लोग अपने अधिकारके अनुसार सेवा कर सकते हैं। यह तो एक प्रकारका सामान्य धर्म ही है। इस प्रकार पादसेवनमें सामान्य सेवाधर्म आता है। फिर जब आगे चलकर विशेष धर्मकी प्रवृत्ति होती है तो वह अर्चन-भक्ति कहलाती है।

अर्चनका अर्थ पूजन हो सकता है। किन्तु यहाँ इसका अर्थ केवल पूजन न करके इससे सब वर्णोंके अपने अधिकारानुसार किये जानेवाले कर्म (कर्मकाण्डके षट्कर्मादि) ग्रहण करने चाहिये। अर्थात् अब सेवा-जैसे सामान्य धर्मसे अपने शास्त्रोक्त वर्णाश्रमधर्मोंमें प्रवृत्ति होने लगती है। अब भक्तिके साथ कर्मानुष्ठान भी होने लगता है। परन्तु कर्मानुष्ठानमे गर्व न आने पावे, इसके लिये अब उसे वन्दन-भक्ति करनी चाहिये। अथवा जिसे कर्मका अधिकार नहीं है, उसके लिये वन्दनमे ही कर्मका भाव आ जाता है; इसीसे अर्चनके बाद वन्दन-भक्ति आती है।

वन्दनका अर्थ तो नमस्कार होता है। किन्तु इस प्रसङ्गमे एक वात ध्यानमें आती है कि अर्चन अर्थात् पूजनमें भी पूज्यको नमस्कार करना तो आ ही जाता है, फिर वन्दनको अलग रखनेका क्या कारण है ? जिसमें गर्व होता है, वह वन्दन नहीं करता; गर्वका अभाव ही वन्दनोचित नम्रता प्रदान करता है। और जो नम्र होता है, वही सम्पूर्ण जगत्को परमात्माका स्वरूप समझकर अपनेसे छोटोंका —िनम्नकोटिके गिने जानेवालोंका भी गर्व त्याग कर वन्दन करता है। अतः वन्दनका अर्थ 'सीय राममय सब जग जानी' इस न्यायसे सर्वत्र भगवद्दृष्टि करके प्रणाम करना है। किन्तु यह तभी हो सकता है, जब गर्वका सर्वथा अभाव हो। अतः इसका लक्ष्यार्थ गर्वका अभाव ही है। इसल्ये वन्दनका अर्थ 'सवका प्रभुमय समझते हुए गर्व छोड़कर अधिकारके अनुसार बाहरमे नहीं तो केवल मनसे ही प्रणाम करना' ऐसा मानना अधिक उपयक्त है।

दास्य-भक्तिमं अपने वर्णाश्रम और अवस्थाने अनुसार पूर्ण धर्मपालनका अन्तर्भाव समझना चाहिये। दासका अर्थ है--- पूर्णरूपसे आज्ञानं अनुसार चलनेवाला। विष्णुपुराणमे श्रीभगवानका वचन है---

# श्रुतिस्मृती समैवाकं यस्ते उछङ्कय वर्तते । आज्ञान्छेदी सम द्वेषी सक्तकोऽपि न वैष्णवः ॥

'श्रुति-स्मृति मेरी ही आज्ञा हैं; जो उनका उलङ्घन करके बर्तता है, वह मेरी आज्ञाका छेदन करनेवाला तो मेरा द्वेपी ही है। वह न मेरा भक्त है और न वैष्णव ही है। इससे सिद्ध होता है कि जो अति-स्मृतिप्रतिपादित धर्मका यथावत् पालन करता है, वहीं सच्चा वैष्णव है। अर्थात् वही दास-भक्त है । धर्मात्मा वननेके लिये इसी लक्षणकी आवस्यकता है । भक्त धीरे-धीरे भगवत्कृपासे इस अवस्थाकी प्राप्त कर लेता है। यदि इसका ऐसा अर्थन किया जाय तो भगवानके प्रत्यक्ष होनेके बाद उनकी आज्ञाके अनुसार आचरण करना ही दास्य-भक्ति कही जायगी। किन्तु यह बात तो भगवत्साक्षात्कारके पीछेकी होगी और इस समय विचार साधन-भक्तिका ही हो रहा है । अतः भगवत्साक्षात्कारसे, जो साधनके बाद प्राप्त होनेवाली सिद्धावस्था है, सम्बन्ध रखनेवाला अर्थ न लेकर स्वधर्मपालनरूप साधनसम्बन्धी अर्थ लेना ही अधिक उपयुक्त है । भक्तिपूर्वक स्वधर्मपालनसे चित्तकी शुद्धि होती है और चित्तशुद्धिसे ज्ञान प्राप्त होता है-श्रतिका भी यही सिद्धान्त है। भगवान्ने भी गीतामें कहा है--

# 'ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते।'

इस प्रकार अब ज्ञान प्राप्तिका अवसर उपस्थित होता है। ऐसी दास्य-भक्ति ही संख्य-भक्तिके रूपमे परिणत हो जाती है।

सख्य-मक्तिमे भक्त भगवान्के साथ मित्रताका अधिकार प्रकट करता है। अवश्य ही यह मित्रताका। अधिकार किसी सबल कारणके विना नहीं हो सकता । हरेक भक्तमें सुदामाके समान महपाठी होने, गोपांके समान साथ खेलने और अर्जनके समान सहचारी होनेकी बाते तो घट नहीं सकती। किन्तु 'द्वा सुपर्णा सयुजा सम्वाया' इस श्रुतिके अनुसार परमात्माकं साथ जीवात्माकी मित्रता होनेकी बात घट सकती है । भगवान् भक्तमे इस प्रकार मिचदानन्दरूपसे जीवात्मा और परमात्माके सादश्य-ज्ञानकी जागृति कर देते हैं । उसीसे उसमें सख्य-भक्ति हो सकती है। इस प्रकार अब भक्तिमें वेदान्तका ज्ञान मिल जाता है और वह भक्ति ज्ञानमिश्रा हो जाती है। श्रवणसे लेकर दास्यपर्यन्त भक्तिमें जीवात्मा और परमात्माके साहस्यका ज्ञान न भी हो तो भी चल सकता है, किन्तु सख्यभक्तिमे तो वह ज्ञान होना ही चाहिये । इस प्रकारका वेदान्तज्ञान अभी एकदेशीय ही है । पूर्णज्ञान तो अद्वैतज्ञान ही है। वीरे-वीरे भगवान् उसे भी भक्तमें प्रकट कर देते है। वह ज्ञान आत्मनिवेदन नामकी अन्तिम भक्तिमें देखा जाता है । जिस ज्ञानसे पराभक्ति प्राप्त होती है, वह तो यह सख्यज्ञान ही है और परामक्तिके द्वारा भगवान्के 'यावान् यश्चास्मि तच्वतः' इन शब्दोंके अनुसार जो ज्ञान प्राप्त होता है, वह आत्मनिवेदन-भक्तिमें देखा जाता है। जिसे परामक्ति कहते हैं, वही आत्मनिवेदन-भक्ति है।

आत्मनिवेदनका अर्थ दो प्रकारसे होता है--आत्माको परमात्माके प्रति अर्पण कर देना अथवा आत्मस्वरूपमें परमात्माको अभेदरूपसे अनुभव करना । यही एकात्मवाद या अद्वैतका ज्ञान है। श्रीमद्भागवतमें भावाद्वैत, क्रियाद्वैत और द्रव्याद्वैतरूप अद्वैतभावनाको लाने और द्वैतभ्रमको निवृत्त करनेवाले ध्यानके फलका वर्णन आता है। इन तीनों प्रकारके अद्वैतोंको सिद्ध करनेके लिये इस आत्मनिवेदन-भक्तिका स्वरूप फलात्मक है। यहाँ जीवात्मा अपने मैंपनको परमात्मामें होम देता है । अतः अब वास्तविक रीतिसे 'मैं' कहनेयोग्य कोई दूसरा नहीं रहता । इसलिये यह भावाद्वैत कहलाता है। यहाँ अपनी पृथक्ताकी भ्रान्ति दूर हो गयी है। अखा भक्तके समान 'अब हरि कहूँ या मैं' इस स्थितिको वह समझता है। ज्ञानमार्गमें जो 'तू' को अलग न बताकर 'में' की ही एकताका अनुभव किया जाता है, वह तत्त्वदृष्टिसे होनेवाला अनुभव ही इस भावाद्वैतवाली आत्मनिवेदन-भक्तिमें भी होता है। परमात्मा तो एक है ही, अब उसने जीवरूप मैंको भी एक मान लिया । सर्वत्र परमात्मदृष्टि तो वन्दन-भक्तिमं ही वतलायी गयी थी । अतएव अब एक ही चेतन-साचदानन्द रह जानेके कारण ये शरीरादि द्रव्य भी उस एकहीके कह जाते हैं-इस विचारसे द्रव्यसम्बन्धी द्वैतभ्रमकी निवृत्ति हो जानेसे द्रव्याद्वैत भी सिद्ध हो जाता है। इससे जो कुछ अनात्म एवं जड द्रव्य दिखायी देते हैं, उन सबका एक ही स्वामी रह जानेके कारण वह भक्त द्रव्योंका स्वामित्व एकमात्र परमात्माका ही समझता है। एक ही सचिदानन्द-को माननेके कारण अब अनात्ममे जो कुछ चेतन दिखायी देता है, वह किया भी एक ही परमात्माकी समझकर उस क्रियाका-चेष्टाका करानेवाला---

### ईश्वरः सर्वभूतानां हदेशेऽर्जुन तिष्टति । भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥

— भगवान्के इन वचनोंके अनुसार— भी वह एक ईश्वर ही है । उसकी दृष्टिमं केवल भगवान् ही समस्त कियाओंके करानेवाले रह जाते हैं । इस प्रकार कर्तादृष्टिसे भी द्वैतकी भ्रान्तिको दूरकर वह भक्त कियाद्वैतकी सिद्धि करता है । आत्मिनेदन-भक्तिका यह भी अर्थ है। इस प्रकार तीनों भ्रमोंकी निन्नृत्ति कर वह इन तीन अद्भैतोंको सिद्ध करता है। यह आत्मिनेदन-भक्तिमें रहनेवाला ज्ञान है। इस प्रकारका ज्ञान आ जानेके कारण वह ज्ञानीकी भक्ति है। अथवा यों कहो कि वह ज्ञानी ही है, या ऐसा कह सकते हैं कि ऐसा भक्त और ज्ञानी एक ही हैं। इस भक्तको कुछ और पाना नहीं रहता; अतः उसकी यह भक्ति अहेतुकी होती है और फिर यही सच्ची प्रेमलक्षणा भक्तिमें परिणत हो जाती है। यह अद्भैतका अनुभव जैसे-जैसे बढ़ने लगता है, वैसे-वैसे ही उस भक्तको जीवन्मुक्ति और विदेहमुक्तिका अनुभव होने लगता है तथा भगवान्के—

#### वतो मां तस्वनो ज्ञास्त्रा विशते तदनन्तरम् ।

— इन शब्दोंके अनुसार वह निरन्तर भगवान्को अपने और सम्पूर्ण जगत्के साथ तत्त्वतः एकरूप जानकर 'ज्ञाना-देव तु कैवस्यम्' इस श्रुतिके अनुसार कैवस्यका ही अधिकारी हो जाता है।

इस प्रकार मुक्तिके साधनकी दृष्टिसे नवधा भक्ति ऐसी जान पड़ती है कि जिसमें बड़े-से-बड़ा दुराचारी भी प्रवेश कर सकता है और फिर वह धीरे-धीरे दुराचार छोड़कर धर्मसाधन करते-करते स्वध्मंका पूर्णतया अनुष्टान करके कमशः ज्ञान प्राप्त कर अन्तमं अद्वैतज्ञानके द्वारा मुक्तिका अधिकारी बन सकता है। इस तरह विचार करनेसे जान पड़ता है कि नवधा भक्ति जीवको अधिकारके अनुमार मुमुक्षुताकी प्राप्ति कराकर अन्तमें उने मोक्ष प्राप्त करानेवाला सोपान है।

प्रह्लाद-जैसे भक्तने भी पहनेमें यही पढ़ा और इसीका उपदेश किया था। हमारे यहाँ मोक्षके जो निष्काम कर्मयोग, राजयोग और ज्ञानयोग आदि अनेकों मार्ग हैं, उनमें भिक्त तो 'सूत्रे मणिगणा हव' भभीमें अनुस्यूत है। यहाँ नवधा भिक्तमें भी हमने यही बात देखी है। भिक्तको सर्वथा छोड़कर कोई भी साधन सफल नहीं हो सकता। तथा भिक्तके समान सरल और प्राणिमात्रके अधिकारसे युक्त भी कोई दूसरा साधन नहीं है। अतः पहले इसी साधनको पकड़ना चाहिये; दूसरे साधन तो अपने-आप ही इसके पीछे आ जायँगे, उन्हें भगतान स्वयं ही दे देंगे। हमारी तो उन कृपाल प्रभुसे यही प्रार्थना है कि वर्तमान समयमें वे प्रत्येक जीवको विशेषतया यही साधन प्रदान करें।

# वैदिक साधनान्तर्गत न्यासविद्या

( हेखक-पूज्यपाद वे • शि • खामी श्रीत्रीरामानुजाचार्यजी शास्त्री )

स्वतःसिद्धः श्रीमानमितगुणभूमा करणया विधाय ब्रह्मादीन् वितरति निजादेशमपि यः । प्रपश्या साक्षाद्वा भजनशिरसा वापि सुरुभं सुसुक्षुदेवेशं तमहमधिगच्छामि शरणम्॥

वैदिक साधनोंमें जैसे सिंद्रेद्या, उद्गीयविद्या, दहरविद्या, मधुविद्या प्रश्नित हैं, उसी प्रकार न्यासविद्या भी है; इसका विधायक मन्त्र अथवेवेदान्तर्गत नारायणोपनिषद्में वर्णित है। इस मन्त्रका विनियोग इस प्रकार अनुसन्धान किया गया है—

क वसुरण्वेति मन्त्रस्य याज्ञवल्क्यो भगवासारायण ऋषिः जगतीच्छन्दः परमारमा नारायणो देवता आरमसमर्पणे विनियोगः।

मन्त्र इस प्रकार है-

ॐ तस्मान्न्यासमेषां तपसामतिरिक्तमाहुर्वसुरण्यो विभुरिस प्राणे त्वमिस सन्धाता ब्रह्मन् त्वमिस विश्वपृक्तेजो-दास्त्वमस्यप्तिरिस वर्चौदास्त्वमिस सूर्यस्य युक्कोदास्त्वमिस चन्द्रमस उपयामगृहीतोऽसि ब्रह्मणे त्वा महस ओमित्यात्मानं युक्तीतैतद्दै महोपनिषदं देवानां गुद्धं य एवं वद ब्रह्मणो महिमानमामोति तस्माइह्मणो महिमानमित्युपनिषत् ॐ॥

'तप आलोचने' धातुसे निष्पन्न 'तप' शब्द ज्ञानवाची होनेसे यहाँ 'तप' शब्दका अर्थ उपासनात्मक ज्ञान है। परब्रह्म परमात्माकी प्राप्तिका साधनरूप उपासनात्मक ज्ञान ही वेदान्त-शास्त्रमें ब्रह्मविद्या नामसे प्रसिद्ध है। सम्पूर्ण विद्याओं में न्यास (आत्मसमर्पणरूपा प्रपत्ति) निद्या ही श्रेष्ठतमा है। प्रार्थना-पूर्वक प्रणवार्थानुसन्धान करते हुए भगवचरणारविन्दमें आत्मसमर्पण करना ही उसका स्वरूप है, जिसका वर्णन श्रुति हस प्रकार करती है—'हे भगवन्! आप धनकी भाँति प्राणिमात्रको प्यारं हैं, सर्वसमर्थ हैं, प्राणके भी पोषक हैं। हे सर्वव्यापक परब्रह्म! आप सम्पूर्ण विश्वके धारण करनेवाले तथा सब वस्तुओंको उत्तेजित करनेवाले अग्निरूप हैं। आप स्पूर्यको भी प्रकाशित करनेवाले हैं, चन्द्रमाको कान्तियुक्त करनेवाले भी आप ही हैं। हे प्रभो! उपासनाह्मारा में आपके समीप आया हूँ, प्रेमसे आप मेरे ह्यारा ग्रहण किये गये हैं। हे सर्वव्यापक अन्तर्यामिन! आपहीके लिये आपके परम पवित्र

तेजमें 'ॐ' इस परमपावन मन्त्रका निरन्तर अर्थानुसन्धान-पूर्वक जप करते हुए—

अकारार्थो विष्णुर्जगदुदयरक्षाप्रस्यकृत् मकारार्थो जीवसदुपकरणं वैष्णविमदम् । उकारोऽनन्यार्हं नियमयति सम्बन्धमनयो-स्वयीसारस्थ्यारमा प्रणव इममर्थं समदिशत् ॥

---इ.यादि प्रमाणानुसार आत्मसमर्पण करता हूँ । इस महोपनिषद् अर्थात् दिव्य महान् ज्ञानको, जो --धर्म तु साक्षान्त्रगवस्त्रणीतं

न वै विदुर्ऋषयो नापि देवाः।

—इत्यादि प्रमाणानुसार देवादिकोंके लिये भी दुर्लभ परम गुप्त रहस्य है, जो जानता है वह 'निरञ्जनः परमं साम्य-मुपैति' तथा 'भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच' इत्यादि श्रुति-सूत्र-प्रमाणानुसार परब्रह्मके साम्यरूप महिमाको प्राप्त होता है।

इस न्यासविद्याको यशरूपरे भी श्रुति प्रतिपादन करती है, यया चारों वेदोंमे प्रसिद्ध पुरुषस्क्तकी निम्नलिखित ऋचामें देखिये---

यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् ।
ते ह नाकं महिमानः सचन्त
यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः ॥

यहाँ 'देवाः' पदका अर्थ है मुमुक्षुजन । महात्मानस्तु मां पार्थ दैवीं प्रकृतिमाश्रिताः । भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भृतादिमब्ययम् ॥

— इत्यादि प्रमाणानुसार मुमुधुजन ही देवता हैं। 'दैवी सम्पद्भिमोक्षाय' इस वचनवलसे भी मुमुधुओंकी ही दैवी सृष्टिमें गणना की गयी है।

'यज्ञेन यजनीयदेवतोद्देश्यकदृब्यस्यागरूपेण कर्मण। देवतामुहित्स्य द्रव्यस्यागो हि यागज्ञब्दार्थः ।'

अर्थात् परमपुरुष परमात्माके उद्देश्यसे प्रणवको द्वार बनाकर किये गये आत्मसमर्पणरूप मानस यज्ञके द्वारा— यही 'यज्ञेन' पदका अर्थ है । मुमुक्षुओंके ल्यि आत्मसमर्पण ही अवश्यकर्तव्य यज्ञरूप होनेसे श्रुतिवचनोंमें आत्मसमर्पणको यागरूपता दी गयी है । यथा— 'अइमेवाइं मां जुड़ोमि स्वाहा', 'इदमहं माममृतयोनी सूर्ये ज्योतिषि जुड़ोमि', 'ओमिस्यारमानं युआत' इस्यादि । 'यशं यजनीयदेवतारूपं परमयुरुषम् ।'

'यज्ञो वै विष्णुः।' इस श्रुतिके अनुसार यज्ञद्वारा आराधना करने योग्य देवतारूप भगवान् परमपुरुव ही यहाँ 'यज्ञ' पदके अर्थ हैं। 'यज्ञेन यज्ञम्' इन दो पदोंका अर्थ भगवान् चादरायणने भी इसी प्रकार किया है—

#### 'यागसाधनभूतेन स्वात्मना मेध्यमीश्वरम्।'

-अर्थात् यज्ञके साधनभूत आत्माके द्वारा यजनीय भगवान्को । 'अयजन्त' का अर्थ है—भगवान्के उद्देश्यसे आत्मसमर्पणरूप यज्ञ किया । 'तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् ।' अर्थात् वही धर्म प्रधान रहा । 'तस्मान्न्यासमेषां तपसामति-रिक्तमाहुः' इस श्रुतिवचनमें भी सर्वोत्तम धर्म इसीको कहा गया है । 'आसन्' पदसे बोध होता है कि युगान्तर, कस्पान्तरादिमें भी यही प्रधान धर्म था । श्रीमद्भागवत, एकादश स्कन्धमें भगवान् अपने परमभक्त सखा उद्धवजीसे कहते हैं—

आदौ क्रुतयुगे वर्णो नृणां इंस इति स्मृतः । क्रुतकृत्याः प्रजा जात्या तस्मात्कृतयुगं विदुः ॥ वेदः प्रणव एवाग्रे धर्मोऽहं नृषरूपश्रक् । उपासते तपोनिष्टा इंसं मां मुक्तकिल्बिषाः॥

यहाँ भी प्रणवके द्वारा भगवदुपासनाकी बात ही कही गयी है।

अब इस आत्मसमर्पणरूप यशका अनुष्ठान करनेवालेंके लिये फलश्रुति कहते हैं। 'ते ह' का अर्थ है पूर्वोक्त आत्म-समर्पणरूप यशका अनुष्ठान करनेवाले सुमुक्षु ।

## नाकं नाम निस्यनिरितशयानन्दैकतानमोक्षपरमपदाक्षर-परधामादिशब्दवास्यनाकाल्यवैकुण्ठलोकम् ।

नाक कहते हैं वैकुण्ठलोकको, जो नित्य निरितशय आनन्दका प्रवाहरूप है और जिसे दूसरे शब्दोंमें मोक्ष, परमपद, अक्षर तथा परमधाम भी कहते हैं। 'क' नाम मुखका है; न कम्=अकम् नाम दुःखका है। न अकम्= नाकम् अर्थात् दुःखशून्य परममुखरूप मोक्ष। 'नाकोऽम्बरे रवौ खर्गे परमज्योग्नि च स्मृतः।' इस निषण्ड-प्रमाणवलसे भी 'नाक' शब्दको वैकुण्ठलोकका वाचक समझना चाहिये। 'महिमानः' पदका अर्थ है—परमसाम्यरूप महिमावाले। 'क्रम्नुणो महिमानमामोति' ( क्रमुक्ते साम्यरूप महिमावाले।

होता है)—ऐसा श्रुति कहती है। 'सचन्त' पद 'क्य् समवाये' धातुसे बना है। उत्तका अर्थ है—नित्यमुक्तोंकी गोष्ठीको प्राप्त होकर नामरूप अनन्त सुख एवं मगवान्के कल्याण-गुणोंका सर्वदा अनुभव करते हैं। 'यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः' अर्थात् जिस परमपद या धाममें पुरातन साध्य अर्थात् प्राप्यभूत अनन्त, गरुड, विध्वक्सेन आदि अपरिमित मगवत्-पार्षद निवास करते हैं। 'यत्रर्षयः प्रयमजा ये पुराणाः' इत्यादि श्रुति प्रसिद्ध ही है।

अपरक्क इस आत्मसमर्पणरूप महायज्ञका वर्णन अथर्व-वेदीय महानारायणोपनिषद्की श्रुति क्या ही विस्रक्षण ढंगसे प्रतिपादन करती है—

तस्यैवं विदुषो यज्ञस्यास्मा यजमानः श्रद्धा पत्नी शरोर-मिध्ममुरो वदिलोमानि बहिवेंदः शिखा हृदयं युपः काम आज्यं मन्युः पञ्चस्तपोऽभिर्दमः शमयिता दक्षिणा वाग्घोता प्राण उद्गाता चक्षरध्वर्युर्मनो ब्रह्मा ओत्रमग्नीद्यावद्धियते सा दीक्षा यदशाति तद्धविर्यश्पिबति तदस्य सोमपानं यदमते तदपसदो यत्सञ्चरत्यपविशत्यतिष्टते च स प्रवर्गो यन्मूखं तदाहवनीयो या ब्याह्मतिराहृतिर्यदस्य विज्ञानं तज्ञहोति यस्सायं प्रावरत्ति तस्समिधं यद्यातर्मध्यन्दिनं सायं च तानि सवनानि ये अहोरात्रे ते दर्शपूर्णमासौ येऽर्धमासाश्च मासाश्च ते चातुर्मास्थानि य ऋतवस्ते पश्चबन्धा ये संवरसराश्च परिवस्तराश्च तेऽहर्गणाः सर्ववेदसं वा एतस्तत्रं यन्मरणं तदवसृथ एतद्वै जरामर्यमिन्नहोत्रं सत्रं य एवं विद्वानुदगयने प्रमीयते देवानामेव महिमानं गत्वाऽऽदिखस्य सायुज्यं गच्छरयथ यो दक्षिणे प्रमीयते पितणामेव महिमानं गरवा चन्द्रमसः सायुज्यं सलोकतामामोत्येतौ वै सर्याचन्द्रमसोर्म-हिमानी बाह्मणो विद्वानभिजयति तस्माद् बह्मणो महिमानमा-मोति तस्माद्रह्मणो महिमानम् । ऑ सह नाववरिवति शान्तिः ॥

'न्यासिवद्यावाले ज्ञानीके आत्मसमर्पणरूप यज्ञमें आत्मा यजमान है, ग्रुद्ध सारिवकी श्रद्धा पत्नी है, दारीर इक्ष्म अर्थात् यज्ञीय काष्ट्र ( हवनोपयोगी कुण्डमें जलाने योग्य लकड़ी ) है। वश्चःस्थल वेदी है, दारीरकी रोमावली कुश्च है, वैदिक ज्ञान शिखा है, हृदय यूप ( पशु वॉधनेका खंभा ) है, सम्पूर्ण कामना ही घृत हे, कोध पशु है, स्वरूपानुरूप ज्ञान एवं तदनुगुण अनुष्ठान अग्नि है, मीतर-बाहरकी इन्द्रियोंका दमन ही बाध्याहार अर्थात् यज्ञमें आनेवाले विम्नोंका निवारणकर्ता है, दान्तिमय प्रिय-हित यचन होता ( हवन करनेवाला ) है, प्राण उद्गाता ( श्वास-श्वासमें प्रणच, अजपा अथवा गोविन्दके नामीका उच्चारणरूप ) मन्त्रगान करनेवाला है, सात्त्विकावेशमय प्रेमाश्रपरिप्छत नेत्र ही अध्वर्ध हैं, 'मय्यर्पितमनोबुद्धिः' इत्यादि प्रमाणा-नुसार भगवत्स्वरूप-रूप-गुण-विभृति-चिन्तनयक्त मन ब्रह्मा है. निरन्तर भगवद्गुणश्रवण करता हुआ कर्णेन्द्रिय आहवनीयादि त्रेताभि है; प्रारब्धानुकूल जबतक शरीरधारण होता है, वही दीक्षा अर्थात यज्ञान्तदिवसपर्यन्त नियमपालनका सङ्कल्प है। ऐसे अधिकारी भगवन्निवेदित जो कुछ भोजन करते हैं, वही हविष्य है; दुग्ध-जलादि जो कुछ पीते हैं, वही इनका सोमरसपान है; ध्येयख्ररप-परमात्मस्वरूपकी विलक्षणतामें जो वे रमण करते हैं, वही उपसद है। उनका चलना-फिरना, बैठना-उठना ही प्रवर्ग्य है: उनका जो भख है, वही आहयनीय है; वे जो कुछ शब्द उचारण करते हैं, वही आहुति है; जो इनका विज्ञान है, वही हवन करते हैं; सायङ्काल-प्रातःकाल वे जो कुछ खाते हैं, वही समिधा है; प्रातः-सायं-मध्याह्न ही उनका सवन (कालत्रयकी किया) है । उनके जो दिन-रात हैं, वही दर्श-पूर्णमास अर्थात् अमावस्या और पूर्णिमाकी इष्टियाँ हैं; जो पक्ष एवं महीने हैं, वही चातुर्मास याग है; जो ऋतु हैं, वही पशुबन्ध अर्थात् यज्ञीय खंभेमें पशुओंको बाँधनेकी रस्ती है; जो उनके संवत्सर तथा परिवत्सर हैं, वही अहर्गण ( दिनसमृह ) हैं; सम्पूर्ण ज्ञानमय यह यज्ञ है। उनका जो भरण है, वही अवभृथ ( यज्ञान्त-स्नान ) है। इस शरणागतिरूप यज्ञ करनेवाले यजमानका यज्ञान्तरनान विरजा नदी ( जो वैकुण्ठमें है ) में होता है । जन्म-जरा-मरण-रोग-क्ष्मधा-पिपासादि निवृत्त करनेवाला अग्निहोत्र-यज्ञ है । जो ज्ञानी इसको जानकर उत्तरायणमें शरीर छोडते हैं, वे देवताओंकी महिमा अर्थात् अर्चिरादि मार्ग अथ च साम्यरूप नित्यमुक्तोंकी महिमाको प्राप्त होकर सूर्यमण्डलको भेदन करते हुए सायुज्य मुक्तिको प्राप्त होते हैं। जो दक्षिणायनमे शरीर छोड़ते हैं, वे पितृमार्गसे चन्द्रमण्डलको होते हुए परमात्मधामको जाते हैं। इन देवयान-पितृयान मार्गोंका प्रदर्शन श्रति कराती है, इनका अर्थ आवृत्ति-अनावृत्तिके मार्ग नहीं समझना चाहिये । जैसे ब्रह्म-वेत्ताको मुक्तिप्राप्तिमे दक्षिणायन तथा रात्रिमरणादि रोधक नहीं होते--जैसा कि ब्रह्मसूत्रमें भगवान बादरायणने कहा है—उसी प्रकार न्यासविद्यावालेका भी चाहे किसी समय प्रारन्धावसानमें शरीर छुटे, परमपदकी प्राप्तिमें उसे विलम्ब नहीं होता । इस प्रकारके मार्गज्ञानवाले अधिकारी ब्रह्म-महिमा अर्थात् विग्रुद्ध आत्मस्वरूपके साक्षात्कारपूर्वक परमात्मप्राप्तिरूप अनन्त सुखका अनुभव करते हैं।

कृष्णयञ्जर्वेदीय श्वेताश्वतर-श्रुतिने न्यासविद्याका इस प्रकार वर्णन किया है---

> यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वे वेदापश्च प्रद्विणोति तस्मै । तप्ह देवमारमबुद्धिप्रसादं (काशं) सुसुक्षुवें शरणमहं प्रपचे॥

> > ( ६ 1 १८ )

अर्थात् जो परब्रह्म परमात्मा कल्पके आदिमें ब्रह्माको प्रकट करते हैं और फिर उन्हीं चतुर्मुख ब्रह्माको वेदोपदेश करते हैं, मुक्तिकी इच्छासे मैं आत्मज्ञानका प्रकाश करनेवाले उसी परब्रह्मके शरण होता हूँ अर्थात् उनकी प्राप्तिके लिये उन्हींके श्रीचरणयुगलको सिद्धोपायके रूपमें निश्चय करता हूँ।

लेखविस्तारके भयसे अधिक श्रुतियोंके प्रमाण न देकर अब प्रपत्ति ( शरणागति ) के स्वरूप, अङ्ग, अधिकार एवं फलके विषयमें दिग्दर्शन कराता हूँ । श्रुत्यर्थको प्रयन करनेवाले भगवान् बादरायण ( वेदल्यास ) ने ब्रह्मसूत्रके साधनाध्याय ( ३ ) के तृतीय पादमे 'नानाशब्दादिभेदात्' इस सूत्रमें 'आदि' शब्दमे न्यासविद्याकी ओर, गोपनीय होनेके कारण, इशारा किया है । श्रीभाष्यव्याख्याता श्रुतप्रकाशिकाकार कहते हैं—

'आदिशब्देन न्यासो विवक्षितः सूत्रेऽपि शब्दादिभेदसदावात्' इत्यादि ।

'विकल्पोऽविशिष्टफल्लात' इस सूत्रकी व्याख्यामें भी 'अस्मित्रधिकरणे न्यासविद्याभिष्रेता' ऐसी श्रुतप्रकाशिकाकी पंक्ति है। निगम (वेद) आगम (पाञ्चरात्र) तथा वेदके व्याख्यारूप पञ्चमवेद महाभारत, श्रीरामायण, स्मृति एवं पुराणादि सम्पूर्ण प्रमाणमृत शास्त्रोमे इस न्यासविद्याकी प्रशंसा मिलती है।

वैदिक साधनान्तर्भूत उद्गीय-संवर्ग-दहरादि विद्याओंकी अपेक्षा इस न्यामिवद्यामें एक महान् बैल्क्षण्य यह है कि और विद्याएं वैदिक होनेसे उनमें वेदाधिकारी ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय-इन तीन ही वर्णोंका अधिकार है। कारण, ब्रह्मोपासनारूप ब्रह्मविद्याओंके सम्पादनका यह नियम है कि उपनयनादि वैदिक संस्कारोंसे संस्कृत होकर, साङ्ग-वंदाध्ययनके द्वारा अर्थज्ञान सम्पादन कर, वेदविद्वित

कर्मौके अनुष्ठानद्वारा विरोधी पापींका क्षत्र करके, गुद्ध भाव धारण करके, जितेन्द्रिय होकर, विषयोंसे मनको हटाकर तथा आत्मानुभवमें सम्र करके, आत्मप्रातिसाधनभृत आत्मयोग सम्पादन करके आत्मान्तर्यामीपर्यन्त जाकर, आत्मेश्वर नारायणके स्वरूपादिका श्रवण-मनन करके, अर्चन-प्रणामादिपूर्वक निरन्तर ध्यान करनेसे प्रसारम-प्रातिरूप अनन्त सुख उपासकको प्राप्त होता है। यही आरोहक्रम वेदान्तरास्त्रमें प्रतिपादन किया गया है। अब अवरोह-क्रमकी तरफ भी जरा ध्यान दीजिये।

पूज्यपाद वेदान्ताचार्य स्वामीजी अवने 'तत्त्वमुक्ता-कलाप' नामक ग्रन्थमें लिखते हैं—

भक्तिर्मुक्तेरुपायः श्रुतिशतिबिहिता सा च धीः प्रांतिरूपा तिक्रिप्पर्ये फलेच्छाद्युपधिबिरहितं कर्म वर्णाश्रमादेः। शानध्यानादिवाचां समफलविषया सैव युक्ता प्रतिष्टा सामान्योक्तिः समानप्रकरणपठिता पर्यवस्येद्विशेषे॥

अर्थात् भक्तिको ही मुक्तिका उपाय सैकड्रों श्रुतियोंमें कहा गया है। प्रीतिरूपको प्राप्त हुई बुद्धि ही भक्तिका स्वरूप है और उसे प्रकट करनेके लिये फलेक्छादि त्रिविध उपाधियोंके त्यागपृर्वक समस्त जीवनपर्यन्त वर्णाश्रमानुष्ठान-रूप कर्मयोगका आचरण ही एकमात्र उपाय है। ज्ञान, ध्यान, उपासना प्रभृति शब्द भक्तिके ही पर्याय हैं। प्रकरण-पठित सामान्य शब्द सव विशेषशब्दमें पर्यवसित होते है, उसी प्रकार ज्ञान-ध्यानादि सामान्य शब्द विशेष शब्द— भक्तिमें ही पर्यवसित है।

# पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया ।

—इत्यादि प्रमाणानुसार भगवत्याप्तिका मुख्य सावन जो भक्ति है, उसके दो भद्र है । यथा—

> साधनं भगवस्त्रासौ स एवेति स्थिरा मितः । साध्यभक्तिस्था सैव प्रपत्तिरिति गीयते॥ उपाये भक्तिरेव स्थान् तस्प्रासौ या तु सा मितः। उपायभक्तिरेतस्मानः पूर्वोक्तेव गरीयसी॥

अर्थात् भगवद्यासिमें भगवान् ही साधन हैं, ऐसी हढ निश्चयास्मिका बुद्धिका नाम साध्यभक्ति हैं; उमीको प्रपत्ति कहते हैं। तथा भगवद्यासिमे भिक्त उपाय है, इस बुद्धिका नाम उपाय-भक्ति अथवा साधन-भक्ति है। इससे पहले कही हुई साध्यभक्ति ही उत्तम है। नवधा भक्तिमें आत्मिनवेदन नामकी अन्तिम भक्ति इसी न्यासिवद्या अथवा साध्यभक्तिरूप प्रपत्तिका ही नामान्तर है। अब उसका खरूप वर्णन किया जाता है—

बुद्धिरःथवसायातमा याच्यापर्यवसायिनी ।
प्राप्येच्छोरचुपायस्य प्रपत्ते रूपमिष्यते ॥
अनन्यसाथ्ये स्वाभीष्टे महाविश्वासपूर्वकम् ।
तदेकोपायतायां च प्रपत्तिः शरणागतिः ॥
(पश्चरात्र-विश्वससेनसंहिता)

'भगवत्सेवारूप प्राप्य वस्तुकी उत्कट इच्छाबाले उपायान्तरहीन अधिकारीकी प्रार्थनामें पर्यवसित होनेवाली निश्चयात्मिका बुद्धि ही प्रपत्तिका स्वरूप है। अर्थात् भगवत्पाप्तिकी तीत्र इच्छावाले अधिकारीके लिये उनकी प्राप्तिरूप फलमें उन्हींको सिद्धोपायरूपमें निश्चय करके आर्त्त होकर नित्य सेवामें स्वीकार करनेकं लिये सदा उनसे प्रार्थना करते रहनेका नाम ही प्रपत्ति है।'

प्रपत्ति कर्म-ज्ञानादिके समान उपाय नहीं है, यह तो भगवान्को स्वप्राक्षिमें सिद्धोपायरूपसे स्वीकार करना है। इसी संहितामें भगवान् नारायण स्वयं विष्वक्सेनजीसे कहते हैं-

मत्म्बीकारस्वरूपायाः प्रपत्तेरप्युपायताम् । इच्छन्ति केचिहुर्दान्ताः सन्तो मामेव मन्तते ॥

अर्थात् मेरे स्वीकाररूप प्रपत्तिको कुछ दुर्दान्तलाग उपाय समझते हैं, किन्तु संतजन तो मेरी प्राप्तिमें मुझे ही उपाय मानते हैं।

दूसरे रान्दोंमें भक्तोंके द्वारा अभिलिपत अनन्यसाध्य भगवत्याप्तिमं महाविश्वासपृर्वक भगवच्चरणारिवन्दको ही एकमात्र उपाय समझकर, अहङ्कार-ममकार आदि विरोधी भावोकी निवृत्तिपूर्वक नित्यसुखरूप भगवत्सेवाकी प्राप्तिके लिये उपाय वननेकी भगवान्दिसे प्रार्थना करते रहनेका नाम ही प्रपत्ति हैं; इसीको रारणागति कहते हैं। 'दोष-त्रयरितो हि विश्वासो महाविश्वासः।' निम्नलिसित तीन दोषोंसे रहित विश्वासको महाविश्वास कहते हैं। विश्वासको कमजोर करनेवाले तीन दोष ये हें—'उद्देश्यदुर्कभत्वम्', 'उपायेषु फल्गुत्वम्', 'सततस्वदोषानुसन्धानञ्च'। आत्मा अथवा परमात्माकी प्राप्तिरूप अपने उद्देशको दुर्लभ समझकर उत्साहहीन हो जाना; यह समझना कि मुझसे साधनानुष्ठान तो कुछ बनता नहीं, फिर मुझे

भगवान्की प्राप्ति कैसे होगी—यह पहला दोष है । कर्म-शान-साधनरूपा भक्तिको त्यागकर केवल भगवत्-शरण-वरण-मात्रसे ही भगवान्की प्राप्ति हो सकती है—ऐसा समझना दूसरा दोष है। पद्मपुराणके उत्तरखण्डमें शरणागितके वैभवका वर्णन करते हुए भगवान् शङ्करजी अपनी प्रियतमा पार्वतीजीसे कहते हैं—

#### सत्कर्मनिरताः शुद्धाः सांख्ययोगविदस्तथा । नार्हन्ति शरणस्थस्य कलां कोटितमामपि ॥

अर्थात् कर्मयोग-ज्ञानयोगादि निष्ठावाले साधक सिद्धोपायनिष्ठ भगवत्-दारण वरण करनेवालेकी करोड्वीं कलाकी भी समता नहीं कर सकते।

तीसरा दोप निरन्तर अपने दोषोंको ही स्मरण करके उत्साहहीन एवं निराश होना है कि मेरे-जैसे महान् पापीको प्रभु कैसे मिलेगे । जैसे कोई बालक अपनी माताकी गोदमें सोया हुआ स्वप्नमें व्याघकों अपने ऊपर आक्रमण करते हुए देखकर एक साथ घवड़ा उठता है तथा निद्रा टूटनेपर अपनी माताका मुख देखकर भयरहित हो जाता है और सोचता है कि अहा ! हम तो माताकी गोदमें हैं, हमको क्या भय है; स्वदोपानुसन्धान करनेवालेकी भी यही दशा होती है । जागनेपर माताका मुख देखनेमे वालककों जो शान्ति मिलती है, कल्याणगुणाकर आश्रितवात्सल्यजलिंध परमात्माकों गुणोंका स्मरण करनेसे भक्तकों भी वही शान्ति मिलती है । श्रीरामचरितमानसमें इस प्रकारके अनेकों वचन मिलते हैं । श्रीरामचरितमानसमें इस प्रकारके अनेकों वचन मिलते हैं । यथा—

रहति न प्रभु चित चृक किए को। करत सुरति सय बार हिए को॥

x x x x

जद्यपि जन्म कुमातु तें मैं सठु सदा सदोस । आपन जानि न त्यागिहिहें मोहि रघुबीर मरोस ॥

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

कोटि बिप्र बथ कागहिं जाहो । आएँ सरन तजउँ नहिं ताहो ॥ सनमुख होइ जीव मोहि जबहीं । जन्म कोटि अघ नासहिं तबहीं॥ —इत्यादि ।

इसी विष्वक्सेन-संहितामें भगवान्ने शरणागतिके खरूपका विशद वर्णन किया है । यथा----

> शरणागतिशब्देन प्रपत्तिस्तु विशेषिता । प्रपत्तिं संश्रयेद्भक्त्या शरणागतिरुक्षणाम् ॥ आर्त्तप्रपत्तिरित्युक्ता सेषा पञ्चाङ्गसंयुता ।

पाँच अङ्गवाली आर्त्तप्रपत्ति इस प्रकार कही गयी है—
अहमस्म्यपराधानामारूयोऽकिञ्चनोऽगतिः ।
स्वमेवोपायभूतो मे भवेति प्रार्थनामतिः॥
कारणागतिरित्युका सा देवेऽस्मिन् प्रयुज्यताम्।

'हे भगवन् ! हम सम्पूर्ण अपराघोंके स्थान, अिक स्वान (साधनसून्य) तथा अगित हैं (आपके सिवा हमारा कोई दूसरा रक्षक नहीं है)। आपकी प्राप्तिके लिये आप ही उपाय हैं—इस प्रार्थना-बुद्धिका नाम शरणागित है। उसे परब्रह्म परमात्माहीके प्रति करना चाहिये।'

## आत्मनो दुर्दशापत्तिं विमृश्य च हरेर्गुणान् । तदेकोपायसंवित्तिस्तं प्रपक्षो विमुख्यते ॥

अर्थात् अपनेको गर्भ-जन्म-जरा-मरणादि पड्मिरूप दुर्दशासे आक्रान्त समझकर और पतितपावनत्वादि श्रीहरिके अनन्त गुणोंको विचारकर सम्पूर्ण दुःखोंकी निवृत्तिपूर्वक अनन्त सुखकी प्राप्तिके लिये एकमात्र श्रीमन्नारायणको ही सिद्धोपायरूपमे निश्चय करनेवाला प्रपन्न संसार-बन्धनसे छूट जाता है।

> निश्चेपापरपर्यायो न्यासः पञ्चाङ्गलक्षणः । संन्यासस्त्याग इस्युक्तः शरणागतिरिध्यपि ॥

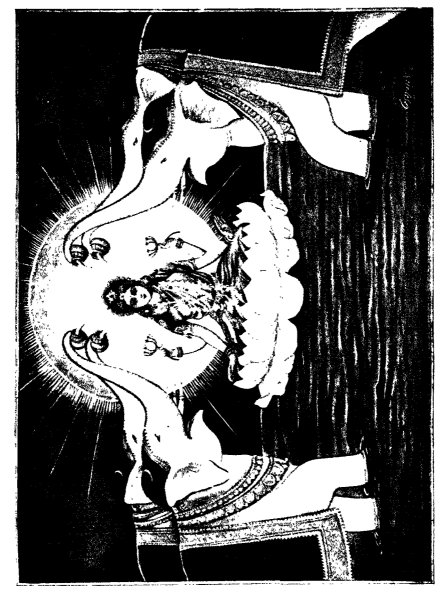
अर्थात् निक्षेप, न्यास, संन्यास, त्याग एवं शरणार्गात आदि सब नाम पाँच अङ्गवाली इसी प्रपत्तिके हैं।

महर्षि शौनक सनत्कुमारसंहितामं इसका स्वरूप इस प्रकार वर्णन करते हें—

# यदा परानन्वियिभिर्दुइशकः स्मृतिभिर्विना । तेन तस्पुरतः पातः सा प्रपत्तिस्तदा भवेत ॥

अर्थात् परमात्माकी आज्ञाकं उल्लिखनरूप होनेसं प्रभुके साथ सम्यन्ध-विच्छेद करानेवाले अकृत्यकरण ( न करनेयांग्य कर्माको करना ), कृत्याकरण ( कर्तव्य कर्माकी अवहेलना ), अभध्यमक्षण ( न खानेयोग्य पदार्योको खाना ), अपेयपान ( न पीनेयोग्य द्रव्योको पीना ), अगम्यागमन आदि तथा भगवदपराध, भागवतापराधादि दुरनुष्ठानोंके कारण अपरख्य दुष्कर वैदिक साधनानुष्ठानके अभावमे अशक्त, अिकञ्चन, अनन्यगति एवं परमार्त्त होकर सर्वसमर्थ परमकारुणिक श्रीहरिकं आगे गिरकर सर्वस्व-भार उन्हांपर छोड़ देनेका नाम प्रपत्ति है ।

पाञ्चरात्रकी लक्ष्मीतन्त्रसंहितामे इस प्रपत्तिके छः अङ्कां-का वर्णन किया गया है । यथा—



कान्या काञ्चनसन्निमां हिमगिरिप्रख्येश्वतुर्मिगैजैहं स्पेत्रिप्रपहिरणमयासृतघटेरासिच्यमानां श्रियम् । विभ्राणां वरमज्जुगुममभयं हुस्तेः किरिटेष्ड्यकां श्रीमायद्वनितम्बविस्वलेलेनां बन्देऽरविन्दक्षिताम् ॥

आनुकूरुयस्य सङ्करपः प्रातिकृरुयस्य वर्जनम् । रक्षिष्यवीति विश्वासो गोप्नृस्ववरणं तथा ॥ आत्मनिक्षेपकार्पण्ये षड्विधा शरणागतिः ।

इन अङ्गोंका विवरण इस प्रकार है---

आनुकृल्यमिदं प्रोक्तं सर्वभूतानुकूळता । अन्तःस्थितोऽहं सर्वेषां भूतानामिति निश्चयात् ॥ एतेन ज्याप्तिविज्ञानास्प्रपत्तन्यस्य सर्वशः ।

भगवान् कहते हैं कि 'सर्वान्तरात्मा, सर्वव्यापक जो मैं हूँ, उसकी सम्पूर्ण चेतनाचेतन पदार्थोंमे व्याप्तिका निश्चय करके जीवमात्रके अनुकूल होना ही शरणागतिका पहला अङ्ग सर्वभृतानुकूलतारूप आनुकूल्यका सङ्कल्प है।'

फिर कहते हैं---

आनुकृत्यस्य सङ्कल्पाध्मातिकृत्यस्य वर्जनम् । हिंसाचपायविरतिरुक्ता सर्वेषु जन्तुषु॥

'आनुकृत्यके सङ्कल्पसे प्रातिकृत्यका त्याग होता है। प्राणिमात्रकी हिंसारूपी अनर्थसे बचना ही प्रातिकृत्यका त्याग है।'

अय तीसरे अङ्गका वर्णन करते हैं—

शक्तेः सूपसदत्वाच कृपायोगाच शाधतात् ।

ईशेशितव्यसम्बन्यादनिशं प्रथमादिष ॥

रक्षिष्यस्यनुकृलाज इति या सुदृढा मतिः ।

स विश्वासो भवेष्छक सर्वदुष्कृतनाज्ञानः ॥

स्वरक्षायोग्यतां ज्ञात्वा प्रपत्तव्यस्य युक्तितः ।

रक्षिष्यतीति विश्वासादभीष्टोषायकल्पनम ॥

'शरण्य परमात्मामें सम्पूर्ण शक्ति तथा निरन्तर कृपागुण-की पूर्ति होनेमे तथा उनके साथ जीवका सेव्य-संवकभावरूप सम्बन्ध अनादि कालसे होनेसे, उनकी आज्ञाके अनुकूल चलनेवाले हम सब आश्रितोंकी वे अवश्य रक्षा करेंगे— ऐसा हढ़ विश्वाम सम्पूर्ण दुण्कृतका नाश करनेवाला होता है, ऐसा लक्ष्मीतन्त्रसंहितामे श्रीजीने इन्द्रसे कहा है। सयुक्तिक अनेक प्रमाणोंसे हढ़ निश्चय करे कि सर्वेश्वर ही सर्वप्रकारसे सर्वदा रक्षक है और ऐसा विश्वास करके अमीष्ट फलकी प्राप्ति-के लिये उन्हींको उपाय समझना शरणागतिका प्रधान अक्क है।

गोभ्तृत्ववरणरूप चौथे अङ्गका स्वरूप इस प्रकार है— करुणावानिप ज्यक्तं शक्तः स्वाम्यपि देहिनाम् । अप्रार्थितो न गोपायेदिति तस्प्रार्थनामितः॥ सा० अं० ९—

#### गोपायिता भवेत्येवं गोप्तृत्ववरणं समृतम् । याच्यापर्यवसायित्वं प्रपत्तेरत इष्यते ॥

'भगवान् परम दयाछ, सर्वशक्तिमान् और सम्पूर्ण देह-धारियोंके साक्षात् स्वामी होते हुए भी प्रार्थना किये विना रक्षा नहीं करते; अतः संसारवन्धननिवृत्तिपूर्वक अङ्गीकार करनेके लिये सर्वदा प्रभुसे प्रार्थना करते रहना प्रपत्तिका गोप्तृत्ववरणरूप चौया अङ्ग है। इसीसे प्रपत्ति याच्ञापर्य-वसायिनी कही जाती है।'

आत्मिनिक्षेपरूप पॉचवॉ अङ्ग इस प्रकार है—
प्रयक्तेस्तु प्रयक्तरयप्रसादद्वारता तथा।
तेन संरहयमाणस्य फलं स्वाम्यवियुक्तता॥
केशवार्पणपर्यन्ताः ह्यास्मिनिक्षेप उच्यते।
उपाये च फले चेव स्वप्रयक्षनिवर्तनम्॥
स्वाम्यायक्तिति व्यक्तं निक्षेपस्याङ्गिता तथा।

'शरण्यकी कृपाद्वारा ही प्रपत्तिकी सिद्धि है। सर्वेश्वरके द्वारा सुरक्षित प्रपन्नोको नित्य निष्काम भगवत्मेवाके अतिरिक्त भोग-मोक्षरूप फल नहीं मिलता।' अतः —

#### स्वदीयं वस्तु गोविन्द तुभ्यमेव समर्पितम्।

—इस न्यायसे आत्मसमर्पण प्रपत्तिका खास अङ्ग है। उपाय और फल दोनोंमे अपने प्रयन्नकी निवृत्ति और आत्मेश्वर गोविन्दके अधीन ही सब कुछ है, ऐसा समझना ही स्पष्ट निक्षेप (आत्मसमर्पण) है। इस शरणागतिका अङ्ग न कहकर अङ्गी ही समझना चाहिये।

अब छठे अङ्ग कार्पण्यका म्यरूप बतलाते हैं—
अङ्गसामग्रग्सम्पत्तेरशक्तश्चापि कर्मणाम् ।
अधिकारस्य चासिद्धेर्देशकालगुणक्षयात् ॥
उपाया नैव सिद्ध्यन्ति द्यपायबहुलास्तथा ।
इति या गर्वहानिसाईन्यं कार्पण्यमुच्यते॥

'अङ्गसामग्री-सम्पत्तिकी विकलता ( अपूर्णता ) सं सम्पूर्ण-तया कमोंके करनेमें असमर्थता होनेसे अधिकारकी सिद्धि नहीं होती तथा देश, काल, गुणकी क्षीणतासे उपायादि सिद्ध नहीं होते । और एक अर्थ सिद्ध नहीं होने पाता, तबतक अनेक अनर्थ उपस्थित हो जाते हैं । इन सब बातोंका विचार करके गर्वका नाश होना और सची दीनताका उदय होना कार्णण्य है।

और भी कहा है—

उपायान्तरदौष्कर्यात्तस्निवृत्तिर्हि स्चिता । अकिञ्चनाधिकारित्वं प्रपत्तेरपि सृचितम्॥ 'उपायान्तरोंके दुष्कर होनेसे उनकी निवृत्ति कही गयी है। इससे प्रपत्तिके अधिकारी अकिञ्चन ही हो सकते हैं, यह बात बतलायी गयी।'

आर्त्तप्रपत्तिविश्वेषामङ्गानां सिल्लिधिस्तथा । दत्तप्रपत्तावेतानि भविष्यन्त्युत्तरोत्तरम् ॥ 'आर्तप्रपत्तिमें इन सव अङ्गोंका सान्निष्य एक साथ होता है और दृप्तपत्तिमें ये उत्तरोत्तर आते हैं ।'

. प्रपत्तिके आर्त और दप्त भेदोंका श्रीरामायण-युद्धकाण्डके विभीषण-शरणागति-प्रसङ्गमें उल्लेख हुआ है । यथा—

> आत्तों वा यदि वा दतः परेषां शरणागतः । अरिः प्राणान् परित्यज्य रक्षितन्यः कृतास्मना ॥

सर्वलोकशरण्य जानकीवलभ श्रीराघवेन्द्रका वचन है— 'आर्त अथवा इस पुरुष यदि शत्रुके भी शरण चला जाय तो गुद्धात्मा पुरुषको चाहिये कि अपने प्राणकी बाजी लगाकर भी उस शरणमें आये हुए शत्रुकीरक्षा करे, अनुकूल-के विषयमे तो कहना ही क्या ।' आर्त तथा इस प्रपत्नका लक्षण पाञ्चरात्रमें इस प्रकार दिया है——

# यस्य देहान्तरकृते शोको द्याः स उच्यते । यश्च प्रारुवदेहेऽपि शोचत्यार्तः स उच्यते ॥

इस देहसे निःशेष प्रारब्धकर्मोको भोगनेके बाद दूसरा देह न धारण करना पड़े—इसके लिये जो भगवान्की शरणमें जाते हैं, वे 'हम शरणागत' कहलाते हैं। तथा 'त्रुटिर्युगायते त्वामपश्यताम्' इत्यादि प्रमाणानुसार दोनों तरफ जलती हुई लकड़ीके बीचमें आयी हुई पिपीलिकाकी तरह तथा बनमें व्याध, कुत्ते, जाल एवं अभिसे चारों ओर घिरी हुई मृगीकी भाँति संसारी तापस धवड़ाये हुए एवं भगवत्यांतिके लिये सची तड़प एवं उत्कण्ठाका अनुभव करनेवाले आर्त्तप्रक कहे जाते हैं। इस प्रकार आर्त्त-हम-भेदसे प्रपत्ति दो प्रकारकी कही गयी है।

#### प्रपञ्चश्चातको यद्दरप्रपत्तब्यः कपोतवत् । रक्ष्यरक्षकयोरेतल्लक्षणं रुक्ष्यमेतयोः॥

'प्रपन्नमें चातक पक्षीकी जैसी दृद निष्ठा और प्रपत्तव्य ( शरण्य ) में कपोतकी भाँति सर्वस्व त्याग कर भी शरणमें आये हुएकी रक्षा करनेका सङ्कल्य-यही क्रमशः शरणागत एवं शरण्यका लक्ष्य एवं लक्षण है।'

> साधनान्तरदुःसाधं प्राप्यं यल्लोकवेदयोः । सुखेन प्राप्यते येन सा प्रपत्तिरिति स्थितिः॥

'लौकिक एवं वैदिक सम्पूर्ण फल जो दूसरे साधनोंसे दु:साध्य हैं, वे सव-के-सव प्रपत्तिसे सुलभ हो जाते हैं—यह निश्चय है।'

अब इसके अधिकारके विषयमे कुछ लिखा जाता है । लक्ष्मीतन्त्रसंहितामे इस प्रकार श्रीजीकी आजा है— अनन्योपायसक्तस्य प्राप्येच्छोरधिकारिता । प्रपत्तौ सर्ववर्णस्य सारिवकःवादियोगतः ॥ सा हि सर्वत्र सर्वेषां सर्वकामफलप्रदा । इति सर्वफलप्रासौ सर्वेषां विहिता यतः ॥

'उपायान्तरों में आसक्तिका त्याग करनेवाला और प्राप्य वस्तुमें हचि रखनेवाला ही प्रपत्तिका अधिकारी है। इसमें वर्णाश्रमादिका नियम नहीं है, जीवमात्रका इसमें अधिकार है। सब वर्णों एवं सभी आश्रमोंके लोगोंको तथा स्त्री, श्रूद्र, अन्त्यजादि सबको सर्वत्र सम्पूर्ण फल देनेवाली प्रपत्तिका शास्त्रोंने विधान किया है।'

आदि राजा मनु अपनी स्मृतिमे संन्यास-धर्मका वर्णन करते हुए प्रणवार्थानुसन्धानपूर्वक न्यासविद्याकी ओर इशारा करते हुए कहते हैं—

## इदं शरणमञ्जानामिद्मेव विजानताम् । इदमन्विच्छतां स्वर्गमिद्मानन्त्र्यमिच्छताम् ॥

अर्थात् अज्ञ-सर्वज्ञ एवं स्वर्ग-ऐश्वर्य, कैवल्य-मोक्ष तथा भगवत्प्राप्तिप्रभृति सम्पूर्ण मनोरथींबाले सर्वाधिकारियोके लिये शरणागति ही एकमात्र परमोत्तम उपाय है। ब्रह्म-रुद्रादि देवगण, धर्मपुत्र युधिष्ठरादि, द्रौपदी, काक (जयन्त), कालियनाग, श्रीगजेन्द्र, श्रीविभीषण, श्री-श्रीरामचन्द्र भगवान् तथा लक्ष्मणजी प्रभृति शरणागतिके कुछ इतिहासप्रसिद्ध उदाहरण हैं। महाभागवत कवि भीष्मिपतामह महाराज युधिष्ठरसे कहते हैं—

# अथ पातकभीतस्त्वं सर्वभावेन भारत । मुक्त्वा झन्यसमारम्भं नारायणपरो भव ॥

'हे भरतवंशोद्भव युधिष्ठिर ! तुम यदि पातकसे डरते हो, तो सब साधर्नोको त्याग कर एकमात्र नारायणपरायण हो जाओ ।'

बस, पितामहके श्रीमुखसे ये वचन सुनते ही द्रीपदी-सहित सब लोग नारायणपरायण हो गये।

> द्रौपदीसहिताः सर्वे नारायणपराभवन् । द्रौपद्या सहिताः सर्वे नमश्चकुर्जनार्दनम् ॥

वस्त्रापहारके समय कौरव-सभामें द्रौपदी इस प्रकार भगवान्से कातर प्रार्थना करती है—

## शङ्खचकगदापाणे द्वारकानिख्याच्युत । गोविन्द पुण्डरीकाक्ष रक्ष मां शरणागताम् ॥

'हे शङ्ख-चक्र-गदाधारी द्वारकावासी कमलनयन गोविन्द ! आपकी शरणमें आयी हुई मुझ अवलाकी रक्षा करिये।'

जयन्तके सम्बन्धमें रामायणमें यह श्लोक मिलता है— स पित्रा च परित्यक्तः सुरैश्च समद्दर्षिभिः । श्रीलोकान् संपरिकम्य तमेव शरणं गतः ॥

'माता-पिता तथा सब देवताओं और ऋषियोंते त्यागा हुआ इन्द्रपुत्र जयन्त तीनों लोकोम भटक कर श्रीरामजीके शरण गया।'

श्रीकृष्णके चरण-प्रहारसे जर्जरित होकर कालियनागने भगवान्से इस प्रकार प्रार्थना की थी —

# सोऽहं ते देवरेवेश नार्चनादी स्तुती न च। सामर्थ्वान् कृषामात्रमनोवृत्तिः प्रसीद मे॥

'हे देवोंके देव! अत्यन्त व्यथित होनेके कारण में आपकी सेवा-पूजा अथवा स्तुति करनेमें असमर्थ हूँ, किन्तु आपकी शरणमें आया हूँ; अतः अपनी अहेतुकी दयासे आप मुझपर प्रसन्न हों।'

इसी प्रकार प्राण-सङ्कटको प्राप्त गजेन्द्र मनसे ध्यान करता हुआ नारायणके शरण हुआ—

# परमापदमापन्नो मनसाचिन्तयद्धरिम् । स तु नागवरः श्रीमान् नारायणपरायणः ॥

विभीषण म्वयं कहते हैं कि जब रावणने कटुवचन कहकर नौकरकी तरह उनका अपमान किया तो वे स्त्री-पुत्रादिको छोड़कर श्रीराधवेन्द्रकी शरणमें चले आये—

# सोऽहं परुषितस्तेन दासवधावमानितः । स्यक्त्वा पुत्रीश्च दाराश्च राघवं शरणं गतः ॥

'समुद्रं राघवो राजा शरणं गन्तुमईति', राजाधिराज राघवेन्द्र समुद्रकी शरण जायँ—इस प्रकार सखा विभीषणकी प्रार्थना सुनकर सर्वलोकशरण्य श्रीसरकार सर्प-शरीरके समान सुन्दर मुजदण्डको तिकया बनाकर पूर्वामिमुख प्रणाम कर समुद्रके शरण गये— बाहुं भुजगभोगाभमुपयायारिस्दनः । अञ्जलि प्राङ्मुखः कृत्वा प्रतिशिश्ये महोद्धेः ॥

रामसेवा-प्राप्तिके लिये श्रीजानकीजीको मध्यस्य करके कोसलेन्द्रके चरणारविन्द्रको हदतासे पकड़कर लक्ष्मणजी श्रीरामजीके शरण हुए, ऐसा वर्णन वाल्मीकि-रामायणमें मिलता है—-

> स भ्रातुश्वरणी गाउं निपीड्य रधुनन्दनः । सीतामुबाचातियशा राधवं च महाव्रतम् ॥

धत्रवन्धुने निम्नलिखित शब्दोंमें भगवान्से कृपाकी याचना की—

मृहोऽयमल्पमितरल्पविचेष्टितोऽयं छिष्टं मनोऽस्य विषयैनं मयि प्रसङ्गि । इत्यं कृपां कुरु मयि प्रणतेऽसिल्डेश स्वांस्तोतसम्बन्धनभवोऽपि हि देव नेशः ॥

'में अत्यन्त मूढ़, अल्यबुद्धि और क्षुद्र चेष्टावाला हूँ; मेरा मन विषयोंके द्वारा क्लेशित होनेके कारण ही आपमं आसक्त नहीं होता। अतः ह सर्वेश्वर, मुझ शरणागतपर कृषा करें। आपकी स्तुति करनेमें तो स्वयं ब्रह्मा भी समर्थ नहीं हैं, औरोंकी तो बात ही क्या है!

जिस समय नागपित्रयोंने देखा कि उनके पित (कालियनाग) के मस्तक और फण आदि फूट गये हैं और उसके मुखोंसे खून बहने लगा है, उस समय वे भी भगवान् श्रीकृष्णके शरण हुई—ऐसा वर्णन श्रीमद्भागवत-में मिलता है।

# तं प्रभिक्तशिरोग्रीवमास्येभ्यः स्नृतशोणितम् । विस्नोक्य शरणं जगमुम्तस्यस्यो मधुस्यनम्॥

जिस समय वानरोंकी महती सेनाका राक्षसलोग संहार करने लगे, उस समय वह सेना दारणागतवत्सल दशरथ-नन्दन श्रीरामके शरण हुई—

राक्षसैर्वध्यमानानां वानराणां महाचमूः । शरण्य शरणं याता रामं दशरथायमजम् ॥

वत्सहरणके अपराधको क्षमा कराते हुए चतुर्भुख ब्रह्मा निम्निटिखित शब्दोंमें भगवानुकी स्तुति करते हैं—

तावद्रागाद्यः स्तेनास्तावस्कारागृहं गृहम्।
तावन्मोहोऽड्ब्रिनिगडो यावत्कृष्ण न ते जनाः॥

'हे कृष्ण ! ये रागादिक चोर तभीतक हमारे विवेक-

रूपी धनको चुराते हैं, यह घर तभीतक जेल्खाना बना हुआ है और मोह तभीतक हमारे पैरोंको जकड़े हुए है, जयतक हम तुम्हारे भक्त नहीं हो जाते।'

और फिर भगवान्की तीन प्रदक्षिणा करके तथा उनके चरणोंमें प्रणाम करके अपने लोकको चले जाते हैं—

इत्यभिष्ट्य भूमानं त्रिः परिकस्य पादयोः । नत्वाभीष्टं जगद्धाता स्वश्रम प्रत्यपद्यत ॥

श्रीकृष्ण-वाणानुर-सङ्ग्राममें लीलापुरुषोत्तम सरकारसे बाणासुरका प्राणदान माँगते हुए भगवान् शङ्कर इस प्रकार स्तुति करते हैं—

अहं ब्रह्माथ विबुधा मुनयश्वामकाशयाः । सर्वोध्मना प्रपन्नास्त्वामारमानं प्रेष्टमीश्वरम् ॥ तं रवा जगस्थिग्युदयान्तहेतुं समं प्रशान्तं सुहृदास्मदैवम् । अनन्यमेकं जगदारमवेतं भवापवर्गाय भजाम देवम् ॥

'में, ब्रह्मा, अन्य देवता तथा निर्मल अन्तः करणवाले मुनिगण सबके आत्मा, प्रियतम एवं स्वामिरूप आपके सर्वतोभावेन शरण हुए है। आप जगत्की उत्पत्ति, स्थिति एवं प्रलयके कारण हैं, सबके प्रति समानभाव रखनेवाले हैं, अत्यन्त शान्त है, समानादि भेदरहित हैं, एक हैं, जगत्के और जीवोंके अधिष्ठान हैं, बुद्धिकी प्रेरणा करनेवाले, सर्वात्मा तथा ईश्वर है। जन्म-मरणके चक्करसे छूटनेके लिये हम आपकी शरणमें जाते हैं।

शिवावतार भगवत्याद श्रीशङ्कराचार्य इन शब्दोंमें भगवान नारायणसे प्रार्थना करते हैं---

नारायण करुणामय शरणं करवाणि तावकौ चरणौ । इति षट्पदी मदीये बदनसरोजे सदा वसतु ॥

'ह नारायण! हे करुणामय!(मै) आपके चरणोंका आश्रय हूँ—यह छः पदींका वाक्य छः पैरवाले मीरेकी तरह निरन्तर मेरे मुखरूपी कमलमे निवास करे।'

शेषावतार श्रीरामानुज स्वामीजी इस प्रकार मगवान्से विनय करते हैं---

सर्वश्रमांश्च संत्यज्य सर्वकामांश्च साक्षरान् ।
लोकविकान्तचरणी शरणं तेऽश्वजं विभो॥
विस्तिविकान्तचरणी भें समस्त धर्मो और सब प्रकार-

की कामनाओंका शास्त्रोंसिहत परित्याग करके आपके उन चरणयुगलकी शरणमें आया हूँ, जिन्होंने वामनावतारमें त्रिलोकीको नाप लिया था।'

श्रीमध्याचार्यजी कहते हैं---

'श्रीमन्तं तसुपास्महे सुमनसामिष्टप्रदं विट्ठलम् ।'

अर्थात् हम उन विद्वल भगवान्की उपासना करते हैं ( शरणमे जाते हैं ), जो शुद्ध ( सरल ) चित्तवालींके मनोरथ पूर्ण करनेवाले हैं ।

श्रीनिम्बार्काचार्यजी कहते हैं---

नान्या गतिः क्रष्णपदारविन्दात् संदेश्यते ब्रह्मक्षित्वादिवन्दितात् ।

अर्थात् ब्रह्मा, शिव आदि देववरोंके द्वारा विन्दित भगवान् श्रीकृष्णके चरणार्गवन्दको छोड़कर दूसरी गति नहीं दिखायी देती।

श्रीवछभाचार्यजीने 'श्रीकृष्णः शरणं मम' और 'दासोऽहं श्रीकृष्ण तथास्मि' इत्यादि मन्त्रोंद्वारा श्रीकृष्णकी शरण श्रहण की ।

अव भक्ति और प्रपत्तिका भेद वतलाते हैं— जन्मान्तरसहस्रेषु तपोध्यानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां क्रप्णे भक्तिः प्रजायते ॥

राक्षसानामविश्रम्भादाञ्जनेयस्य बन्धने । यथा विगल्जिताः सद्यो हामोवा अस्त्रबन्दनाः ॥ तथा पुंसामविश्रम्भारप्रपत्तिर्विच्युता भवेत् ।

इन्द्रजित्के द्वारा प्रयोग किये हुए ब्रह्मास्त्रके वन्धनको हन्मान्जीने म्वीकार किया, किन्तु राक्षसोने विश्वास न करके सनकी रज्जुसे उन्हें बाँध दिया। दिव्यास्त्र-यन्धन प्राष्ट्रत वन्धनको सहन नहीं कर सकता, इसिलये वह हन्मान्जीको छोड़कर चल दिया। इसी प्रकार विश्वासकी शिथिलतासे प्रपत्ति मनुष्यको छोड़ देती है। सिद्धोपायरूप भगवत्-चरणारविन्दमे दृढ़ निष्ठा करके इतर उपायोंको त्याग देना ही इसका प्रधान अङ्ग है।

सिद्धोपायरूपा प्रपत्तिमें दो प्रकारकी निष्ठा कही गयी है। इसका अनुष्ठान करनेवाले अधिकारी भी अलग-अलग हैं । इनमेंसे एक उपायनिष्ठ अधिकारी कहलाते हैं— श्रीजानकीजी तथा द्रौपदी प्रभृति इसके उदाहरण हैं ।

### शरैरतु सङ्कुलां कृत्वा लङ्कां परबलाईनः। मां नयेद्यदि काकुरस्थसत्तस्य सदशं भवेत्॥

अपने कंपेपर विराजमान करके श्रीरष्ठनाथजीके पास ले जानेके लिये प्रार्थना करनेपर श्रीस्वामिनीजी हनुमान्जीसे आज्ञा करती हैं कि 'वाणोंसे लक्काको टुकड़ें-टुकड़ें करके यदि स्वयं रामजी हमको ले जायँगे, तभी उनके अनुरूप वर्ताव होगा ।'

'शीतो भव हनूमतः' इस वचनसे अञ्जनीनन्दनके पुच्छकी अभिको चन्दनके समान शीतल कर देनेवाली श्रीमिथिलेशकिशोरी राषणसे कहती हैं---

### असंदेशातु रामस्य तपसश्चानुपालनात्। न खां कुर्मि दशग्रीव भस्म भस्माईतेजसा॥

आश्रितोंको अपनी रक्षा स्वयं करनेके लिये रामकी आज्ञा नहीं; कारण, सर्वजगद्रक्षक प्रमु अपने आश्रितोंकी रक्षा अपना खास कर्तव्य समझते हैं। अतः प्राणेशके आज्ञाविरुद्ध में अपनी रक्षा स्वयं नहीं कर सकती। अपरञ्ज शेषत्व अर्थात् पारतन्त्र्य-ज्ञानका पालन करती हुई, भस्म करनेमें समर्थ तेजके रहते हुए भी, हे रावण! मैं तुझे मस्म नहीं कर रही हूँ।

इससे यह समझना चाहिये कि सिद्धोपायरूप रामको अवलम्बन करके जानकीजी अपनी शक्ति त्याग देती है। द्रौपदीने भी सिद्धोपायरूप द्वारकानाथको अवलम्बन करके अपनी लज्जा त्याग दी थी। तिरुकराणमंगै आंडालने आचार्य प्रभुके भरोसे अपना सम्पूर्ण व्यापार त्याग दिया। इस प्रकार उपायनिष्ठाचाले प्रपन्न दूखरे-दूसरे उपायोंको वासना-सहित त्याग देते हैं।

दूसरी 'उपेयनिष्ठा' है। उपेय फलको कहते हैं। प्रपन्नींकी दृष्टिमें परमफल तत्सुखसुखीभावसे श्रीयुगल-सरकारकी सेवा ही है। इस अधिकारके उदाहरण श्रीलक्ष्मणजी, जटायुजी, चिन्तयन्ती गोपी, तिरुनरयूर आचार्य प्रभृति हैं। श्रीलक्ष्मणजीने रामसेवा अवलम्बनकर राज्यसुख, भोजन, निद्रा, स्त्री प्रभृति सब कुछ त्याग दिया। जटायुने रामसेवाके निमित्त प्राण त्याग दिये। चिन्तयन्ती गोपीने रासिवहारी व्रजेन्द्रनन्दनकी सेवाके विरोधी शरीरको त्याग दिया। आचार्य तिरुनरयूरने भी अर्चारूपी श्रीनारायणकी

रक्षा करते हुए सपरिवार अग्निमें शरीर त्यागकर नित्यसेवा-सुख प्राप्त किया ।

#### परमारमनि यो रक्तो विरक्तोऽपरमात्मनि ।

— इत्यादि प्रमाणानुसार सिद्धोपायरूप भगवान्के अतिरिक्त सम्पूर्ण उपायोपेय एवं निषिद्धानुष्टानका त्याग तथा अत्यन्त स्वरूपविरुद्ध अति तुच्छ सांसारिक विषयोंसे तीव वैराग्य न्यासविद्यावालोंके लिये अत्यावश्यक है और न्यासविद्या नामवाली इस प्रपत्तिके याच्यापर्यवसायिनी होनेसे प्रपत्नोंको नीचे लिखे अनुसार सदा प्रार्थना करते रहना चाहिये। प्रार्थनाका प्रकार यह है—

अध्यन्ताकिञ्चनोऽहं स्वद्पचरणतः सिन्नवृत्तोऽद्य नाथ स्वत्सेवैकान्तधीः स्यां स्वमिति शरणमित्यध्यवस्यामि गाढम् । स्वं मे गोपायिता स्यास्त्वयि निहितभरोऽस्म्येवमित्यपितातमा यस्मै संन्यस्तभारः सकृदिति तु सदा न प्रयस्येत्तदर्थम् ॥

'हे नाथ! मैं अत्यन्त अकिञ्चन (साधनशून्य) हूँ तथा आपके आज्ञाविरुद्ध अकृत्यकरणादि भगवदपराधसे निवृत्त हूँ । मुझे एकमात्र आपकी नित्यसेवाकी ही चाह है और इस मनोरथकी प्राप्तिके लिये मैं आपहीको दृढ़ उपायरूपसे निश्चय करता हूँ । आप ही मेरे रक्षक हैं; शरीर-यात्रा, आत्मयात्रारूप लौकिक-पारलौकिक सम्पूर्ण भार आपहीके ऊपर छोड़ता हूँ। प्रपन्नजन जिस प्रयोजनके लिये इस प्रकार हढ विश्वासपूर्वक आत्मसमर्पण करते हैं, वह भारसमर्पणरूपा प्रपत्ति एक ही बार होती है। प्रपत्ति आचार्य-द्वारा एक बार हो जानेपर चेतनको अपने कल्याणके लिये आमरणान्त पनः कुछ करनेकी जरूरत नही रह जाती।' 'मामेकं शरणं वज' इस न्यायसे प्रपत्ति ज्ञानविशेष ही है। इसलिये 'शरीरयात्रापि च ते न प्रसिद्ध्येदकर्मणः' इस प्रमाणके अनुसार ज्ञानियोंको जैसे आजन्म नित्य-नैमित्तिकादि कर्म करने ही पड़ते हैं, उमी प्रकार न्यामविद्यावालोंके लिये भी आजन्म कर्मादि अनुष्ठानका नियम इस प्रकार है---

आज्ञा केङ्कर्यवृक्षिण्वनघगुरुजनप्रक्रियानेमिवृक्तिः स्वाहांनुज्ञातसेवाविधिषु च शकने यावदिष्टं प्रवृत्तः। कर्म प्रारव्धकार्यं प्रपदनमहिमध्वस्तरोषं द्विरूपं भुक्तवा स्वामीष्टकाले विश्वति भगवतः पादमुलं प्रपन्नः॥

'प्रपन्नोंका कर्मयोग भगवदाज्ञा-भगवत्केङ्कर्यमें अन्वित है, ज्ञानयोग स्वरूपज्ञानमें अन्वित है और भक्तियोग इष्ट युगलसरकारकी प्रीतिमे अन्वित है। प्रपन्नजन इस प्रकार शिष्टाचाररूप भगवदाज्ञाका पालन करते हुए प्रारब्धरूप पुण्य-पाप-कर्मोंको भोगद्वारा निःशेष करके भगवश्वरणारविन्दकी नित्यसेवारूप महाफलको प्राप्त होते हैं। इस प्रकार संक्षेपसे न्यासिवद्याका दिग्दर्शन कराया गया । विशेष जिज्ञासा हो तो हमारे द्वारा अनुवादित 'प्रपन्न-पारिजात' नामक प्रवन्धको देखना चाहिये । श्रीकृष्णार्पणमस्तु !

# साधन-भक्तिके चौंसठ अङ्ग

( लेखक--श्रीमन्माध्वसम्प्रदायाचार्य दार्शनिकसार्वभौम साहित्य-दर्शनाथाचार्य, तर्वरत्न, न्यायरत्न श्रीदामोदरजी गोखामी )

संस्तिनिवृत्तिहेतव उक्ताः शास्त्रेषु बहुविधा यद्यपि । मौलिस्त्रथापि तेषां स्वयस्का भगवता भक्तिः॥

'यद्यपि शास्त्रोंमं संसारसे छुड़ानेके अनेकों साधन कहे गये हैं, तथापि भगवान्ने स्वयं भक्तिको सब साधनोंका मुकुटमणि कहा है ।'

कल्याणमयकी कल्याणकारिणी इच्छासे प्रचारित 'कल्याण' का मुख्य उद्देश्य कल्याणपरायण लेखींद्वारा विशेषतः विशेषाङ्क्षींके प्रकाशनसे मानव-समूहका कल्याण करना है; सुतरां अवकी बार 'साधनाङ्क' निकालनेके लियें अन्तर्यामीने आदेश किया, पर ऐसी स्थितिमें जिन साधनोंका परमार्थमें उपयोग नहीं है उनका वर्णन इस अङ्कमें नहीं हो सकता; उन्हीं साधनीका वर्णन इस अङ्कमें हो सकता है, जो साक्षात् अथवा परम्परासे परमार्थके अनुकूल हों। 'परमार्थ' शब्दका अर्थ कई प्रकारसे किया गया है। कई लोगोंने इसका अर्थ किया है-दु:खोंकी आत्यन्तिक निवृत्ति । दूसरे लोगोंने दुःखोकी आत्यन्तिक निवृत्तिको पर्याप्त न मानकर उसके साथ-साथ सुखकी प्राप्तिको भी परमार्थका वाच्य माना है। कुछ दूसरे लोगोंने स्वरूपानुभृतिको परमार्थ माना है और कुछ लोगोंने परम मुखकी सर्वदा अनुभृति करना ही परमार्थका अर्थ समझा है। कुछ लोग ऐसे भी हैं, जिन्होंने दुःखोंकी आत्यन्तिक निवृत्तिके विषयमे उदासीन रहकर साध्य-भक्तिमें मग्न रहनेको ही परमार्थका स्वरूप माना है। परमार्थके इन विविध अधींमें ही समस्त दार्शनिक सिद्धान्तीका ममावेश हो जाता है। ये सब दर्शन तात्पर्य-भेदकी दृष्टिसे ही परस्पर भिन्न हैं।

उपर्युक्त परमार्थके साधन भी कर्म, ज्ञान, भक्ति और योग—इस प्रकार चार माने गये हैं। ये सब साधन समान कोटिके नहीं हैं, किन्तु योग्यतानुसार इनमेंसे कुछ अन्तरङ्ग साधन हैं और कुछ बहिरङ्ग। उदाहरणतः अन्तःकरणकी छुद्धिके लिये सन्ध्यादि नित्यकर्म अवस्य करने चाहिये और चित्तकी एकाग्रताके लिये योग साधनेकी अपेक्षा होती है। अनादि संसार-प्रवाहमें संस्कारोंकी विचित्रतासे जिनका चित्त द्रवीभृत नहीं होता, ऐसे अधिकारी शानप्रथण होते हैं अर्थात् उनकी प्रवृत्ति शानकी ओर होती है; तथा जिनका चित्त द्रवीभृत हो जाता है, वे अधिकारी भिक्तिनिष्ठ होते हैं। पर ऐसी व्यवस्था होनेपर भी, और साधनोंकी अपेक्षा अधिक उपयोगी होनेके काग्ण भिक्तिसाधनोंकी सुख्यता मानी गयी है। क्योंकि जो फल भिक्तिसे मास होता है वह कर्म, शान अथवा योग—िकसीसे भी सिद्ध नहीं होता; किन्तु जो फल कर्म, शान और योगसे सिद्ध होता है वह साधनभिक्ति भी सिद्ध हो सकता है। अतः नीचे साधन-भिक्तिके चौंसठ अङ्गोंका निर्देश किया जाता है। वे इस प्रकार है—

- (१) श्रीगुरुचरणोंका आश्रय लेना ।
- (२) श्रीकृष्ण-मन्त्रकी दीक्षा तथा उसीसे सम्बन्धित उपदेश ग्रहण करना ।
- (३) विश्वासपूर्वक श्रीगुरुचरणोंकी सेवा करना ।
- (४) भगवद्भक्तोद्वारा परिग्रहीत मार्गका अवलम्बन करना।
- (५) भागवतधर्मके सम्बन्धमे प्रश्न करना ।
- (६) भगवान्के निमित्त भोगोंका त्याग करना ।
- (७) मथुरा, वृन्दावन आदि भगवद्धामोंमें निवास करना।
- (८) केवल आवस्यक वस्तुओंको स्वीकार करना।
- . (९) एकादशी तिथिका सम्मान करना ।
- (१०) पीपल आदि वृक्षोंका आदर करना।
- (११) श्रीकृष्णविमुख पुरुषोंके सङ्गका त्याग करना ।
- (१२) अनधिकारियोंको शिष्य न बनाना ।
- (१३) भगवद्भक्तिके विरोधी ग्रन्थोंका अवलोकन न करना।
- (१४) भगवद्भक्ति-विरोधी कार्योमे हाथ न डालना।
- (१५) उचित व्यवहारमें कृपणता न करना।

- (१६) शोक, कोध आदि विकारोंके वशीभूत न होना ।
- (१७) अन्य देवोंकी अवज्ञा न करना।
- (१८) किसी भी जीवको उद्देग न पहुँचाना ।
- (१९) सेवापराधीं तथा नामापराधींसे बचना ।
- (२०) भगवान् तथा भक्तोंकी निन्दा न सुनना ।
- (२१) तिलक, मुद्रा आदि वैष्णविचह्नोंको धारण करना ।
- (२२) भगवन्नामके अक्षरींको शरीरपर घारण करना।
- (२२) भगवान्को निवेदित की हुई माला आदि धारण करना ।
- (२४) भगवद्विग्रहके सामने प्रेमावेशमे नृत्य करना ।
- (२५) भगवद्विग्रहको दण्डवत्-प्रणाम करना ।
- (२६) भगविद्वग्रहका दर्शन होनेपर अभ्युत्थान देना (उठ खड़े होना)।
- (२७) भगवान्की सवारीके पीछे-पीछे चलना।
- (२८) भगवान्के मन्दिरोंमें जाना ।
- (२९) भगवान्के मन्दिग्की प्रदक्षिणा करना ।
- (३०) भगवान्के श्रीविग्रहका पूजन करना ।
- (३१) भगवान्के श्रीविग्रहकी परिचर्या करना, (उन्हें पंखा झलना, उनके लिये प्रसाद तैयार करना, माला गूँथना, चन्दन धिसना, उनके मन्दिरमें झाडन लगाना आदि)।
- (३२) भगवान्के श्रीविग्रहके सम्मुख गान करना।
- (३३) भगवान्के नाम, गुण, लीला आदिका कीर्तन करना।
- (३४) इष्ट-मन्त्रका जप करना।
- (३५) भगवान्से प्रार्थना करना ।
- (३६) भगवान्के स्तोत्रोंका पाठ करना ।
- (३७) भगवान्को निवंदित किये हुए प्रसादका ग्रहण करना ।
- (३८) भगवान्के चरणामृतका पान करना ।
- (३९) भगवान्को चढ़ी हुई धूपके गन्धको ग्रहण करना ।
- (४०) पवित्रताके साथ भगवान्के श्रीविग्रहका स्पर्श करना ।

- (४१) भगवान्के श्रीविग्रहका दर्शन करना ।
- (४२) उनकी आरतीका दर्शन करना।
- (४३) उनके नाम, गुण, लीला आदिका श्रवण करना ।
- (४४) उनकी कृपाकी बाट जोहते रहना ।
- (४५) उनका नित्य-निरन्तर स्मरण करना ।
- (४६) उनके रूपका ध्यान करना ।
- (४७) अपनेद्वारा किये हुए ग्रुभ कर्मोंको भगवान्के अर्पित करना।
- (४८) प्रभुमें दृढ़ विश्वास करना।
- (४९) अपने आत्मा तथा उससे सम्बन्ध रखनेवाले व्यक्तियों एवं वस्तुओंको भगवान्के अर्पण करना।
- (५०) अपनी प्रिय वस्तुका भगवान्के चरणोंमें निवेदन करना ।
- (५१) भगवान्की शरणमें जाना।
- (५२) भगवान्के लिये सारी चेष्टाएँ करना ।
- (५३) तुलसीके बिरवेकी सेवा करना (उसे सींचना, उसकी प्रदक्षिणा करना तथा दीपदान करना)।
- (५४) भक्ति-शास्त्रोंकी चर्चा करना।
- (५५) भगवद्धाममें प्रीति करना ।
- (५६) वैष्णवोंकी सेवा करना ( उन्हें भोजन कराना तथा उनकी अन्य आवश्यकताओंको पूर्ण करना)।
- (५७) यथाशक्ति भगवान्के उत्स्वोको मनाना ।
- (५८) कार्तिकमासको विशेष आदर देना ।
- (५९) भगवान्की जयन्ती (जन्माष्टमी आदि) मनाना।
- (६०) भगवद्विग्रहकी नेवामें प्रीति करना।
- (६१) श्रीमद्भागवतशास्त्रका मनन करना ।
- (६२) भगवद्भक्तोंका सङ्ग करना ।
- (६३) नाम-कीर्तनका अभ्यास करना ।
- (६४) मथुरामण्डलका सेवन करना।

ऊपर भक्तिके चोंसठ अङ्गोंका परिचय मात्र दिया गया है। इनके लक्षण, प्रमाण एवं उदाहरण आदि लेखवृद्धिके भयसे नहीं दिये गये। पाठक यदि चाहेंगे तो इस विषयपर विस्तारते किसी दूसरे अवसरपर लिखा जा सकता है।

# त्यागके समान सुख नहीं

नास्ति विद्यासमं चक्षुनास्ति सत्यसमं तपः । नास्ति रागसमं दुःखं नास्ति त्यागसमं सुखम् ॥ शानके समान दूसरा नेत्र नहीं है, सत्यके समान दूसरा तप नहीं है, राग (आसक्ति) के समान दूसरा दुःख नहीं है और त्यागके समान दूसरा सुख नहीं है। (महा० शान्ति० १७५। ३५)

## साधनाके चार सहायक

( लेखक---श्रीअरविन्द )

ऐसे चार महान् सहायक हैं, जिनके एक साथ मिलकर कार्य करनेसे मनुष्य बहुत शीघ्र योगसिद्धि, योगसाधनासे प्राप्त होनेवाली पूर्णता प्राप्त कर सकता है। उनमें पहला है शास्त्र—उन सत्यों, सिद्धान्तों, शक्तियों और प्रक्रियाओंका शान, जो सिद्धिके लिये अत्यावश्यक हैं। दूसरा है उत्साह—शानके द्वारा निर्धारित कार्यप्रणालीके अनुसार धैर्यपूर्वक और निरन्तर कार्य करते जानेका हद भाव, हमारे व्यक्तिगत प्रयत्नकी शक्ति। इसके बाद तीसरे सहायक हैं शिक्षक या गुर, जो हमारे ज्ञान और प्रयासको जपर उठाकर आध्यात्मिक अनुभवके क्षेत्रमें ले जाते हैं और अपने स्पष्ट निर्देश, आदर्श जीवन और प्रभावकं द्वारा सहायता पहुँचाते हैं। चौथा है काल; क्योंकि सभी चीजोंमें उनकी क्रियाका एक चक्र और देवी गतिका एक निश्चित समय होता है।

#### (१) शास्त्र

हमारे पूर्णयोगका श्रेष्ठतम शास्त्र है सनातन वेद, जो प्रत्येक मनुष्यके हृदयमे गुप्तरूपसे विद्यमान है । उस सनातन ज्ञान और सनातन पूर्णत्वका कमल हमारे अंदर बंद, सङ्कचित कलीके रूपमें वर्तमान है। जब एक बार मनुष्यका मन सनातन प्रभुकी ओर देखना आरम्भ कर देता है, जब उसका हृदय ससीम रूपोंके मोहपाशसे एकदम मुक्त होकर एक बार चाहे किसी मात्रामें असीम भगवान्की ओर आकर्षित हो जाता है, तब क्रमशः होनेवाली अनुभृतियोंके द्वारा यह ज्ञान-कमल शीघतासे या धीरे-धीरे, एक-एक दल करके, विकसित हो जाता है। उसके बाद सारा जीवन, सारे विचार, सारी वृत्तियोंके कार्य, सारे अनुभव-चाहे वे निष्क्रिय हो या सिक्रय-सब-के-सब, ऐसे प्रहार बन जाते हैं जो अन्तरात्माके आच्छादनको भंग करते हैं और उसके अनिवार्य विकासके मार्गकी बाधाओंको दूर कर देते हैं। जो 'अनन्त' को वरण करता है, वह 'अनन्त' के द्वारा वरण किया जा चुका है। उसने भगवानुका दिव्य स्पर्श अवश्य प्राप्त किया है: क्योंकि उसके विना आत्मा कभी जाग्रत् नहीं हो सकता, कभी भगवान्की ओर उन्मुख नहीं हो सकता। और जब एक बार यह स्पर्श प्राप्त हो गया, तब सिद्धि निश्चित है—फिर चाहे वह एक ही मनुष्यजीवनमें शीघतासे प्राप्त हो या उसके लिये इस दृश्यमान जगत्में अनेक जन्मोतक धैर्यपूर्वक प्रयन्न करना पड़े।

ऐसा कोई ज्ञान किसीकी बुद्धिको नहीं सिखाया जा सकता, जो उसके विकासोन्मुख अन्तरात्माके अंदर पहलेसे ही गुह्यरूपमें विद्यमान नहों। उसी प्रकार मनुष्य अपने बाह्य-भावसे जो-जो सिद्धि लाभ करनेमें समर्थ होता है, वह सब आत्माके अंदर विद्यमान सनातन पूर्णताकी ही उपलब्धि मात्र है। हम भगवान्को जानते और भगवान् हो जाते हैं, क्योंकि हम अपने मूलस्वरूपमें 'वहीं' हैं। जो कुछ शिक्षा हम प्राप्त करते हैं, वह सब हमारे अंदर गुप्तरूपसे विद्यमान ज्ञानका ही प्रकाशित होना है; हम जो कुछ होते हैं, अपने गुप्त स्वरूपको ही व्यक्त करते हैं। आत्मोपलब्धि ही रहस्यकी वस्तु है, आत्मज्ञान और विकसनशील चेतना उसके साधन और साधनकम हैं।

साधारणतः इस आत्मप्रकाशका साधन श्रत शब्द होता है, जिसे शब्दब्रह्म कहते हैं। यह शब्द अंदरसे आ सकता है अथवा बाहरसे भी । परन्तु दोनों ही अवस्थाओंमे वह केवल हमारे अन्तःस्थित गुप्त ज्ञानको जगाने, क्रियाशील बनानेका कारणमात्र होता है । अंदरसे आनेवाला शब्द अन्तःस्थित अन्तरात्माका हो सकता है, जो सदा भगवानुकी ओर उन्मुख रहता है, अथवा यह सबके हृदयमें गुप्तरूपसे रहनेवाले जगद्गर जगदीश्वरका है। सकता है। विरले ही कोई पुरुष ऐसे होते हैं, जिन्हें इसके अतिरिक्त और किसी सहायकका प्रयोजन नहीं होता । क्योंकि इसके बाद योगमें जो कुछ करना बाकी रह जाता है, वह उस अनवरत स्पर्श और पथप्रदर्शनके द्वारा आत्मोदघाटन करता ही है; हृत्कमलमें निवास करनेवाले प्रभुके समुज्ज्वल प्रकाशकी शक्तिसे ही तब ज्ञानरूपी कमल खयं भीतरसे उद्घाटित होता है। ऐसे लोग निश्चय ही महान् परन्तु दुर्लभ होते हैं, जिनके लिये इस प्रकार भीतरसे प्राप्त होनेवाला अमर ज्ञान ही पर्याप्त होता है, और किसी लिखित ग्रन्थ या जीवित गुरुके प्रबल प्रभावकी अधीनतामें रहनेकी आवश्यकता नहीं होती ।

साधारण तौरपर साधकको आत्मविकासके कार्यमें, बाहरसे प्राप्त होनेवाले भगवन्यतिनिधिस्वरूप शब्दसे सहायता लेनेकी आवश्यकता होती ही है और यह या तो कोई पुराकालीन शब्द होता है अथवा वर्तमानकालीन किसी जीवित गुरुका उससे भी अधिक शक्तिशाली शब्द । कुछ साथकों के लिये यह प्रातिनिधिक शब्द उनकी अन्तःशक्तिको जगाने और व्यक्त करनेका केवल एक निमित्त हुआ करता है; एक प्रकारसे यह सर्वशक्तिमान् और सर्वत्र प्रभुका प्रकृतिके एक सामान्य नियमकी मर्यादाको रखने जैसा ही है ! उपनिषदों में देवकी पुत्र श्रीष्ट्रण्याके विषयमें यह वर्णन आता है कि उन्हें घोर ऋषिसे शब्द प्राप्त हुआ और उससे उन्हें ज्ञान हो गया । इसी प्रकार परमहंस श्रीरामकृष्णने स्वयं अपनी आन्तरिक चेष्टासे केन्द्रस्थ ज्ञानका प्रकाश पानेके बाद विभिन्न योगमागों की साधना करनेके लिये विभिन्न गुरुआंस दीक्षा ली; परन्तु इन विभिन्न मार्गों में उन्हें जिस प्रकार और जिस श्रीमतासे सिद्धि मिलती गयी, उससे यही तो वरावर प्रकट होता या कि उनका गुरुसे दीक्षा लेना केवल उस सामान्य नियमकी मर्यादाका पालनमात्र था जो शिष्यके लिये गुरुसे ही सिद्ध ज्ञान प्राप्त करनेका नियम है ।

परन्तु सामान्यतः साधकके जीवनमें इस प्रातिनिधिक प्रभावका कार्य बहुत अधिक है। यदि कोई किसी लिखित शास्त्रके अनुसार-पूर्वके योगियोंका अनुभव वतलानेवाले यचनींके अनुसार-योगमाथन करना चाहता है, तो वह केवल अपने ही प्रयासके बलपर या गुरुसे सहायता लेकर ऐसा कर सकता है। इस हालतमें वह उस प्रन्थके वचनोका मनन-निदिध्यासन करके आध्यात्मिक ज्ञान लाभ कर सकता है और उस ज्ञानको अपनी अवरोक्षानुभूतिसे सजीव और चिन्मय बना सकता है; योगका क्रम इसमे यही है कि शास्त्रसे या परम्परासे जो प्रक्रिया प्राप्त हुई और गुरुके उपदेशसे जो बलवती और समुज्ज्वलित हुई, उसी प्रक्रियाको करके उसका अनुभव प्राप्त करना और इस तरह आगे बढना। योगाभ्यास-की यह पद्धति अवश्य ही कुछ तंग-सी है, पर है अपनी मर्यादा-के अंदर बहुत निरापद और फलप्रद; क्योंकि इसमें एक पक्की सङ्कसे अपने जाने-समझे हुए लक्ष्यकी ओर सीघे चले जाना है ।

परन्तु पूर्ण योगके साधकको यह स्मरण रखना होगा कि कोई भी लिखित शास्त्र—चाह उसका प्रामाण्य कितना ही बड़ा और विचार कितना ही उदार क्यों न हो—सनातन ज्ञानके प्रकाशका केवल एक अंशमात्र है। जो शास्त्रम्थ गम्भीर, विशाल और उदार होगा, उसका परम कल्याणकारी और अत्यन्त महत्त्वपूर्ण प्रभाव उसपर पड़ सकता है। सत्यके उज्ञातिउच विविध स्कर्पोंका प्रकाश पाने और परमानुभृतियोंको प्राप्त करनेमे शास्त्रका यह

प्रभाव उसके अनुभवका संगी होकर रह सकता है। उसका योग-साधन किसी एक शास्त्र-प्रन्थके द्वारा अथवा बारी-बारीसे अनेक शास्त्र-प्रन्थोंके द्वारा—जैसे गीता, उपनिषद् और वेदके द्वारा (यदि उसके संस्कार महान् हिंदू-परम्पराके अनुकूल हों तो ) नियत हो सकता है। अथवा उसकी साधनाका यह एक उत्तम अङ्ग हो सकता है कि वह उसमें अनेक सद्युग्धोंके सार-तत्त्वोंका विविध समृद्ध अनुभव सम्मिलत कर ले और पुराकालकं सर्वोत्तम भागसे भविष्यको सुसमृद्ध बना दे। परन्तु अन्तमे, और हो सके तो अधिक अच्छा यही है कि सदा ही तथा आरम्भसे ही उसे स्थित होना चाहिये अपने अन्तरात्मों ही, जो 'शब्दब्रह्मातिवर्तते'—शब्दब्रह्मकं परे है। कारण पूर्ण योगका साधक किसी प्रन्यका या अनेक प्रन्थोंका साधक नहीं है, वह अनन्तका साधक है।

एक दूसरे प्रकारका वह शास्त्र होता है, जो श्रतिस्वरूप न होनेपर भी जिसमें योगविशेषके विज्ञान और साधन, साधकतत्त्व और उसके मार्गक्रमका विवरण दिया हुआ रहता है --साधक जिस किसी योगमार्गपर चलना चाहे, उसका विवरण उसे इस प्रकार मिलता है । प्रत्येक योगमार्गका ऐसा एक अपना शास्त्र होता है, चाहे वह लिखित हो या गुरुपरम्परा या गुरुमखरो ही प्राप्त होता रहता हो । भारतवर्षमें ऐसे लिखित या परम्परागत उपदेशोंकी साधारणतः वड़ी मान्यता है; लोग उनपर बड़ी श्रद्धा रखते हैं । योगका प्रत्येक मार्ग, इस प्रकार, यहाँ सुनिश्चित माना जाता है और जिन गुरुने परम्परासे उसका शास्त्र पाकर साधनामे उसे अनुभवसिद्ध किया है, वे अपने शिष्योंको उसी पुरातन मार्गमे हे चहते हैं। कोई नवीन साधना, कोई नयी योगशिक्षा, कोई नधीन प्रकार सामने आ जाय तो लोग प्रायः तरंत यह कह उठते है कि 'यह तो अशास्त्रीय है।' परन्तु न तो यह कोई सची बात है, न योगियोंका अनुभव ही ऐसा है कि योगको हमलांग लोहेके फाटकसं बंद-जैसा या पेंचमे कसा हुआ कोई ऐसा साधन-मार्ग समझ लें, जिसके अंदर कोई नवीन सिद्धान्त, नवीन प्रकाश, नवीन विशेष अनुभव प्रवेश ही न कर सके। टिखित या परम्परागत शास्त्र अनेक शताब्दियोंका शान और अनुभव है और वह क्रमबद्ध और सुव्यवस्थित होकर आज नवीन साधकके लिये सुलभ हुआ है । अतः इसकी महत्ता और उपयोगिता बहुत बड़ी है । पर साधनामें नया परिवर्तन और विकासका साधन करनेकी स्वतन्त्रता सदा ही व्यवहार्य है। और तो क्या, राजयांग-जैसे कसे हुए वैज्ञानिक योगका साधन पतक्किल्ह्यारा निर्दिष्ट सुव्यवस्थित मार्गकी अपेक्षा मिन्न मार्गके भी किया जा सकता है। त्रिमार्गके अन्तर्भूत प्रत्येक मार्गके कई उपमार्ग हो जाते हैं, जो अन्तमें लक्ष्यको पहुँ चनेपर पुनः सव मिल जाते हैं। योगका आधारभूत सामान्य ज्ञान तो मुनिश्चित है; पर साधनाके नियम, क्रम, उपाय और बाह्य रूप बदलते रहें, यह तो होना ही चाहिये। क्योंकि सामान्य ज्ञान स्थिर और सदा एक होनेपर भी, साधककी व्यक्तिगत प्रकृतिकी आवश्यकताओं और विशेष-विशेष प्रवृत्तियोंको भी सन्तुष्ट करना आवश्यक है।

पूर्ण और समन्वयात्मक योगके लिये तो विशेष रूपसे इस बातकी आवश्यकता है कि वह किसी लिखितया परम्पग्-गत शास्त्रमे न वॅध जाय; क्योंकि एक ओर जहाँ वह भूतकाल-से प्राप्त ज्ञानको अपना लेता है, वहाँ वह दूसरी ओर वर्तमान और भविष्यके लिये उस ज्ञानको नये रूपमें व्यवस्थित करने-का प्रयत्न करता है । उसके आत्मिनमीणके लिये यह आवश्यक है कि उसे अनुभृतियोंके क्षेत्रमे तथा ज्ञानको नये राब्दो और नये रूपोमे पुनः निरूपित करनेमे पूरी स्वतन्त्रता हो । चूँकि यह योग समस्त जीवनका अपने अंदर समावेश करना चाहता है, इसलिये इसकी अवस्था उस यात्रीकी सी नहीं है जो एक राजमार्गसं सीधे अपने गन्तव्य स्थानको जाता है, बिक कम-से-कम उस इदतक ऐसे एक मार्ग हुँद्नेवाल पथिककी-सी है जो किसी निर्जन गहन जंगलके भीतरसे रास्ता बनाता हुआ चल रहा हो। कारण, इधर बहुत कालसे योगके साथ जीवनका विच्छेद हो गया है और ऐसे प्राचीन योग-साधन जैसे हमारे पूर्वपुरुषोके वैदिक साधन, जो जीवनको अपनानेमे प्रयत्नवान् थे, अब हमसे बहुत दूर रह गये है। जिन शब्दोंमें उनका वर्णन हुआ है, उनके अथोंका अब ठीक पता नहीं चलता और जो रूप उन्हें दिये गये हैं, वे अब प्रायः व्यवहार्य नहीं हैं । उस समयसे अवतक मनुष्यजाति सनातन काल-प्रवाहमे बहुत आगे निकल आयी है । इसलिये अव उसी बातको अबकी नवीन दृष्टिस देखना समझना होगा ।

इस योगके द्वारा हम केवल असीम भगवान्को प्राप्त ही करना नहीं चाहते बल्कि हम उन असीम भगवान्का इस उद्देश्यसे आवाहन करते हैं कि वे मनुष्यजीवनके अंदर अपने आपको अभिन्यक्त करें। अतएव हमारे योगका द्यास्त्र ऐसा होना चाहिये, जिसमें योगकी इच्छा करनेवाले मानव-जीवको अवाधित म्वतन्त्रता प्राप्त हो । मनुष्य चाह जिस

श्रान, भक्ति और कर्मका त्रिमार्ग।

रीतिसे, चाहे जिस रूपमें विश्वपुरुष या विश्वातीत परम पुरुपको ग्रहण करे । ऐसी स्वतन्त्रताका होना ही मनुष्यमें पूर्ण आध्यात्मिक जीवनके होनेकी अनुकूल स्थिति है । एक बार स्वामी विवेकानन्द यह समझा रहे थे कि सब धर्मोंकी एकता ऐमी होगी कि उसके नित्य-नवीन विविध और समृद्ध रूप प्रकट होंगे; और यह समझाते हुए उन्होंने कहा था कि वह मूलगत एकता अपनी पूर्णावस्थाको तभी प्राप्त होगी, जब प्रत्येक मन्ध्यका अपना-अपना स्वतन्त्र धर्म होगा अर्थात् जब मनुष्य धर्मके साम्प्रदायिक यापारम्परिक रूपोंसेन अटक-कर भगवान्के साथ अपनी प्रकृतिका सहज सम्बन्ध निवाहने-मे उसकी पूर्ण स्वच्छन्द अनुकृलताका ही अनुभरण करेगा। इसी प्रकार यहाँ यह कहा जा सकता है कि यह पूर्ण योग तभी अपनी पूर्णताको प्राप्त होगा, जब प्रत्येक मनुष्य अपने विशिष्ट योग-मार्गका अनुसर्ण करनेमे समर्थ होगा अर्थात अपनी प्रकृतिकी ऊर्ध्वगतिका अनुगमन करके ही उसकी तरफ जायगा, जो प्रकृतिके परे है । कारण, स्वतन्त्रता ही परम विधि और परम गति है । परन्तु जबतक मनुष्य उस योग्य नहीं हो लेता, तबतक कुछ ऐसी मोटी-माटी बाते बतला देना जरूरी है, जो माधककी विचारधारा और साधनाका सम्यक् नियमन करनेमें सहायक हों । परन्तु ये वातें भी, जहाँतक सम्भव हो, सामान्य सिद्धान्तीके रूपमे, तत्त्वींके एक सामान्य विवरणके रूपमें, प्रयत्न और प्रगतिके अत्यन्त शक्तिशाली और व्यापक निर्देशोंक रूपमें ही होनी चाहिये।शास्त्रमात्र भूतकालके अनुभवका फल और भविष्यकालके अनुभवका महायक है। इसमे सहायता मिलती और अंशतः पथप्रदर्शन भी होता है। मार्गमे यह मार्ग-दर्शक चिह्न खड़े करता और प्रधान-प्रधान मागां और जानी हुई दिशाओंके नाम बतला देता है, जिससे साधकको यह पता चलता है कि वह किस और और किस मार्गसे जारहा है !

इसके खिवा और जो कुछ है, वह साधकके अपने प्रयत्न और अनुभवपर तथा मार्ग बतलानेवालेकी शक्तिपर निर्मर करता है।

### (२) उत्साह

साधनाकी प्रारम्भिक अवस्थामे, और पीछे भी बहुत कालतक, आध्यात्मिक अनुभवका शीघ विकास होना, उसकी प्रचुरता और उसके परिणामीकी तीव्रता और शक्ति-यह सब मुख्यतः साधककी अभीष्सा और वैयक्तिक चेष्टापर अवलम्बित रहता है। योग-साधनाका अर्थ तो यही है कि उसकी अहंभावापन्न चेतना, जो विषयोंके बाह्य रूपों और उनके मोहमें डूबी रहती है, अपनी इस अहंतासे मुंह फेर ले और चैतन्यकी उस उच्च स्थितिके सम्मख हो जाय, जिममें ही विश्वचैतन्य और विश्वातीत परमचैतन्य मनुष्यके वैयक्तिक आधारमें उतरकर उसे रूपान्तरित कर सकते हैं। अतएव सिद्धिकी सबसे पहली सीढी इस जगतुके विषयोंमे दृढतापूर्वक पीछे हटना और अन्तर्मुख होना है । इस दृढताकी ठीक पहचान हृदयकी अभीष्साके बलसे,सङ्कल्पकी शक्तिसे, मनकी एकाग्रतासे और साधनामें लगी हुई शक्तिके अध्यवसाय और तीवतासे ही होती है। उत्तम साधकका भाव ऐसा होना चाहिये कि वाइबिलकी भाषामें वह यह कह सके कि "My zeal for the Lord has eaten me up," अर्थात् 'भगवान्के लिये मेरा उत्साह मुझे खा गया।' भगवान्के लिये इस प्रकारका जो उत्साह है, समस्त प्रकृतिकी अपने दिव्य पर्यव-सानके लिये यह जो व्याकुलता है, भगवत्प्राप्तिकी यह जो हृदयकी छटपटाहट है, वह अहङ्कारको निगल जाती है और उसकी तुच्छ और सङ्कीर्ण सीमाओंको तोड़ डालती है-ताकि वह अपनी उस ध्येय वस्तुको पूर्ण रूपस, सब तरफसे, ग्रहण कर सके, जो वस्तु विश्वात्मक होनेसे विशालतम और उच्चतम व्यष्टिपुरुष और प्रकृतिमं महान् और विश्वातीत परमतत्त्व होनेसे सर्वोत्तम है।

परन्तु यह उस शक्तिका केवल एक पहलू है, जो शक्ति पूर्णताकी साधिका है। पूर्णयोगके साधन-क्रमकी तीन अवस्थाएँ हैं; अवस्य ही ये तीनों अवस्थाएँ एक दूमरीसे मर्वथा भिन्न या पृथक नहीं है, बल्कि एक हदनक परस्पर मम्बद्ध हैं। इनमे पहली अवस्था वह है, जिसमें साधक यथासम्भव अपने अहंभावके परे जाने तथा भगवानुके साथ सम्बन्ध स्थापित करनेका प्रयत्न करता है। उसके बादकी अवस्था वह है, जिसमें साधक अपनी सारी सचेतन सत्ताको रूपान्तरित करनेके लिये अपने अंदर 'उसे' घारण करता है. जो उससे परे है तथा जिसके साथ उसने सम्बन्ध स्थापित किया है: उसके बादकी अन्तिम अवस्था वह है, जिसमें साधक संसारमें भगवानके एक केन्द्रके रूपमे अपनी रूपान्तरित मानव-सत्ताका उपयोग करता है। जबतक भगवानके साथ साधकका सम्बन्ध पर्याप्त मात्रामे नहीं स्थापित हो जाता, जब-तक वह एक हदतक भगवान्के साथ सायुज्य नहीं प्राप्त कर लेता, तबतक साधारण तौरपर साधनामें व्यक्तिगत प्रयत्न-

की प्रधानता रहती ही है । प्ररन्तु जैसे-जैसे यह सम्बन्ध स्थायी होता जाता है, वेंसे-वैसे साधकको यह ज्ञान होता जाता है कि उसकी शक्तिसे भिन्न कोई शक्ति, उसके अपने अहङ्कारपूर्ण प्रयत्न और योग्यताके परेकी कोई शक्ति उसके अंदर कार्थ कर रही है और वह फिर धीरे-धीरे उस शक्तिके अधीन होना सीख जाता है और अपने योगका सारा भार उमे सौंप देता है। अन्तमें उसकी अपनी इच्छा और शक्ति उस उच्चतर शक्तिके साथ एक हो जाती हैं; वह अपनी इच्छा और शक्तिको भगवदिच्छा और उनकी परात्परा तथा विस्वात्मिका शक्तिके अंदर मिला देता है। इसके बाद वह स्पष्ट रूपमे देखता है कि वह शक्ति उसके मन, प्राण और शरीरके आवश्यक रूपान्तरके कार्यका सञ्चालन निष्पक्ष ज्ञान और पूर्वदृष्ट साफल्यके साथ कर रही है, जो आतर और आसक्त अहङ्कारमे नहीं बन पड़ सकता। जब इस प्रकार माधक भगवान्के माथ पूर्ण तादात्म्य लाभ कर लेता है और अपने आपको पूर्णरूपमे उनके अंदर मिला देता है, तब वह जगत्में भगवानुका केन्द्र हो जाता है। तब वह शुद्ध, मक्त, भगवदिच्छा-ग्रहणक्षम, ज्ञानोज्ज्वल पुरुष मानव-जाति या देव-मानव जातिक बृहत्तर योगमें, प्रथ्वीके आध्यात्मिक विकास या उसके रूपान्तरके योगमे भगवानकी परमा शक्ति-के प्रत्यक्ष कर्म-साधनका एक यन्त्र बनकर कर्म करना आरम्भ कर सकता है।

यदि वास्तवमें देखा जाय तो यह उच्चतर शक्ति ही सब समय कार्य करती है। हमारे अंदर जो व्यक्तिगत प्रयत्न और अपनी अभीष्साका भाव आता है उसका कारण यही है कि हमारा अहङ्कारपूर्ण मन उस दैवी शक्तिकी क्रियाओंके साथ दोपपूर्ण तथा अपूर्ण रीतिसे तादात्म्य स्थापित करनेका प्रयत्न किया करता है। वह असाधारण स्तरके अनुभवोंका विचार भी उसी साधारण मन-बुद्धिके ढंगसे करता है, जिसमं वह सामान्य सांसारिक अनुभवोंका विचार करता है । संसारमें हम अहं भावसे प्रेरित होकर कर्म करते हैं: विश्वकी जो विश्वराक्तियाँ हमारे अंदर कार्य करती हैं. उन्हे हम अपनी ही राक्तियाँ समझते हैं; हमारे मन, प्राण, शरीरसे बने हुए इस ढाँचेके भीतर परमपुरुष भगवान् जो कुछ निर्वाचन, घटन और विकसनका कार्य करते हैं, उसे हम अपने ही वैयक्तिक सङ्कल्प, ज्ञान, बल और गुणका प्रभाव मानते हैं। पर जब हमारे अंदर ज्ञानका उदय होता है, तब हमें यह पता लगता है कि हमारा 'आहं' तो केवल एक

यन्त्र है और ये सब चीजें, जिन्हें हम अपनी कहते हैं, केवल इसी अर्थमें अपनी हैं कि ये हमारे परम पूर्ण-तम आत्माकी हैं, जो विश्वातीन परम पुरुषमे अभिन्न हैं; इनपर अहङ्काग्का कोई दखल नहीं है। इस प्रकार दैवी राक्तिके द्वारा हमारे अंदर जो कार्य होता है, उसमे इमारा हिस्सा तो केवल हमारी बद्धता और विपरीत गतिमात्र है । वास्तविक शक्ति तो भगवानकी ही है । जब मनुष्यका अहङ्कार यह अनुभव करता है कि उसका मन एक यन्त्रमात्र है, उसका सारा ज्ञान केवल अज्ञान और लडकपन है, उसकी शक्ति एक बच्चेका केवल हाथ-पैर पटकना है, उसका गुण केवल एक दम्भ और अपवित्रता है; और जब वह अपने परेकी शक्तिका भरोसा करना सीख लेता है तब उसे मक्ति मिलती है। हम अपनी जिस वैयक्तिक सत्ता-में इतने आसक्त हैं, उसकी बाह्यतः यह जो कुछ स्वतन्त्रता देख पड़ती है और 'हम भी कुछ हैं'की जो प्रतीति होती है, इसके भीतर एक बड़ी ही दयनीय दासता छिपी हुई है-हजारी ऐसी सचनाएँ, कल्पनाएँ और प्रवृत्तियाँ हमारे अंदर उठती हैं, जो हमारी नहीं पर हम जिनके दास होकर रहते हैं। हमारा अहङ्कार स्वतन्त्रताका अभिमानी, प्रतिक्षण विश्वप्रकृतिकी असंख्य सत्ताओं, शक्तियों, वृत्तियों और प्रभावोंका दास, खिलौना, कठपतली बना फिरता है । अहङ्कारका भगवानके अंदर अपने आपको मिटा देना ही उसकी सर्वोत्तम गति है: अपने परेकी शक्तिके हाथ अपने आपको समर्पित कर देना ही उसका सब बन्धनों और सीमाओंसे मुक्त होकर पूर्ण स्वातन्त्र्य लाभ करना है।

परन्तु फिर भी, साधनकममे इन तीनों ही अवस्थाओं-मेंसे प्रत्येककी विशिष्ट आवश्यकता और उपयोगिता है; इस-लिये प्रत्येकको ही यथायोग्य समय और स्थान मिलना चाहिये। यदि कोई साधनको विल्कुल ऊपरसे आरम्भ करना चाहे, तो इससे काम न बनेगा; ऐसा करना निरापद और फलप्रद भी न होगा। अथवा यदि कोई समयसे पहले ही एक अवस्था-से दूसरी अवस्थामें छलाँग मारकर जाना चाहे, तो यह भी उसके लिये ठीक न होगा। कारण, आरम्भसे ही यद्यपि हम मन-बुद्धि और इदयमें भगवान्की सत्ता मान लेते हैं, तो भी यह स्मरण रखना होगा कि प्रकृतिमें कुछ ऐसे तत्त्व भी हैं, जो इस सत्ताका साक्षात्कार न होने देनेमें बहुत कालतक सचेष्ट रहते हैं। मनोगत विश्वास जबतक साक्षात्कृत नहीं होता, तबतक यह सशक्तिक सत्यस्वरूप नहीं धारण करता,

ज्ञानका केवल एक प्रतीक-सा रह जाता है, सजीव सत्य नहीं होता-एक विचार रहता है, शक्ति नहीं होती । यदि विश्वास-के अनुसार कुछ-कुछ अनुभव भी होने लगा हो, तो भी तुरत यह समझ लेना या मान बैठना कि हम भगवान्के हाथोंमें आ गये या उनके यन्त्र होकर ही हम सब कर्म कर रहे हैं, बड़ा धोखा खाना है। इस प्रकारकी धारणा हमारे अंदर एक धोखेकी टड्डी खड़ी कर सकती है, घोर तामसिकता उत्पन्न कर सकती है अथवा भगवानके नामपर अहङ्कारके ही कार्योंको चडा-सा रूप देकर सारी योगसाधना-को बुरी तरहसे विपर्यस्त और नष्ट कर सकती है। साधनामें आन्तरिक प्रयास और सङ्घर्षका, थोड़ा या बहुत, एक समय होता है, जिसमें साधकका यह काम है कि वह अपने व्यक्ति-गत सङ्खलासे निम्न प्रकृतिके सारे अन्धकार और विचारको हटाता रहे और अपनी शभेच्छाको हदताके साथ दिव्य शानके अनुकुल बनाता रहे। मनकी बृत्तियों, हृदयके भावों, प्राणोंकी वासनाओं, शरीरकी पार्थिव सत्तातकको बरवस अपनी शमेच्छाके अनुकल बना ले-ऐसा अभ्यास करा दे कि वे सत-प्रभावको ही ग्रहण करें और उसीके अनुरूप आचरण करें । इतना हो चुकनेपर ही निम्न प्रकृतिका उच्च पराप्रकृतिमें आत्मसमर्पण हो सकता है, क्योंकि ऐमी ही स्थितिमें आत्म-दान स्वीकार्य होता है।

साधकको अपनी वैयक्तिक सङ्खल्य-शक्तिमे सर्वप्रथम, अपनी अहंवृत्तियोंको वरामे करके उन्हें प्रकाश और सत्यकी ओर फेर देना चाहिये और जब वे इस तग्ह फिर जायँ, तब इस बातका अभ्यास कराना चाहिये कि वे प्रकाश और सत्य-को सर्वदा पहचानें, सर्वदा उनको स्वीकार करें और सर्वदा उनका अनुसरण करें । इस प्रकार साधनामे आगे बढते हए अपने व्यक्तिगत सङ्कल्प, व्यक्तिगत प्रयास और व्यक्तिगत शक्तियोंसे ही अभी काम लेते हुए साधक उन्हें उनसे उच्चतर शक्तिके प्रतिनिधि और उच्चतर प्रभावके आज्ञाधारक जानकर उनका उपयोग करना सीख लेता है। आगे बढनेपर उसके सङ्कल्प, प्रयास और शक्तियाँ कोई व्यक्तिगत पृथक वस्तुएँ नहीं रह जातीं, बल्कि व्यक्तिके अंदर काम करनेवाली उच्चतर शक्ति और उच्चतर प्रभावकी ही कृतियाँ बन जाती है । परन्तु फिर भी दिव्यमूल स्रोत और बहिर्गत मानव-धाराके बीच एक प्रकारकी खाई या अन्तर रह ही जाता है, जिससे मूलस्रोतसे मानव-मनतक पहँचनेकी यह क्रिया तमसाच्छन्न हो जाती है, सदा ठीक तरहसे नहीं हो पाती और कभी-कभी विकृत भी हो जाती है। साधनाकी अन्तिम

अवस्थामें — जथ अहङ्कार, अशुचिता और अज्ञान कमशः दूर हो जाते हैं, तब यह अन्तिम अलगाव भी दूर हो जाता है; और व्यक्तिके अंदर जो-जो कुछ है, सब दैवी शक्तिका कार्य हो जाता है।

### (३) गुरु

जिस प्रकार पूर्ण योगका परम शास्त्र प्रत्येक मनुष्यके हृदयमें छिपा हुआ सनातन वेद है, उसी प्रकार इसके परम पयप्रदर्शक और गुरु वे ही अन्तर्यामी जगद्गुरु हैं, जो हमारे अंदर गुप्तरूपसे विराजमान हैं। वे ही अपने भास्वर ज्ञानदीपसे हमारे तमका नाश करते हैं; उनकी वह प्रभा हमारे अंदर उनके आत्मप्रकाशकी महिमा बनी रहती है। उनका जो मुक्त, आनन्दमय, प्रेममय, सर्वशक्तिमय अमृतस्वरूप है, उसे वे क्रमशः हमारे अंदर खोलकर दिखला देते हैं। वे अपने दिव्य दृष्टान्तकं द्वारा हमारे जगर एक आदर्श अक्कित कर देते हैं और हमारी निम्नतर सत्ताको उसके ध्येयका प्रतिरूप बना देते हैं। वे हमारे अंदर अपने प्रभाव और सत्ताको भग्कर हमारी व्यक्तिगत सत्ताको ऐसा बना देते हैं कि वह विश्वान्मिका और परात्पग सत्ताके साथ तादात्म्य प्राप्त कर सके।

उनकी कार्यपद्धति और विधि क्या है ! उनकी कोई पद्धति नहीं है और प्रत्येक पद्धति उनकी है । साधककी प्रकृति-के अंदर जो ऊँची-से-ऊँची वृत्तियाँ और गतियाँ हो सकती हैं, उन्हें सहज भावसे सुव्यवस्थित करना ही उनकी विधि है । छोटी-से-छोटी बातों और बाह्यतः तुच्छ-से-तुच्छ कामों-में भी ये सुव्यवस्थित शक्तियाँ वैसी ही सावधानी और पूर्णता-के साथ लग जाती हैं, जैसी कि बड़ी-से-बड़ी बातों और बड़े-से-बड़े कामोंमें; और इस तरह वे अन्तमें साधकके अंदर जो कुछ भी है, उसे उन्नीत कर प्रकाशमें ले जाती और दिव्य बना देती हैं। कारण, कोई भी चीज उसके योगके लिये इतनी छोटी नहीं है कि जिसका कोई उपयोग न हो, और न कोई चीज इतनी बड़ी है कि जिसके लिये प्रयत करना व्यर्थ हो । प्रभुके सेवक और शिष्यका जैसे दर्प और अहङ्कार-से कोई वास्ता नहीं रहता, क्योंकि उसके लिये सब कुछ ऊपरसे ही किया जाता है; वैसे ही उसे अपनी प्रकृतिके वैयक्तिक दोत्रों या स्खलनोंसे निराश होनेका भी कोई कारण नहीं है। कारण, उसके अंदर जो शक्ति काम कर रही है, वह अपौरुषेय है अथवा परम पौरुषेय और अनन्त है।

इस पूर्ण योगकी सिद्धिके मार्गमें इन अन्तर्यामी गुरुको-

जो योगके ईश्वर, सव यज्ञों और कमोंके प्रभु, प्रकाश, भोक्ता और लक्ष्य हैं — पूर्णरूपसे वरण करना अत्यन्त आवश्यक है। आरिम्मक अवस्थामें हमें चाहे किसी भी रूपमे उनके दर्शन हों — जगत्के सब पदार्थोंके पीछे अव्यक्त रूपमे रहनेवाले अगैरुपेय ज्ञान या प्रेमशक्तिके रूपमें हों या इस सापेक्ष जगत्के रूपमें प्रकट होने और इसे अपनी ओर आकर्षित करनेवाले निरपेक्षके रूपमें हों, अपने परम आत्मा और सबके परमात्माके रूपमें हों या अपने अंदर और जगत्के अंदर अवस्थित मगवान्के रूपमें हों या अपने अंदर और जगत्के अंदर अवस्थित मगवान्के रूपमें हों अथवा मगवान्के अनन्त नाम-रूपोंमेंसे किसी एक नाम-रूपमें या मनसा निर्दारित किसी आदर्शके रूपमें हों — इससे कुछ आता-जाता नहीं। कारण, अन्तमें तो यह अनुभव होता ही है कि भगवान् सब कुछ हैं और सबसे अधिक हैं। आरम्भमें उनके विषयमें मनुष्यकी धारणा, पूर्वके विकास और वर्तमान प्रकृतिके अनुसार, भिन्न-भिन्न प्रकारकी होगी ही।

साधनाके आरम्भमें साधकके अंदर अपने व्यक्तिगत प्रयत्नका भाव तीव हुआ करता है और उसका अहङ्कार अपने आपमें और अपने वैयक्तिक उद्देश्यमें ही लगा रहता है, इस कारण अन्तर्यामी गुरुकी ज्योति उसे स्पष्ट नहीं देख पड़ती, मेघाच्छन्न सूर्यके समान आच्छन्न रहती है। परन्त, ज्यों-ज्यों हमारी दृष्टि विमल होती और अहंभाव-यक्त प्रयासके कोलाइलके स्थानमें प्रशान्त आत्मज्ञानकी प्रतिष्ठा होती है, त्यों-त्यों हम अपने अंदर बढनेवाले प्रकाशके उस मूलको पहचानने लगते हैं। अपने पिछले जीवनकी घटनाओंको देखकर हम यह अनुभव करने लगते हैं कि किस प्रकार हमारे सब अज्ञानजनित और परस्परविरोधी कर्म भी हमें इसी निश्चित लक्ष्यकी ओर ले आ रहे थे, जिसे अब हम कुछ-कुछ समझने लगे हैं; हमारे योगमार्गपर पैर रखनेसे पहले भी हमारे जीवनका विकास ऐसा ही साधित किया जा रहा था कि हम इस मार्गकी ओर मु**डें** । जैसे जैसे हम इन बातोंको सोचने-समझने लगते हैं, वैसे-वैसे हम अन्तर्यामीको पहचानने लगते हैं।फिर हमें अपने सङ्घर्षों और प्रयासों, सफलताओं और विफलताओंके मर्मका बोध होने लगता है। अन्तमें हम अपनी सब कठिन परीक्षाओं और द:खोंका भी वास्तविक अभिप्राय जान लेते हैं। जिस-जिस चीजसे हमें चोट पहुँची, जो-जो कुछ हमें अपने रास्तेमें बाधक मालूम हुआ, उससे हमारी कितनी बड़ी मदद हुई-यह अब इम ठीक तरहसे समझ सकते हैं और यह भी

जान पाते हैं कि जिन कमोंको हम अपना पतन और स्वलन समझते थे, उनका भी इसमें क्या उपयोग था। इसके बाद हम इस दैवी सञ्चालनको, पर्व जीवनकी घटनाओंके अवलोकनसे नहीं, बल्कि प्रत्यक्ष रूपसे देख पाते हैं कि कोई परम साक्षी चैतन्य हमारे विचारोंको, कोई सर्वव्यापिनी चिच्छक्ति हमारे सङ्कल्पों और कमोंको, कोई सर्वाकर्षक, सर्वसमाहारक आनन्द और प्रेम हमारे भावमय जीवनको एक नये सॉचेमें ढाल रहे हैं। हम उन्हें अपने व्यक्तिगत सम्बन्धसे भी अब पहचान लेते हैं कि आरम्भसे ही इनका स्पर्श हमें प्राप्त था और इन्होंने ही अन्तमें अब हमें अपने हाथमें कर लिया है। हमें इन अन्तर्यामीके रूपमें परम प्रभु, सखा, प्रेमी, गुरुका सतत सामीप्य अनुभुत होने लगता है। जैसे जैसे हमारी व्यष्टिसत्ता महत्सत्ताके साथ तद्रप और एकीभूत होती जाती है, वैसे वैसे हम उन्हें अपनी सत्ताके सत्तात्वके अंदर भी अनुभव करने लगते हैं; कारण, जिस चमत्कृतिजनक विकासको हम देख पाते हैं वह, हम जानते हैं कि, हमारे अपने प्रयत्नोका फल नहीं हो सकता: हमें अनुभव होता है कि कोई नित्य पूर्ण-तत्त्व ही इमें अपने ही सॉन्वेमें ढाल रहा है। इम देखते हैं कि योगदर्शनके जो ईश्वर हैं, सचेतन जीवके अंदर जो चैत्यगुरु या अन्तर्यामी हैं, ज्ञानियोंके जो 'केवल' और अज्ञेयवादियोंके जो 'अज्ञेय' हैं, जडवादियोंकी जो विश्व-शक्ति हैं, जो परम पुरुष और परमा शक्ति हैं, जिन्हें जगतुके विभिन्न धर्मसम्प्रदायोने नाना नामोसे पुकारा और नाना रूपोमें मूर्तिमान् किया है, वही एकमेवाद्वितीय हमारे योगके ईश्वर हैं।

इन्हीं एकको अपने अन्तरात्मामं और समस्त बाह्य प्रकृतिमें देखना, जानना, वही हो जाना, उन्हींने परिपूर्ण होना—यही हमारी सशरीर सत्ताका सदासे गुप्त लक्ष्य रहा है और यही अब उसका चेतनागत अभिप्राय हो गया है। अपनी सत्ताके सब अक्ष-प्रत्यक्कोंमे तथा उन सब पदार्थोंमे भी, जिन्हें हमारा विभाजक मन अपनी सत्तासे पृथक् देखा करता है, उन्हीं एकको अनुभव करना वैयक्तिक चेतनाकी परम गति है। उनके द्वारा अधिकृत होना और उन्हें अपने अंदर और सब वस्तुओंमे अधिकृत करना ही सम्पूर्ण साम्राज्य और आधिपत्य है। नैष्कर्म्य और कर्म, शान्ति और शक्ति, एकत्व और अनेकत्य—इन सभी अनुभवोंमें उनका आनन्द लेना ही वह परम सुख है, जिसे जीव जगत्में बेजाने हुँह रहा है। पूर्ण योगके लक्ष्यकी यही परिभाषा है;

इसका यही अर्थ है कि वह सत्य व्यक्तिगत अनुभवमं आ जाय, जिस विश्वप्रकृति अपने अंदर छिपाये हुए है और जिसे बाहर प्रकट करनेके लिये महान कष्ट उठा रही है। यह मानवात्माका देवात्मा होना और प्राकृत जीवनका दिव्य जीवन होना है।

इस पर्ण योगकी प्राप्तिका सनिश्चित मार्ग यह है कि हम अपने अन्तःस्य निगढ अन्तर्यामी म्वामीको ढूँढ लें. अपने-आपको निरन्तर उन भागवत शक्तिकी ओर उन्मुख रक्खें जो शक्ति होनेकं साथ ही भागवतज्ञान और भागवतप्रेम भी हैं, और मानवात्मामे देवात्मा होनेका जो कार्य है, उसकी सिद्धिके लिये उन्हींपर निर्भर करें। परन्त अहं-भावापन चेतनाके लिये आरम्भमें किसी प्रकार ऐसा करना बहुत कठिन है। यदि किसी प्रकार ऐसा हो भी, तो पूर्णतया नहीं हो सकता - प्रकृतिके प्रत्येक अङ्ग-प्रत्यङ्गमें नहीं हो सकता। आरम्भकी कठिनाई यह है कि हमारे विचार करने, विषयोंको प्रहण करने और मुख-द:स्वादि अनुभव करनेका जैसा अहङ्कारपूर्ण अभ्यास पड़ा हुआ है, उससे शानके वे सब द्वार बंद हो जाते हैं, जिनमें ही साधकको आवश्यक आत्मप्रत्यय हो सकता है। पिर इसके बादकी कठिनाई यह है कि इस मार्गमे जिन श्रद्धा-विश्वास, श्राणा-गति और साहसकी आवश्यकता होती है, वे अहंभावस आच्छादित जीवके लिये सुलभ नहीं होते। भागवती क्रिया वह क्रिया नहीं है, जिसे अहङ्कारयुक्त मन चाहता या ठीक समझता है; क्योंकि भागवती क्रिया भूलोसे काम लेती है सत्यको पानेका, दःखोंने काम छेती है आनन्द-लाभ करनेका, और अपूर्णतामे काम लेती है पूर्णताको सिद्ध करनेका। अहङ्कार यह नहीं समझ सकता कि अन्तर्यामी उसे कहाँ ले जा रहे हैं; वह अन्तर्यामीके इस सञ्चालनका विद्रोह करता है, आत्माका बल-विश्वाम खो देता और हिम्मत हार जाता है। अहङ्कारकी इन त्रुटियोंसे अन्तर्यामीके कार्यम तो कोई बाधा नहीं पड़ती; क्योंकि हमारे विद्रोह करनेसे अन्तर्यामी रुष्ट नहीं होते, हमारी अश्रद्धासे उनका उत्साह भङ्क नहीं होता, हमारी दुईलताको देख वे हमारा तिरस्कार नहीं करते; मालामें जो प्रेम होता है, वह सारा प्रेम, और गुरुमें जो धैर्य होता है, वह सारा धैर्य उनके अंदर होता है। परन्त्र अन्तर्यामीके नेतृत्वसे जब हम अपनी अनुमति हटा लेते हैं, तब उसका यह फल अवश्य होता है कि हम अपना आत्मचैतन्य खो बैठते हैं । इससे वस्तस्थितिमे कोई अन्तर नहीं पड़ता और न हम अन्तर्यामीके मङ्गलविधानके फलसे विश्वत ही होते हैं। उनके विधानसे हम अपनी अनुमति जो हटा छेते हैं, इसका कारण यह है कि हम अपने उस उच्च आत्मस्वरूपको अपने इस निम्नस्वरूपसे पृथक नहीं देख पाते, जिसके द्वारा अन्तर्यामी अपने आपको प्रकट करनेकी भिमका निर्माण कर रहे हैं। हम जगतमें और उसी प्रकार अपने आपमें भगवानको उनके क्रिया-कलापके कारण नहीं देख पाते, विशेषतः इस कारणंस कि उनका कार्य हमारे अंदर हमारी प्रकृतिके द्वारा होता है, ऐन्द्रजालिक कलाके द्वारा नहीं । मनुष्य देखना चाहता है इन्द्रजालके से चमत्कार, इसकं विना उसको भगवत्सत्ताका विश्वास नहीं होताः वह अपनी ऑखोंमे चकाचौध चाहता है, उसके विना वह देख नहीं सकता । परन्त यह अधीरता है, अज्ञान है। यह महान् विपत्ति और विनादाका कारण बन सकता है, र्याद हम भागवत मार्गनिर्देशका विरोध करके अपनी वामना-कामनाओको तृप्त और योगमार्गमे भ्रष्ट करनेवाली किसी दूसरी ही शक्तिको अपने अंदर बूला लें, उसे रास्ता दिखानेका कह और उसीका भगवानका नाम दे डालें।

मनुष्यंक लियं अपने अंदर अर्वास्थत किसी अहन्य सत्तापर विश्वास करना तो किन होता है, पर किसी ऐसी वस्तुपर विश्वास करना किन नहीं होता जो उसके अंदर नहीं बल्कि बाहर है, उसमें मिन्न है। इसीलिये बहुत से मनुष्योंकी आध्यात्मिक उन्नतिमें कोई बाह्य आश्रय, श्रद्धाका कोई बाह्य विषय आवश्यक हो जाता है। भगवान्की किसी बाह्य विषय आवश्यक हो जाता है। भगवान्की किसी अवतार, पैगम्यर, नवी या गुरुकी यहाँ आवश्यकता होती हैं। अथवा य दोनों ही प्रकार आवश्यक होते हैं और उनकी पूर्त्ति भी हो जाती है। कारण, भगवान् मनुष्यंकी आवश्यकता के अनुसार अपने आपको देवता, अवतार या सामान्य मनुष्यंक रूपमें प्रकट करते हैं—अवश्य ही इस रूपमें मार्गदर्शकका काम करते हुए वे एक ऐसे घने आवरणका उपयोग करते हैं कि जससे उनका ईश्वरत्व छिया रहता है।

मानव जीवकी इस प्रकारकी आवश्यकताको पूरा करनेके लिये हिंदुओंकी आध्यात्मिक साधनामें इष्टदेवता, अवतार और गुरुकी व्यवस्था है। इष्टदेवतासे अभिप्राय है भगवान्के उस विशिष्ट नाम-रूपका, जिमे हमने वरण किया हो; यह किसी निम्नस्तरकी कोई किमष्ट शक्ति नईं। प्रत्युत उस नाम-रूपमे स्वयं भगवान् ही हैं। प्रायः सभी धर्म भगवान्के

किसी ऐसे नाम-रूपको अपना आश्रय बना लेते हैं और उसका उपयोग करते हैं । मनुष्यके लिये इसकी जो आवश्यकता है, वह स्पष्ट है। भगवान् समग्र हैं, समग्रसे भी अधिक हैं। पर मनुष्य उसकी धारणा कैसे कर सकता है, जो समग्रेस भी अतीत है ? केवल समग्रेकी धारणा करना भी आरम्भमें उसके लिये अत्यन्त कठिन है: क्योंकि वह स्वयं अपनी प्राकृत चेतनाके अंदर एक परिसीमित और पृथक्त पदार्थ है और इसलिये वह ऐसी ही सत्ताकी ओर उन्मुख हो सकता है, जिसका उसकी इस परिसीमित प्रकृतिके साथ मेल हो। समग्रमे तो ऐसी-ऐसी चीजें हैं, जिनकी धारणा उसके लिये अत्यन्त कठिन है अथवा जो उसके कोमल हृदय और दुर्बल इन्द्रियोंको बहत ही भयानक प्रतीत हो सकती हैं। अथवा यह कहिये कि मनुष्य किसी ऐसी बस्तुमें भगवद्बुद्धि नहीं कर सकता, जो उसके अज्ञानयुक्त और खण्डस्वरूप सिद्धान्तोंकी कक्षाके विल्कुल बाहर हो; वह उसके समीप पहुँच नहीं सकता, उसे पहचान नहीं सकता । अतः यह आवश्यक है कि वह अपनी ही आकृतिके अनुरूप भगवान्की कल्पना करे अथवा भगवान्के किसी ऐसे रूपकी भावना करे, जो उसकी आकृतिके परे पर उसकी उच्चाति-उच प्रवृत्तियोंके अनुकूल और उसके हृदय और बुद्धिके लिये ग्राह्म हो। अन्यथा भगवानुके संसर्गमे आना और उनसे यक्त होना उसके लिये कठिन होगा।

यह सब होनेपर भी मनुष्यकी कुछ ऐसी प्रकृति है कि वह मानव मध्यस्थको चाहती ही है—हसिलये कि ऐसी किसी वस्तुमें उसे भगवान्का स्पर्श प्राप्त हो, जो वस्तु उसकी मानवताके अति समीप हो और जो मानव-प्रभाव और हप्पन्तके अंदर उसके गोचर हो सके । मनुष्यकी यह आकाङ्क्षा भगवान् पूर्ण करते हैं मानवरूपमें अवतार लेकर । परन्तु भगवदवतारकी धारणा करना भी उसके लिये कठिन हो तो भगवान् पैगम्बर, नबी या गुरुके रूपमे—जो रूप अवतार-रूपका-सा विस्मयजनक नहीं है—मनुष्यके सामने आते हैं। कारण, यहुत-से लोग जो देव-मानवकी धारणा नहीं कर सकते या करना नहीं चाहते, उनके लियं श्रेष्ठ मनुष्यपर विश्वास करना सहज होता है; वे ऐसे मनुष्यको भगवान्का अवतार नहीं पर जगदुरु या भगवत्यतिनिधि मानते हैं।

पर इतनेसे भी काम पूरा नहीं होता; आवश्यकता इस बातकी होती है कि कोई सजीव प्रभाव, कोई सजीव हष्टान्त सामने हो, जिससे प्रत्यक्षमें उपदेश मिले। ऐसे लोग तो बहुत कम होते हैं, जो किसी पूर्वकालीन गुरू और उनकी शिक्षाको, किसी पूर्वकालीन अवतार और उसके हष्टान्त और प्रभावको अपने जीवनका सजीव आश्रय बना सकें। हिंदू-साधनामें इस आवश्यकताकी पूर्तिके लिये गुरू और शिष्यके सम्बन्धकी व्यवस्था है। ऐसे गुरू भी कभी-कभी हो सकते हैं, जो भगवद्यतार या जगद्गुरू भी हों; पर प्रकरणमें इतना ही पर्याप्त है कि गुरू ऐसे हों, जो शिष्यको भागवत ज्ञान प्रदान करें, भगवदीय आदर्शका कोई बोध उसे करा दें या इस योग्य बना दें कि वह भगवानके साथ मानव जीवके स्वानुभूत सम्बन्धको अनुभव कर सके।

पूर्ण योगका साधक अपनी प्रकृतिके अनुसार इन सभी उपायोंने काम ले सकता है; परन्तु यह आवश्यक है कि वह इन्हें अपने बन्धन न बना ले और अहङ्कारयुक्त मनकी उस व्यावर्त्तक प्रकृतिको अपने अंदरसे निकाल दे जो 'हे मेरे ईश्वर, मेरे अवतार, मेरे नवी, मेरे गुरु' की पुकार मचाकर साम्प्रदायिक धर्मोन्मादिनी बुद्धिसे अन्य सब धर्मों और सदनुभूतियोंका तिरस्कार किया करती है। सब प्रकारकी साम्प्रदायिकता और धर्मान्धताका सर्वथा त्याग करना होगा, ये चीजें भागवत अनुभूतिकी अखण्डतासे विसङ्गत हैं।

पूर्ण योगके साधकका तो तबतक सन्तोष ही नहीं हो सकता, जबतक वह अपने भगवद्भावमे भगवान्के सव नाम और रूप भी शामिल न कर ले और अन्य सब देवताओं में अपने ही इष्टदेवको न देखे और अपने उन प्रमुकी एक मेवाद्वितीय सत्तांक अंदर सब अवतारोंका अन्तर्भाव न कर ले, जो स्वयं ही अवताररूपसे उतरते हैं, तथा जबतक सब प्रकारकी शिक्षा-दीक्षाओं और उपदेशोंक सारम्त सिद्धान्तोंको सनातन जान-विज्ञानके साथ समस्वर न बना ले।

यह बात भी पूर्ण योगके साधकको भूलनी न चाहिये कि इन सब बाहरी उपायोंका एकमात्र उद्देश उसके अन्तरात्माको जगाकर उसे अन्तः स्थित भगवान्के सम्मुख कर देना है। यदि यह काम न बना, तो कुछ भी न हुआ। यदि हमारे अंदर श्रीकृष्ण, बुद्ध या ईसा प्रकट न हुए तो बाहर-ही-बाहर कृष्ण, ईसा और बुद्धकी पूजा पूरा काम नहीं करेगी। इसी प्रकार अन्य सब उपायोंका भी यही लक्ष्य है। प्रत्येक उपाय मनुष्यकी प्राकृत अवस्था और अन्तः स्थित भगवान्के प्राकृत्यके बीच एक सेतु है।

पूर्ण योगके गुरु, जहाँतक सम्भव होगा, हमारे अन्तः-स्थित अन्तर्यामी गुरुकी पद्धतिका ही अवलम्बन करेंगे। वे शिष्यको उसी सस्तेसे ले चलेंगे, जो उसकी प्रकृतिका रास्ता है। उपदेश, उदाहरण या दृष्टान्त और प्रभाव--ये तीन गुरुके उपकरण हैं। ज्ञानी गुरु कभी अपने आपको या अपने विचारोंको बलात शिष्यके मनपर लाद देना पसंद न करेंगे; शिष्यमें वे उतना ही निक्षेप करेंगे, जो व्यर्थ न होगा और बीजकी तरह जमकर अन्तर्यामी भगवानसे पृष्टि पाकर बढेगा। उपदेश करनेकी अपेक्षा अन्तर्ज्ञानको ही जगानेका वे अधिक ध्यान रक्खेंगे और शिष्यके अंदर उसकी शक्तियों और अनुमृतियोंको स्वाभाविक स्वच्छन्द गतिसे बढने देनेका यत करेंगे। वे जो कोई प्रक्रिया बतलावेंगे. वह एक उपायके तौरपर होगी, किसी अनतिक्रम्य विधान या नित्यक्रमके तौरपर नहीं। गरु सदा इस बातसे सावधान रहेगे कि उनका बताया हुआ कोई साधन बन्धन न बन जाय, उनकी दी हुई प्रक्रिया यन्त्रक्रिया न हो जाय । गुरुका सम्पूर्ण कार्य यही होगा कि शिष्यके अंदर उस दिव्य आत्मज्योतिको जगा दें और उस दिव्य शक्तिको चालित कर दें जिनके स्वयं गुरु भी एक साधन, एक उपाय, एक आधार और प्रवाहके एक पात्र है।

उपदेशसे दृष्टान्त बहुत अधिक शक्तिशाली होता है, पर बाह्य कर्मोंका या वैयक्तिक आचरणका ही दृष्टान्त सर्वोपिर महत्त्व नहीं रखता। इनका भी अपना स्थान और महत्त्व अवश्य है; परन्तु सबसे अधिक मुख्य बात जो दूसरोंमें अभीप्ता जगानेवाली होगी, वह गुरुके उस मगवत्-साक्षात्कारकी बात है, जिससे गुरुका सारा जीवन, सम्पूर्ण आन्तरिक स्थिति और उनके सारे कर्म नियत होते हैं। यही सार्वभौम और मूल तत्त्वकी बात है; बाकी और जो कुछ है वह वैयक्तिक पात्र और परिस्थिति है। गुरुका यही सिक्रय साक्षात्कार वह चीज है, जिसे साधकको अनुभय करना होगा और अपनी प्रकृतिके अंदर उतारना होगा। बाह्य अनुकरण करनेकी उसके लिये कोई आवश्यकता नहीं; क्योंकि ऐसा अनुकरण समुचित स्वाभाविक फलोंका उत्पादक नहीं, बर्क्कि बाधक होता है।

दृष्टान्तकी अपेक्षा प्रभाव अधिक काम करता है। प्रभावका अर्थ शिष्योंपर गुरुका बाहरी रोब-दाब नहीं, बल्कि उनके अन्तरात्माओंके साथ गुरुके संग, साथ और सामीप्यकी वह शक्ति है, जिससे गुरु मीन रहकर भी शिष्योंके अंदर वहीं चीज डालता रहता है, जो वह स्वयं है और जो उनके अधिकारमें है। यही गुरुका परम लक्षण है। सर्वश्रेष्ठ गुरु उपदेशक होनेकी अपेक्षा प्रधानतः ऐसे सत्तास्वरूप होते हैं, जो अपनी चारों ओर रहनेवाले सब ग्रहणशील साधकोंके अंदर भागवतंचैतन्य और उसके अङ्गभूत ज्योति, शक्ति, शुचिता और आनन्द ही वरसाया करते हैं।

पूर्ण योगके गुरुका एक और लक्षण यह है कि गुरु मानव-दम्भ और आत्मगौरवकी बुद्धिसे अपने गुरु होनेका दर्प नहीं करते। जगत्में उनका यदि कोई कार्य है, तो वह अपरसे प्राप्त एक दायित्व है और गुरु उस दायित्व-निर्वाहंक केवल एक पात्र, भाजन और प्रतिनिधिमात्र हैं। वे अपने भाइयोंके सहायक एक मनुष्य हैं, बचोंको ले चलनेवाले एक वालक हैं, अन्य दीपोंको प्रज्वलित करनेवाले एक दीप-ज्योति हैं, आत्माओंको जगानेवाले एक आत्मा हैं—अधिक-मे-अधिक भगवान्की अन्य शक्तियोंको अपने पास बुलानेवाली एक शक्ति या मत्ता हैं।

### (४) काल

जिम माधकको ये सब सहायताएँ प्राप्त है, उमका लक्ष्यको प्राप्त होना सुनिश्चित है। कही वह गिर भी जाय, तो वह उमके उठ खड़े होनेका ही एक साधन होगा और उसका मरण भी पूर्णताकी ओर ले जानेवाला मार्ग बनेगा। कारण, इस मार्गपर जो कोई आ जाता है, उसके लिये जनन-मरण उसके खरूपके विकास, साधन और यात्राके विश्राम-स्थान बन जाते है।

माधन-क्रमकं पूर्ण होनेमें रोप अपेक्षा कालकी होती है।

मानव-प्रयासके सामने काल शत्रु बनकर आता है या मित्र बनकर, बाधक होकर खड़ा होता है या साधक होकर। परन्तु यथार्थमें यह सदा ही आत्माका एक उपकरण-मात्र होता है।

काल परिस्थितियों और त्रिगुणकी शक्तियोंके मिलने और परिणामस्वरूप विकास-साधन करनेका एक क्षेत्र है। काल विकास-साधनके इस क्रमका मापक यन्त्र है। अहङ्कारको यह बड़ा उत्पीडक या प्रतिरोधस्वरूप प्रतीत होता है, पर भगवान्के हाथका यह एक यन्त्र है। इसल्पि जयतक हमारा प्रयत्न अपने पुरुषार्थके बल्पर होता है, तबतक काल बाधक ही प्रतीत होता है; क्योंकि काल हमारे सामने उन सब शक्तियोंको ला खड़ा कर देता है, जो हमारे पुरुषार्थसे सङ्घर्ष कर हमारा रास्ता रोक देती हैं। जब भागवत किया और हमारे वैयक्तिक पौरुपकी किया दोनो हमारी चेतनामें एक दूमरीमें मिलती हैं, तब काल एक साधन और उपादान बनता है। जब ये दोनों क्रियाएँ एक हो जाती हैं, तब काल मेवक और उपकरण बन जाता है।

कालके सम्बन्धमें साधकका सर्वोत्तम भाव यही है कि वह यह जानकर कि उसकी पूर्ण योग-सिद्धिके लिये अनन्त काल उसके हाथमें है, अनन्त धैर्य धारण करे और माथ ही अपनी शक्तिको इस तरह बढ़ावे कि वह उमं अभी सिद्ध करनेमें लगे और ऐसी सततवर्द्धनशील आत्मविशता और वेगवती क्षिप्रताके साथ लग जाय कि वह परम भागवत रूपान्तरकी आश्चर्यमयी त्वराको प्राप्त हो।

[ श्रीअरिवन्दकृत The Yoga of Divine Works से श्रीचन्द्रदीप त्रिपाठीद्वारा अनुवादित ]

## याद रक्खो

१--किसीको नीचा दिखानेकी चाह या चेष्टा न करो, किसीकी अवनित या पतनमे प्रसन्न न होओ, न किसीकी अवनित या पतन चाहो ही । किसीकी निन्दा चुगली, दोप-प्रकाशन न करो ।

२--मान-प्रतिष्ठाके लिये त्यागका खाँग मत घारण करो । सञ्चा त्याग करो । त्यागमें भाव प्रधान है, बाहरी क्रिया नहीं ।

३--मौन साधन करो-परन्तु याद रक्लो, असली मौन तो मनका है । मनमें विषय-चिन्तन बंद हो जाना चाहिये ।

४—िगरे हुए, रोगी, प्रलोभनमें पड़े हुए, अपराधी, विपत्तिप्रस्त और अपमानित नर-नारियोंके साथ कभी दुर्व्यवहार मत करो । उनसे सहानुभ्तिका बर्ताव करो । उन्हे सचा सुखी बनानेकी चेष्टा करो ।

सा० अं० ११--१२--

## प्रेम-साधन

( हेखक --श्रीजयदयालजी गोयन्दका )

वजराज भगवान् श्रीकृष्णके प्रति अनन्य प्रेम होनेमें ही इस जीवनकी सार्थकता है। जिस बड़भागीने इस दिव्य, अनन्य एवं विशुद्ध प्रेम-पीयूषका पान कर लिया, उसका जन्म सफल हो जाता है। उसकी युग-युगकी जन्म-जन्मोंकी विषय-पिपासा बुझ जाती, शान्त हो जाती है। भवतापसे संतप्त प्राणी भगवत्येमकी पावन मन्दािकनीमें निमज्जन करके ही पूर्ण शान्ति प्राप्त कर सकता है। यही वह परम रस है, जिसे पीकर मनुष्य सिद्ध, अमर और तृप्त हो जाता है। क्ष जिसके प्राप्त होनेपर प्राणी इच्छा-शोक-राग-द्वेष आदिकी परिधिसे बाहर हो अनन्त अगाध आनन्दरािश में रमता है और न उनमें कभी उसका उत्साह ही होता है। †

प्रेम साधन भी है और साधनोंका फल (साध्य) भी । ‡

करमात्माकी ही माँति प्रेमका स्वरूप भी अनिर्वचनीय

है, गूँगेके स्वादकी तरह यह वाणीका विषय नहीं
होता ।× इसीलिये प्रेमका स्वरूप अलौकिक बताया
गया है; क्योंकि वह लोकसे सर्वया विलक्षण है। लौकिक
प्रेम भोग-कामनाओं और दुर्वासनाओंसे वासित होनेके
कारण गुद्ध नहीं होता। जहाँ वासनाका आधिपत्य है, वह
प्रेम नहीं, आसक्तिमूलक मोह है। इसके अलावे लौकिक

श्रमके आलम्बन क्षणिक एवं नाशवान् होते हैं; अतः वह
भगवत्येमके सामने हेय ही है। भगवत्येम भी यदि किसी
कामनासे किया जाय तो वह सकाम कहलाता है। सकाम
प्रेममें दिव्यता, अनन्यता एवं विग्रद्धताका अभाव होता
है। कामना लौकिक वस्तुके लिये ही होती है, अतः
लौकिकताका सम्मिश्रण हो जानेसे उसकी दिव्यता नष्ट हो
जाती है। तथा उक्त कामनामें वह प्रेम बँट जाता है,

\* यहरूवा पुमान् सिद्धो भवत्यनृतो भवति तृतो भवति । (नारदमक्तिमृत्र ४)

† यत्प्राप्य न किञ्चिद् बाव्छति न शोचिति न देष्टि न रमते नोत्साही भवति। (नारदभक्तिमुत्र ५)

‡ साधन सिद्धि राम-पग नेहू ।

× अनिर्वचनीयं प्रेमस्वरूपम्, मृकास्वादनवत् ।

( नारदभक्तिसृत्र ५१, ५२ )

इसिलये उसमें एकनिष्ठता एवं अनन्यता नहीं रह जाती । इसी प्रकार कामनासे मिश्रित या दूषित हो जानेसे वह प्रेम विश्चद नहीं रह पाता । दिल्य, अनन्य एवं विश्चद प्रेम तो तीनों गुणोंसे अतीत और कामनाओंसे रहित होता है, वह प्रतिक्षण बढ़ता है, कभी घटता नहीं, वह सूक्ष्म-से-मूक्ष्म होता है, उसे वाणीद्वारा नहीं व्यक्त किया जा सकता, वह तो अनुभवकी वस्तु है । \*

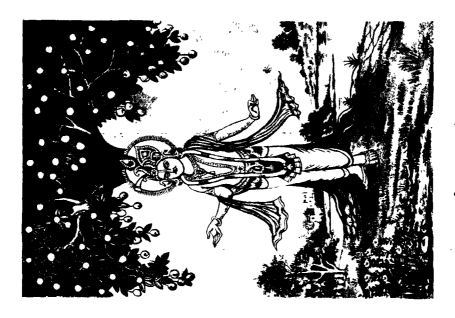
हेतु या कामना ही प्रेमका दूषण है, निहेंतुक अथवा निष्काम प्रेममें कामनाकी गन्ध भी नहीं है, इसलिये यह शुद्ध है। अपने अभिन्न प्रियतम परमात्मा श्रीकृष्णके सिवा और कोई इस प्रेमका लक्ष्य नहीं है, इसलिये यह अनन्य है तथा ऊपर कहे अनुसार लोकसे सर्वथा विलक्षण होनेके कारण यह प्रेम दिल्य है।

इस प्रेमको पाकर प्रेमी सदा आनन्दमं मस्त रहता है। संसारकी चिन्ताएँ उसका स्पर्श भी नहीं कर सकतीं, उसकी दृष्टिमें प्रेमके सिवा और कुछ रह ही नहीं जाता। वह तीं प्रेमको ही देखता, प्रेमको ही सुनता और प्रेमका ही वर्णन तथा चिन्तन करता है। उसके मन, प्राण और आत्मा प्रेमकी ही गङ्गामें अनवरत अवगाहन करते रहते हैं। वह अपने सब धर्म और आचरण प्रेममय श्रीकृष्णको ही अर्पण कर देता है। उनकी पलभरके लिये भी याद भूलनेपर वह अत्यन्त व्याकुल—बहुत ही बेचैन हो जाता है। वह सर्पत्र प्रेममय भगवान्को ही देखता है, सब कुछ भगवान्में ही देखता है; ऐसी दृष्टि रखनेवालेकी नजरोंने भगवान् अलग नहीं हो सकते तथा वह भी भगवान्से अलग नहीं हो सकता।

इस प्रकार दोनोंका नित्य ऐक्य शाक्वत संयोग बना रहता है। भगवान् ऐसे भक्तका लोकोत्तर अनुराग देख अपनी महेश्वरता भूल जाते और मुग्ध होकर अपने प्राणिप्रय भक्तको निहारते रहते हैं, उसके साथ उमीके अनुरूप बनकर

गुणरहितं कामनार्राहतं प्रतिश्चणवर्धमानमिविच्छित्रं सुक्ष-तरमनुभवरूपम् । ( नारदभक्तिपुत्र ५४ )

<sup>†</sup> तद्रिपेताखिलाचारता तिहस्सरणे परमन्याकुलता। ( नारदमक्तियुत्र १९ )





कल्याण



उसकी इच्छाके अनुकूल विग्रह धारण कर खेलते, नृत्य करते, गाते, बजाते और आनन्दित होते रहते हैं।

प्रेमी भक्त मिलन और विछोहकी चिन्तासे भी परे होता है। उसे क्या गरज पड़ी है, जो मिलनेके लिये विकल हो। उसे तो केवल प्रेम करना है, वह भी प्रेमके लिये। वह प्रेम-तत्त्वज्ञ प्रियतम स्वयं ही मिले विना नहीं रह सकता। उसे गरज होगी तो स्वयं ही आवेगा. भक्त क्यों मिलनेके लिये परेशान हो ? तथा वह विछोहसे भी क्यों डरे ? उसे अपने लिये तो सुख या आनन्दकी चाह है नहीं; वह तो सब कुछ उस प्रियतमके ही मुखके लिये करता है। उसे यदि मिलनमें सुख मिलता हो तो स्वयं ही आकर मिले। विछोहसे द:ख होता हो तोकभी यहाँसे दूर न जाय। वह तो प्रेमका लोभी है, प्रेम होगा तो अपने आप दौड़ा आयगा, न होगा तो बुलानेसे भी नहीं आवेगा। इसीलिये जो निष्काम प्रेमी होते हैं, वे भगवान्को बुलाते भी नहीं । वास्तवमें न तो भगवान्को दर्शन देनेके लिये बुलानेकी आवश्यकता है, न रोकनेकी। विना किसी कामना या हेतुके ही भगवानमें केवल प्रेम बढाना आवश्यक है। अहंकारमे दूर रहकर संयोग-वियोगकी चिन्तासे वपरवाह होकर, उत्तरोत्तर प्रेम बढता रहे—इसीके लिये, सारा प्रयत्न-सम्पूर्ण चेष्टा होनी उचित है। प्रह्लादने कभी प्रार्थना नहीं की कि 'मुझे दर्शन दो।' सब कुछ भगवान्ने अपने आप ही किया ।

भगवत्प्रेमीका पूजन, खाना, पीना, रोना-गाना आदि मब भगवन्प्रीत्यर्थ होना चाहिये। प्रेमीका प्रेममय भगवान्के सिवा और कोई लक्ष्य न हो। दर्शन-मिलन आदि तो आनुषिक्षक फल हैं, अपने आप प्राप्त होंगे। इस प्रेमकी पूर्णता उस दिव्य, अनन्य एवं विशुद्ध प्रेममे ही है, जहाँ प्रेम, प्रेमी और प्रियतमकी एकता होती है।

ऐसा प्रेमी उस दिव्य प्रेमका साक्षात् स्वरूप होता है । उसकी वाणी प्रेमसे ओतप्रोत तथा दारीर और मन प्रेमरसमें सराबंगर होते हैं । उसका रोम-रोम प्रेमानन्दसे थिरकता दिखायी देता है । उसके साथ सम्भाषण, उसका चिन्तन तथा उसके निकट गमन करनेमे अपने अन्दर प्रेमके परमाणु आते हैं, उसका स्पर्श पाकर नीरस हृदयमे भी प्रेमका सञ्चार होता है । बड़े बड़े नास्तिक भी उसके सम्पर्कमें आनेपर सब कुछ भूलकर प्रेमदीवाने बन सकते हैं ।

उसके अनन्य अनुराग या अलैकिक भायोद्रेकको टीक-ठीक द्वरयङ्गम करानेके लिये उपयुक्त शब्द नहीं है। समझानेके लिये उसके भावको चाहे कोई भावकह दिया जाय; वास्तवमें वह सब भावोंसे ऊपर उठा होता है। वहाँ न भाव है, न अभाव। उसकी स्थिति सभी भावोंसे ऊँची होती है।

सख्यभावसे भी इस दिव्य प्रेमकी तुल्ना नहीं हो सकती। यह सख्यसे भी ऊँचा भाव है। सख्यभावके उदाहरण अर्जुन माने जाते हैं; परन्तु अर्जुनमें भी इस दिव्य अलौकिक भावकी तो कमी ही दीख पड़ती है। वे भगवान् का विराट् रूप देखकर भयभीत होते हैं। भगवान् के साय किया हुआ सख्य—समानताका व्यवहार उन्हें महान् अपराध जान पड़ता है; और उसके लिये वे वारंबार क्षमा-याचना करते देखे जाते हैं—

'तत्क्षामये त्वामहमप्रमेयम् ।' 'पितेव पुत्रस्य सखेव सख्युः प्रियः, प्रियायार्हसि देव सोदुम् ॥'

और भगवान् भी उन्हें 'मा ते व्यथा मा च विमूद-भावः' आदि कहकर आश्वासन देते हैं।

दास्यभावसे भी उस अनन्यप्रेमीका भाव अत्यन्त उत्कृष्ट है। दास्यभावमें ऊँच-नीच, स्वामि-सेवककी दृष्टि है, पर यहाँ तो पूर्ण समता है, न कोई सेवक है, न म्वामी। भक्त भगवान्की प्रेम-गङ्गामें निमजन करके प्रसन्न होता है तो भगवान् भी वैसे ही प्रेममें मन्न हो जाते हैं।

वात्तत्यभावसे भी इस दिव्य अनन्यभावका स्थान कँचा है। वहाँ उस लोकोत्तर साम्यका दर्शन नहीं होता, जो कि यहाँ सहज ही अनुभवमें आता है। उसमें छोटे-बड़े, पिता-पुत्र आदि भाव रहते हैं, किन्तु यहाँ न कोई छोटा है, न वड़ा; न कोई माता-पिता, न कोई किसीका पुत्र। सब एक समान हैं।

माधुर्यभावसे भी यह अद्भुत प्रेममाव विलक्षण है। माधुर्यभावके भी दो स्वरूप हैं स्वकीयाभाव और परकीयाभाव। परम श्रेष्ठ सतीशिरोमणि पतिव्रता नारीका अपने प्रियतम पतिके प्रति जो भाव होता है, वही स्वकीयाभाव है। तथा परस्त्रीका परपुरुषमें जो गुप्त प्रेम होता है, उसी भावमें जो भगवान्के दिव्य स्वरूपमें उच्च श्रेणीका प्रेम हो, उसे परकीयाभाव कहते हैं। उपर्युक्त प्रेमी इन सभी भावोंसे ऊपर उठा होता है। भगवान्के साथ उसका एक क्षणके लिये भी कभी वियोग नहीं होता। भगवान् उसके अधीन होते हैं, उसके हाथों विके रहते हूं। उसका साथ छोड़कर कही जाते ही नहीं। वह अनन्यप्रेमी भक्त पूर्ण प्रेममय—भगवन्मय हुआ रहता है। भगवान्से वह भिन्न नहीं, भगवान् उससे

भिन्न नहीं । इस अवस्थामें न भय है न संकोच, मान, आदर और सत्कारका भी यहाँ कुछ खयाल नहीं रहता । बड़े-छोटेका कोई लिहाज नहीं किया जाता । उन (भक्त और भगवान्) मे न कोई उत्तम है न मध्यम । दोनों समान हैं ।

पतिवता पतिको नारायण मानती है और अपनेको उनकी दामी। यह भाव बड़ा ही उत्तम परम कल्याणकारी है। फिर भी इसमे बड़े-छोटेका दर्जा तो है ही। परन्तु उपर्युक्त दिव्य प्रेममें बड़े-छोटेकी कोई श्रेणी नहीं है। वहाँ दोनोंकी एक स्थिति—समान अवस्था है।

परकीयाभावमें भी दूसरोसे भय है, छिपाव है, सदा यह इर बना रहता है कि कोई जान न ले, पर यहाँ इस दिव्य वेममे न भय है, न छिपाव । फिर सङ्कोचकी तो बात ही क्या है। भगवान्के गुण और प्रभावसे प्रभावित होकर ही परकीयाका मन उनकी ओर आकृष्ट होता है, जहाँ अपनेसे अन्यत्र श्रेष्ठताका अनुभव है, वहाँ अपनेमे किञ्चित् न्यूनता-का भी आभास है ही। अतः वहाँ भी निर्भीकता एवं पूर्ण ममानता नहीं है। परन्तु अनन्य और विशुद्ध प्रेममें गुण और प्रभावकी विस्मृति है, स्मृति होनेपर भी उनका कोई मृत्य नहीं है । यहाँ तो दोनोमे अनिर्वचनीय ऐक्य है । वहाँ सर्वशक्तिमान् और सर्वान्तर्यामी कहकर स्तवन नहीं किया जाता। स्तुतिकी अवस्था ता बहुत पहले ही ममाप्त हा जाती है। अब तो कौन सर्वशक्तिमान और कहाँका मर्वेश्वर ! दानों एक है, समान हैं, दानों ही दानोंक प्रेमी और प्रियतम हैं; इनमें परस्पर हेतुरहित सहज प्रेम होता है। इस स्थितिमें प्रेम, प्रेमी और प्रेमास्पदमें भेद नहीं रहता । भक्ति, भक्त और भगवन्त-सब एक हो जाते हैं । किसी भावक भक्तके निम्नाङ्कित वचनसे भी इसी भावकी पुष्टि हुई है---

### त्रिधाप्येकं सदागम्यं गम्यमेकप्रभेदने । प्रेम प्रेमी प्रेमपात्रं त्रितयं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥

'प्रम, प्रेमी और प्रमपात्र (प्रियतम) ये देखनेमें तीन होनेपर भी वास्तवमें एक है। इनका तत्त्व सदा सबकी समझमें नहीं आता। इन्हें एक रूप ही जानना चाहिये। मैं इन नीनोकों, जो वस्तुतः एक है, प्रणाम करता हूँ।'

एंसे अनन्यप्रेमीकी दृष्टिमें सर्वत्र और सदा ही दिव्य प्रेमकी अखण्ड ज्यांति जगमगाती रहती है। वह सम्पूर्ण जगत्पर समानरूपसे प्रेमामृतकी वर्षा करता है। उसकी दृष्टिमें कोई घृणा या द्वेषका पात्र नहीं है। उसके लिये सर्वत्र ही प्रेमका महासागर लहराता रहता है।

ज्ञानमार्गसे चलनेवाले महातमा अद्वैत—अमेदरूपसे ब्रह्मको प्राप्त होते हैं, 'ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति ।' पर यहाँ तो इम दिव्य प्रमन्संसारकी अनुभृति निराली ही है। यहाँ न द्वैत है, न अद्वैत ! दोनोंसे विलक्षण स्थिति है। प्रेमी और प्रियतमका नित्य-तृतन प्रेम उत्तरोत्तर बढ़ता है, 'प्रतिक्षणं वर्धमानम्' की स्थितिमें पुष्ट होता है। बढ़ते-बढ़ते यह असीम—अनन्त हो जाता है। भक्त और भगवान् दोनों एक दूसरेमें इतने मिल जाते हैं कि उनमें दैतका-सा भान ही नहीं होता। इनके दिव्यभावको वाणीद्वारा व्यक्त करना असम्भव है। यहाँ प्रमक्ते सिवा कुछ रहता ही नहीं। इन प्रेमियोंका मिलन भी बड़ा ही विलक्षण अत्यन्त अलैकिक होता है। यहाँ अद्वैत होते हुए भी ब्रह्मैत है और दैत होते हुए भी अद्वैत। हमारे दोनों हाय परस्पर मिलकर सटकर एक हो जाते है, उस समय ये दो होते हुए भी एक हैं और एक होते हुए भी दो। इस प्रकार यहाँ न भेद है, न अभेद।

गङ्गा और समुद्र मिलकर एक-मे हो जाते हैं, किन्तु भगवान् और अनन्यप्रेमी भक्तका दिव्य मिलन इनमें भी विलक्षण और उत्कृष्ट है। वह अलैकिक एवं अनिर्वचनीय अवस्था है। भेद-अभेदसे परेकी फलरूपा स्थिति है। यह मिलन नित्य है।

यहाँ वस्त्र, आभृषण या आयुधका व्यवधान भी वाञ्छनीय नहीं है। वस्त्रका व्यवधान लजा-निवारण-के लिये अपेक्षित होता है, लजा दूसरेमें होती है। यहाँ तो प्रमी और प्रियतम एकप्राण हो चुके है। मला अपनेमें भी कोई लजा करता है? बंद एकान्त कमरेमें यदि अपने सिवा कोई दूसरा न हो तो लजा-निवारणके लिये वस्त्रकी आवश्यकता नहीं होती। इस दिव्य मिलनमें द्वेतभाव मिट चुका है, दूसरोकी ही दृष्टिमें भेद प्रतीत होता है। इस मिलनमें तो आभृषण भी दूषण जान पड़ते हैं - यहाँ परस्पर मान सम्मान, आदर-मत्कारका भी कोई व्यवहार नहीं है। जहाँ पृण्केषसे प्रम है, वहाँ आदर-सत्कार तो एक विष्ठ है। वया कोई स्वयं ही अपना आदर करता है। यह स्थिति गोपियोंके प्रमका फल है।

इम स्थितिमें शोक, मोह और भय आदिका नामोनिशान भी नहीं रहता— यहाँ तो देखनेमात्रकी भिन्नता होते हुए भी वास्तवमें पूर्ण एकत्व है। अनन्य प्रेमीका ऊपरी व्यवहार चाहे जैसा हो, भीतरमें बह एकनिष्ठ है, भगवन्मय है, इमीलिये वह भगवान्में नित्य स्थित है । गीतामे भगवान्ने कहा है---सर्वभूतस्थितं यो मां भजन्येकन्वमास्थितः । सर्वथा वर्तमानोऽपि स योगी मयि वर्तते ॥

(६!३१)

'जो पुरुष एकीमावमे स्थित हुआ मध्यूर्ण भूतोंमें स्थित मुझ वामुदेवको भजता है वह योगी मब प्रकारसे बर्तता हुआ भी मेरेमें ही वर्तता है; क्योंकि उसके अनुभवमें मेरे सिवा अन्य कुछ है ही नहीं।'

यह द्वेत-अद्वेत, भेद-अभेदमे विलक्षण अनिर्वचनीय स्थिति है। बजराज भगवान् श्रीकृष्णके इम अनन्य प्रेमको प्राप्त करना ही मानवमात्रका वास्तविक लक्ष्य है तथा इसीकी प्राप्तिमें जन्म और जीवनकी सार्थकता है।



### अभय

( लेखक-महारमा गांधाजी )

भगवान्ने सोल्ह्यें अध्यायमें दैवी सम्पदाका वर्णन करते हुए इसकी गणना सबसे प्रथम की है। यह स्लोककी सङ्गति बैठाने के लिये किया है, या अभयको प्रथम स्थान मिलना चाहिये, इसिल्ये—इस विवादमें में न पड़ें गा; इस प्रकारका निर्णय करनेकी मुझमें योग्यता भी नहीं है। मेरी रायमें तो यदि अभयको अनायास ही प्रथम स्थान मिला हो, तो भी वह उसके योग्य ही है। विना अभयके दूसरी सम्पत्तियाँ नहीं मिल सकती। विना अभयके सत्यकी शोध कैसी? विना अभयके अहिंसाका पालन केमा? 'हरिका मारग है श्रोंका, नहिं कायरका काम, देखों?। सत्य ही हिंग है, वही राम है, वही नारायण, वही वामुदेव है। कायर अर्थात् भयभीत, इरपोक; श्रूर अर्थात् भयमुक्त—तलवार आदिसे सज्ज नहीं। तलवार श्रीवंकी संज्ञा नहीं, भयकी निशानी है।

अभय अर्थात समस्त बाह्य भयोंने मुक्ति— मौतका भय, धन-माल लुटनेका भय, कुटुम्ब-परिवारसम्बन्धी भय, रोगका मय, शस्त्र-प्रहारका भय, आवर-इजनका भय, किमीको बुरा लगनेका भय-यो भयकी वंशावली जितनी बढावें, बढायी जा सकती है। सामान्यतया यह कहा जाता है कि एक मौतका भय जीत छेनेमें सब भयोंपर जीत मिल जाती है। लेकिन यह टीक नहीं लगता। बहुतरे ( लोग ) मौतका 'डर छोडते है, पर वे ही नाना प्रकारके दुःखोसे दूर भागते है; कोई स्वयं मरनेको तैयार होते है, पर सगे-सम्बन्धियोंका वियोग नहीं मह सकते । कुछ कंज्स इन सबको छोड़ देते हैं, पर सञ्चित धनको छोड़ते घबराते हैं । कुछ अपनी मानी हुई आबरू-प्रतिष्ठाकी रक्षाके लिये अनेक अकार्य करनेको तैयार होते और रहते है। कुछ दूमर लोक-निन्दाके भयमे, मीधा मार्ग जानते हुए भी उसे ग्रहण करनेमें झिझकते हैं। पर सत्यशोधकके लिये तो इन मब भयोंको तिलाञ्जलि दिये ही छुटकारा है। हरिश्चन्द्रकी तरह पामाल होनेकी उमकी तैयारी होनी चाहिये।

हरिश्चन्द्रकी कथा चाहे काल्पनिक हो; परन्तु चूँकि समस्त आत्मदर्शियोंका यही अनुभव है, अतः इस कथाकी कीमत किसी भी ऐतिहासिक कथाकी अपेक्षा अनन्तगुना अधिक है और हम सबके लिये संग्रहणीय तथा माननीय है।

इस ब्रुतका सर्वथा पाटन लगभग अशुक्य है। भगमात्रसं तो वही मुक्त हो सकता है, जिसे आत्मसाक्षात्कार हुआ हो। अभय अमूर्छ स्थितिकी पराकाष्ठा —हद है । निश्चयंन, सतत प्रयत्नमें और आत्मापर श्रद्धा बहनेमें अभयकी मात्रा बह सकती है । मैं आरम्भहींमें कह चुका हूँ कि हमें बाह्य भयोंसे मुक्त होना है। अन्तरमें जो शत्रु वास करते हैं, उनमे तो डर-कर ही चलना है। काम-कोध आदिका भय मचा भय है। इन्हें जीत ले, तो बाह्य भयोका उपद्रव अपने आप मिट जाय। भयमात्र देहके कारण हैं । देहसम्बन्धी राग— आर्माक्त —दर हो, तो अभय महज ही प्राप्त हो । इस दृष्टिसे विचार करनेपर हमें पता लगेगा कि भयमात्र हमारी कल्पनाकी सृष्टि है। धनमेरे, कुटुम्बमेरे, शरीरमेरे, 'ममत्व' को दूर कर देनेपर भय कहाँ रह जाता है ? 'तेन त्यक्तेन भुर्जीथाः' यह रामबाण वचन है। कुटुम्ब, धन, देह, जैंस-के-तैसे रहेंग; पर उनके सम्बन्धकी अपनी कल्पना हमें बदल देनी होगी। व 'हमारे' नहीं, 'मेरे' नहीं, ईश्वरके हैं; मैं भी उसीका हूं। मेरा अपना इस जगत्में कुछ भी नहीं है, तो फिर मुझे भय किनका हो सकता है ? इसीन उपनिपत्कारने कहा है कि 'उसका त्याग करके उसे मॉगो ।' अर्थात् हम उसके मालिक न रहकर केवल रक्षक वनें । जिसकी ओरसे हम रक्षा करते हैं, वह उसकी रक्षाके लिये आवश्यक शक्ति और सामग्री हमें देगा। बो यदि हम म्वामी भिटकर सेवक बनें, शून्यवत् रहं, तो सहज ही समस्त भयोको जीत लें; सहज ही शान्ति प्राप्त करें और सत्यनारायणके दर्शन करें। सप्तमहाजन

## शक्तिपात-रहस्य

(लेखक--महामहोपाष्याय पं०श्रीगोपीनाथजी कविराज रम्० ए०)

(१)

इसका उत्तर दृष्टिमेदले अनेक प्रकारसे दिया जाता है।

(२)

आत्माकी स्वरूपाविश्विति अथवा मोक्षप्राप्ति ही मानव-जीवनका स्वाभाविक उद्देश्य है! धारणाशितिके अभावसे साधारण लोग भले ही यह बात स्वीकार न करें परन्तु इसकी सत्यताके विषयमें विश्वास न करनेका कोई कारण नहीं है। यथासमय सभीको यह बात दृदयङ्गम हो जाती है। जबतक मनुष्य अपने स्वरूपमें श्विति प्राप्त न करेगा अथवा कम-से-कम श्वितिलाभके सब्दे मार्गमें पदार्पण नहीं करेगा तबतक उसको अपने ग्रुमाग्रुभ कमोंके अधीन होकर उनके सुख-दुःखरूप फल भोगनेके लिये तदनुरूप विभिन्न देह प्रहण करते हुए ऊर्ध्वलोकसे अधीलोकपर्यन्त विभिन्न स्थानोंमें निरन्तर भटकना पड़ेगा तथा बाध्य होकर जन्म-मरणके चक्रमें नियमतः आवर्तन करना पड़ेगा। यही संसार है। विना स्वरूपमें स्थित हुए इससे मुक्तिलामकी कोई सम्भावना नहीं है।

तो क्या स्वरूपस्थितिका कोई उपाय नही है ? है, अवस्य है और जीव उसे प्राप्त भी कर सकते हैं। जिस समय जीव उस उपायको प्राप्त कर लेते हैं उस समय उसके तारतम्यके अनुसार शीघ अथवा विलम्बसे अकम अथवा सक्रम भावसे वे संसारसे मुक्त होकर अपने पूर्ण स्वरूपमें प्रतिष्ठित हो सकते हैं। आत्माका यह पूर्ण स्वरूप ही मगवत्तस्य या पूर्णब्रह्मभाव है।

तान्त्रिक आचार्योंकी परिभाषामें इस उपायको 'शक्ति-पात' कहा जाता है। भगवदनुप्रह या कृपा भी इसीका नामान्तर है। इसको छोड़कर शुद्ध पौरुष-प्रयक्षसे भगवद्याप्ति नहीं हो सकती। वस्तुतः भगवन्युखी द्वत्तिके मूलमें सर्वत्र भगवत्कृपा माननी ही पड़ती है, क्योंकि विना उनकी कृपाके उनकी ओर चित्तकी गति हो ही नहीं सकती।

शक्तिपात अथवा कृपाके विषयमें शास्त्रमें बहुत जगह अनेक प्रकारसे आलोचना की गयी है। खीष्टीय, नॉष्टिक ( Gnostic ), सूफी प्रभृति विभिन्न सम्प्रदायोंके ग्रन्थोंमें भी इस विषयका बहुत विवरण देख पड़ता है। स्थानाभावके कारण हम प्रस्तुत प्रबन्धमें केवल तन्त्रशास्त्रकी दृष्टिसे ही इस विषयमे संक्षेपसे आलोचना करना चाहते हैं।

द्यक्तिपात अथवा अनुग्रह कव और वयों होता है,

किन्ही-किन्हींका मत है कि शक्तिपात शानके उदयसे होता है। अज्ञानसे संसारका उद्भव होता है और ज्ञानोदयसे अज्ञानकी निवृत्ति होकर शक्तिपात होता है । ज्ञानरूप अग्नि सब प्रकारके कर्मोंको भस्म करके शक्तिपातकी भूमि तैयार करता है। ये लोग कहते हैं कि कर्मफलका भोग चाहे क्रमसे हो चाहे क्रमहीन भावसे, उसके द्वारा कर्मकी आत्यन्तिकी निवृत्ति हो नहीं सकती । क्रमिक भोग स्वीकार करनेपर कर्मान्तरका प्रसङ्ग अनिवार्य हो जाता है। अतः निरन्तर नूतन कर्म उत्पन्न होते रहनेके कारण किसी भी समय समस्त कमोंके क्षयकी सम्भावना नहीं हो सकती। और उस सन्देहकी निवृत्ति कर्मफलभोगको क्रमिक न मानकर युगपत् (एक साथ ) माननेपर भी नहीं हो सकती, क्योंकि इस प्रकार तो कर्मफलका भोग होना ही सम्भव नहीं है। क्रमशः फल देना-यही कर्मोंका स्वभाव है। एक ही समय समस्त कमोंका फलभोग स्वीकार करनेपर तो कर्मका स्वभाव ही नष्ट हो जाता है। परन्त्र स्वभावका नाश होना कदापि सम्भव नहीं है। इसलिये किसी भी प्रकारसे भोगक द्वारा कर्मका क्षय होना उपपन्न नहीं होता। इसीसे ज्ञानवादी आचार्योंके मतमें ज्ञानहीको कर्मक्षयके कारणरूपसे ग्रहण करके उसीके साथ शक्तिपातका कार्य-कारणसम्बन्ध माना जाता है।

परन्तु यह ज्ञान या सम्यग्ज्ञान किस प्रकारसे आविर्भूत होता है—इसका ठीक-ठीक प्रकारसे समाधान नहीं होता । यदि कर्मको ज्ञानका कारण माना जाता है, तो ज्ञानको कर्मका फल मानना पड़ता है। इस अवस्थामें ज्ञान और कर्मफल समानार्थक हो जाते है और ज्ञानीको भी कर्मफलभोगीरूपसे स्वीकार करना अनिवार्य हो जाता है। अतएव ज्ञानोदयसे शक्तिपात स्वीकार करनेपर प्रकारान्तरसे भोगीमें ही शक्तिपात मानना पड़ता है। इममें अतिप्रसङ्ग दोप आता है। कोई-कोई कहते हैं कि कर्मका फल होनेपर भी ईश्वरकी इच्छासे ज्ञानमें कुछ विशेषता है। स्वर्गादि कर्मफल कर्मान्तरको दग्ध नहीं कर सकते, किन्तु ज्ञान स्वयं कर्मफलात्मक होनेपर भी कर्मान्तरको दग्ध कर देता है। यही इसकी विशेषता है।

इस मतके अनुसार शानोदयमें अन्योन्याश्रय अपेर व्यर्थता-दोषका तथा ईश्वरमें रागादिकी प्राप्तिका प्रसङ्क आता है। इसल्यिय यह मत भी उपादेय नहीं है।

( ( )

किसी-किसी आचार्यका ऐसा मत है कि शक्तिपातका चास्तियिक कारण ज्ञान नहीं है, अपितु कर्मसाम्य है। दो समान बलवाले विरुद्ध कर्मोंके पारस्परिक प्रतियन्धसे कर्मका साम्य होता है और इस साम्यसे ही शक्तिपात होता है। क्रिमक भोगके प्रभावसे बहुत-से कर्म क्षीण हो जानेपर किसी अनिश्चित समयमें यदि दो परिषक और समानवलविशिष्ट विरुद्ध कर्म फलके विषयमें रुद्ध हो जायँ अर्थात् अपना-अपना फल प्रदान न करें—नियत भोगविधान न करें, और उसके पीछे होनेवाले सब कर्म अपरिपक्क होनेके कारण भोगोनमुख न हो तो इस प्रकारसे विरुद्ध कर्मोंका साम्यभाव हो जाता है।

इस मतके विषयमें कहना यह है कि यदि कर्मको क्रमिक माना जाय तो उसके फलदानको भी क्रमिक ही मानना होगा। ऐसी अवस्थामें किन्हीं भी दो कमोंके पारस्परिक विरोधकी सम्भावना ही कहाँ है ! एक कर्मके स्वरूपमें ही दसरे कर्मकी स्थिति तो रह नहीं सकती। इसलिये किन्हीं भी विभिन्न कर्माका एक साथ रहना सम्भव नहीं है। इस प्रकार इस आलोचनासे स्पष्ट माळुम होता है कि कर्म सर्वथा ही क्रमके अधीन हैं। दो कर्मोंके पारस्परिक विरोधसे यही समझना चाहिये कि वे दोनों एक-दूसरेके फलको रोकते हैं, जिससे किसी क्षणमें उनकी युगपत् प्रवृत्तिका उदय नही होता। एक बात और भी है, विरोध स्वीकार करते हुए साथ-साथ यह भी मानना पड़ता है कि उस समय एक दुसरा अविरुद्ध कर्म भोगात्मक फल दान करता रहता है। यदि उस अवस्थामें किसी भी अविरुद्ध कर्मकी प्रवृत्ति स्वीकार न करें तो उसी क्षण देहपात हो जाना चाहिये: क्योंकि यह भोगायतन देह एक क्षण भी विना भोगके रह नहीं सकता । यदि यह कहा जाय कि जाति और आयु इन दो फलोंको देनेवाला कर्म प्रतिबद्ध नहीं होता, केवल भोगप्रद कर्म ही प्रतिबद्ध होता है तो यह प्रश्न होगा कि यदि जाति और आयुप्रद कर्मके रहते हुए भी शक्तिपात हो सकता है तो भोगप्रद कर्म रहनेपर ही वयों नहीं हो सकेगा।

 अर्थात् द्वानोदयसे ईश्वरेच्छाकी निमित्तताका अनुमान और ईश्वरेच्छाके अनुमानसे ज्ञानोदय । (8)

तन्त्रशास्त्रके द्वैतमताबलम्बी आचार्योका यह मत है कि ज्ञान अथवा कर्मसाम्य शक्तिपातका हेतु नहीं है, उसका कारण तो मलपाक ही है। ये लोग कहते हैं—

### परस्परविरोधेन निवास्तिविपाकवोः। कर्मणोः सक्षिपाते न शैनी शक्तिः पतस्यसौ॥

दो विषद्ध कर्मों में दोनों ही धर्मात्मक हो सकते हैं (जैसे स्वर्गप्रापक और ब्रह्मलोकप्रापक कर्म), दोनों ही अधर्मात्मक हो सकते हैं (जैसे अवीचिनरक-प्रापक और रौरवनरक-प्रापक कर्म) अथवा एक धर्म्य और एक अधर्म्य हो सकता है (जैसे अश्वमेध और ब्रह्महत्या)। ऐसे दो विषद्ध कर्मोंका सिन्नपात होनेपर भी विवत्वदायिनी अनुग्रहात्मिका शक्तिका आत्मामें पात नहीं होता। विना मल्याक हुए शक्तिपात हो ही नहीं सकता। मतङ्गागममें लिखा है—'मल्याककी अविनाभृत दीक्षा कर्मक्षयके द्वारा मोक्षप्राप्तिका हेतु बनती है।' किरणागममें कहा है—

### अनेकभविकं कर्म दग्धबीजमिवाधिभिः। भविष्यद्पि संरुद्धं येनेदं तद्धि भोगतः॥†

मलपाकसे अनुमह-राक्तिका पात होता है। राक्तिपात होते ही मलका आवरण हट जाता है और अपना विशुद्ध-सर्वज्ञत्वादिमय‡ स्वरूप प्रकाशित होता है अर्थात् शान्त और निर्मल आत्माके स्वरूपका साक्षात्कार हो जाता है। एक ही परमेश्वर जीवका बन्धन भी करते हैं और मोक्ष भी। जैसे

- परस्पर विरोधके द्वारा जिनका फलदान रुक गया है उन कमोंका सिप्तपात होनेपर यह रीवी शक्ति पतित नहीं होती।
- † अनेक जन्मोंका सश्चित कमें अग्निसे भुने दुए बीजके समान दण्य हो जाता है, भावी कमेंकी फलोत्पादिका शक्ति रुक जाती है तथा जिससे यह जन्म हुआ है, उस प्रारण्थकर्मका भोगसे क्षय हो जाता है।

‡ सर्वेश्वरव-सर्वकर्तस्व आदि शुद्ध और अशुद्ध मेरसे दो प्रकारके हैं। अपरा मुक्तिमें अर्थात् आधिकारिक शिवावस्थामें ये सब स्वरूपसे अमिन्न होनेपर भी कुछ विभिन्नवत् प्रतीत होते हैं। किन्तु परा मुक्ति या परमिश्वावस्थामें शिव और शक्तिमें पूर्ण सामरस्थ हो जानेक कारण ये सब स्वरूपसे सर्वेश अभिन्नतया प्रकाशित होते हैं। इस समय धर्म-धर्मी या गुण-गुणीका कोई मेद प्रतीत नहीं होता। इसल्ये यह इनकी शुद्धावस्था है तथा अपरा मुक्तिमें इनकी अशुद्धावस्था रहती है।

एक ही सर्य अपने सामिध्यसे द्रवीभत हो जानेवाले मोममें द्रवता तथा सुख जानेवाली मृत्तिकामें शुष्कता उत्पन्न करते हैं, उसी प्रकार एक ही परमेश्वर मोक्षके अधिकारी पक्षमल जीवके लिये मोक्षका प्रबन्ध करते हैं और बन्धनके योग्य अपक्रमल जीवके मलपाकके लिये उसके बन्धनकी व्यवस्था करते हैं। मलपाकसे उपकार तथा अपकाररूप दोनों प्रकारके कर्मों के विषयमें साम्यबुद्धि होनेपर मोक्ष होता है। सब प्रकारके कर्मसाम्यसे केवल विज्ञानकैवल्यकी ही प्राप्ति होती है, मोक्ष-प्राप्ति नहीं होती । यथार्थ कर्मसाम्यका कारण मलका पाक ही है। इससे ही दीक्षाके द्वारा मोक्षप्राप्ति हो सकती है। परमेश्वर नित्य, निर्मल, सर्वश्र और सर्वकर्ता हैं; परन्तु पशु-आत्मा मल, माया और कर्मरूप पाशमे बँधा हुआ है। परमेश्वर कपा करके उसके ये समस्त पाशात्मक बन्धन काटकर उसको अपने सदृश बना लेते हैं । इसीको शिवसाधर्म्यकी अभिव्यक्ति कहते हैं, जिसका नामान्तर 'अनुग्रह' अथवा 'मोक्ष' भी है । परन्तु जनतक पद्मओंके चैतन्यका उपरोध करनेवाले अनादि मलका अधिकार निवृत्त नहीं होता, तबतक इस अनुग्रहकी प्रवृत्ति ही नहीं होती । मुगेन्द्र-आगममें लिखा है-

### तमःशक्त्यधिकारस्य निवृत्तेस्रत्परिच्युतौ । व्यनक्ति टक्क्रियानस्यं जगद्वन्धुरणोः शिवः ॥॥

तमःश्चित्तं रोधशक्ति या तिरोधानका नामान्तर है। जबतक इस शिक्तका अधिकार रहेगा, तबतक उद्धारका उपाय नहीं है। अनादि मल क्रमसे धीरे-धीरे पक्त हो रहा है — परिणामको प्राप्त हो रहा है। पूर्ण परिपक्तता होनेपर उसकी निवृत्तिका समय उपस्थित होता है। नेत्रमें जाली पड़ जानेपर अस्त्रक्रियासे उसे दूर करना पड़ना है। परन्तु जबतक वह पूरी पक नहीं जाती, तबतक अस्त्र-प्रयोग नहीं किया जाता। अपक मलको खींचकर हटानेका प्रयत्न करनेसे जीवका सर्वनाश हो जायगा। इसीलिये मङ्गलमय भगवान् इस प्रकारका बलप्रयोग नहीं करते। वे मलके परिपाकके लिये अवसरकी प्रतीक्षा करते हे और मल परिपक्त होनेपर दीक्षाके द्वारा उसे हटाते हैं। यही उनका जीवोद्धारका क्रम है। इस मतमें मल द्रव्यात्मक है और क्रियासे ही उसकी निवृत्ति मानी जाती है। अवश्य यह क्रिया जीवका कर्म नहीं है, ईश्वरका व्यापार है,

जिसका शास्त्रीय नाम दीक्षा है। परन्त जबतक मलका परिपाक नहीं होता तबतक इस व्यापारकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती । मलपाकके लिये ही भगवान जीवको अलक्षित भावसे अनादि कर्मभोगात्मक संसारमें डालते हैं। यही उनका तिरोधान अथवा रोधनामक कृत्य है। वस्तुतः सृष्टि, स्थिति और संहार तीनों तिरोधानके ही प्रकार-भेद हैं--तीनोंमें तिरोधान अनुस्यूत है। मलके समान माया तथा कर्मका पाक भी आवश्यक है। मायाशक्तियोंको अभिव्यक्तिके योग्य करना ही मायाका उद्देश्य है। इसी प्रकार कर्म भी पक होनेपर ही अपना फल देनेमें समर्थ होते हैं, अपक कर्म फलदान नहीं कर सकता। सब पाशोंके पाक या परिणामका मुख्य कारण परमेश्वरका सामर्थ्य या स्वातन्त्र्य है । अनेक जन्मींकी वासना तथा पुण्यपुञ्जके प्रभावसे किसी भी समयमे अथवा किसी भी आश्रममे स्थित रहनेके समय अचिन्त्य भाग्योदयसे किसी आत्माकी चैतन्य-शक्तिके अनादि आवरणस्त मलका किञ्चित् पाक होनेपर तदनुरूप शक्तिपात होता है। यही क्या है। इसकी मात्राके अनुसार परमेश्वरके प्रति भक्ति श्रद्धादिका उदय होता है । उस समय उस शक्तिपातके अनुरूप दीक्षाका अवसर आता है । शक्तिपातके तारतम्यके अनुमार दीक्षाका भी भेद होता है। इस मतमें शक्तिपातके तारतम्यका मूळ मलपाककी विभिन्नता ही है।

यह कहना निष्प्रयोजन है कि इस मलपाकके सिद्धान्तमे भी अनुग्रह-तत्त्वका चरम रहस्य नहीं खुलता। भेदवादी आचार्यगण मलका नारा नहीं मानते, क्योंकि मल एक होनेके कारण यदि उसका नाश स्वीकार किया जाय तो। एक आत्माके मलहीन होनेके साथ सभी आत्माओके मलहीन होनेका प्रसङ्ग प्राप्त होता है। इससे एककी मक्तिसे सबकी मक्ति हो जायगी। इसलिये ये लोग कहते हैं कि मलका पाक ही होता है, नाश नहीं होता । 'पाक' शब्दसे इस मतमें मलकी अपनी राक्तिका प्रतिबद्धभाव समझना चाहिये। परन्तु बात यह है कि इस प्रकारने विचार करनेपर भी पूर्वोक्त दोष निष्ट्रत नहीं होता। विष अथवा अग्रिकी अपनी शक्ति स्तम्भित होनेपर जैसे वह सबके लिये समान होता है उसी प्रकार यदि मलका पाक ही माना जाय तब भी मल वस्तुतः अभिन्न होनेके कारण वह पाक भी सबके लिये समान ही मानना पड़ेगा । एक बात और है, पाकका हेत क्या है यह भी विचारणीय है। कर्म अथवा ईश्वरकी इच्छा इनमेसे किसीको भी मलपाकका हेतु मानना युक्तिसङ्गत नहीं है,

<sup>\*</sup> आवरण-शांक्तके अधिकारकी निश्ति ही जानेपर उस शक्तिका क्षय हो जानेके अनन्तर जगद्रन्धु परमेश्वर पशु (बद्ध जीव ) के प्रति उसकी शानिकियाका अनन्तत्व अभिव्यक्त कर देते हैं अर्थात् उसे मुक्त कर देते हैं।

क्योंकि कर्म केवल भोगके ही कारण होते हैं और किसी कार्यकी कारणता कर्ममें नहीं मानी जा सकती। ईश्वरकी इच्छाको भी कारणरूपसे ग्रहण करनेसे समाधान नहीं होता, क्योंकि वह इच्छा स्वतन्त्र है या परतन्त्र इसकी मीमांसा करना भी आवश्यक है। परतन्त्र कहनेसे मानना पड़ेगा कि उसे कर्मादि किसी अन्य निमित्तकी अपेक्षा है। तब तो पूर्वोक्त दोष रह ही जाता है। और यदि ईश्वरेच्छाको स्वतन्त्र माना जाय तो इस स्वतन्त्र इच्छाका फलस्वरूप मलपाक सबके लिये समान ही होना चाहिये। ईश्वरमें राग-द्वेष नहीं है। तब उनकी इच्छासे किसीका मल पक होता है, किसीका नहीं होता अथवा किसीका शीघ होता है, किसीका दंरसे होता है-यह वैषम्य क्यों होगा ? वैषम्य तथा पक्षपात-दोप ईश्वरमें नहीं हो सकता। स्मरण रखना चाहिये कि यह आलोचना दैतहिष्टेंसे की जा रही है। इस प्रकारसे प्रतीत होता है कि मलपाकका कोई हेत नहीं है। परन्त इसे अहैतक भी नहीं माना जा सकता। कारणके विना कार्यकी सिद्धि माननेपर इस संशयका समाधान नहीं होगा कि इतने दिनों-तक मलपाक क्यों नहीं हुआ ? वस्तुतः अहेतुपक्षमे मलकी स्थिति ही नहीं हो सकती । अतएव शक्तिपातके विषयमें मलपाकवादको ही चरम सिद्धान्तरूपमें ग्रहण नहीं किया जासकता।

( 4)

पूर्विनिर्दिष्ट कारणोसे कर्मसाम्यादि किसी भी मतको समीचीन नहीं माना जा सकता। अद्वयदृष्टि ही चरम दृष्टि है। इस दृष्टिमें परमेश्वर अद्वय तथा स्वातन्त्र्यमय है। इस मतके अनुसार शक्तिपातका जो विवरण शास्त्रमें देखा जाता है, आचार्योका वही चरम सिद्धान्त है। नीचे इस विपयमें कुछ प्रकाश डाल्नेका प्रयत्न किया जाता है।

परमेश्वर स्वभावतः नियतिकम तथा अनियतिकम दोनो-ही को स्पर्श करते हुए प्रकाशमान होते हैं। इसीलिये शास्त्रमें उनको स्वच्छन्द कहा है। उनका स्वकीय भाव अथवा इच्छा ही 'स्वभाव' पदवाच्य है। जब वे कर्म और फलके पारस्परिक सम्बन्धविषयक नियमका आश्रय करके अवान्तर स्थितिमें सृष्टिसंरक्षण तथा संहारच्यापार करते हैं तब वे नियतिकम अर्थात् नियम या कार्य-कारणभाव (Laws of Nature) का आश्रय करते हैं—ऐसा कहा जाता है। अर्थात् ब्रह्माण्ड, प्रकृत्यण्ड तथा मायाण्डकी सृष्टिमें वे कर्म और फलका नियम अवलम्बन करते हैं। परन्तु शाक्त महासर्गमें अर्थात् शाक्ताण्ड- की सृष्टिमें वे सर्वथा निरपेक्ष और पूर्णरूपसे स्वतन्त्र रहते हैं—उसमें कर्मफलादि किसी भी नियमके अधीन होकर वे अपनेको प्रकाशित नहीं करते । यही परमेश्वरका अनियतिक्रम प्रकाश है। महासर्गमें सृष्टि और संहार अनन्त हैं। शक्तिपर्यन्त अध्वाकी अर्थात् शाक्ताण्डकी सृष्टिमें जगत्समृहका असंख्य सृष्टि-संहार अन्तर्भृत है। यही शाक्ती महासृष्टि है। यह प्राक्तन कर्मोंके फलरूपमे प्रादुर्भुत नहीं होती। इसीसे इसमें कर्मकी अपेक्षासे नियतिका परिग्रह आवश्यक नहीं होता । मायाके बाहर कर्म नहीं रह सकता-यह कहना तो निष्प्रयोजन ही है। अवश्य अवान्तर सृष्टिमें भी अर्थात् ब्रह्माण्डादिके भीतर भी परमेश्वर नियतिके अधीन नहीं हैं, वे म्वतन्त्र हैं। उनका नियतित्याग और नियतिग्रहण इस प्रकारमे होता है-जब वे नियतिके द्वारा अर्थात् अपने स्वरूपका आच्छादन करते हुए भोक्ताके रूपमे दुःख-मोहादि भोग करते हैं तब कर्मफलकम अर्थात नियतिका ग्रहण होता है, और जिस समय वे अनपेक्ष होनेके कारण कर्मनियमको छोड़ते हुए तिरोधानमें दु:ख-मोहका सम्बन्ध अवभासित करनेकी इच्छा करते हैं, तब वे स्वतन्त्र और नियतित्यागी है। अभी जो तिरोधानका विषय कहा गया है, यह एक प्रकारसे उनका स्वेच्छाकृत आत्मगापन है, जैसा कि रङ्गमञ्चमें अभिनयके समय कुदाल नट करते हैं। तिरोधानके कारण प्राक्तन कर्मादि नहीं हो सकते । कर्मसे जाति, आयु और भोगरूप फल उत्पन्न होता है, तिरोधानका आविर्भाव नहीं होता । परमेश्वरकी स्वतन्त्र इच्छा ही इसका एकमात्र कारण है, दसरा कोई कारण नहीं है। यहाँ स्मरण रखना चाहिये कि हम यह आलोचना अद्वैतदृष्टिसे कर रहे हैं । द्वैतसम्मत स्वतन्त्र ईश्वरेच्छामें जो दोष होता है इसमें उसका प्रसङ्ग नहीं है; क्योंकि इस मतमें मूल तत्त्व अद्वैत होनेके कारण राग-द्वेपादिका प्रसङ्ग ही नहीं उठता । अतएव कर्मादि-निरपेक्षभावसे केवल भगवान्की इच्छासे ही अनुग्रह होता है-यही वास्तविक सिद्धान्त है । अर्थात् शक्तिपात कर्मसाम्य एवं मलपाक आदिके अधीन नहीं है, किन्तु निरपेक्ष तथा स्वतन्त्र है । पराणादिमें भी ऐसी ही बात मिलती है-'तस्यैव त प्रसादेन भक्तिरुलदाते नृणाम् ।' महामाहेश्वराचार्य उत्पलदेवने भगवानकी स्तृतिके प्रसङ्घमें कहा है-

### शक्तिपातसमये विचारणं प्राप्तमीश न करोषि कर्हिचित्। अ

\* यहा 'प्राप्तम्' और 'कार्हिचित्' इन दो शब्दोंक प्रयोगसे प्रतीत होता है कि शक्तिपात अनपेक्ष, दुर्लभ तथा रागादि प्रसङ्गके

### भग्न माँ प्रति किसागतं यतः स्वप्रकाशनविधौ विस्तरवसे ॥

१ भगवन्, तुम शक्तिपातके समय अर्थात् जीवपर कृपा करनेके समय न्यायतः प्राप्त होनेपर भी कभी पात्र-अपात्रका विचार नहीं करते । तब आज मेरेमें ऐसी क्या नयी बात आ गयी है, जो मेरे प्रति आत्मप्रकाशनमें विलम्ब कर रहे हो ?'

शक्तिपातमें मायान्तर्गत कर्मादिका व्यापार नहीं है— इसमें कोई सन्देह नहीं, क्योंकि कर्मादि जीवको मायाके भीतर आबद्ध रखते हैं । जिसके कारण मायासे उद्धार नहीं हो पाता । इक्तिपात सर्वथा मायानिरपेक्ष है । अतएव जितने देवता मायाके भीतर अथवा मायासे ऊपर रहते हैं, वे अपने-अपने अधिकारकी समाप्ति होनेपर अकस्मात अर्थात कर्मादि-निरपेक्ष भगवदनग्रहसे ही भगवद्भाव प्राप्त कर लेते हैं । जो लोग मायासे आकान्त नहीं हैं, वे कर्मादिके अधीन नहीं होते; केवलमात्र शक्तिपातके प्रभावसे ही उनको भोग अथवा मोक्षरूपा सिद्धिकी प्राप्ति होती है । यहाँ किसी-किसीके मनमें ऐसी शङ्का हो सकती है कि ये सब शुद्धात्मा जब पूजा-ध्यान-देवाराधन प्रभृतिके प्रभावसे मायातीत शुद्ध अवस्था (मन्त्रत्व, मन्त्रेश्वरत्व इत्यादि ) प्राप्त करते हैं, तब कहना पड़ेगा कि यह भी एक प्रकारसे कर्मका ही फल है। परन्त वस्तुतः यह बात ठीक नहीं है, क्योंकि कर्मादि सारे उपाय मायाके ही अन्तर्गत हैं और ईश्वरभाव मायासे परे है । अतएव मायातीत वस्तुके ध्यान-जप आदि विषयोंमें सर्वेप्रथम प्रवृत्ति होना मायाके भीतर डूबे हुए आत्माके लिये किस प्रकार सम्भव हो सकता है ? कर्म, कर्मसाम्य, वैराग्य, मलपाक आदि कोई भी मायिक व्यापार इसका कारण नहीं हो सकता । इसलिये स्वतन्त्र ईश्वरकी इच्छाको ही कारण मानना पडता है। निर-पेक्ष-शक्तिपातवादियोंका यही सिद्धान्त है । जप-ध्यान प्रभृति कर्म नहीं हैं । अपि त किया हैं । 'कर्म' शब्दसे ऐसे पदार्थका बोध होता है, जो परिमित भोग उत्पन्न करते हुए भोक्ताके पूर्ण रूप अर्थात् अपरिच्छित्र चित्स्वरूपको तिरोहित कर लेता है, अर्घात् उसे विभिन्नरूपसे सङ्क्षचित करके आच्छादित कर लेशसे रहित है। मतङ्गागमके टीकाकार अनिरुद्धने भी शक्तिपातके विषयमें निरपेक्षना-सिद्धान्तको ही ग्रहण किया है: यथा--

'स्थावरान्तेर्राप देवस्य स्वरूपोन्मीलनातिमका। इक्तिः पतन्ती सापेक्षा न कापि ... ... ... ॥' यहाँ 'स्थावरान्त' पदसे सचित होता है कि अत्यन्त अयोग्यमें मी इक्तिपात हो सकता है। लेता है। सिद्धान्त-दृष्टिसे जप-ध्यानादि परमेश्वरकी खरूष-विकासिका क्रियाशक्ति हैं, स्वरूपका आवरण करनेवाला कर्म नहीं है।

एक ही चिद्रूप परमेश्वर अपने स्वातन्त्र्यसे तत्तत् प्रमाता-प्रमेय आदि विभिन्न और नाना आकारोंमें प्रकाशमान होते हैं। इसीलिये एकत्व रहनेपर भी अनैक्यका अवभास होनेके कारण उनके अपने स्वातन्त्र्यके प्रभावसे स्वरूपका गोपन होता है। यही तिरोभाव अथवा बन्धन है। अतएव वस्तुतः बन्धनका स्वरूप भी परमेश्वरसे भिन्न नहीं है। इस प्रकार वे बन्धभोगके द्वारा भोक्तृत्वको पृष्ठ करके संकोचका अवभासन करते हुए जाति, आयु तथा भोगप्रद रूपमें विकल्पित स्वयं-कल्पित कर्मोंके द्वारा आत्माको बाँधते हैं। तदनन्तर वे बन्धन-मोचनके क्रमसे अपने आगन्तुकरूप मल एवं कर्मादि-को हटाकर अपने विशुद्ध रूपमें प्रकाशित होते हैं। उस समय पूर्ण ज्ञान-क्रियाशिक्तसम्पन्न केवल स्वतन्त्र परमेश्वर ही अविशिष्ठ रहते हैं।

( ६ )

पर तथा अपर भेदसे शक्तिपात प्रधानतया दो प्रकारका है। पर-शक्तिपात परिच्छिन आत्माका पूर्ण चिदातमरूपमें प्रकाशित होना है—यही उसका परम प्रकाश है। उपाधिहीन अनवच्छिन चैतन्य ही उसका स्वरूप है। परन्तु अपर शक्तिपातमे पूर्ण चिदातमका प्रकाश पूर्ववत् रहनेपर भी अवच्छेदका सर्वथा अभाव नहीं होता, क्योंकि इस प्रकाशमें भोगांश तथा अधिकारांशसे कुछ अवच्छेद रहता ही है। परन्तु चरमावस्थामें यह अवच्छेद भी निवृत्त हो जाता है। प्रचलित भाषामें पर तथा अपर शक्तिपातको पूर्ण तथा अपूर्ण कुपा भी कह सकते हैं।

पूर्ण कृपा परमेश्वरको छोड़कर और कोई नहीं कर \* परमेश्वरको कियाशक्ति जिस समय मेदद्यानशाली पशुमे प्रकट होती है और त्यागग्रहण प्रभृतिरूपसे क्षोभमय होकर बन्धनका कारण बनती है तब उसे स्वरूपके आच्छादक सुख-दुःखादि उत्पन्न करनेवाले 'कमें' नामसे कहा जाता है। किन्तु जिस समय वही कियाशक्ति अपने शिवशवस्यात्मक मार्गमें अधिष्ठित होकर हानका विषय होती है, तब उससे विभिन्न सिद्धियोंका आविर्माव होता है और उसका 'क्रिया' नामसे व्यवहार होता है। इसांसे जपादि किया है, कमें नहीं हैं। अविच्छिन्न आरमचैतन्यकी स्कूर्ति ही तन्त्रमतमें सिद्धि शब्दका अर्थ है। यह अक्षय मोग तथा मोक्षका स्वातन्य्य ही है।

सकता । अपूर्ण कृपा ब्रह्मादिविशिष्ट देवगण भी कर सकते हैं और करते भी हैं । उसके प्रभावसे कृपाप्राप्त जीव ब्रह्मादिके अधिकारान्तर्गत नाना प्रकारके भोग और अधिकार प्राप्त कर सकते हैं । परन्तु पूर्णत्व अथवा परमेश्वरत्व प्राप्त नहीं कर सकते । यद्यपि इसमें सन्देह नहीं कि ब्रह्मादि भी परमेश्वरस्वरूप ही हैं, तथापि स्वयं उद्धित भेदसम्बन्धके कारण वह रूप मायापदके अन्तर्गत है, इसीलिये साक्षात् परमेश्वरकी कृपासे ब्रह्मादि देवोंकी कृपा निकृष्ट समझी जाती है, परन्तु यह बात सत्य है कि मायान्तर्गत होनेपर भी ब्रह्मादि देवगण भोगादिमय निकृष्ट अनुग्रह करनेमें समर्थ हैं । जिस प्रकार स्वातन्त्र्यसे अर्थात् ऐश्री शक्तिके समावेशसे राजालोग किसी-किसीपर अनुग्रह किया करते हैं, उसी प्रकार ब्रह्मादि देवगण भी करते हैं ।

मायाके गर्भमें जितने भी अधिकारी पुरुष हैं उनका अनग्रह मन्द और तीव भेदसे दो प्रकारका होता है। मन्द अनुग्रहका फल प्रकृति-पुरुषके विवेकज्ञानकी उत्पत्ति है। इसके प्रभावसे जीव प्राकृतिक बन्धनसे मुक्त होते हैं, परन्त प्रकृतिके ऊर्ध्व स्तरके कर्म जो कलादि तत्त्वोंको आश्रय करके रहते हैं तब भी क्षीण नहीं होते । प्रकृतिके नीचेकी भूमिके सम्पूर्ण कर्मोंका क्षय अवस्य हो जाता है। इस प्रकार विवेकज्ञानीमें तीनों मल वर्तमान रहते हैं। परन्त इतना निश्चित है कि ये लोग प्रकृतिके गर्भमें फिर कभी जन्म ग्रहण नहीं करेंगे । अनन्तेशनामक ईश्वरकी प्रेरणासे अप्राकृत मायिक जगत्में कदाचित् इनका जन्म हो भी सकता है। यदि वह अनुग्रह तीव मात्रामें हो तो उसके साय-ही-साथ कला और पुरुषका विवेकज्ञान आविर्भूत होता है। इसके कुछ ही पीछे पुरुष मायासे अपनी सत्ता पृथक जान-कर मायाके राज्यका अतिक्रमण करता है। कलालङ्कनसे ही समस्त कर्मोंका क्षय हो जाता है, इसलिये ऐसे पुरुषका मायासे पार होना सम्भव होता है। साधन-राज्यमें यहाँतक पहुँचनेपर मायाके गर्भमें फिर कभी उतरना नहीं पड़ता। यह विज्ञानाकल अवस्था है। यह एक प्रकारकी कैवल्यावस्था ही है। इस समय आणव-मल अवशिष्ट रहनेके कारण अधिकारकी निवृत्ति नहीं होती । इन सब पुरुषोंके ऊपर मायाके अधिष्ठाता ईश्वरका कोई अधिकार नहीं है। ये विज्ञानाकल पुरुष परमेश्वरकी इच्छासे परमेश्वरके साथ अधिकाधिक तादात्म्य अनुभव करते हुए क्रमशः मन्त्र, मन्त्रेश्वर और मन्त्रमहेश्वर पद प्राप्त करके अन्तमें साक्षात परमेश्वरभाव

ही प्राप्त करते हैं। परमेश्वर अथवा पूर्ण ब्रह्मकी कृपासे अज्ञानात्मक आणव-मल निकृत्त होता है और पूर्णत्वकी अभिव्यक्ति होती है। ब्रह्मादि मायान्तर्गत अधिकारी पुरुषोंकी कृपासे पूर्णत्व लाभ नहीं हो सकता, केवल उत्कृष्ट भोगादिकी ही प्राप्ति हो सकती है; इसलिये मुमुसुमण्डलमें साक्षात् भगवान्की कृपाको ही कृपा नामसे कहा जाता है, निम्नाधिकारियोंकी कृपाको कृपाके भीतर नहीं गिना जाता।

( 6 )

शक्तिपातमें वैचित्र्य रहनेसे तन्मूलक अधिकारमें भी वैचित्र्य रहता है । समयी, पुत्रक, साधक तथा आचार्य या गुरु ये सब अधिकारभेद विभिन्न शक्तिपातसे ही उत्पन्न होते हैं। ये सब अधिकार समष्टिरूपमें भी आविर्भूत हो सकते हैं तथा व्यष्टिरूपमें प्रथक-प्रथक भावसे भी हो सकते हैं। ये किसीके तो क्रमसे होते हैं, अर्थात पहले समयीका अधिकार पाकर तदनन्तर पुत्रक भावकी प्राप्ति और अन्तमें आचार्य-भावमें स्थिति । परन्त किसी-किसीके जीवनमें ये विना क्रमसे भी होते देखे जाते हैं। जैसे कोई पुरुष समयी अवस्थाको प्राप्त हुए विना ही पुत्रक अवस्था लाभ कर छेते हैं अथवा समयी एवं पुत्रक दोनों अवस्थाओंको लङ्कन करके आचार्य-पदमें पहुँच जाते हैं। शक्तिपातकी मात्रा मन्द होनेसे जीव मायाधिकारको प्राप्त होकर रुद्रांश बन जाते हैं। उसके बाद परमेश्वरकी विशिष्ट कृपासे क्रमशः पुत्रक-दीक्षाके पुर्णत्व लाभ करते हैं। इनका शास्त्रीय नाम 'समयी' है। अपेक्षाकृत तीवतर शक्तिपातके प्रभावसे कोई-कोई जीव विश्रद्ध अध्वासे युक्त होकर देहपातके अनन्तर पूर्णत्व लाभ करते हैं। अथवा क्रमलङ्कन करते हुए जीवित कालमें ही पर्णत्व लाभ कर लेते हैं। इन पुरुषोंका पारिभाषिक नाम'पुत्रक' है। कोई-कोई पहले भोग और ऐश्वर्य प्राप्त करते हैं। फिर उससे विरक्त होकर परमपदमें स्थिति लाभ करते हैं। इनमें भी योग्यता-के अनुसार कोई शीघ्र और कोई विलम्बसे लक्ष्य प्राप्त करते हैं। इन्हें साधक कहते हैं। परन्तु कोई ऐसे भी पुरुष होते हैं जो अपना कर्तव्य समाप्त करके पञ्चकृत्यकारी परमेश्वरके स्वरूप-

- \* जो साधक मेदमार्गमें श्रद्धा रखते है उनका अभेदमार्ग या पूर्णत्वके रास्तेमें अधिकार नहीं है। परन्तु यह भी सत्य है कि श्रीभगवान्के स्वातन्त्र्यसे उनके ऊपर भी कृपाकटाक्ष हो सकता है।
- † सृष्टि, पालन, संहार, अनुषद तथा निग्रह या तिरोधान-ये भगवान्के पञ्चकृत्य हैं।

में प्रतिष्ठित होते हैं तथा गुरु अथवा आचार्यपदमें आरोहण करके जीवीपर अनुग्रह करते हैं। इनमें भी शिष्योंकी विभिन्न योग्यताओं के अनुसार भेद अवस्य रहता है। अर्थात् कोई शिष्यके भोगका विधान करते हैं और कोई मोक्षका। परन्तु उनका अपना कोई भी कर्तव्य अवशिष्ट नहीं रहता।

(2)

शक्तिपात तीव मध्य तथा मन्द भेदसे प्रधानतया तीन प्रकारका होता है। इनमेंसे प्रत्येकके फिर तीब्रादि अवान्तर तीन-तीन भेद हैं। इस प्रकारके विभिन्न मात्राओंके शक्ति-पातीं के फलमें भी भेद रहता है। तीव-तीव, मध्यतीव तथा मन्दतीव-ये तीन प्रकार तीव शक्तिपातके हैं। तीव-तीव शक्तिपातके प्रभावने स्वयं ही देह छुटकर मोक्ष प्राप्त होता है। भोगके द्वारा प्राग्ब्धक्षयकी अपेक्षा नहीं रहती । यह शक्तिपात अत्यन्त तीत्र होनेके कारण प्रारब्धकर्मका भी नाश कर देता है। परन्त इसमें भी तारतम्य रहता है। इसमें जो अत्यन्त तीव होता है उसके प्रभावने उसी क्षण देहका नाश हो जाता है। जिस प्रकार विद्युत्पातसे देह नष्ट होनेमें देर नहीं लगती वैसा ही इससे होता है। परन्तु जो शक्तियात मध्यम कक्षाका तीव तीव होता है उससे कुछ देरमें तथा मन्द तीव-तीवके द्वारा अधिक विलम्बसे स्वयं ही देहपात होता है। इन सभी प्रसङ्गोंमें शक्तिपातकी तीवताके भेदसे पूर्णतया तथा न्यूनाधिक रूपमें प्रारब्धका नाश हो जाता है। मध्यतीव शक्तिपातके प्रभावसे देहका नाश नहीं होता, केवल अज्ञानकी निवृत्ति होती है। 🗓 परन्तु इस अज्ञान-

‡ प्रचलिन शास्त्राय परिभाषाके अनुसार यह कहा जा सकता है कि तीव्र-तीव्र शक्तिपातसे प्रारम्थसिहत समस्त कर्मोंका दाह होता है तथा संध्यतीव्र शक्तिपातसे प्रारम्थिमन्न श्रेष सब कर्मोंका दाह होता है। प्रकारान्तरसे यह भी कहा जा सकता है कि तीव्र-तीव्र शक्तिपातसे अद्यानका आवरणांश पर्व विक्षेपांश रोनों हो एक साथ (जैसे तीव्र-तीव्रकी तीव्र मात्रामें) अथवा क्रमशः (जैसे तीव्र-तीव्रकी सध्यम और मन्द मात्रामें) नष्ट हो जाते हे तथा संध्यतीव्र शक्तिपातसे अद्यानका केवल आवरणाश निवृत्त होता है, विक्षेपांश रह जाता है।

भोमद्भगवद्गीतामें लिखा है--

यथेथांसि समिद्धोऽग्निर्भससासुरुतेऽर्जुन । द्यानाग्निः सर्वेकर्माण भस्मसात् कुरुते तथा ॥ यशं समिद्ध द्यानाग्नि समस्त कर्मोका नाश कर देता है— निश्चित्तके लिये जिस ज्ञानकी अपेक्षा है उसका लाभ पृथक् रूपसे गुरु अथवा शास्त्रद्वारा नहीं होता । वह स्वयं ही दृदयमें स्फुरित होता है । अपनी प्रतिभासे स्फुरित होनेके कारण इस अनौपदेशिक महाज्ञानको 'प्रातिभ ज्ञान' कहा जाता है, जिसका उदय होनेके लिये शास्त्र एवं आचार्यकी आवश्यकता नहीं रहती ।

प्रसङ्गतः यहाँ प्रातिभ ज्ञानका कुछ परिचय देना उचित प्रतीत होता है। इस ज्ञानका आविर्भाव मध्यतीव शक्तिपात-के फलरूपमें होता है—यह पहले कहा जा चुका है। सत्तर्क अथवा शुद्ध विद्या ही इस ज्ञानका खरूप है। वस्तुतः यह परमेश्वरकी इच्छाके सिवा और कुछ नहीं है।

जिन साधकोंका चित्त असद्गरमें अर्थात् तत्वोपदेष्टा आचार्यमें अनुरक्त# है वे मायापाशसे बँधे हुए हैं। वे परमेश्वरकी यामाशक्तिके अधीन रहते हैं। उन्हें जो मुक्ति प्राप्त होती है वह प्रलयाकल नामकी पशकी अवस्थारे किसी प्रकार उत्कृष्ट नहीं है । यह कहनेकी आवश्यकता नहीं है कि वामाशक्ति भी परमेश्वरकी ही एक शक्तिविशेष है। परन्त दाक्तिपातकी न्यूनताके कारण असद्गुरुमें अथवा द्वेतदाास्त्रादि-में ही जीवकी पहले प्रवृत्ति होती है। तदनन्तर महेश्वरकी ज्येष्ठाशक्तिरूपा मङ्गलमयी इच्छासे अर्थात् गुद्धा भगवच्छक्ति-के समावेशके कारण जीवके हृदयमे स्वस्वरूपप्राप्तिकी इच्छा अर्थात् सत्तर्क जागनेपर क्रमशः सद्गरुका आश्रय मिलता है। उस समय अपनी योग्यताके अनुसार भोग तथा माक्ष प्राप्त होता है। शक्तिपातकी विचित्रतासे ही गुरु तथा शास्त्रमें सत् तथा असद्भावका वैचित्र्य उत्पन्न होता है। द्वैतशास्त्र तथा द्वैतगुरु परमेश्वरकी वामाशक्तिके द्वारा अधिष्ठित हैं, इसिंखे उनके द्वारा मायाका लङ्कन होना असम्भव है। वस्तुतः जो अवस्था मोक्षपदवाच्य नहीं है, उसको मोक्ष समझकर प्राप्त करनेके लिये चेष्टा करना मायाका ही कार्य है। परन्तु जयतक जीवके हृदयमे सत्तर्करूप शुद्ध ज्ञानका उदय नहीं होता है, तबतक सार और असारका टीक-टीक विवेचन हो नहीं सकता । सत्तर्कका उदय तथा ज्येष्ठाशक्ति-का अधिष्ठान न होनेसे न तो अन्तःकरण ही सर्वथा पवित्र होता है और न शुद्ध मार्गका ही आश्रय मिलता है।

ऐसा कहा गया है। इसमे सर्वकमं परसे प्रारण्यको भा इसाके अन्तर्गत समझना चाहिये, वर्गिक समिद्ध परसे हानाभिको तीव-तीव अवस्था ही सुचित हो रही है।

अर्थात् केवलमात्र जिज्ञासु नहीं है।

परन्तु यह सत्तर्करूप ज्ञान किस प्रकार उत्पन्न होता है—यह जानना चाहिये । किरणागमनामक तन्त्रप्रन्यमें स्पष्टरूपसे प्रतिपादन किया गया है कि यह ज्ञान गुरु एवं शास्त्रको अवलम्बन करके उदित हो सकता है तथा कदाचित् स्वयं भी उद्भुत हो सकता है, जिसमें कि न तो गुरुके उपदेशकी और न शास्त्राध्ययनकी ही आवश्यकता रहती है । यह सांसिद्धिक और स्वप्रत्यात्मक (intuitional) निश्चित ज्ञान है । सांसिद्धिक अथवा स्वाभाविक शब्दसे कोई ऐसा न समझे कि इसका कोई हेतु ही नहीं है, क्योंकि इसके उदयमें गुरु-शास्त्रादि लौकिक हेतु न रहनेपर भी भगवान्का शक्तिपातरूप हेतु तो अवश्य ही रहता है ।

शानोदयके जिन तीन कारणोंका वर्णन किया गया है उनमें गुरुकी अपेक्षा शास्त्रकी श्रेष्ठता है, क्योंकि गुरुसे शास्त्रका अर्थशान होता है, इसिलये गुरुको उपाय और शास्त्रको उपेय माना जाता है। इसी प्रकार शास्त्रसे भी अपनी प्रतिभाकी श्रेष्ठता है, क्योंकि शास्त्रज्ञान भी अन्तमें प्रातिभ शान उत्पादन करके ही सफल होता है। प्रातिभ शानका उदय हो जानेपर गुरू अथवा शास्त्रका कोई उपयोग नहीं रह जाता।

परन्तु उत्कृष्ट योग्यताविशिष्ट पुरुषका प्रातिम ज्ञान गुरु तथा शास्त्रक्रमका लङ्घन करके स्वतः ही उत्पन्न होता है। उनके लिये दीक्षा-अभिषेक प्रभृति बाह्य संस्कारोंका प्रयोजन नहीं होता, क्योंकि आदिगुरु परमेश्वरको तत्तत्क्षेत्र-में अधिष्ठित करना ही संस्कारका यथार्थ उद्देश्य है। परन्तु प्रतिभावान पुरुषमें यह अधिष्ठान स्वतःसिद्ध है। इसलिये उसके लिये संस्कार निष्फल है। शक्तिभावान पुरुषमें अवस्थ समावद्भिक्ता उन्मेष है। वह प्रतिभावान पुरुषमें अवस्थ ही रहता है। इसीलियं उसके अपनी संवित्-देवियोंके द्वारा दीक्षा तथा अभिषेकव्यापार भी स्वयं ही हो जाते हैं— उमे किया एवं दीक्षादिका प्रयोजन नहीं रहता। प्रातिभ ज्ञान उदित होनेपर अपनी इन्द्रियम्वत्याँ अन्तर्भुल होकर प्रमाता अर्थात् आत्मके साथ तादात्म्य लाभ करती हैं और देवीभावको प्राप्त हो जाती हैं। † ये सब शक्तिभृत देवीभावको प्राप्त हो जाती हैं। † ये सब शक्तिभृत देवीभावाक इन्द्रियम्वित्याँ पुरुषकी ज्ञानिक्रया अथवा नैतन्यको

† बहिर्मुखस्य मन्त्रस्य वृत्तये। याः प्रकीतिताः । ता एवान्तमुखस्यास्य शक्तयः परिकीर्तिताः ॥ अर्थात् मन्त्र यानी चिक्तके बहिर्मुख होनेपर जी 'वृत्तियाँ' कही आती हैं, वे ही उसके अन्तर्मुख होनेपर 'शक्तियाँ' कहलाती हैं। उत्तेजित करती हैं। यही अन्तर्दाक्षा है, जिसके प्रभावसे साधक सर्वत्र स्वातन्त्र्य लाम कर लेता है। पारमार्थिक दृष्टिसे अभिषेकका यही रहस्य है। ऐसा साधक अन्यान्य गुरुओंकी अपेक्षा श्रेष्ठ है। सामान्यतः गुरुसे शास्त्रज्ञान उत्पन्न होता है परन्तु प्रतिभावान् पुरुष लौकिक निमित्तकी अपेक्षा न रखते हुए केवल प्रतिभासे ही सब शास्त्रोंका ठीक-ठीक रहस्य जान सकते हैं। इसीलिये इसका नाम शुद्ध विद्यासमुख्लास अथवा प्रातिभ महाज्ञान है।

पहले कहा गया है कि यह ज्ञान और किसीको ( अर्घात् अपने बोध अथवा दूसरोंके रचे हुए तत्तत् कर्मके प्रतिपादक भिन्न-भिन्न शास्त्रोंको ) उपजीव्यरूपमें आश्रय करके उदित हो सकता है अथवा न करके अपने-आप भी हो सकता है। इस उपजीव्य आश्रयका नाम 'भित्ति' है । इसीसे इस ज्ञान-को सामान्यरूपसे सभित्तिक और निर्भित्तिक भी कहा जाता है। खतः उदित ज्ञान निर्मित्तिक है। समित्तिक ज्ञान अंशगामी और सर्वगामी भेदसे दो प्रकारका हो सकता है। मुख्यांश तथा अमुख्यांश भेदसे अंशभेदका विचार करनेसे अंशगामी ज्ञानको भी दो प्रकारका मानना पड़ता है। असली बात यह है कि अनुम्रहपात्र शिष्यकी योग्यताके तारतम्यसे ही वस्तुतः ज्ञानकी समित्तिकता और निर्मित्तिकता स्वीकार करनी पड़ती है। स्वतः सत्तर्कके उदयसे जिनके सब प्रकारके बन्धन खुल गये हैं और पूर्णत्व प्राप्त हो गया है वे ही सांसिद्धिक गुरु हैं। वे अपने विषयमें कृतकृत्य होनेपर भी सर्वदा परानुमहके लिये ही प्रवृत्त रहते हैं। 🕆 परन्तु अनुग्रहपात्र जीवका चित्त निर्मल रहनेपर तो इन्हें अनुग्रह-कर्ममें किसी उपकरणकी आवश्यकता नहीं रहती। ये केवल अपनी ग्रद्ध चिदात्मिका अनुसन्धानहीना दृष्टिके द्वारा ही ऐसे जीवमें आत्मज्ञानका सञ्चार करके उसे अपने समान कर लेते हैं । यह अनुप्रहका ही फल है । इस प्रकार परानुग्रहमें किसी औरकी अपेक्षा नहीं है। यह निर्भित्तिक

† स्वं कर्तेश्यं किमपि कलयँहोक एष प्रयक्षा-न्नो पारवयं प्रति घटयते कान्नन स्वारम**वृ**त्तिम् । यस्तु ध्वस्ताखिलभवमलो भैरवीभावपूर्णः कृत्यं तस्य स्कुटनरमिदं लोककर्नेन्यमात्रम् ॥

साधारण पुरुष किसी प्रकार अपने कामको करते रहते हैं, दूसरोंके कार्यकी और उनकी वृत्ति ही नहीं जाती। किन्तु जिनके समस्त सांसारिक मल नष्ट हो गये हैं उन भगवद्भावापन्न पुरुपींका करेव्य तो रपष्टतया केवल लोकहित ही रह जाता है। है। परन्त अनुप्रद्वपात्र यदि श्रद्धचित्त न हो तो अनुप्रह-व्यापारमें उपकरणकी आवश्यकता होती है । अनुमहके पहले गुरुमें 'इसपर मैं इस प्रकार अनुमह करूँगा' ऐसा अनुसन्धान ( सङ्कल्प ) होता है और उसीके अनुसार उसकी प्रवृत्ति होती है । इसल्यि इसमें सब प्रकारके बाह्य उपकरणों-की आवश्यकता रहती है तथा विधिमार्गका आश्रय भी ग्रहण करना पडता है। गुरुके साक्षात परमेश्वरस्वरूप होनेपर भी इस क्षेत्रमें उपायभृत शास्त्रादिके अवण-अध्ययन प्रभृतिका आदर किया जाता है। अग्रद्ध जीव अनेक प्रकारके होते हैं। इसलिये उनके चित्तगत संस्कारोंके अनुसार उपकरण भी अनेक प्रकारके होते हैं। इसीलिये भिन्न भिन्न उपकरणोंके प्रतिपादक भिन्न-भिन्न शास्त्रोंकी भी आवश्यकता होती है। इन सबके विना उनपर अनुग्रह नहीं किया जा सकता। रोगकी भिन्नताके अनुसार जैसे ओषधियाँ भी भिन्न होती हैं. वैसे ही चित्तभेदके अनुसार शास्त्रोंका भी भेद रहता है। अर्थात गुरु शिष्यकी योग्यता देखकर उसके अधिकारके अनुसार उसपर अनुग्रह करते हैं। यही सर्वगामी सभित्तिक ज्ञानका माहात्म्य है। परन्त कोई-कोई निर्दिष्ट शास्त्रोंके अनुसार तदुचित अनुमह-पात्रींपर अनुमह करते हैं। यह अंशगामी सभित्तिक ज्ञानका व्यापार है। परन्त ये अंश भी असंख्य हैं। और उनमें परशर उत्कर्ष-अपकर्ष भी रहता है । इनमें कोई अंश मुख्य हैं और कोई गौण हैं । अंशगामी ज्ञानका भेद इसी कारणसे होता है। स्मरण रखना चाहिये कि इन सब विभिन्न क्षेत्रोंमें प्रतिभारूपी गुरु अथवा स्वाभाविक ज्ञान समरूप ही है, क्योंकि उसमें अपने विषयमें कृतकृत्यताका अभाव नहीं है। अकेवल दूसरों के हितके लिये ही विभिन्न प्रकारकी भित्तियोंका आश्रय ग्रहण किया जाता है। इससे सिद्ध होता है कि जीवानग्रह सोपकरण या सोपाय तथा निरुपकरण या निरुपाय भेदसे दो प्रकारका है।

गुरु दीक्षाके द्वारा जिस प्रकार शिष्यको संसार-बन्धनसे मुक्त करते हैं और सर्वज्ञत्वादि ऐश्वरिक धर्म प्रदान करते हैं, प्रातिम ज्ञानसे भी ठीक वैसा ही फल मिलता है। भेद

\* ये सांसारिक गुरु ही अकरियत गुरु हैं। इन्होंने दूसरे गुरुसे किया-दीक्षादिके द्वारा आत्मश्चान प्राप्त नहीं किया। इसिक्टिये इन्हें अकरियत कहा जाता है। इन्हें छोड़कर अकरियतकल्पक, करियत और करियताकल्पित मेदसे और भी तीन प्रकारके गुरु हैं। इस विषयका विशेष विवरण देना यहाँ अशासक्रिक होगा। इतना ही है कि दीक्षा पराधीन है और प्रांतिम अपना स्वभावभूत है। बात यह है कि जीव, ईश्वर और शक्ति—ये तीन तत्त्व गुरु और आगमसे तात्त्विकरूपसे सिद्ध होनेपर प्रांतिम ज्ञानके आकारमें प्रकट होते हैं। गुरु और शास्त्रका यही महत्त्व है। अर्थात् जिस समय गुरु साधकका मायापाश दीक्षारूप अस्त्रके द्वारा छेदन करते हैं और जिस समय साधक आगमसे ठीक-ठीक भावनाभावित होते हैं, उस समय वस्तुतः ही उनका प्रतिभातत्त्व विकसित हो जाता है। शास्त्रमें लिखा है—

### तदागमवज्ञात् साध्यं गुरुवक्त्रान्महाधिया । ज्ञिवज्ञाक्तिकरावेज्ञादुरुः ज्ञिष्यप्रवीधकः ॥%

जैसे भस्ममें छिपा हुआ अग्नि मुख अयवा घौंकनिके वायुसे दहक उठता है, जैसे ठीक समयमें बोया और सीचा हुआ बीज अहुर एवं पह्नचादिरूपसे अभिव्यक्त हो जाता है उसी प्रकार प्रातिभ ज्ञान भी गुरूपदिष्ट कियाके द्वारा व्यक्त होता है।

यह अनुत्तर महाज्ञान शास्त्रज्ञानसे श्रेष्ठ है, क्योंकि यह विवेकसे उत्पन्न होता है। अतीन्द्रिय तथा अप्रमेय चैतन्यतत्त्व जिस समय विचारकी भूमिमे अवतीर्ण होकर आत्मबोधका रूप धारण करता है उस समय उसे विवेक कहते हैं। उस अवस्थामें जीव, ईश्वर और मायादि पाशोका ज्ञान अपने-आप उदित हो जाता है। यही प्रातिम ज्ञान है। सर्वथा भ्रमग्नून्य होनेके कारण इसे सम्यन्ज्ञान अथवा महाज्ञान भी कहा जाता है। उस समय सब प्रकारके परिच्छिन्न ज्ञान अर्थात् इन्द्रियगोचर एवं अन्तःकरणगाचर समस्त खण्डज्ञान दूसरेकी अधीनता छोड़कर उसी महाप्रकाशमें विश्रान्त हो जाते हैं अर्थात् उसीमें लीन हो जाते हैं। जैसे सूर्यकी किरणोंमें दीपकका प्रकाश पीका पढ़ जाता है, वही दशा प्रातिभ ज्ञानका उदय होनेपर खण्डज्ञानकी भी हो जाती है।

विवेकका उदय होनेपर इन्द्रियसम्बन्धी शब्दादि विषयोंमें दूरश्रवणादि विचित्र ज्ञानकी उत्पत्ति होती है— उस समय देश, काल तथा आकारगत व्यवधान एवं सूक्ष्मता प्रभृति प्रतिबन्धक रहनेपर भी ज्ञानकी उत्पत्तिमें उनका

# वह शान आगम और गुरुमुखके द्वारा प्राप्त हो सकता है। गुरुके चैतन्य शक्तिमय करस्पर्शिस अर्थात् मगवान्की शक्तिरूप किरणके द्वारा गुरु शिष्यको प्रबोध करते हैं।

कोई प्रभाव नहीं पहता । योगशास्त्रमें जितनी विभृतियोंका वर्णन मिलता है, वे सभी विवेकवान्को प्राप्त होती हैं; अर्थात् शक्तिशानका इतना सामर्थ्य है कि तन्त्रोक्त क्रीडा-कर्म, षट्चक, स्वर-साधन, मन्त्रवेध, परकायप्रवेश प्रभृति सभीमें उसका अधिकार हो जाता है। एक क्षणमें ही ये सब स्वायत्त हो जाते हैं। विवेककी वृद्धि जितनी अधिक होती है उतना ही चित्तमें सब भावोंसे वैराग्य उत्पन्न होता है और वह परम चिद्धावमें उपराम हो जाता है। इसीलिये सिद्धियोंसे भी राग नहीं रहता। वे लड़कोंके खेल अथवा स्वप्न या इन्द्रजालके समान मालूम होने लगती हैं। जैसे दर्पणमें अपना प्रतिबिम्ब दिखायी देता है, उसी प्रकार प्रातिभ शानके आलोकसे एक साथ भीतर-बाहर सर्वत्र परमेश्वरकी सत्ता प्रत्यक्ष प्रतीत होने लगती है। सारा विश्व ही उनका घनीभृत रूप-सा भासने लगता है । इस अवस्थामें हेयोपादेय बोध न रहनेके कारण साधकके तुच्छ एवं परिच्छिन्न सिद्धियोंके आश्रयभृत तत्तत्प्रकारके निर्दिष्ट ध्यान छूट जाते हैं और सदाके लिये एकमात्र परमवस्तुकी भावना ही जागरूक रहती है 1 इस भावनाकी हदतासे ही जीवन्मुक्तिकी प्राप्ति होती है। और एक बात है--विवेककी दृद्धिसे शाप तथा अनुग्रहव्यापारमें सामर्थ्य प्राप्त होता है। इसलिये विवेकी स्वयं मुक्त होकर दूसरेको भी मुक्त कर सकते हैं।

बद्ध जीवरूपी अणु पञ्चभूतोंसे आच्छन्न एवं इन्द्रिय-विशिष्ट रहते हैं। इसीसे उन्हें एक देहमे निकलकर दूसरा देह ग्रहण करना पड़ता है। परन्तु विवेकके उदयसे प्रतिभाका योग होनेपर‡ ऐसे जीव शक्तितत्त्वरूपमें गिने जाते हैं। ये

े सिद्धियोंका यथार्थ उदेश्य साधकके चित्तमे विश्वास उत्पन्न करना है अर्थात् इस देहमें रहते हुए सिद्धियां प्राप्त होनेसे यह विश्वास होता है कि देहपातके अनन्तर अवश्य मुक्ति हो जायगी। जिनका विश्वास दुवँल है, उनके लिये सिद्धियोंका इस प्रकार उपयोग है। परन्तु परिपक्त अवस्थामे ज्ञानकी तीव्रतासे खेलोंके समान सिद्धियोंमें भी उदासीनता और अनासक्ति हो जाती है और एकमात्र परमतस्वकी भावना हो हुए हो जानी है। उस समय जीवन्मुक्ति निश्चित है।

‡ पातञ्जलदर्शनमें भी विवेकज ज्ञानके रूपका वर्णन करते दुए कहा है कि यह सर्वेविषयक सर्वेथाविषयक तथा कमहीन अनौपदेशिक तारक ज्ञान है। महोपनिषद् (अध्याय २) में लिखा है कि शुकदेवने जन्मके समय ही यह महाज्ञान प्राप्त किया था। यह उनको 'विवेक'से स्वतः ही उत्पन्न हुआ था—— शुद्धविद्या-अवस्थाको प्राप्त होकर निम्नह-अनुमहमें समर्थ होते हैं और इसमें क्रमशः प्ररुढ होकर अर्थात् शक्तिपातके क्रमिक आवेशसे संसार-समुद्रसे पार हो जाते हैं तथा उत्तरीत्तर [ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र, ईश्वर, स्वदाशिव और शिव—हन ] छः प्रकारके कारणींका परिहार करते हुए अन्तमें परमेश्वरका सायुज्य प्राप्त करते हैं। अतएव शिव, शक्ति तथा जीव ही वस्तुतः प्रातिभ विज्ञानरूपमें प्रादुर्भृत होते हैं।

आत्माका स्वाभाविक पूर्ण आत्मवोध सङ्कुचित होकर ही अपूर्ण ज्ञान अथवा अज्ञानका आकार धारण करता है। शक्तिपातसे सङ्कोच खूट जानेपर उसे नित्यसिद्ध स्वभावकी स्फूर्ति अवश्य ही होती है। मध्यतीव शक्तिपातके जितने लक्षण महापुरुषोंने बताये हैं, उनमेंसे इतने प्रधान हैं—

- १. भगवान्में निश्चला भक्ति।
- २. मन्त्रसिद्धि, जिसके प्रभावसे श्रद्धा-विश्वास उत्पन्न होता है।
- ३. सब तत्त्वोंको स्वायत्त करनेका सामर्थ्य ।
- ४. आकस्मिक रूपसे सब शास्त्रोंका अर्थशान-इत्यादि ।

ये सब लक्षण क्रमशः अभिव्यक्त होते हैं। शक्तिपातके तारतम्यसे किसीमें सब होते हैं और किसीमें कम। इनमेसे भक्ति मुक्तिमें प्रधान है, अन्यत्र आनुषङ्क्तिक है तथा मन्त्र-सिद्धि भोगमें प्रधान है, अन्यत्र आनुषङ्क्तिक है। शेष दो लक्षण दोनोंहीमें रहते हैं।

#### ( )

मन्दतीव शक्तिपातके प्रभावसे सद्गुरुलाभकी इच्छा होती है। असद्गुरुके पास जानेकी इच्छा उस समय नहीं रहती। शक्तिपात होनेपर किसी-किसीको 'तत्त्व क्या है? तत्त्वको जाननेवाला कौन है?' ऐसी जिज्ञासासे युक्त मन्द प्रातिभ शान

> 'जातमात्रेण मुनिराङ् यस्सस्यं तदनाप्तवान् ॥ तेनासौ स्वविवेकेन स्वयमेव महामनाः । प्रविचार्यं चिरं साधु स्वास्मनिश्चयमाप्तवान् ॥'

इस ज्ञानसे उनको गुरुके उपदेशके विना ही परमार्थतत्वका अनुभव हुआ था और उनकी भोगवासनाओंकी निष्टृत्ति हो गयी। धी। परन्तु वह ज्ञान दृढ न होनेके कारण उनके मनको शान्ति नहीं हुई—उन्हें अपने ज्ञानमें विश्वास नहीं हुआ। इसिलये अपने पिता श्रीव्यासदेवके आदेशसे उन्हें विदेहराज जनकके पास जाना पड़ा।

उदय होता है। इसके बाद ही सहुरुलामकी इच्छा होती है और फिर यथासमय उसकी प्राप्ति भी होती है। परन्तु किसी-किसी मनुष्यका शक्तिपातके बाद पहले जागतिक उपदेष्टा अर्थात् व्यावहारिक गुरुसे परिचय होता है। फिर कुछ दिन उनका सङ्ग करते-करते पूर्वोक्त जिज्ञासाका आविर्भाव होता है। ये सहुरु सांसिद्धिक अथवा संस्कृत भेदसे दो प्रकारके होते हैं। सांसिद्धिक गुरु भी शक्तिपातकी मात्राके अनुसार कमशून्यता अथवा क्रमवत्ताके कारण सर्वगामी अथवा आदिक हो सकते हैं। संस्कृत गुरुके भी किस्पत-अकस्पित आदि कई भेद हैं। संस्कृत गुरुके भी कस्पित-अकस्पित आदि कई भेद हैं। इस अवस्थामें देहादिमें आत्माभिमान नहीं रहता तथा विकस्पहीन स्वात्मवोध खुल जाता है। इसलिये देह रहनेपर भी न रहनेके वराबर ही होता है। रत्न-माला आगममें लिखा है—

### यस्मिन् काले तु गुरुणा निर्विकल्पं प्रकाशितस् । तरैव किल सुक्तोऽसौ यन्त्रं तिष्ठति देवलम् ॥ अ

जीवन्मुक्तका सुख-दुःखानुभव प्रारब्धकर्मके अनुसार होता है। परन्तु इस अनुभवसे उसकी मुक्तिके विषयमें सन्देह करनेका कोई कारण नहीं है। †

- १. जिनमें स्वयं ही ज्ञानका उदय हुआ हो।
- २. जिन्हें दूसरे गुरुसे शान प्राप्त हुआ हो।
- ३. दोझाके कई प्रकार है। यहाँ उनका विवरण देनेकी आवश्यकता नहीं है।
- \* जिस समय गुरुके द्वारा निर्विकल्प बोध प्रकाश्चित कर दिया जाता है उसी समय वह मुक्त हो जाता है; फिर वह केवल यन्त्र-मात्र रह जाता है।
  - † अविश्रोपासिती देही ह्यन्यजन्मसमुद्भवः ।

    कर्मणा तेन बाध्यन्ते ज्ञानिनोऽपि कलेवरे ।।

    (श्रीकामशास्त्र)

देह अन्य जन्ममे किये हुए कर्मोंके प्रभावसे होता है, अतः उस कर्मसे हानिजन भी वाधित होते हैं। प्रारम्धकर्म शुद्ध होना आवश्यक है। ऐसा न होनेसे [अर्थाद् यदि मन्त्रादिके प्रभावसे सच्चोनिर्वाणदायिनी दीक्षाके द्वारा देहपात हो जाय तो ] मृत्युके बाद शोधनसे बचे हुए देहारम्भक कर्मोंके फलस्वरूप आयु-भोग प्रभृतिको अवश्य ही भोगना पड़ता है। जनतक यह भोग समाप्त नहीं होता तब तक मोक्ष नहीं हो सकता। इसिल्ये मरणका क्षण विना जाने प्राण वियोजिका दीक्षा नहीं देनी चाहिये। ऐसी दीक्षा देनेसे भगवान्की आद्याका उल्ह्यन होता है।

मध्यतीव तथा मन्दतीव शक्तिपातके विषयमें महापुरुषोंका कुछ मतभेद देख पड़ता है। परन्तु वह बहुत साधारण है, इसलिये यहाँ उसकी आलोचना करना आवश्यक है।

तीवमध्य शक्तिपातके बाद जो दीक्षा मिलती है। उससे अपने शिवत्वकी सुदृढ उपलब्धि नहीं होती। शिवभाव तो दीक्षाके साय-साय अवश्य हो जाता है परन्तु उसका स्पष्ट अनुभव नहीं होता। निर्विकल्पक आत्मसाक्षात्कारका अभाव ही इसका कारण है। देहपात होनेपर उसका शिवसायुज्य अवश्यम्भावी है। इस दीक्षाका शास्त्रीय नाम 'पुत्रक-दीक्षा' है।

मध्य-मध्य तथा मन्दमध्य राक्तिपातसे परमेश्वरलाभका औत्सुक्य रहनेपर भी भोगाकाङ्क्षा निवृत्त न होनेके कारण दीक्षामें भी उसी प्रकारके ज्ञानकी प्राप्ति होती है। यह दीक्षा 'शिवधर्म्यसाधक दीक्षा' नामसे प्रसिद्ध है। इसके प्रभावसे इष्ट तत्त्वादिमें योजना स्थापित होती है और योगाभ्यास प्रभृतिके द्वारा उस स्थानके भोगोंको भोगनेका अधिकार उत्पन्न होता है। मध्य-मध्य शक्तिपातके द्वारा यह भोग वर्तमान देहमें ही हो जाता है और भोगसमाप्तिके बाद देहपातके अनन्तर शिवत्व प्राप्त होता है। परन्तु मन्दमध्य शक्तिपातके द्वारा यह भोग देहान्तरद्वारा ही सम्पन्न होता है। इसके पश्चात् शिवत्व लाभ होता है।

तीव्रमन्द, मध्यमन्द तथा मन्द-मन्द-ये तीन प्रकारके शक्तिपात भोगाकाञ्चा प्रवल रहनेपर होते हैं। इनके अधिकारियोंमें शिवःवलाभका औत्सुक्य विशेष नहीं रहता। इनमें भी उत्तरोत्तरमें भोगलालसाका आधिक्य रहता है। इन सब क्षेत्रोंमें लोकधर्मी दीक्षाकी आवश्यकता रहती है। तीत्र-मन्द शक्तिपातसे देहके अन्तमें किसी अभीष्ट भवनमें अणिमादि भोगका उपभोग करते हुए ऊर्ध्वगति लाभ करते है । उसके पश्चात् परमेश्वरके सकल रूपमें और फिर निष्कल रूपमें युक्त हो जाते हैं । परन्त शक्तिपात और भी कम होनेपर अर्थात् मध्यमन्द मात्रामें होनेपर किसी भवनमें कुछ समयतक भोग्य पदार्थोंका उपभोग करके उस भवनके अधिष्ठातासे दीक्षा ग्रहण करनेके पश्चात् शिवत्व लाभ करते हैं; किन्तु जब मन्द-मन्द कोटिका शक्तिपात होता है तो उसी भुवनमें सालोक्य, सामीप्य तथा सायुज्यको प्राप्त होकर अत्यन्त दीर्घकालपर्यन्त भोगोंको भोगते हुए उस भुवनके भवनेश्वरसे दीक्षा प्रधणकर अन्तमें शिवत्व लाम करते हैं।

, ( 90 )

यहाँतक जो कुछ कहा गया है, उससे स्पष्ट जान पड़ता है कि शिक्तपात अथवा श्रीमगवान्की कुपांके विना कोई जीव पूर्णत्व लाम नहीं कर सकता—यहाँतक कि पूर्णत्वके मार्गमें भी प्रवेश नहीं कर सकता। शिक्तपातका तारतम्य जीवके आधार (धारणशक्ति) के भेदसे होता है। परन्तु यह भी सत्य है कि जीव चाहे कितने ही निम्न अधिकारका हो और कितना ही भोगाकाङ्कायुक्त हो, एक वार शिक्तपात होनेपर वह कभी-न-कभी परमपदमें अवश्य पहुँच जायगा।

भोगाकाङ्कादि अन्तराय रहनेसे उसकी गतिमें विलम्ब होगा, नहीं तो शीश्रातिशीश—यहाँतक कि क्षणमात्रमें भी (जैसे तीव-तीवकी तीवमात्रामें) हो सकता है। शक्तिपातके समय योग्यताका विचार नहीं होता, परन्तु स्वनावतः योग्यताके अनुसार ही शक्तिपातकी मात्रा निर्दिष्ट होती है। परन्तु मात्रा कुछ भी हो, भगवत्-शक्तिकी ऐसी ही महिमा है कि यह एक बार पतित होनेपर जीवको भगवद्धाममें पहुँचाये विना शान्त नहीं होती— इसमें कोई सन्देह नहीं।

# मृत्युसे अमृतकी ओर

( लेख क--प्रो० श्रीअक्षयकुमार वन्चोपाध्याय एम्० ए० )

मन्ष्य अमृतका पुत्र है । अमृत ही उसका खरूप है । अमृतसे ही उसका जन्म हुआ है। अमृतके आश्रय ही उसकी स्थिति, गति और श्रीवृद्धि है। अमृतको लक्ष्य करके ही उसकी साधना होती है। अमतस्वरूपमे स्थिति प्राप्त करनेमें ही उसके मानव जन्मकी सार्थकता है। तथा अमृतस्वरूपमे प्रतिष्ठा लाभ करनेका उसे जन्मसिद्ध अधिकार है। भारतीय ऋषियोंने विश्वके समस्त मनुष्योंको पुकारकर उनके इस जन्मसिद्ध अधिकारकी घोषणा की है। यह अधिकार केवल किसी विशेष जाति या वर्णका ही नहीं है, किसी विशेष समाज या सम्प्रदायका ही नहीं है, किसी विशेष देश, विशेष काल या श्रेणीविशेषका ही नहीं है, अमृतलोकके दरवाजेकी चाभी किसी व्यक्तिविशेषके हाथमें नहीं है, किसी व्यक्तिविशेषको वहाँके मालिकका इकलौता पुत्र? पूर्णतम अवतार अथवा विशिष्टतम सन्देशवाहक ( पैगम्बर ) स्वीकार करने अथवा न करनेके साथ उस अधिकारका कोई सम्बन्ध नहीं है और न किसी खास आचार और अनुष्ठान-की रीति-पद्धतिसे ही वह अधिकार नियमित है। उस अमृत-लोकका द्वार तो सर्वदा ही खुला रहता है, इच्छा करते ही प्रत्येक मनुष्य उसमें प्रवेश कर सकता है: प्रत्येक मानव-शिशु जन्ममात्रसे ही इसका उत्तराधिकारी होकर उत्पन्न होता है, वह अमृतपदका पूरा इकदार है।

भारतीय शास्त्र मनुष्यमात्रके भीतर इस गौरवमयी चेतनाको जाम्नत् करनेमें लगे हैं कि 'मैं अमृतका पुत्र ही मर्त्यलोकमे अवतीर्ण हुआ हूँ, अमृतके द्वारा ही मेरी सत्ताका निर्माण हुआ है, मेरे चारों ओरकी सब चीजें मृत्युके अधीन होनेपर भी मैं स्वरूपतः अजर-अमर हूँ। मैं जो कुछ लेकर इस जगत्में विहार कर रहा हूँ, उस सबको मृत्यु खा जाती है परन्तु मुझे स्पर्ध करनेकी क्षमता मृत्युमें नहीं है। मैं मृत्युके राज्यमे अपनेको मृत्युझयरूपसे प्रतिष्ठित करके अमृतकी विजयपताका पहरानेके लिये प्रकट हुआ हूँ।

तुम ब्राह्मण हो अथवा चाण्डाल, आर्य हो अथवा अनार्य, पुरुष हो अथवा नारी, धनी हो अथवा कंगाल, असंख्य लोगोके दण्ड-मुण्डके विधाता संसारमें बहुत बड़े सम्मानको प्राप्त अधिकारी शक्तिशाली पुरुषविशेष हो अथवा कोई सताये हुए, पिसे हुए, दबाये हुए क्षीणजीवी दीन जन-इतना याद रक्खा, तुम मनुष्य हो; अपने प्रत्येक प्राणमें अनुभव करो कि तुम मनुष्य हो और मनुष्य हो, इसीलिये अन्य सभी मनुष्योंके साथ समानरूपसे तुम अमृतकी सन्तान और इस मृत्युमय जगत्में मृत्युञ्जय होनेके निर्विवाद अधिकारी हो। तुममे जो कुछ विषमता है, वह सब देश, काल, आचार और आसपासकी परिस्थितिके ऊपर अथवा देह, मन और बुद्धिके विकासके तारतम्य आदि अवान्तर विषयोंपर ही अवलम्बित है। श्रेष्ठ अधिकारकी दृष्टिसे तो मनुष्यमात्र ही समान हैं। हे धन-जन-विद्या-शक्तिसम्पन्न ब्राह्मण-कुलतिलक ! याद रक्लो, तुम जिस प्रकार अमृतकी सन्तान हो और इस मृत्युमय संसारमें अमृतमय स्वरूपसे प्रतिष्ठित होनेका अधिकार लेकर आये हो, यह सभी प्रकारकी सम्पत्तिसे रहित दीन-हीन अज्ञानी असदाचारी म्लेच्छ भी उसी प्रकार अमृतकी सन्तान है

और उसी प्रकार बड़ा ऊँचा अधिकार लेकर संसारमें आया है। ऐ नियहीत-प्रपीड़ित, बल-वीर्य-ज्ञानैश्वर्य आदिसे बिद्धत, अपने स्वरूपको भूले हुए दीन मजदूर ! तुम भी अपने प्रत्येक प्राणमे ऐसा अनुभव करो कि 'मैं अमृतकी सन्तान हूँ, मैं तुच्छ नहीं हूँ, चिरकालतक बिद्धत रहकर किसी प्रकार दुःख-सुखसे जीवन धारण करनेके लिये ही मैंने संसारमें मानवदेह धारण नहीं किया है, मैं भी सब प्रकारके विम्न-बाषाओंको पार करके अमृत स्वरूपसे प्रतिष्ठा पानेका अधिकार लेकर ही संसारमें आया हूँ।

मनुष्यका यह अमृतत्वप्राप्तिका अधिकार इसी कारण विशेषक्रपसे गौरवपूर्ण है कि मनुष्यको अपनी साधनाके द्वारा—अपने पुरुषार्थके प्रभावसे इस अधिकारोचित अमृतपदको प्राप्त करना पहता है। अमृतावप्राप्तिके अधिकारके बदले यदि वह अमृतत्वको लिये हुए ही जन्मग्रहण करता, यदि इस अधिकारपर अपनेको प्रतिष्ठित करनेके लिये उसे अपने पुरुषार्थके प्रयोगकी आवश्यकता ही न पड़ती, तो इसका गौरव अपेक्षाकृत कम हो जाता। इसीलिये भारतीय शास्त्रने देवताओंकी अपेक्षा भी मनुष्यको अधिक गौरवान्वित बतलाया है। मनुष्यकी मनुष्यता ही यह है कि वह अमृतलोकसे अमृतपदयर पुनः प्रतिष्ठित होनेका अधिकारपत्र (परवाना) लेकर ही इस मर्त्यलोकमें उतरा है और वह अपने पुरुषार्थके द्वारा मृत्युकी शिक्तको परास्त करके मृत्युकोकमें ही अमृतका राज्य स्थापित कर देगा।

जन्मग्रहण करते ही मानविश्युको मृत्युकी अनुचरी शिक्तयाँ मीतर-बाहरसे घेर लेती हैं। उस समय वह अपने आपको भूल जाता है—खो देता है। उसमे न शानका प्रकाश होता है न इच्छाशक्तिका प्रभाव होता है, न भक्तिकी हिए होती है और न कर्मकी शक्ति होती है। उस समय वह इस मृत्युमय संसारकी अगणित शक्तियोंके हाथकी एक कटपुतलीमात्र होता है। ऐसा जान पड़ता है मानो मृत्यु किसी भी समय उसका ग्रास कर सकती है। उसके देह, इन्द्रिय, मन—सभी मृत्यु-राज्यके अधीन होते हैं। उनके उत्पर उसका कुछ भी प्रभाव नहीं होता। उस असहाय-अवस्थामें वह बालक पिता-माता और दस-पाँच दूसरे अपरिचित व्यक्तियोंके साथ परिचय स्थापित कर, उनके स्नेह, ममता और सहानुभूतिको आकर्षण कर तथा उनके विकसित शान और शक्तिको सहायता लेकर कम्मशः अपने शान और शक्तिको बहाता रहता है एवं मृत्युकी

अनुचरी उन प्राकृतिक शक्तियोंके साथ आवश्यकतानुसार संग्राम-सन्धि और मेल-जोल करके धीरे-धीरे इस मृत्युराज्यमें अपनी स्थिति कायम करता है। फिर क्रमशः उसके ज्ञानकी बत्ती और भी उज्ज्वल होने लगती है, इच्छाशक्तिका प्रभाव बढने लगता है और मिक्तकी दृष्टि खुलने लगती है। इस प्रकार देह. इन्द्रिय और मनके ऊपर उसके शान और इच्छाका प्रभत्य प्रतिष्ठित होता रहता है। वह क्रमशः इस अपरिचित देशमें इसी देशकी अनेकों शक्तियोंको अपने वशमें करके उनकी सहायतासे एक 'अहम' का राज्य स्थापित कर लेता है। अब वह प्रकृतिके हाथका खिलौना नहीं रहता। यह एक 'अहम' हो जाता है। यह एक कर्ता, भोक्ता, प्रभ और राजा बन जाता है। अब वह अपनेको असहाय और परमुखा-पेक्षी नहीं समझता । उसकी ज्ञानशक्ति और इच्छाशक्तिने उसे इस मृत्यमय संसारक्षेत्रके एक अंशविशेषमें राज्यपदपर प्रतिष्ठित कर दिया है। इस प्रकार मनुष्य जो आपाततः शक्तिहीन, सहायहीन और परमखापेक्षी क्षद्र जीवनको लेकर इस अनन्त शक्तियोंके संग्रामस्थल विशाल संसारमें आता है और यहाँ अपने पुरुषार्थके द्वारा 'अहम्' रूप एक साम्राज्य स्थापित कर लेता है तथा अनेकों शक्तियोंका नियामक होकर अपने प्रयोजनकी पूर्ति करता है-इसीसे उसके अनन्यसाधारण गौरवका पता लगता है। मानवशिश आपातदृष्टिसे क्षद्र और दुर्बल होनेपर भी अखण्ड और अपरिमित शक्तिका आधार है--उसकी यह साधना और सिद्धि ही इस बातका परिचय देती है।

यह सर्वशक्तिसमन्वत, पौरुषवलसे महान् एवं प्रकृति-विजयमे समर्थ 'अहम्' ही मनुष्यकी अन्य जीवोंकी अपेक्षा विशेषता है। इस महिमान्वित 'अहम्' के भीतर ही मनुष्यके अमृतत्वका बीज निहित है। मनुष्यके भीतर 'अहम्' बोधका विकास होता है, इसीसे वह अमृतत्वप्राप्तिका अधिकारी है— मृत्युको जीतकर आत्मामे स्थित होनेका अधिकारी है। इसीसे उसके लिये साधना है, पुरुषार्थ है एवं स्वतन्त्रता है! इसीलिये प्रकृतिके राज्यमे रहते हुए भी अपने शरीर एवं जीवनके धारण-पोषण और उत्कर्षसाधनके लिये प्रकृतिके जपर बहुत कुछ निर्मर होनेपर भी वह प्रकृतिका दास नहीं है, वरं स्वामी है। प्राकृतिक शक्तियोंका अपनी प्रयोजनपूर्तिके करण या उपकरणरूपसे उपयोग करनेमें समर्थ है। 'अहम्' के विकासकी सम्भावना रहनेके कारण ही एक क्षुद्रकाय क्षीणजीवी मानविश्वासन गौरव सहसों विशालकाय हाथियों और अमित पराक्रमी जिंहोंके गौरवकी अपेक्षा भी कहीं बदकर है। इस 'अहम्' बोधने ही मनुष्यको विश्वप्रकृतिमें एक स्वतन्त्र अधिकार, स्वाधीन राजत्व, अपना उद्देश्य और अपने उस उद्देश्यकी पूर्तिके अनुकूल प्रेरणा, एवं शक्ति प्रदान किये हैं। 'अहम्' का जागरण ही मनुष्यत्वका जागरण है, 'अहम्' का विकास ही मनुष्यत्वका विकास है, 'अहम्' की विश्वद्धता ही मनुष्यत्वकी विश्वद्धता है एवं 'अहम्' की परिपूर्णता ही मनुष्यत्वकी परिपूर्णता है।

चारी ओरसे जो शक्तियाँ मनुष्यके इस 'अहम्' को सङ्कचित करने, कुचलने, निर्जीव करने एवं उसे पूर्णतया प्रकृतिके अधीन और मृत्युके वशमें करनेके लिये निरन्तर लगी हुई हैं, उन सबके साथ युद्ध करके उन्हें अपने चरणोंमें भ्रकाकर एवं उन्हीमेंसे अनेकोंको अपनी शक्तिवृद्धि और लक्ष्यसिद्धिकी अनुकूलतामें नियुक्त करके उसे अपने इस 'अहम्' की आत्मप्रतिष्ठा, आत्मप्रभृता, आत्मविशुद्धि और आत्मपूर्णताका सम्पादन करना होगा तथा प्रकृतिकी छातीपर राजाके समान स्वाधीनरूपसे विचरण करते हुए मृत्युको हजम करके मृत्युञ्जय बनना पड़ेगा। 'अहम्' जितना ही सुप्त और दुर्बल होगा, उतना ही मनुष्य मृत्युके अधीन रहेगा। एवं जितना ही वह जाम्रत्, प्रतापशाली, विशुद्ध, उदार, व्यापक और परिपूर्ण होगा उतना ही मृत्यु उसके अधीन हो जायगी । इस साधनसंग्राममें विजयी होकर मृत्यु और उसके अनुचरादिको परास्त करके अमृतपदपर अभिषिक्त होनेके लियं ही इस प्रकृतिराज्यमें 'अहम्' की अभिव्यक्ति हुई है और इसीलिये इस मृत्युके विलासक्षेत्रमें 'अमृतके पुत्र' मानवका आविर्भाव हुआ है।

इसीसे अमृतपदपर नित्य प्रतिष्ठित और विश्व-मानवके नित्यगुरु श्रीभगवान्का अमृतमय पदके उत्तराधिकारी प्रत्येक मानवके प्रति सबसे पहले यही उपदेश है—

### क्कैड्यं मा स्म गमः पार्थ नैतस्वय्युपपश्चते । क्षुद्रं हृदयदीर्बस्यं स्वस्त्वोत्तिष्ठ परंतपः॥

(गीता२।३)

पृथा अर्थात् पृथिवीने लाखों वर्षतक अनेकों प्रकारके नियमोंका पालन करके विचित्र शक्तिसम्पद् और गौरव सञ्चय करके अत्यन्त कठोर तपस्याके फलस्वरूप आहंबोध-सम्पन्न, कर्म, ज्ञान और मक्तिरूप साधनोंके अधिकारी स्वेच्छाविहारी मनुष्यको वक्षाःस्यलपर धारण करनेकी योग्यता प्राप्त की है। पृथाकी तपस्याका श्रेष्ठ धन और उसकी

कृतार्यताका जीवंत विग्रह होनेके कारण मनुष्यको 'पार्य' नामसे कहा गया है। मनुष्यने ही अपनी स्वतन्त्रताकी विरोधिनी, आत्मविकास और अमृतत्वप्राप्तिकी विरोधिनी सम्पूर्ण शक्तियोंको हराकर 'अहम्' का राज्य स्थापित करनेका निर्विवाद अधिकार लेकर जन्म ग्रहण करनेके कारण 'परंतप' संज्ञा पायी है। 'पार्थ' और 'परंतप' कहलानेवाला श्रीकृष्णका सखा अर्जुन मनुष्यजातिका ही प्रतीक है। अर्जुन उपलक्षण है, उससे मनुष्यमात्र लक्षित होते हैं।

अतः यहाँ 'पार्थ' शब्दसे मनुष्यमात्रको पुकारकर विश्वगुरु भगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं कि 'तुम कदापि क्लीबता-को प्राप्त न होना, तम्हें ऋषिता किसी प्रकार शोभा नहीं देती । क्लीब होना--निर्वीर्य होना-अवसादग्रस्त होना तो मनुष्यताका विरोधी है। क्लीबत्व ( नपुंसकत्व ) का अर्थ ही है 'मनुष्यताका अभाव'। भगवान्ने अपने रचे हुए जगत्में रचयिता बनाकर ही मनुष्यको रचा है। उन्होंने मनुष्यके भीतर 'अहम्' बोधको अनुस्यूत करके ही उसे सृष्टिका अधिकार दिया है। 'अहम' बोधसम्पन्न मानव अपनी विचार-शक्ति और इच्छाशक्तिके प्रभावसे, अपनी कल्पनाशक्ति और क्रियाशक्तिके प्रभावसे तथा अपने भाववैचित्र्य और अभाव-वैचित्र्यकी प्रेरणासे इस भगवत्सृष्ट बाह्य एवं आन्तर प्रकृति-को नये आकार-प्रकारसे रच सकनेका अधिकार रखता है. उसमें नवीन रूप-रस-गन्ध, नवीन सौन्दर्य-माधुर्य-ऐश्वर्य और नवीन खर, ताल, छन्द, प्रकाश और योजना करनेका भी अधिकार रखता है, उसपर 'अहम्' की छाप लगाकर उसे अपनी निज सम्पत्तिके रूपमें परिणत करनेका भी अधिकार रखता है तथा उसे नये-नये रूपोंमें गठित करने और भोगनेका भी अधिकार रखता है। इस सृष्टिशक्तिके यथोचित प्रयोगके द्वारा ही मनुष्य अमृतके पथपर अग्रसर हो सकता है। सृष्टिशक्तिका चरम और अवाध विकास ही अमृतत्वकी प्रतिष्ठा है। इस शक्तिके अभावका नाम ही क्रीबता है। जिस परिमाणमें मनुष्यको वह क्लीबता प्राप्त होती है उसी परिमाणमें वह प्रकृतिका दास होता है, उतना ही वह मृत्युका प्रास बना रहता है और उसी परिमाणमें वह मनुष्यत्वके अनन्य-साधारण अधिकारसे विश्वत रहता है ।

अतः मनुष्यके रचियता श्रीभगवान् मनुष्यको सावधान कर रहे हैं कि अपनी मनुष्योचित शक्तिके व्यवहारद्वारा, अपने पुरुषार्थके यथोचित प्रयोगद्वारा तुम अपनेको किसी भी अवस्थामें क्यों न ले जाओ, अपने स्वभाव, शक्ति और

सम्पत्तिको किसी भी रूपमें गठित क्यों न कर लो और बाह्य जगत्के ऊपर किसी भी तरहका प्रभाव क्यों न डाल दो, तुम्हें क्षीबता शोभा नहीं देती। जिस समय भी किसी आगन्तक या सामयिक कारणसे विषाद, निराशा, अवसाद और आत्मशक्तिमें अश्रद्धा आदि क्षीवताके चिह्न चित्तपर दखल करना चाहें, उसी समय तुम्हें अपने मनुष्यत्वको स्मरण करके, अपने पार्थत्व और परंतपत्वके अधिकारको याद करके तथा प्रकृतिके राज्यपर अपनेको प्रभुरूपसे प्रतिष्ठित करनेके भगवहत्त अपने अधिकारके सम्बन्धमें सजग होकर उस क्लीबताको दुर करना होगा एवं आत्मवान् होना होगा। हृदयकी दुर्बलताको एक घड़ीके लिये भी आश्रय देना मनुष्यके लिये उचित नहीं है। सब प्रकारकी दुर्बलताओं के बहुत ऊपर अपना आसन जमाना होगा । क्लीबता, दुर्बलता और विषादने मन्ध्यके 'अहम्' को दक लिया है-इसीसे उसकी अवस्था शोचनीय हो रही है, इसीसे उसके अमृतत्वका मार्ग रुका है और इसीलिये उसका मनुष्यजनम व्यर्थ है। और इसीलिये, मनुष्यको भगवान्का सबसे पहला आदेश यह है—'क्षद्रं हृदयदौर्यस्यं त्यक्त्वोत्तिष्ठ परन्तप', हे परन्तप ! इस इदयकी क्षद्र दुर्बलताको त्यागकर खड़ा हो जा।

मनुष्यकी सारी साधनाओंका आधार इस दौर्बल्यका त्याग एवं क्लीबताके आक्रमणसे अपनी रक्षा करना ही है। किसी प्रतिकुल अवस्थामें मनुष्यका यह 'अहम्' कहीं अपनी हार न मान ले, अवसादसे प्रस्त होकर कहीं प्रकृतिके हाथोंमें आत्मसमर्पण न कर बैठे और कहीं मृत्युको अपने ऊपर निष्कण्टक राज्य करनेका मौका न दे दे-इस विषयमें सदा सजग और दृढताके साथ प्रयुक्तशील रहना ही मानवजीवनका सबसे पहला कर्तव्य है। जीवनकी जो गति, जो विचारधारा और कर्मधारा, जो रीति, नीति और मतवाद एवं जो मनोबृत्ति मनुष्यके इस 'अहम्' को दुर्बल, अवसन्न, सङ्कृत्वित और आच्छादित कर दें; देह, इन्द्रिय और मनपरसे अहंके प्रकृतिके प्रभावको कम करके दें और मृत्युकी अधीनता स्वीकार कराकर 'अहम्' को परिस्थितिके प्रवाहमें वहा दें, वे सभी कुछ मनुष्यके लिये निषिद्ध हैं और उन्हींको पाप समझना चाहिये। इसके विपरीत जो जीवनयात्रा, विचारधारा, भाव और कर्म, मतवाद, मनोवृत्ति और आचार-व्यवहार 'अहम्' के तेज, वीर्य, उत्साह और आत्मश्रद्धाको बढ़ावें, 'अहम्' को उदार महान् व्यापक और उज्ज्वल करके उसके भीतर रहनेबाले अमृतत्व-

का विकास करें और उसे मृत्युमय संसारके ऊपर राज्य-स्थापनकी क्षमता प्रदान करें, वे ही मनुष्यके लिये उपादेय हैं और उन्हींको 'भ्रमं' कहा जाता है।

गीताके पहले छः अध्यायोंमें भगवान् श्रीकृष्णने मनुष्य-को इस 'अहम्' के उद्घोधन, शक्तिविकास और विशुद्ध करनेका ही उपदेश दिया है। पूर्वोक्त क्लोक ही इस उपदेश-का बीजरूप है। उन्होंने बीच-बीचमें भी स्मरण कग दिया है—

### उद्धरेदारमनारमानं नारमानमवसादयेत् । आरमैव द्यारमनो बन्धुरारमैव रिपुरारमनः ॥

अपना उद्धार स्वयं ही करना चाहिये, अपनेको कभी अवसादग्रस्त नहीं करना चाहिये। मनुष्य आप ही अपना बन्धु है और आप ही अपना शत्रु है। जो अपने देह, इन्द्रिय और मनको नियन्त्रित करनेका अभ्यास करता है तथा आस्पासकी अवस्थाका प्रलोभन, विभीषिका एवं देहिन्द्रियादिकी स्वाभाविक और उपार्जित प्रवृत्तियाँ जिस मनुष्यके जीवनको इधर-उधर चलायमान अथवा अवसादग्रस्त करनेमें असमर्थ हैं, वही मनुष्य अपना बन्धु है। और जो अपनेको प्रवृत्तिके हाथोंमें अथवा आसपासकी अवस्थाके हाथोंमें सौंप देता है, वह स्वयं ही अपने साथ शत्रुताका व्यवहार करता है। अपनेको दुर्बल होने देना ही अपने साथ शत्रुता करना है, क्योंकि ऐसा करना अपनेको अपने स्वाभाविक अधिकारसे विद्यत करना है, अमृतलामका अधिकार प्राप्त करके भी उसके मार्गको रोक देना है।

भगवान्ने मनुष्यको स्मरण कराया है कि शरीरकी अपेक्षा इन्द्रियों श्रेष्ठ हैं, क्योंकि इन्द्रियोंके द्वारा ही शरीर परिचालित होता है। इन्द्रियोंकी अपेक्षा भी मन श्रेष्ठ है, क्योंकि मन इन्द्रियोंका राजा और उनका नियन्ता है। मनकी अपेक्षा भी बुद्धि श्रेष्ठ है, क्योंकि मनके ऊपर राष्य करनेका बुद्धि या विचारशक्तिको स्वभावतः ही अधिकार है। किन्तु बुद्धिकी अपेक्षा भी आत्मा श्रेष्ठ है, क्योंकि आत्मा ही सर्वोपरि प्रभु है; बुद्धि आदि सभी उसके करणमात्र हैं। आत्माका प्रयोजन पूरा करनेके लिये ही उनकी सत्ता है। देह, इन्द्रिय, मन और बुद्धि जो विषयोंको प्रहण करते या रचते हैं वे सब इस विषयी आत्माके उपकरणमात्र हैं। अतः आन्तर राष्य और प्राकृत विषयराज्यका सम्राट् यह आत्मा ही है। उन सबको अपने अधीन रसकर नियन्त्रित करनेका

आत्माका नित्य अधिकार है। यह आत्मा ही 'अहम्' का स्वरूप है। ओ मानव! अहंको स्वरूपतः ऐसा महान् शक्तिशाली और महा-महिमान्वित जानकर तुम अपनी दुर्बलतापर विजय प्राप्त करो, पापवृत्तिका नाश करो, सब प्रकारकी पापवृत्ति और दुर्बलताके प्रवर्त्तक काम एवं क्रोधको वशमें करो तथा मृत्युमय प्राकृत जगत्के ऊपर अपने आत्माकी विजय-पताका फहरा दो। यही मनुष्यमात्रके प्रति भगवान्का चिरन्तन उपदेश है—

इन्द्रियाणि पराण्याहुरिन्द्रियेभ्यः परं मनः । मनसम्तु परा बुद्धियों बुद्धेः परतस्तु सः ॥ एवं बुद्धेः परं बुद्ध्वा संस्तभ्यात्मानमात्मना । जिह्न शत्रुं महाबाहो कामरूपं दुरासदम्॥

आत्मतत्त्वविचाररूप ज्ञानयोगका आश्रय लेकर 'अहम्' की स्वरूपगत महिमाका अनुभव करना होगा। चित्तमें सदृढ निश्चय उत्पन्न करना होगा कि आत्माका (मेरा) जन्म नहीं होता, उसे कोई व्याधि नहीं होती और वह जराग्रस्त भी नहीं होता । ये देहके विकार आत्मामें नही होते । इन्द्रियों-के सख-दःखमें भी आत्माको सुख-दुःख नही होता । मनके विक्षोभमें आत्माको विक्षोभ नहीं होता । कोई भी प्राकृत शक्ति आत्माको अभिभूत नहीं कर सकती । अग्नि उसे जला नहीं सकता, वाय उसे सुखा नहीं सकता और जल उसे भिगो नही सकता । प्राकृत जगतमें प्राकृत शक्तियोंके घात-प्रतिघातसे प्राकृत देह, इन्द्रिय और मनमें कोई भी विकार, वंदना या अवस्थापरिवर्तन क्यों न हों, वे आत्माको विकार-प्रस्त या वेदनाभिभृत करनेकी अथवा अपनी गुलामीकी जंजीरमे जकडनेकी शक्ति नहीं रखते। इस परम सत्यको अनुभव करके निर्भीक चित्तसे अपनेको राजाके समान संसारके वक्षःस्थलपर प्रतिष्ठित करना होगा।

यज्ञार्थ कर्मसम्पादनरूप कर्मयोगका आश्रय लेकर भी, इस वासना-कामनाके बन्धनसे, देह, इन्द्रिय और मनकी दुर्दमनीय भोगतृष्णाके प्रभावसे, स्वार्थाभिसन्धिसे कल्लुवित संकीर्ण दृष्टि और देहात्मबोधसे इस 'अहम्'को मुक्त करना होगा। कामना और वासना ही मनुष्यको भोग्य विषयों अं आसक्त करके संसारकी अधीनतारूप शृङ्खलामें बाँचती हैं तथा उसे प्रकृतिके दासत्वमें नियुक्त कर देती हैं। कर्मयोगका आश्रय लेनेपर मनुष्य गुलामकी तरह कर्म नहीं करता, वह प्रमुकी तरह काम करता है। अपने देह, इन्द्रिय और मनके भोगसाधनके उहेक्यसे—भोगप्रवृक्तिकी ताडनासे कर्म

करनेमें ही मनुष्य विषयोंका गुलाम, परिस्थितिका दास और कर्मोंका दास होकर सुख, दुःख और मोहके द्वारा अभिभूत होता है, उसका 'अहम्' दुर्बल हो जाता है और प्रकृति उसके ऊपर राज्य करने लगती है। यदि वह भोगके लिये कर्म न करके कर्तव्यबुद्धिसे कर्मके लिये ही कर्म करता है, वह संसारक्षेत्रमें कर्तारूपसे अवतीर्ण हुआ है इसीलिये यदि देश, काल और अवस्थाके अनुरूप सब प्रकारके शास्त्र-विहित कर्म फलकी इच्छा छोडकर करता है, देह, इन्द्रिय, मन और उनके विषयोंको अपना लक्ष्य न बनाकर कर्म करनेमें उनका करण और उपकरणरूपसे व्यवहार करता है, उसकी कर्मशक्ति यदि अपने लौकिक या पारलौकिक भोग-साधनमें न लगकर अहंकी स्वरूपोपलब्धि और माहात्म्यास्वादनमें तथा जाति, समाज और विश्वमानवके कल्याणसाधनमें लगती है तभी उसकी कर्मसाधना सार्थक होती है। वह कर्मके द्वारा ही प्रकृतिकी अधीनतासे मुक्त हो सकता है और मृत्युको अपना चरणकिङ्कर बनाकर अमृतका आस्वादन कर सकता है। संसारके प्रवाहमें देह और इन्द्रियोंको लेकर बचे रहना तथा देह और इन्द्रियोंके व्यापारकी निवृत्तिके द्वारा मर जाना-ये दोनों ही भोगराज्यके व्यापार हैं। किन्तु कर्म-योगीके लिये ये दोनों समान हो जाते हैं, क्योंकि उसका 'अहम्' सर्वदा ही भोगराज्यके ऊपर विहार करता है, और भोगराज्यके ऊपर ही अमृतराज्य है।

आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान आदिका उद्देश्य भी यही है कि 'अहम्'को प्रकृतिके ऊपर, देह, इन्द्रिय और मनके ऊपर तथा सब प्रकारके विकार और परिवर्तनों के ऊपर प्रतिष्ठित किया जाय । सब प्रकारके प्राकृतिक प्रभावों से मुक्त होकर अहंका छुद्ध, बुद्ध और अपापिबद्धरूपसे स्थित रहना, सब प्रकारके भीग और विकारों से ऊपर उठकर आत्मस्वरूपमें स्थिति लाभ करना तथा मृत्युके स्पर्शसे सर्वधा बचकर अमृतके आस्वादनद्वारा परमानन्दका सम्भोग करना, यही सारी साधनाओंका उद्देश्य है । कर्मथोग और कर्मसंन्यास एवं तत्त्विचार और अम्यासयोग—सभीका उद्देश्य 'अहम्'को प्राकृत राज्यके भीतर भी अप्राकृत स्वरूपमें प्रतिष्ठित करना है, मृत्युके अधिकारके भीतर भी उसे अमृतमयी ब्राझीस्थिति प्रदान करना है।

मनुष्य अपने पुरुषार्थके द्वारा इस परिवर्तनशील मृत्युके द्वारा व्याप्त सृष्टिराष्यको जीतकर इसी देहसे अपरिवर्तनीय अमृतमय निर्दोष ब्रह्मभावमें नित्यस्थिति प्राप्त कर सकता है। यही बात श्रीभगवान्ने कही है—

### इहैव तैर्जितः सर्गो येषां साम्ये स्थितं मनः। निर्दोषं हि समं इहा तस्माहहाणि ते स्थिताः॥

इस विश्वविजय और ब्राह्मीस्थितिके अनन्यसाधारण अधिकारको लेकर ही 'अहम्' बोधसम्पन्न मनुष्य इस संसारमें अवतीर्ण हुआ है । मनुष्यके इस पौरुषमें ही भगवान्का विशेष प्रकाश है । भगवान्ने 'अहम्'के पौरुषरूपमें अपनेको अमिव्यक्त किया है । इसीसे पौरुषको भगवान्ने अपनी विभृति बतलाया है—'पौरुषं नृषु' (गीता ७ । ८ )।

किन्तु मनुष्यके इस 'अहम्' और पौरुषमें जो माधुर्य और सौन्दर्य निहित है वह इतनेसे ही सम्यक्रूपमें व्यक्त नहीं होता। उसके पौरुषकी पराकाष्ठा और 'अहम्' की परिपूर्णता— ये प्रकृतिविविक्त अमृतमय ब्रह्मभावकी प्राप्तिमें ही पूर्णतया प्रकाशित नहीं होती। इस 'अहम्' को परम 'अहम्' के साथ पूर्ण भक्ति और प्रेमके द्वारा सम्मिलित करना होगा। 'परम अहम्' रूपी भगवान् श्रीकृष्णने इसके बाद एक उपदेश और दिया है—

# यत्करोषि यदक्नासि यज्जुहोषि ददासि यत् । यत्तपस्यसि कौन्तेय तत्कुरुष्त्र मदर्पणम्॥

'हे कुन्तीनन्दन ! तू जो कुछ भी करे, जो खाय, जो हवन करे, जो दान दे और जो तप करे, वह सब मुझे अर्पण कर दे ।' यही गीताका मध्यसूत्र हे इससे अमृतमय अहं या आत्मा परम अहं या परमात्माके साथ नित्यभक्तियोगके द्वारा सम्मिलित होकर सम्पूर्ण जगत्में उस परिपूर्ण परम अहंका अस्वण्ड राज्य स्थापित करेगा । गीतामें सारे उपदेशों के बाद अन्तमें एक चरम सूत्र है । यही पूर्ण अहंबोधसम्पन्न मनुष्यके अमृतयश्चमे पूर्णां हुतिका उपदेश है और यही मनुष्यके प्रति भगवान्का अन्तिम आदेश है—

#### सर्वधर्मान् परिस्यज्य मामेकं शरणं बज ।

किन्तु इन दोनों सूत्रोंकी विशेष आलोचनाके लिये आज अवकाश नहीं है। 'स नो बुद्धथा ग्रुभया संयुनक्तु ।'

### साधनका स्वरूप

( लेखक--पण्डितप्रवर श्रीपञ्चानन तर्करत भट्टाचार्य )

साधन और साधना शब्दका अर्थ बहुत ही व्यापक है। कोई भी कार्य हो, उसीका साधन है, और साधना भी है। ग्वेतीरूपी कार्य करना हो तो उसके लिये साधन है हल आदि, और साधना है उनका प्रयोग। यह एक उदाहरण है। इसी प्रकार सभी कार्यों साधन और साधना हैं। 'कल्याण' का 'साधनाङ्क' सम्भवतः इस व्याप्त अर्थकी दृष्टिसे अनुशीलन करनेके लिये नहीं है। यह अङ्क तो भगवत्-साधनाके लिये ही है। तो भी साधन और साधनाका क्षेत्र उपासनाकी अपेक्षा तो व्यापक ही है। उपासनाका अधिकार पानेके लिये भी साधन और साधना हैं—उनको बहिरङ्क साधन और उसका प्रयोग कहा जा सकता है। जैसे शौ-चाचमन, तिलकधारण आदि साधन हैं और उनका करना साधना है। परन्त यह उपासना नहीं है।

भगवत्-साक्रिध्य-प्राप्तिके उपयोगी अनुष्ठानका नाम ही उपासना है। अधिकारिभेदसे इस उपासनाके भी भेद हैं।

अन्तरङ्ग साधना उपासनाका ही नामान्तर है। एक प्रकारका ऐसा साधन और साधना भी है जिसका उपासनाके साय कोई सम्बन्ध नहीं है, तथापि वह भगवत्-सिद्धिके अनुकूछ है; जो सिद्धिके अनुकूछ है, उसीका नाम साधन है, और उसका अवलम्बन ही साधना है। कहना नहीं होगा कि इस प्रकारकी भगवत्-साधना अथवा उसके उपाय-स्वरूप साधनके अधिकारी पृथक् हैं। जैनसूत्रमें कहा गया है—

असिअ सअं किरियानं अकिरिअ वाईन हूंति खुरुसीई । अण्णानि-अ सत्तद्दी वेनइनां अ बत्तीसं । [अशीतिशतं कियावतामक्रियावतां भवति चतुरसीतिः । अन्यानि च ससपष्टिवेनायकानां च द्वात्रिंशत् ॥]

जैन-सिद्धान्तके अनुसार, जैनमतके सिवा सभी मत पापण्डिमत हैं—जैनस्त्रकी गणनामें सब पापण्डिदर्शन ३६३ हैं। कर्ममार्गके १८०, नैष्कर्मके ८४, अन्य ६७ और बौद्धोंके ३२। इनमें चार्वाकदर्शन भी है, उसके भी अवान्तरभेद हैं—जर्करी, तुर्करी, धूर्च चार्वाक आदि उनमें प्रधान हैं—इनमें साधनकी बात नहीं है—अण्णानि अ सत्तद्दी (अन्यदर्शन ६७) इन्हींमें चार्वाकदर्शन हैं। ३६३ मेंसे इन ६७ के निकाल लेनेपर शेष बच्चते हैं २९६।

इन सभी दर्शनों से साधनाकी चर्चा थी। स्यूल-स्क्ष्म, सहज-कठिन, बाह्य-आन्तर इत्यादि सामान्य और मन्त्रविशेष, कर्मविशेष, प्रणालीविशेष आदिके भेदसे उसके हजारों भेद थे। इनके सिवा विविध जैन प्रस्थानों में साधनाकी बातें थीं, अब भी हैं। जैनदर्शनमें ईश्वरका अस्तित्व अस्वीकृत होनेपर भी साधनाका अस्वीकार नहीं है, प्रत्युत साधनाके लिये तो विशेषरूपसे उपदेश दिया गया है। यहाँ उन सब उपदेशोंका उल्लेख मेरे लिये न तो सम्भव है और न आवश्यक ही है। जो साधन अत्यन्त आवश्यक है और सभी साधन जिसके अन्तर्गत हैं, यहाँ उसीपर विचार करना है।

श्रीमद्भगवद्गीतामें श्रीभगवान्ने अर्जुनसे कहा है—
लोकेऽस्मिन् द्विविधा निष्टा पुरा प्रोक्ता मयानघ ।
ज्ञानयोगेन सांख्यानां कर्मयोगेन योगिनाम्॥
(३।३)

इसपर शाङ्करभाष्य इस प्रकार है-

लोकेऽस्मिन् शास्त्रानुष्ठानाधिकृतानां त्रैवर्णिकानां द्विविधा द्विप्रकारा निद्या स्थितिरनुष्टेयतात्पर्यं पुरा पूर्वं सर्गादी प्रजाः सृष्ट्वा तासामभ्युत्रयनिःश्रेयसप्राप्तिसाधनं वेदार्थन्सम्प्रदायमाविष्कुर्वता प्रोक्ता मया सर्वज्ञेनेश्वरेण । हे अनघ अपाप तत्र का सा द्विविधा निष्टेत्याह—तत्र ज्ञानयोगेन ज्ञानमेव योगस्तेन सांख्यानामात्मविषयविवेकज्ञानवतां ब्रह्मचर्यादेव कृतसंन्यासानां वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थानां परमहंसपरिव्राजकानां ब्रह्मण्येवावस्थितानां निष्ठा प्रोक्ता कर्मयोगेन कर्मेव योगः कर्मयोगस्तेन कर्मयोगेन योगिनां कर्मिणां निष्ठा प्रोक्तिस्वर्थः ।

श्रीधर स्वामीकी टीका इस प्रकार है---

अस्मन् गुद्धागुद्धान्तःकरणतया द्विविधे लोकेऽधि-कारिजने द्वे विधे प्रकारी यस्यां सा द्विविधा निष्ठा मोक्षपरता पुरा पूर्वाध्याये मया सर्वज्ञेन प्रोक्ता स्पष्टमेवोक्ता । प्रकार-द्वयमेव निर्विज्ञति । सांस्थानां गुद्धान्तःकरणानां ज्ञानभूमिका-मारूढानां ज्ञानपरिपाकार्थज्ञानयोगेन ध्यानादिना निष्ठा अक्षपरतोक्ता 'तानि सर्वाणि संयम्य युक्त आसीत मत्परः' द्वर्यादिना । सांस्थभूमिकामारुरुभूणां तु अन्तःकरणगुद्धि-द्वारा तद्रारोद्धार्थं तदुपायभूतकर्मयोगाधिकारिणां—योगिनां कर्मयोगेन निष्ठोक्ता 'धम्योद्धि युद्धाच्ह्रेयोऽन्यत् क्षत्रियस्य व विकते' द्वस्यादि । इन दोनों व्याख्याओंका भावार्य क्रमसे यह है-

'दो साधनमार्ग हैं—ज्ञानयोग और कर्मयोग । ज्ञाना-धिकारियों के लिये ज्ञानयोग और कर्मियों के लिये कर्मयोग । सृष्टिके समय प्रजाकी सृष्टि करने के बाद उनके अभ्युद्य और मोक्षसाधनके लिये ये दोनों ही योग—साधनमार्ग मेरे (भगवानके) द्वारा उपदिष्ट है। ज्ञानाधिकारी वही हैं जो ब्रह्मचर्याश्रमसे ही संन्यासाश्रममें प्रवेश कर चुके हैं, आत्मतस्वके भी ज्ञाता हैं और वेदान्तप्रतिपादित विषयका अत्यन्त गहरा और निर्मल ज्ञान रखनेवाले परमहंस परि-ब्राजक हैं। और जो कर्माधिकारी ग्रहस्थ हैं, उनको कर्मयोगका अवलम्बन करना चाहिये।' (श्राङ्करमाध्य)

'ज्ञानमार्ग शुद्धचित्त साधकोंके लिये है, जबतक चित्त-शुद्धि नहीं हो जाती तबतक उन्हें कर्ममार्गका ही अवलम्बन करना चाहिये। पिछले अध्यायमें स्पष्ट ही ऐसा कहा गया है।' ( श्रीधरीटीका )

केवल परमहंसपरिवाजक ही ज्ञानाधिकारी है, श्रीधर स्वामी ऐसा नहीं कहते । शाङ्करमतमें ज्ञान और कर्मका समुच्चय नहीं है । श्रीधरके मतमे कर्म और ज्ञानका क्रम-समुच्चय है । प्राचीन मतानुसार, कर्म और ज्ञानका सह-समुच्चय है । उसीका नामान्तर 'उपासना' है । परमेश्वरको जानकर कर्मके द्वारा जो उनकी साधना की जाती है, वही ज्ञानकर्मका सहसमुच्चय है । महर्षि हारीत अपनी धर्म-संहितामें कहते हैं—

डभाभ्यामेव पक्षाभ्यां यथा खे पक्षिणां गतिः । तथैव ज्ञानकर्मभ्यां प्राप्यते ब्रह्म शाश्वतम्॥

'पक्षी जैसे दोनों पाँखोंके सहारेसे ही आकाशमें उड़ता है, जिसका एक पाँख टूट गया हो, वह नहीं उड़ सकता, उसी प्रकार ज्ञान और कर्म—दोनोंकी सहायतासे—दोनों ही साधनोंके द्वारा शास्त्रत ब्रह्मकी प्राप्ति होती है।' शास्त्रत ब्रह्मकी प्राप्ति होती है।' शास्त्रत ब्रह्मकी प्राप्ति होती है।' सहाप्रभुके सम्प्रदायके मतानुसार श्रीकृष्णकी नित्यसेवा-प्राप्ति है।

इस प्रकार कुछ-कुछ भेद रहतेपर भी शानमार्ग और कर्ममार्ग—दोनोंका ही गीतामें उपदेश है, यह तो मानना ही पड़ता है। उपर्युक्त गीतावचनोंके सीधे अर्थसे यही समझ-में आता है कि केवल ये दो ही श्रीमगवानके साधनामार्ग हैं। परन्तु श्रीमद्भागवतमें श्रीमगवान्ने ही उद्भवसे कहा है—

### योगास्त्रयो मया प्रोक्ता नृणां श्रेवो विधित्त्या । झानं कर्म च अक्तिश्च नोपायोऽन्योऽस्तिकुत्रचित् ॥ (११।२०।६)

'मनुष्योंके कल्याण-सम्पादनके लिये मैंने तीन योग बतलाये हैं—शान, कर्म और मक्तिः; इन तीनके सिवा साधनाका और कोई भी उपाय नहीं है।'

गीतोक्त द्विविध योगके ऊपर तृतीय योग भक्ति है। साधन-खरूपके सम्बन्धमें यह जो उपदेशमंद है, इसकी विरोध भी कहा जा सकता है। इसकी मीमांसा क्या है !

इस प्रश्नके दो उत्तर हैं—प्रथम तो यह है कि गीतामें जिस द्विविध योगका निर्देश है, भिक्तयोग उसीके अन्तर्गत है। कर्मयोगके अन्तर्गत जो एक प्रकारकी भिक्त है, उसका नामान्तर है 'साध्य-भिक्त'; और ज्ञानयोगके अन्तर्गत जो एक प्रकारकी भिक्त है, उसका नामान्तर है 'साध्य भिक्त'। साधन-भिक्तके अनेकों प्रकार भिक्तशास्त्रके आचायोंने बतलाये हैं—उनमें नवधा भिक्त प्रसिद्ध है—

अवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पाद्यसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमास्मनिवेदनम् ॥ साध्य भक्तिका लक्षण शाण्डित्यसूत्रमें है— 'सा परानुरक्तिरीश्वरे ।'

अर्थात् ईश्वरमें जो परम अनुराग है, सर्वाधिक प्रेम है, वहीं भक्ति हैं । ज्ञानशास्त्रमें कहते हैं---

'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतब्यो मन्तब्यो निद्धियासितब्यः ।'

महर्षि याज्ञयस्वय अपनी पत्नी मैनेयीको सम्बोधन करके कहते हैं—आत्मा ही देखने योग्य है—सुनने, मनन करने और निदिध्यास करने योग्य है। आत्मदर्शन ही विधेय है। इस आत्मदर्शन के लिये अवण अर्थात् गुरु और वेदान्तका उपदेश सुनना पहला कर्तव्य है; इसके बाद मनन अर्थात् मन-ही-मन उसके भावार्थका चिन्तन और अनुकूल युक्ति-तकोंके द्वारा उसका स्थापन एवं निदिध्यासन, अर्थात् धारणा, ध्यान और समाधिके द्वारा उसीमें चिक्तवृक्तिका निरोध करना चाहिये। उस आत्माका परिचय पहले ही इस प्रकार देते हैं—

न वा अरे पर्युः कामाय पतिः प्रियो भवति, आरमनस्तु कामाय पतिः प्रियो भवति, न वा अरे जायाये कामाय जाया प्रिया भवति, आरमनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति, न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति, आरमनस्तु कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । इत्यादि जो इष्ट ( इच्छाका विषय ) है, वही प्रिय है; जो इष्ट्र जितना ही अधिक निकटवर्ती है, यह उतना ही अधिक प्रिय है । धन क्यों प्रिय है ? इसील्प्रिये कि वह इष्ट ( इच्छाका विषय ) है । धनके लिये इच्छा क्यों होती है ? इसील्प्रिये कि वह सुख-मोगका साधन है । उत्तम उत्तम खाने-पीने और पहनने-ओढ़नेके पदार्थ, रहनेके घर आदि—जिनसे सुख होता है, वे सभी भोगसामिग्रयाँ धनसे ही मिल सकती हैं । इसील्प्रिये धन इष्ट है । 'सुख' या सुखमोग प्रयम, उसके साक्षात् साधन 'भोगपदार्थ' द्वितीय और उन भोगपदार्थों की प्राप्तिका साधन 'धन' तीसरा इष्ट है । इन तीनोंमें सुखानुराग ही परम अनुराग है । परन्तु भोग्य वस्तुओंसे जो सुख मिलता है, वह अत्यन्त ही क्षुद्र है । सुखका दूसरा नाम है आनन्द । मनुष्यका आनन्द या सुख सबसे नीचे हैं—सबसे ऊँचा तो है परमानन्दरूप स्वयं परम ब्रह्म ।

सैषाऽऽनन्दस्य मीमाः सा भवति । युवा स्वात् साधुयुवा-ध्यापक आशिष्टो द्रविष्टो बलिएः, तस्येयं पृथिवी सर्वा वित्तस्य पूर्णास्थात् । स एको मानुष आनन्दः । ते ये शतं मानुषा आनन्दाः ॥१॥ स एको मनुष्यगन्धर्वाणामानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं मनुष्यगन्धर्वाणामानन्दाः । स एको देवगन्धर्बाणामानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं देवगन्यर्वाणामानन्दाः स एकः पितृणां चिरहोक-लोकानामानन्दः । श्रीत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं पितुणां चिरलोकलोकानामानन्दाः । स एक आजानजानां देवानामानन्दः ॥२॥ श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतमा-जानजानां देवानामानन्दाः । स एकः कर्मदेवानां देवाना-मानन्दः । ये कर्मणा देवानिपयन्ति । श्रोत्रियस्य चाकामह-तस्य । ते ये शतं कर्मदेवानां देवानामानन्दाः । स एको देवानामानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं देवानामानन्दाः, स एक इन्द्रस्यानन्दः ॥३॥ श्रोत्रियस्य चाका-महतस्य । ते ये शतमिन्द्रस्यानन्दाः, स एको बृहस्पते-रानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकासहतस्य । ते ये शतं बृहस्पतेरानन्दाः, स एकः प्रजापतेरानन्दः । श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं प्रजापतेरानन्दाः, स एको ब्रह्मण आनन्दः । श्रोन्त्रियस्य चाकामइतस्य ॥४॥

(तैत्तिरीय०२।८)

याज्ञवल्नयके उपदेशमें भी पाया जाता है कि आत्मा ही सबसे बढ़कर प्रिय है, कारण, उसीकी प्रीतिके लिये स्त्रीको पति, पुरुषको पत्नी, स्त्री-पुरुषको पुत्र आदि प्रिय हैं। जहाँ जो भी प्रिय है, उसके मूलमें यह आत्मप्रीति ही है। जो पति पत्नीके साथ सद्व्यवहार नहीं करता अथवा जो पत्नी पतिके प्रतिकृतः है या जो पुत्र पिता-माताका अहितकारी है, वह प्रिय नहीं होता। इसका भी मूल कारण वह आत्म-प्रीति है। संसारी दृष्टिसे देखनेपर माखूम होता है, अपना आप ( आत्मा-अर्थात् मैं ) ही अपने लिये सबसे बढ़कर प्रिय है-- धनिष्ठ इष्ट है, सुखकी ओरसे देखनेपर सुख ही घनिष्ठ इष्ट दीख पड़ता है । बात एक ही है । कारण अपने-को बाद देनेपर सुखका अनुभव ही नहीं होता। 'मैं सुखी हुँ' इसी रूपमें सुखकी उपलब्धि होती है। इसलिये सुखको आत्मस्वरूप कहनेपर दोनों ओर ही सङ्गति बैठ जाती है। अब विचार कीजिये--जो परम सुख या सबसे बढ़कर उत्कृष्ट आनन्द है, वह परम ब्रह्म और आत्मा यदि एक ही वस्तु हों, तो प्रीतिकी मात्रा चरम सीमापर पहुँच जाती हैं । और उसीमें परम अनुराग भी होता है, इसमें सन्देह ही क्या है।

अतएव ब्रह्माद्वेतकी जो प्रथमानुभृति है, उसीको परानुरक्तिका हेतु कहा जाता है। परानुरक्ति उस ब्रह्माद्वैता-न् भृतिको दृढ करती है। इसिलये यह ज्ञानयोगके अन्तर्गत है। इस तरह विचार करनेपर दो प्रकारके योग हो सकते हैं। श्रीमद्भागवतमे इस तरह विभाग न करके साधनभक्ति और साध्यभक्तिको कर्मयोग और ज्ञानयोगमे अलग वतलाया गया है। इसीलिये वहाँ तीन योग कहे गये है। इस तरहका विभाग करना—विषयसंख्यामे न्यूनाधिक करना विभाग करनेवालेकी इच्छापर निर्भर है। हम दो खण्डोंमें बँधी हुई महाभारतको दो खण्डोंमें समाप्त भी कह सकते हैं, और अठारह पर्वोंमें समाप्त भी कह सकते हैं। यह केवल ऊपरसे देखनेका दृष्टिभेद मात्र है; विभागमे संख्याकी न्यूनाधिकतामें तो वहीं विरोध होता है, जहाँ न्यून संख्याके विभागमें अधिकका प्रवेश न हो। यदि न्यूनमें अधिकका स्थान होता है, अधिकका कोई भी अंश बाहर नहीं रह जाता तो विरोध नहीं होता। अतएव संख्या-निर्देशमें विभागकर्त्ता सदा स्वाधीन है। यह ज्ञानवादी पक्षका उत्तर है ।

भक्तिवादी पक्षमे जो दूसरा उत्तर दिया जाता है वह इस प्रकार है—

#### 'लोकेऽस्मिन् द्विविधा निष्ठा'

--- इस गीतोक्त वचनमें जो 'अस्मिन् लोके' है इसीमें सा॰ अं॰ १४--- पूर्वोक्त प्रथमा उत्तर आ गया है। इस 'लोक' शब्दका अर्थ है—जानाधिकारी और कर्माधिकारी व्यक्ति अर्थात् साधारण पुरुष । उन्हींके प्रति द्विविध योग कहा था, उन लोगोंको भक्तियोगकी बात नहीं कही थी। असाधारणकी बात भी गीतामें ही श्रीभगवानने अर्जुनसे कही है—

नाहं बेदैनं तपसा न दानेन न चेज्यया। शक्य एवंविधो द्रष्टुं दृष्ट्यानसि मां यथा॥ भक्त्या स्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन। शातुं द्रष्टुं च तस्वेन प्रवेश्टं च परंतप॥ (११। ५३-५४)

'वेद ( अर्थात् ज्ञान ) के द्वारा तथा तप, दान और यज्ञ (कर्म) के द्वारा कोई मुझको इस प्रकार नहीं देख सकता, जिस प्रकार तुमने मुझको देखा है। हे परन्तप अर्जुन! अनन्य ( ऐकान्तिकी ) भक्तिके द्वारा ही मुझको इस प्रकार जाना और देखा यहाँतक कि मुझमे प्रवेश भी किया जा सकता है।'

इस गीतायचनको ही श्रीमद्भागवतमें भगवान्ने स्पष्ट किया है---

न साध्यति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्धव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिमीर्जिता॥ (११।१४।२०)

'योग (यम-नियमादि अष्टाङ्गयुक्त समाधि), साख्य (ज्ञान), धर्म (यागयज्ञ), स्वाध्याय (वेद-पाठ), तपस्या, त्याग—ये सब मेरे (मेरी प्राप्तिके) वैसे साधन नहीं हैं; जैसी मेरी ऊर्जिता भक्ति है। 'ऊर्जिताका अर्थ है-प्रबला भक्ति अर्थात् ऐकान्तिकी भक्ति।

अतएव भक्तिको ज्ञानकी गोदाममे नई। ले जाया जा सकता। उसका स्थान ज्ञानके ऊपर है। यह न तो साध्य-भक्ति है, न साधन-भक्ति है, यह है सिद्धा भक्ति। साधन-भक्ति और साध्य-भक्तिके अतिरिक्त भी कोई और भक्ति है, इसका प्रमाण है----

### भारमारामाश्च मुनयो निर्न्नन्था भप्युस्क्रमे । कुर्वन्त्यहेतुकीं भक्तिमित्थंभृतगुणो इरि:॥

इस अहैतुकी भक्तिका ही दूसरा नाम सिद्धा भक्ति है। अतएव भक्ति त्रिविध है—साधनभक्ति, साध्यभक्ति और सिद्धा भक्ति। खानसे निकाली हुई मणिको उसकी स्वाभाविक मलरहित अवस्थामें लानेके लिये जो रासायनिक

प्रक्रिया की जाती है, वह मानो साधनभक्ति है, इस प्रक्रियाके बाद जो आगन्तुक मिलनताकी वियोगावस्था है, वह साध्यभिक्तिका दृष्टान्त है और इसके बाद मिणिकी जो स्वाभाविक निर्मलता दिखलायी पड़ती है वही सिद्धा भक्तिका दृष्टान्त है। यह भक्ति जीवमें स्वाभाविक है; परन्तु आगन्तुक मिलनताके कारण वह दकी हुई है। यह स्वाभाविक भक्ति ही सिद्धा भक्ति है। आत्माराम मुनिगण समस्त प्रनिययोंसे (वन्धनोंसे) मुक्त होनेपर भी परमेश्वरके प्रति अहेतुकी भक्ति करते हैं यह बात पहले कही जा जुकी है। इस अहेतुकी भक्तिका नाम ही सिद्धा भक्ति है, यही ऐकान्तिकी भक्ति है।

हे ब्रह्मण्यदेव! मेरा अन्त समय उपस्थित है, तुम्हारी ही रूपासे इस भक्तिका आविर्माव हो जाय और मैं धन्य हो जाऊँ, रुतरुत्य हो जाऊँ। मैं माँ- के रूपमें तुम्हारे दर्शन किया करता हूँ। तुम्हींने कहा है—

'पिवाहमस्य जगतो माता भाता पितामइः।'

इसीसे मैं तुम्हारा अबोध, नटखट बच्चा तुम्हारी अहैतुकी रूपाकी भीख माँग रहा हूँ, इस समय मुशमें तुम्हारी उस सिद्धा भक्तिका उदय हो जाय।

मेरी निजकी यह चर्चा जाने दीजिये। लेखका सार अर्थ यह है कि साधनका स्वरूप तीन प्रकारका है—कर्मयोग, ज्ञानयोग और भक्तियोग। ज्ञानवादीके मतमें दो प्रकारका साधन है, यह पहले कहा ही जा चुका है। जितने मत उतने ही पथ क्यों न हों परन्तु इस त्रिविध साधनसे बाहर निकलने-का किसीके लिये कोई उपाय नहीं है। यही संक्षिप्त भाषार्थ है।

# गौडीय वैष्णव-दर्शनमें अद्वेत ब्रह्मतस्व

( लेखक--महामहोपाध्याय पण्डित श्रीप्रमथनाथ तर्कभूषण )

श्रीमद्भागवत ही गौडीय वैष्णव-सिद्धान्तका प्रधान उपजीव्य ग्रन्थ है, इसमें सूत्ररूप एक श्लोकके द्वारा मानव-मात्रके लिये अवश्य ज्ञातव्य यथार्थ तत्त्वके स्वरूपका इस प्रकार वर्णन किया गया है—

> वदन्ति तत्तस्वविद्सत्तःवं यज्ज्ञानमद्वयम् । बद्दोति परमात्मेति भगवानिति शब्दयते॥

> > (श्रीमद्भा०१।२।११)

तत्त्ववेत्ता लोग जिस अद्भयज्ञानको यथार्थ तत्त्वके रूपमें वर्णन करते हैं; वही ब्रह्म, परमात्मा तथा भगवान् इन तीन शब्दोंके द्वारा अभिहित होता है। स्वयंप्रकाश अद्भयज्ञान ही वस्तुतः ज्ञातव्य वस्तु है। इस विषयमें समस्त अध्यात्म-तत्त्व-वेत्ताओंका एकमत है। परन्तु वस्तुतः एक होते हुए भी वह साधकोंके दृष्टिभेदसे कभी ब्रह्मरूपमें, कभी परमात्मरूपमें अथवा कभी श्रीभगवदूपमें प्रकाशित और अभिहित होता है। यही सनातन आर्ष सिद्धान्त है, इसे इतने सुस्पष्ट भावसे और ऐसी सरल भाषामें श्रीमद्भागवतके पूर्ववर्ती किसी आर्ष प्रन्यमें निर्दिष्ट नहीं किया गया है, यह बात निःसङ्कोच कही जा सकती है।

भावनिरपेश्व , शानप्रवण मानव-मनोवृत्तिकी चरमोत्कर्ष-दशामें जो तत्त्व नाम-रूपातीत निरस्त-भेद-प्रपञ्च, एक अद्वितीय और स्वयंप्रकाश चैतन्य रूपमें स्फुरित होता है, वही 'ब्रह्म' राज्दका एकमात्र प्रतिपाद्य विषय है—यही है भारतीय अद्वैत-वादका चरम सिद्धान्त । दूसरी ओर ज्ञानसापेक्ष भावप्रवण मानव-मनोष्ट्रिक्ती चरमोत्कर्ष-दशामें जो तत्त्व जीवमात्रके अन्तर्यामी परमात्मरूपमें स्मुरित होता है, वही जीवका एक-मात्र ध्येय और ज्ञेय तत्त्व है, उसीके ध्यान और ज्ञानसे सब प्रकारके पुरुषार्यकी सिद्धि होती है—यही है भारतीय योगशास्त्रका चरम सिद्धान्त । दूसरी ओर सम-प्राधान्य परस्पर अनुकूल ज्ञान और भाव इन दो प्रकारकी मानव-मनोष्ट्रितकी चरमोत्कर्ष-दशामें जो अद्धयतत्त्व स्वतः स्मुरित होता है वह यथार्य वेद्य तत्त्व ही 'श्रीभगवान्' शब्दके द्वारा समस्त अध्यात्म-शास्त्रोंमें अभिहित होता है—यही है-भारतीय भक्तिशास्त्रका चरम सिद्धान्त । इसीको इस स्लोकके द्वारा स्वरूप्पमें निर्देश करके द्वादश स्कन्धोंमें प्रविभक्त विशाल भागवत-ग्रन्थमें महर्षि वेदन्यासने भलीभाँति समझाया है।

श्रीमद्भगवद्गीतामें भी अर्जुनको उपदेश देते हुए खयं भगवान् श्रीकृष्णने इस अद्भयतत्त्वकी इस प्रकार व्याख्या की है। गीताके पिछले सतरह अध्यायोंमें जिस अद्भय ज्ञान-तत्त्वका उपदेश किया गया है, उसीका उपसंहार अन्तिम अठारहर्वे अध्यायमें है, इस बातको गीताके सभी टीकाकारोंने स्वीकार किया है। उसी उपसंहारमें श्रीभगवान् कहते हैं—

### अहडारं वर्छ दर्प कामं क्रोधं परिग्रहस् । विसुच्य निर्ममः शास्तो ब्रह्मभूयाय करुपते ॥

'अहङ्कार, बल, दर्प, भोगाभिलाष, कोध और आसक्ति-का परित्याग कर, समस्त प्रापिश्चक विषयों में ममत्व-बुद्धिका त्याग कर जब मनुष्य शान्त होता है, तभी वह ब्रह्मभावको प्राप्त करनेके योग्य बनता है।

### नश्मभूतः प्रसम्तास्मा न शोचित न काङ्कृति । समः सर्वेषु भूतेषु मङ्गक्तिं लभते पराम्॥

'इस प्रकार ब्रह्मभावको प्राप्त करनेपर मन सर्वदा प्रस्त रहता है, फिर किसी वस्तुके वियोगमें शौक नहीं होता, अथवा किसी अप्राप्त वस्तुको प्राप्त करनेकी अभिरूषा नहीं होती, प्राणिमात्रमें समस्व-बुद्धि हो जाती है, इस प्रकारकी अवस्थामें पहुँच जानेपर मेरे प्रति (श्रीमगवान्के प्रति ) 'परामक्ति' का उदय होता है ।'

# भक्त्या मामभिजानाति थावान् यङ्चास्मि तत्त्वतः । ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्॥

'उसी पराभक्तिके द्वारा मुझको तथा मेरी महिमाको वह यथार्थ रूपसे जान सकता है, एवं इस प्रकार मुझको जान कर वह तदनन्तर मुझमें ही प्रवेश करता है।'

गीताके उपसंहारके इन तीन रहोकों के अयोंको लेकर अद्देतवादी, द्वैताद्वैतवादी, ग्रुद्धाद्वैतवादी और द्वैतवादी दार्श्यानकोंमें विलक्षण मतभेद उत्पन्न हो गया है, उन मतभेदकी बातोंको उठाकर उनकी मीमांसाके आडम्बरसे पाठकोंको घवराहटमें डालनेकी न तो मेरी प्रवृत्ति है और न साहस ही। मुक्तिवादी या जीवनमुक्तिवादी दार्श्यानकोंको लक्ष्य करके श्रीमद्भागवतमें इस विषयमें जो कुछ कहा गया है उसीको यहाँ उद्धृत कर मैं प्रस्तुत विषयकी ओर अग्रसर होना श्रेयस्कर समझता हूँ। श्रीमद्भागवतमें कहा गया है, श्रीमङ्गाजवतमें कवा गया है, श्रीमङ्गाजवतमें कवा गया है,

# येऽन्येऽरविन्दाक्ष विमुक्तमानिन-स्वय्यसभावादविद्युद्धव्यः । भारुद्य कुच्छेण् प्रं पर्दं ततः

कृष्ण<u>पर पद</u> ततः पतन्स्यघोऽनादत्युष्मदक्वयः॥

(१०।२।**३**२)

'हे कमलनयन भगवान् ! इस संसारमें बहुत-से लोग ऐसे हैं, जो अद्धय ब्रह्मज्ञानका अनुशीलन करते-करते इस प्रकारकी एक मानसिक अवस्थामें पहुँच जाते हैं जब वे अपनेको जीवन्मुक्त मानने लगते हैं, परन्तु तुममें उनकी रित न रहनेके कारण उस समय भी उनकी बुद्धि विशुद्ध नहीं हो पाती, इसी कारण वे अतिशय क्लेश उठाकर परमपदपर पहुँचकर भी पुनः संसारमें गिर पड़ते हैं उनके इस शोचनीय पतनका एकमात्र कारण यही है कि वे तुम्हारे चरणोंमें विश्वासपूर्वक आदर या अनुराग स्थापित नहीं कर सके थे। इसके आगे और भी स्पष्टरूपसे कहा गया है—

ज्ञाने प्रयासमुद्दपास्य नमन्त एव जीवन्ति सन्मुखरितां भवदीयवार्ताम् । स्थाने स्थिताः श्रुतिगतां तनुवाङ्मनोभि-र्ये प्रायशोऽजित जितोऽप्यसि तैस्त्रिकोक्याम् ॥

(श्रीमद्भा०१०।१४।३)

'जो लोग भावविमुख ज्ञानप्राप्तिके प्रयासका परित्याग करते हैं तथा सब प्रकारके अभिमानको छोड़कर सत्पुरुषोंके द्वारा गाये हुए, श्रुतिसम्मत तुम्हारे गुण और लीला आदि-की कथाओंको मन-वचन-शरीरसे विनम्न होकर आजीवन सुनते हैं, तथा अपनी ही भूमिमें स्थित रहते हैं, हे भगवन् ! इस त्रिलोकीमें, यद्यपि तुम अजेय हो, तो भी वे तुक्हें जीतनेमें समर्थ होते हैं।

केवल शानप्रवण प्रवृत्तिके द्वारा परिचालित होकर मनुष्य भगवान्को वशीभृत नहीं कर सकता, किन्तु मनुष्य यदि अपनी भूमिमें अर्थात् शान और भावके समन्वय-क्षेत्रमें अकिञ्चन प्रेमके ही ऊपर निर्भर करता है, तथा अशानप्रस्त देहेन्द्रियादिमें अभिमानका त्याग करके सर्वत्र सब दिशाओंमें उन्हीं सर्वात्मभूत सर्वेमुन्दर करुणामय श्रीभगवान्-की आनन्दमयी सत्ताका विकास देखकर तृणके समान विनम्न होकर उन भगवान्की ही साधुजनोंद्वारा गायी हुई गुण-लीला-सम्बन्धी कथाओंको मुनते-मुनते उन्हींको आत्मसमर्पण कर देता है, वही सिच्दानन्दघनविम्नह सर्वशक्तिमान् श्रीभगवान्-को अपने वशमें कर सकता है। श्रीमद्भागवतके उपर्युक्त दो इलोकींमें यही सारे सिद्धान्तोंका सार 'वैष्णवसिद्धान्त' स्त्ररूपमें स्चित हुआ है।

यही श्रुतिप्रतिपादित वैष्णवधर्म है, यही श्रीमद्भगवद्गीता और ब्रह्मसूत्रका सिद्धान्त है, और इसी सिद्धान्तकी युक्ति और प्रमाणोंके द्वारा विस्तारके साथ श्रीमद्भागवतमें स्थापना की गयी है।

# महापापीके उद्धारका परम साधन

प्रश्न-'मैं बड़ा ही पापी हूँ। जीवन भर मैंने पाप किये हैं। परधन हरण, व्यभिचार, हिंसा, ब्राह्मण-साधुओं का अपमान, माता-पिताको कष्ट देना और सबसे वैर करना आदि कोई भी ऐसा पाप नहीं, जो मैंने बड़े चावसे चित्त लगाकर न किया हो। इस प्रकारके पाप ही मेरे जीवन के मुख्य काम रहे हैं। मैं ऊपरसे बड़ा भक्त बना रहता या, लगेगोंको उपदेश करता या, पर अंदर ही-अंदर पापों की बात सोचता और करता या। अब भी पापों से छूट नहीं पाया हूँ। मुझे अपनी करत्तों पर बड़ा पछतावा है। मैं नरकों के भयसे सदा काँ पता रहता हूँ। धुल-घुलकर इदयसे रोता हूँ कि ऐ भगवान ! मेरा निस्तार कैसे होगा ! मुझ नीचको कीन अपनायेगा ! हाय ! क्या मेरे लिये कोई उपाय नहीं है ! क्या मैं प्रभुकी कृपा और उनके प्रेमको प्राप्त कर ही नहीं सकता ! कोई उपाय हो तो बतल हु थे!'

उत्तर-'उपाय क्यों नहीं है ? ऐसा कौन जीव है जिसके लिये प्रमुकी कृपाका द्वार बंद हो ! प्रमु ही यदि पापीको नही अपनायेंगे तो कौन अपनायेगा ? वे पतितपावन हैं, बड़े ही दयाल हैं 🗓 तुम भैया ! घबडाओ नहीं । तुमपर तो उनकी कपा बरसने लगी है-तभी तो तुम्हें अपनी करतृतींपर पछताया हो रहा है, तभी तो तुम नरकके भयसे कॉपते, निस्तारके लिये रोते और प्रभुक्तपा तथा प्रभुप्रेमको प्राप्त करनेके उपाय पूछते हो ! जिस कृपाने तुम्हें ऐसी कृति दी है, वही कपा तम्हारा निस्तार करेगी, वही तुम्हें भगवान्से भी मिला देगी ! उस क्रपापर विश्वास करो । मनमें निश्चय कर लो कि-एकमात्र भगवान ही ऐसे परम दयाल हैं, जो पापियोंको अपनाते हैं, खोहमयी माता जैसे अपने बच्चेकी गन्दगी अपने हार्यों साफ करती है वैसे ही भगवान अपने ही हार्थों अपने जनके महापापोंका नाश करके उसे अपने हृदयसे लगा लेने योग्य पवित्र बना लेते हैं और बड़े हर्षसे हृदयसे लगा लेते हैं ! भगवान् सर्वशक्तिमान् हैं, सर्वेश्वर हैं, उनकी कपासे पापोंका समल नाश हो जायगा, उनकी भक्ति प्राप्त होगी और उनकी सेवाका अधिकार मिल जायगा। बस, एक वे ही ऐसे हैं, वे ही मेरे परम आश्रय हैं, वे ही मेरे एकमात्र रक्षक हैं, उनके सिवा मुझे कहीं भी ठौर नहीं । इस प्रकार निश्चय करके उनके भजनमें लग जाओ, फिर देखते-ही-देखते तुम्हारा तमाम कायापलट हो जायगा । तुम महान् साधु और भगवान्के अनन्य भक्त बन जाओगे । एक तुम्हीं क्यों, सच पूछो तो इस घोर कलियुगमें आज

ऐसे कितने लोग हैं जो कुसङ्गमें पड़कर मनको मथ डालनेवाली प्रबल इन्द्रियोंके गुलाम होकर भी पाप-पथसे बिल्कुल बचे हों ? ऐसे कितने लोग हैं जिन्होंने जवानीकी गधापचीसीमें बुरे काम न किये हों और जिनका जीवन आदिसे अन्ततक निष्पाप, सर्वया ग्रद्ध और परम पायन रहा हो ? जिनका जीवन ऐसा पवित्र है, वे निश्चय ही परम पुज्य हैं, उनके चरणरज:कणको प्राप्त करनेवाला भी पावन हो सकता है। परन्तु ऐसे लोग विरले ही हैं। अधिकांश जनश्रंख्या तो आज ऐसी ही है, जो पापके कीचड़में फँसी है। ऊपरसे भले ही साफ मालूम हो। ऐसी दशामें उन लोगोंको अवश्य ही भाग्यवान् और भगवान्के बड़े ऋपापात्र समझना चाहिये, जो अपने बुरे कर्मोंके लिये पश्चात्ताप करते हैं, उनसे छूटनेका प्रयास करते हैं और भगवानुकी कुपा तथा प्रेमकी प्राप्तिके लिये न्याकुल हो उठते हैं। वे दयाल भगवान यही तो चाहते हैं। उनकी कृपा-सुधावृष्टिकी प्राप्तिके लिये इतना ही पर्याप्त है। पापोंका सच्चा प्रायश्चित्त हृदयके पश्चात्तापमें है और भगवानुकी उस कातर प्रार्थनामें है—जिसमें अपनी बेबसीका सन्ना हाल बतलाकर भगवानुसे कृपादान करनेके लिये रोया जाता है !

तुम पश्चात्ताप करो, रोओ, भगवान्से क्षमा-प्रार्थना करो और सबसे आवश्यक बात है, भगवान्की क्ष्पापर विश्वास करके, एकमात्र उन्होंको अपना परम रक्षक, सच्चा स्वामी, परम बन्धु, परम धन, परम इष्ट और परम आश्रय मानकर उनके भजनमें लग जाओ। बीत गयी सो बीत गयी; जो बुरे-भले कर्म बन गये सो बन गये। अत्र जितनी उम्र बाकी है, उसे भगवान्को सौंप दो। प्रत्येक श्वासमें उनका नाम जपो, उनका पावन समरण करो, प्रत्येक कार्य उनकी पूजाके लिये करो। फिर वे अपने आप ही तुम्हें अपनालेंगे विर नहीं होगी। देखते-ही-देखते तुम महान् पवित्र और उनके परम प्रेमी बन जाओगे। उनकी प्रतिज्ञाको याद करो—

श्रीभगवान् अर्जुनसे कहते हैं—
अपि चेस्तुदुराचारो भजते मामनम्यभाक्।
साधुरेव स मन्तब्यः सम्यव्यवसितो हि सः ॥
क्षिमं भवति धर्मोसमा शखच्छान्ति निगच्छति ।
कौन्तेय प्रति जानोहि न मे भक्तः प्रणक्यति ॥

(गीता ९। ३०-३१)

'यदि कोई अत्यन्त पापी भी अनन्यभाक् होकर (एकमात्र मुझको ही अपना रक्षक, स्वामी, आश्रय और परम इष्टदेव मानकर ) मुझको भजता है ( मेरे शरण होकर मेरे ही परायण होकर परम इद विश्वासके साथ द्धदयकी निर्मरताके साथ मेरा सेवन करता है ) वह साधु ही मानने योग्य है; क्योंकि वह यथार्थ निश्चयवाला है ( उसने इद्रुक्तपसे यही निश्चय कर लिया है कि एकमात्र परम शरण्य श्रीभगवान्के भजनके सिवा अब मुझे और कुछ भी नहीं करना है ) ऐसे निश्चयवाला वह बहुत शीध ( देखते-ही-देखते ) धर्मात्मा बन जाता है और नित्य रहनेवाली ( भगवत्-प्राप्तिरूप ) परम शान्तिको प्राप्त हो जाता है। हे अर्जुन ! तू निश्चयपूर्वक सत्य समझ कि मेरा भक्त (पापकर्मसे सर्वधा न छूटा हुआ भी उपर्युक्त प्रकारसे मुझको ही एकमात्र परम आश्चय और परम रक्षक मानकर भेरा भजन करनेवाला) कभी नष्ट नहीं होता (अर्थात् कल्याणके मार्गसे कभी नहीं गिरता—वह मेरी कृपासे सर्वधा निष्पाप बनकर और मेरे द्वारा सुरक्षित होकर शीघ ही मुझको प्राप्त हो जाता है )।'

भगवान्की इस अमर आश्वास-वाणीपर विश्वास करो और अपनेको उनके चरणोंपर डालकर निश्चिन्त हो जाओ। यही परम साधन है, जो बड़े-से-बड़े पापीका क्षणोंमें उद्धार कर देता है।

# नवधा भक्तिका सामान्य एवं सविशेष निरूपण

(लेखक--परमवैष्णव स्वामी श्रीकृष्णानन्ददासजी महाराज)

श्वः वन्ति गायन्ति गुणन्त्यभीक्ष्णशः स्मरन्ति नन्दन्ति तबेहितं जनाः । त एव पश्यन्त्यचिरेण तावकं भवप्रवाहो परमं पदास्बुजम् ॥

.त्रचाहारस पद्मान्डचन्द्रस (श्रीमद्भा०१।८।३६)

'जो मनुष्य आपके चरित्रोंका श्रवण, गान, कीर्तन, स्मरण और स्तवन निरन्तर करते हैं, वे ही संसारके प्रवाहको श्रान्त करनेवाले आपके चरणकमलोंका शीघ्र दर्शन पाते हैं।'

### (१) श्रवण

श्रवणं नामचरितगुणादीनां श्रुतिर्भवेत् । 'श्रीभगवान्के नाम, चरित्र एवं गुणादिके श्रवणका नाम श्रवण-भक्ति है ।'

नाम-श्रवणका माहात्म्य श्रीगरुडपुराणमें इस प्रकार वर्णित है—

संसारसर्पसन्दष्टनष्टचेष्टंकभेषजम् ।
कृष्णेति वैष्णवं मन्त्रं श्रुखा मुक्तो भवेषरः ॥
'संसाररूपी सर्पके द्वारा डसे जानेके कारण जो चेतनाहीन हो गया है, उसके लिये 'कृष्ण' यह वैष्णवमन्त्र एकमात्र औषध है; इसके श्रवणमात्रसे मनुष्य मुक्त हो जाता है।'

चरित्र-अवणकी महिमा श्रीमद्भागवतमें इस प्रकार कही गयी है--

तस्मिन् महन्मुखरिता मधुभिचरित्र-पीयूषशेषसरितः परितः स्नवन्ति । ता ये पिबन्स्यविनुषी नृप गाढकर्णे-

स्तान स्टानन्यशनगृङ्भयशोकमोहाः॥ 'उस सत्सङ्गमें महात्माजनोंके मुखसे निकली हुई श्रीहरि- चरित्ररूप शुद्ध अमृतकी निदयाँ चारों ओर बहती हैं। हे राजन ! जो उन निदयोंका अत्यन्त तृषासे युक्त होकर कर्ण-पुटोद्वारा पान करते हैं अर्थात् अवण करते हैं, किन्तु सुनकर तृप्ति-लाम नहीं करते, उन पुरुषोंको भूख, प्यास, भय, शोक और मोह स्पर्श भी नहीं करते।

गुणोंके श्रवणका वर्णन श्रीमद्भागवतमे इस प्रकार मिलता है—

यस्तूत्तमश्लोकगुणानुवादः

प्रस्तूयतेऽभीक्ष्णममङ्गलन्नः

तमेव नित्यं श्रृणुयादभीक्ष्णं क्रूष्णेऽमुक्तां भक्तिमभीप्समानः॥

'श्रीकृष्णकी निर्मल भक्ति प्राप्त करनेकी इच्छावाले पुरुषको चाहिये कि वह नित्य-निरन्तर उर्न्हाके अमङ्गल्हारी गुणानुवादका बार-बार श्रवण करे।'

# (२) कीर्तन

नामलीलागुणादीनामुचैर्भाषा तु कीर्तनम्।

'नाम, लीला और गुण आदिका उच्च स्वरसे उच्चारण करनेका नाम कीर्तन है।'

श्रीविष्णुधर्ममें नाम-कीर्तनकी महिमाका वर्णन इस प्रकार है---

क्कण्णेति मङ्गर्छं नाम यस्य वाचि प्रवर्तते । भस्मीभवन्ति राजेन्द्र महापातककोटयः॥

'हे राजेन्द्र ! 'कृष्ण' यह परम मङ्गलसय नाम जिसकी वाणीमें रहता है, उसके करोड़ों महापातक भस्म हो जाते हैं।' भगवान्के लीला-कीर्तनके सम्बन्धमें श्रीमद्भागवतमें निम्नलिखित स्ठोक आता है— सोऽहं प्रियस्य सुहृदः परदेवताया स्रीसाक्यास्तव नृसिंह विरश्चिगीताः । अञ्जासितन्त्र्येनुगृणन् गुणविष्रसुक्तो दुर्गाणि ते पदयुगास्त्र्यहंससङ्गः ॥

'हे नृसिंह! आप हमारे प्रिय सुद्धद् और परम देवता हैं; ब्रह्मा आदि देवता आपकी लीलासम्बन्धी कथाओं का कीर्तन करते हैं। उन्हीं कथाओं का कीर्तन करता हुआ मैं आपके चरणारिवन्दोंके आश्रित परमहंसों के सङ्गलाभसे मायाके बन्धनसे मुक्त होकर सहजमें ही सम्पूर्ण कष्टदायक संसार आदि सङ्कटों के पार हो जाऊँगा।'

गुण-कीर्तनका वर्णन श्रीमद्भागवतमें इस प्रकार है-

इदं हि पुसस्तपसः श्रुतस्य वा स्विष्टस्य सुक्तस्य च बुद्धिदत्तयोः। अविष्युतोऽर्थः कविभिनिक्षितो

यदुत्तमश्लोकगुणानुवर्णनम्

'उत्तमश्लोक श्रीकृष्णचन्द्रका जो गुण-कीर्तन है, किव लोगोंने उसीको तपस्या, वेदाध्ययन, यज्ञ, मन्त्रपाठ, ज्ञान और दानका नित्यफल वर्णन किया है अर्थात् श्रीहरिके गुणोंका कीर्तन ही सब धर्मोंसे श्रेष्ठ है।'

### (३) सारण

यथा कथिबन्मनसा सम्बन्धः स्मृतिरुष्यते । 'जिस किसी प्रकारसे मनके साथ श्रीहरिका सम्बन्ध हो जाना ही स्मरण कहा जाता है ।'

विष्णुपुराणमें कहा है-

स्मृते सक्छक्रस्याणभाजनं यत्र जायते । पुरुषं तमजं निश्यं ब्रजामि शरणं इरिम् ॥

'जिनके स्मरणमात्रसे मनुष्य सब प्रकारके कल्याणींका निवास बन जाता है, मैं उन जन्म-मृत्युरहित श्रीहरिकी शरणमें जाता हैं।'

पद्मपुराणमें भी कहा है--

प्रयाणे चाप्रयाणे च यक्ताम स्मरतां नृणाम् । सच्चो नश्यति पापीघो नमस्तस्मै चिद्दास्मने ॥

'मृत्युके समय अथवा जीवित अवस्थामें जिनके नामका स्मरण करनेवाले पुरुषोंके पाप-पुद्ध तुरंत नष्ट हो जाते हैं, उन सिक्कदानन्दविग्रह श्रीकृष्णचन्द्रको हम प्रणाम करते हैं।

# (४) पाद-सेवन

मम नामसदाप्राही मम सेवाप्रियः सदा । भक्तिस्तरमे प्रदातभ्या न तु मुक्तिः कदाचन ॥

( आदिपुराण )

'जो मनुष्य सदा मेरा नाम लेता है और मेरी सेवामें ही जिसकी सर्वोत्तम प्रीति है, उसको देनेयोग्य भक्ति ही है, मुक्ति नहीं।'

(५) अर्चन

शुद्धिन्यासादिपूर्वाङ्गकर्मनिर्वाहपूर्वकम् । अर्चनं तूपचाराणां स्थान्मन्त्रेणोपपादनम् ॥

'भूतग्रुद्धि और मातृकान्यास आदि पूर्वाङ्कोंका निर्वाह करके मन्त्रोंद्वारा श्रीकृष्णको जो गन्ध, पुष्प आदि विविध उपचारोंका समर्पण किया जाता है, उसका नाम अर्चन है।'

श्रीमद्भागवत, दश्चम स्कन्धमें सुदामा ब्राह्मण द्वारकासे लौटते हुए कहते हैं—

> स्वर्गापवर्गयोः पुंसां रसायां भुवि सम्पदाम् । सर्वासामपि सिद्धीनां मूरुं तश्चरणार्चनम् ॥

'उन भगवान् श्रीकृष्णके चरणोंका पूजन मनुष्योंके लिये खर्ग, मोक्ष, इस लोककी सम्पत्ति तथा पाताललोकके भोग एवं अणिमादि सब सिद्धियोंका मूल कारण है।'

विष्णुरहस्यमें भी कहा है-

श्रीविष्णोरर्चनं ये तु प्रकुर्वन्ति नरा भुवि । ते यान्ति शाझ्वतं विष्णोरानन्दं परमं पदम् ॥

'इस पृथिवीपर जो मनुष्य श्रीविष्णुका अर्चन करते हैं, वे उनके नाशरहित परमानन्दमय परमधामको प्राप्त होते हैं।'

(६) वन्दन(नमस्कार)

वन्दन-भक्तिका माहात्म्य शास्त्रोमें इस प्रकार कहा गया है—

> एकोऽपि कृष्णस्य कृतः प्रणामो दशाश्वमेषावसृथैर्न सुल्यः । दशाश्वमेषी पुनरेति जन्म कृष्णप्रणामी न पुनर्भवाय ॥

'दस अश्वमेध-यज्ञोंके अन्तमें किया हुआ दीक्षान्त-क्लान और भगवान् श्रीकृष्णको किया हुआ एक बारका प्रणाम—इन दोनोंका फल समान नहीं है। क्योंकि दस अरवमेध-यज्ञ करनेवाले मनुष्यको पुण्य क्षीण होनेपर फिर जन्म लेना पहता है, किन्तु श्रीकृष्णचन्द्रको प्रणाम करने-वाला इस संसारमें लौटकर नहीं आता।

### (७) दाख

दास्यं कर्मापंणं तस्य केक्क्यंमिप सर्वथा।
'भगवान्को कर्मोका अपंण करना दास्य कहलाता है,
तथा सब प्रकारकी सेवाका नाम भी दास्य है।'
परिचर्या आदि भी इसीके अक्क हैं।
कर्मापंणरूप दास्यके सम्बन्धमें स्कन्द्पुराणमें निम्न-

लिखित वचन मिलता है---

#### तस्मिन् समर्पितं कर्म स्वाभाविकमपीश्वरे । भवेजागवतं धर्मं तस्कर्म किमुतार्पितम् ॥

'उन परमेश्वर श्रीहरिमें यदि वर्णाश्रमोचित स्वाभाविक कर्म भी समर्पण किये जायें तो वे भी भागवतधर्म कहलाते हैं। फिर जप, ध्यान, अर्चन आदि भगवत्सम्बन्धी कर्म जो भगवान्की प्रसन्नताके लिये किये जाते हैं, वे यदि भागवतधर्म कहे जायें तो इसमें कहना ही क्या है?'

दूसरे प्रकारके दास्यके सम्बन्धमें नारदपुराणमें निम्न-लिखित वचन मिलता है—

देहा यस हरेदांच्ये कर्मणा मनसा गिरा।
निविकास्वप्यवस्थासु जीवन्मुकः स उच्यते॥
'शरीर, मन और वाणीद्वारा में श्रीहरिका दास बन जाऊँ, ऐसी जिसे लालसा है वह सभी अवस्थाओं में जीवन्मुक्त कहा जाता है अर्थात् उसका जन्म-मरणसे छूट जाना निश्चित है।'

#### (८) सख्य

### विश्वासी मित्रवृत्तिश्च संख्यं द्विविधमीरितम्।

'भगवान्में अटल विश्वास और उनके साथ मित्रका-सा बर्ताव—इन दोनोंका नाम सख्य कहा गया है।'

इनमेंसे विश्वासरूप सख्यके उदाहरणमें महाभारतमें आया हुआ निम्नलिखित श्लोक उद्भृत किया जा सकता है। द्रौपदी भगवान श्रीकृष्णसे कहती हैं—

प्रतिज्ञा तव गोविन्द न मे भक्तः प्रणश्यति । इति संस्मृत्य संस्मृत्य प्राणान् सन्धारयाम्यहम् ॥

'हे गोविन्द ! आपकी यह प्रतिज्ञा है कि 'मेरे भक्तका कभी नाश नहीं होता ।' उसी प्रतिज्ञाको स्मरण कर-करके मैं प्राणीको धारण कर रही हूँ ।'

श्रीमद्भागवत एकादश स्कन्धमें भी ऐसे विश्वासी भक्तके बारेमें कहा गया है—

### त्रिभुवनविभवहेत्तवेऽप्यकुण्ठ-

स्मृतिरजितासमसुरादिभिर्विमृग्यात् । न चळति भगवत्पदारविन्दा-

छ्वनिमिषार्धमपि यः सबैष्णवाउयः ॥

'हे राजन् ! ब्रह्मा आदि देवगण जिन हरिचरणोंको नित्यप्रति ध्यानपूर्वक खोजनेपर भी नहीं पाते, उन्हींको सर्वोत्तम सार निश्चय करके जो मनुष्य त्रिमुचनका साम्राज्य-वैभव मिलनेपर भी आषे लव अथवा आषे निमेषके लिये भी उनके ध्यानसे विचलित नहीं होता अर्थात् मनसे हरिचरणोंको सेवाको नहीं छोड़ता, वही वैष्णवींमें श्रेष्ठ है।'

दूसरे प्रकारके सख्यके सम्बन्धमें अगस्त्यसंहितामें निम्नलिखित यचन मिलता है—

### परिचर्यापराः केश्वित्वस्मादेशु च शेरते । मनुष्यमिव तं द्रष्ट्रं स्यवहर्तं च कश्ववद् ॥

'श्रीभगवान्का मनुष्यकी भाँति दर्शन करनेके लिये और उनके साथ मित्रतुल्य व्यवहार करनेके लिये कोई-कोई सेवापरायण महात्मा भगवान्के मन्दिरोंमें शयन करते हैं।'

# (९) आत्मनिवेदन

श्रीमद्भागवत, एकादश स्कन्धमें लिखा है— मत्यों यदा त्यक्तसमसकर्मा निवेदितात्मा विचिकीर्षितो से । तदासृतस्वं प्रतिपद्ममानो मयात्मभूयाय च कल्पते वै ॥

( २९ | ३४ )

'मनुष्य जब सब कर्मोंको छोड़कर मुझमे ही आत्माको अर्पण कर मेरे ही आराधनकी इच्छासे सब कुछ करता है, तब वह जीवन्मुक्त होकर मेरे ही सहश ऐश्वर्यका अधिकारी हो जाता है।

'आत्मिनिवेदन' शब्दमें पिण्डितोंने आत्माके दो अर्थ किये हैं। (१) अहंभावका आस्पद देही जीवात्मा और (२) ममत्वका आस्पद देह।

जीवात्माके निवेदनके विषयमें श्रीयामुनाचार्यने अपने आलवन्दारस्तोत्रमें कहा है—

> वपुरादिषु योऽपि कोऽपि वा गुणतोऽसानि यथातथाविधः।

तद्यं तव पादपद्मयो-

### रहमधैव मया समर्पितः॥

'हे भगवन् ! शरीर आदिमें स्थित मैं जो कोई भी हूँ अथवा गुणोंसे जैसा भी हूँ, वैसा ही मैं अपने आपको आपके चरण-कमलोंमें अर्पित करता हूँ।'

अब देहरूप आत्माका निवेदन भक्तिविवेकनामक ग्रन्थके अनुसार वर्णन करते हैं---

### चिन्तां कुर्योक्ष रक्षाये विकीतस्य यथा पशोः। तथार्थयम् हरौ देहं विरमेदस्य रक्षणात्॥

'बेचे हुए पशुकी रक्षाके लिये जैसे चिन्ता नहीं की जाती, वैसे ही श्रीहरिके चरणोंमें देहको समर्पित करनेवाला पुरुष उस देहकी रक्षासे निवृत्त हो जाय।'

उपर्युक्त नवधा भक्तिके वर्णनको पढ़कर इनमेंसे जो भक्ति अच्छी लगे, उसी भवभयहारिणी हरिवशकारिणी भक्तिका आचरण मनुष्यको करना चाहिये।

### आवश्यक साधन

'कस्याण'के पाठक बड़े-बड़े संतोंके अनुभूत वचनोंसे यह जान चुके हैं कि मनुष्यजीवनका परम लक्ष्य 'श्रीभगवान्'को या उनके 'अनन्यप्रेम'को प्राप्त करना है । वस्तुतः मुक्ति, मोक्ष, ज्ञान, सनातन शान्ति, परम आनन्द आदि सब इसीके पर्याय हैं। जीवन बहुत योड़ा है और वह भी अनेक बाधा-विन्नोंसे भरा हुआ है। आजकल तो चारों ओरसे ही विन्न-बाधाओंकी और दु:ख-कप्टोंकी मानो बाद-सी आ रही है। ऐसे आपद-विपद्से पूर्ण क्षुद्र जीवनमें जो मनुष्य शीघ-से-शीघ अपने लक्ष्यकी ओर ध्यान देकर सावधानीके साथ चलकर अपने लक्ष्यको प्राप्त कर लेता है, वही बुद्धिमान् है, उसीका जन्म सार्थक है और उसीका मनुष्यजीवन सफल है। याद रखना चाहिये, यह मनुष्यजीवन यदि यों ही व्यर्थकी बातोंमें बीत गया तो पीछे पछतानेके सिवा और कोई उपाप नहीं रह जायगा । इसलिये प्रत्येक मनुष्यको अपनी स्थितिपर विचार करके इस ओर लग जाना चाहिये । जो लगे हुए हैं, वे आगे बढ़ें, जो अभी नहीं लगे हैं, वे लगें और जस्दी लगें। आजकल मौत बहुत सस्ती हो रही है। कुछ लोग तो कहते हैं कि बहुत ही शीघ पृथ्वीमें मनुष्योंकी संख्या आधीरे भी अधिक घट जायगी । उस घटनेवाली मनुष्यसंख्यामें हम-लोग भी तो होगे। इसलिये और भी शीघ सजग होकर लग जाना चाहिये । विशेष कुछ न हो तो नीचे लिखे नियमींका पालन स्वयं विश्वासपूर्वक करना चाहिये तथा अपने इष्ट-मित्रों-से करवाना चाहिये। रोज अपनी रिपोर्ट लिखनी चाहिये और यदि हो सके तो अपने कुछ मित्रोंकी एक मण्डली बना-कर उसमें परस्पर रिपोर्ट सुनानी चाहिये और नियम टूटनेपर दण्डविधान करना चाहिये । दण्ड पैसोंका न होकर नाम-जप आदि किसी साधनका ही होना चाहिये, जिसमें आगेसे नियम न टूटे और उत्साह भी न घटे। मण्डली हो, तो दण्डमें जबरदस्ती या पक्षपात न हो, इस बातका पूरा ध्यान रहे ।

१-सूर्योदयसे पहले जग जाना ।

२-प्रातःकाल जगते ही भगवान्का स्मरण करना।

 ३-दोनों समय भगवान्की प्रार्थना करना या सन्ध्या करके गायत्रीका जाप करना ।

४-कम-से-कम २१६०० भगवनार्मोका जप नित्य कर लेना।

५-कम-से कम आध घण्टे उपनिषद्, गीता, रामायण

या अन्य किसी भी पारमार्थिक ग्रन्थ या संतवाणीका स्वाध्याय करना या सत्सङ्ग करना ।

६-जानकर किसीका बुरा न करना।

७-जानवर झूट न बोलना ।

८-पुरुष हो तो परस्त्रीको और स्त्री हो तो परपुरुष-को बुरी नजरसे न देखना।

९-किसीकी निन्दा करनेसे बचना।

१०-भोजन, फलाहार और जल्पानके समय भगवान्को याद करना । उन्हें मन-ही-मन अर्पण करके खाना-पीना ।

११-दूसरेके हककी किसी चीजको न लेना, न उसपर मनको ही चलने देना।

१२–अपनी शक्तिके अनुसार प्रतिदिन कुछदान करना ।

१३-हँसी-मज़ाक न करना।

१४-माता-पिता आदि बड़ोंको रोज प्रणाम करना।

१५—सब जीवोंमे भगवान् हैं, सारा जगत् भगवान्से भरा है, सारा जगत् भगवान्से ही निकला है, भगवान्सें ही है, इस वातको याद रखनेकी चेष्टा करना।

१६-क्रोधके त्यामका अभ्यास करना । क्रोध आनेपर प्रत्येक बार सौ बार भगवान्का नाम लेकर उसका प्रायश्चित्त करना ।

१७-किसी भी जीवसे घुणा न करना।

१८-सोनेके समय प्रतिदिन भगवान्को स्मरण करना । १९-प्रतिज्ञापूर्वक नियमोंका पालन करना । और किसी नियमके ट्रट जानेपर दण्डकी व्यवस्था करना ।

२०-नियमोंके पालनका ब्यौरा रोज लिखना।

यदि भगवधाप्तिके लिये इन नियमोंके पालनका साधन होता रहेगा तो आशा है भगवत्क्रपासे बहुत शीव्र अन्तःकरणकी ग्रुद्धि होगी और आप भगवान्के प्रेमपथपर अग्रसर एक सच्चे साधक हो सकेंगे। साधनाङ्कमें बहुत तरहके साधनोंका वर्णन पढ़ने-को मिलेगा और वे सभी साधन अधिकारभेदसे उत्तम हैं, परन्तु अन्तःकरणकी ग्रुद्धि प्रायः सभी साधनोंमें आवश्यक है, इस-लिये इन साधनोंका अभ्यास सभीको करना चाहिये। इनसे अन्तःकरणकी ग्रुद्धि होगी और फिर यही परम साधन बनकर भगवत्ग्राप्तिमें सुख्य हेतु बन जायेंगे।

इनुमानप्रसाद पोदार

# कुछ उपयोगी साधन

(लेखक--श्रीजयदयास्त्रजी गोयन्दका)

साधन शब्दका अर्थ बहुत ही व्यापक है। परन्त वास्तविक साधन तो उसे ही समझना चाहिये जो परमात्माकी प्राप्ति करानेवाला हो। परमात्माकी प्राप्तिके लिये शास्त्रोंमें अनेकों प्रकारके साधन बतलाये गये हैं । उनमें सुगमता-पूर्वक हो सक्नेवाले कुछ सरल साधनोंका उल्लेख यहाँ किया जाता है । विवेकदृष्टिसे विचार करनेपर सारे साधन ज्ञाननिष्ठा और योगनिष्ठा-इन दोनों निष्ठाओं के अन्तर्गत आ जाते हैं। जीवात्मा और परमात्माकी एकताके आधारपर होनेवाले जितने भी साधन हैं, वे सब ज्ञाननिष्ठाके अन्तर्गत हैं तथा जीवात्मा और परमात्माके भेदके आधारपर होनेवाले योग-निष्ठाके अन्तर्गत हैं । इसी बातको लक्ष्यमें रखते हुए भगवान् श्रीकृष्णने गीतामें अभेदनिष्ठाको सांख्य, संन्यास अथवा ज्ञानयोगके नामसे कहा है और भेदनिष्ठाको योग, कर्मयोग तथा भक्तियोग आदि नामोंसे । श्रीमद्भागवतमें भी अभेद और भेदनिष्ठाओंका विशद वर्णन है । इसी प्रकार गोस्वामी श्रीतुलसीदासजीने भी श्रीरामचरितमानसके उत्तर-काण्डमे ज्ञानदीपकके नामसे अभेदनिष्ठाका और भक्तिमणिके नामसे भदनिष्ठाका वर्णन किया है।

वेद और उपनिषदोंके 'अहं ब्रह्मास्मि', 'तत्त्वमित' आदि महावाक्य अभेदनिष्ठा (अभेदज्ञान ) का प्रतिपादन करते हैं और 'द्रा सुपर्णा' आदि श्रुतियाँ भेदनिष्ठाका प्रतिपादन करती हैं। इस प्रकार श्रुति, स्मृति, इतिहास, पुराण आदि वेंदिक सनातनधर्मके प्रायः सभी आर्ष प्रन्थोंमें भेदनिष्ठा और अभेदनिष्ठाका ही भेदोपासना और अभेदोपासना आदि अनेकों नामोंस वर्णन किया गया है। इन्हीं दोनो निष्ठाओंके आधारपर यहाँ कुछ साधनोंका वर्णन किया जाता है।

### अचिन्त्य ब्रह्मकी उपासना

नंत्र आदि इन्द्रियोंके द्वारा जो कुछ अनुभव किया जाता है एवं मनसे जो कुछ चिन्तन किया जाता है, अनुभव और चिन्तन करनेवाले इन्द्रियों और मनके सहित उस सम्पूर्ण दृश्यको नारावान, क्षणभक्कुर और स्वप्नवत् समझकर उसका अभाव करना अर्थात् उसे अनित्य होनेके कारण असत् समझकर उससे रहित हो जाना और जिस बुद्धिवृत्तिके द्वारा सवका अभाव किया जाता है उस वृत्तिका त्याग करके उससे भी रहित हो जानेपर द्रष्टाका जो केवल चिन्मयस्वरूप बच रहता है अर्थात् दृश्यमात्रका अभाव हो जानेपर चिन्तन करनेवाला जो द्रष्टा शेष बच जाता है उसमें स्थित होना ही अचिन्त्य ब्रह्मकी उपासना है। इस उपासनारूप साधनसे दृश्य, दर्शनका बाध हो जाता है और द्रष्टाका परब्रह्म परमात्माके साथ तादात्म्य हो जाता है। यही परमात्माकी

प्राप्ति है। जैसे घटाकाश और महाकाशके बीच व्यवधानरूप केवल घटकी आकृति ही भेद-दर्शनमें हेतु है इसी प्रकार जड हश्यमात्र जीवात्मा और परमात्माके भेद-दर्शनमें हेतु है । जब यथार्थ ज्ञानके द्वारा सम्पूर्ण दृश्य और दर्शनका बाध हो जाता है, तब स्वभावतः ही जीवात्मा परमात्माको प्राप्त हो जाता है। जैसे घटके फूट जानेपर घटाकाशस्थानीय आकाश महाकाशके साथ एक हो जाता है उसी प्रकार जीवात्माका सच्चिदानन्दघन परमात्माके साथ एकीभाव हो जाता है अर्थात् वह अभेदरूपसे ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है।

# चराचररूप ब्रह्मकी उपासना--

जो भी कुछ चर-अचर, जड-चेतन संसार है, वह सब परमात्मासे ही उत्पन्न है, परमात्मामें ही स्थित है और परमात्मामें ही लीन हो जाता है, इसलिये वस्तुतः परमात्म-स्वरूप ही है।

जो पुरुष इस सम्पूर्ण संसारको परमात्माका स्वरूप समझकर परमात्मभावसे इसकी उपासना करता है, वह परमात्माको ही प्राप्त होता है।

यह उपासना भेद और अभेद दोनों ही दृष्टियोंसे की जा सकती है। भेददृष्टिवाला साधक समझता है कि जो कुछ है सो परमात्मा है और मैं उसका सेवक हूँ। जैसे गोस्वामी श्रीतुलसीदासजीने कहा है—

सो अनन्य जाके असि मति न टरइ हनुमंत ।

में संवक सचराचर रूप स्वामि भगवंत॥

और अभेद दृष्टिवाला साधक सारे संसारको एवं अपने-आपको भी परमात्माका स्वरूप मानता है। जैसे श्रीमद्भगवद्-गीतामें भगवान् श्रीकृष्णने कहा है—

बहिरन्तश्च भूतानामचरं चरमेव च । (१३।१५) 'परमात्मा चराचर सब भूतोंके बाहर-भीतर परिपूर्ण है और चर-अचररूप भी बही है।'

#### यदा भूतपृथग्भावमेकस्थमजुपश्यति । तत एव च विस्तारं ब्रह्मसम्पचते तदा ॥ (१३।३०)

'जिस क्षण यह पुरुष भूतोंके पृथक् पृथक् भावको एक परमात्मामें ही स्थित तथा उस परमात्मासे ही सम्पूर्ण भूतोंका विस्तार देखता है, उसी क्षण वह सिखदानन्दघन ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है।'

इस प्रकार इस सम्पूर्ण दश्यमात्रको परमात्माका स्वरूप मानकर उसकी उपासना करते-करते साधककी सर्वत्र सम-बुद्धि हो जाती है और वह राग-द्वेषरहित होकर परब्रह्म परमात्माको प्राप्त कर लेता है।

# सङ्कल्पब्रह्मकी उपासना

सङ्कल्पब्रह्मकी उपासनामें जो भी कुछ अच्छे या बुरे सङ्कल्प मनमें उठते हैं उनको ब्रह्म मानकर उपासना की जाती है। इस प्रकार मनमें उठनेवाले प्रत्येक सङ्कल्पको ब्रह्म मानकर उपासना करनेवालेके लिये कोई भी सङ्कल्प (स्फुरणा) विध्नकारक नहीं होते तथा उनमें समबुद्धि हो जानेके कारण अनुकूल और प्रतिकृल सङ्कल्पोंमें राग-द्वेष नहीं होता।

सङ्कल्पमात्रमें निरन्तर ब्रह्माकारष्ट्रति बनी रहनेके कारण साधकको विशानानन्दघन ब्रह्मकी प्राप्ति हो जाती है ।

### शब्दब्रह्मकी उपासना

शन्दब्रक्षकी उपासना करनेवालेको जो भी कुछ भला या बुरा शब्द सुनायी देता है उसे वह ब्रह्म मानकर उपासना करता है। ब्रह्म सम और एक है, इसिलये साधककी शब्द-मात्रमें समबुद्धि हो जाती है। अतएव वह अनुकूल और प्रतिकृत शब्दोंमें राग-द्वेष और हर्ष-शोकसे रहित हो जाता है। कोई उसकी स्तुति या निन्दा करता है तो इससे उसके चित्तमें कोई विकार नहीं होता। शब्दमात्रको ब्रह्म माननेके कारण उसकी हृति हर समय ब्रह्माकार बनी रहती है, जिससे उसका अन्तःकरण शुद्ध होकर उसे परम शान्ति और परमानन्दकी प्राप्ति हो जाती है।

# निःस्वार्थ कर्म-साधन

स्वार्थ (स्व-अर्थ) का अभिप्राय है—-'अपने लिये' अपने व्यक्तिगत लामके लिये, और निःस्वार्थका अर्थ है—'अपने लिये नहीं' अर्थात् दूसरों (समष्टि) के हितके लिये ! साधारण मनुष्य यह, दान, तप, सेया, तीर्थ, जत, उपवास, कृषि, वाणिष्य, खान-पान, शौच-स्नान, लेन-देन आदि जो कुछ भी कर्म करता है, किसी-न-किसी व्यक्तिगत स्वार्थको लेकर ही करता है । जैसे क्य-विक्रय करनेवाला लोभी व्यापारी दूकान खोलनेके समयसे लेकर उसे बंद करनेतक दिनभर जो भी कुछ कय-विक्रय, लेन-देन आदि व्यापार करता है, सबमें उसका लक्ष्य हर समय यही रहता है कि अधिक-स-अधिक रुपये पैदा हों। जिसमें जरा भी अर्थकी हानि होती हो, ऐसा कोई भी काम वह जान-बूझकर कभी नहीं करना चाहता । इसी प्रकार यहा, दान, तपादि कार्य करनेवाले सकामी लोग धन, स्त्री, पुत्र आदि इहलैंकिक और स्वर्गीद पारलैंकिक भोगोंकी कामनासे ही उन कार्मोमें प्रवृत्त होते हैं।

यह स्वार्थ इतना व्यापक है कि किसी भी छोटे-से-छोटे कामका आरम्भ करनेके समय मनुष्य यही सोचता है कि इसके करनेसे मुक्के व्यक्तिगत क्या लाभ होगा ! किसी लाभका निश्चय करके ही वह कार्यमें प्रवृत्त होता है। विना
प्रयोजन एक पैंड भी चलना नहीं चाहता। उसके मनमें
पद-पदपर स्वार्षकी भावना भरी रहती है। इसी स्वार्धबुद्धिसे मनुष्यको बार-बार दुःखरूप संसारचक्रमें भटकना
पड़ता है। अतएव यथार्थ कल्याण चाहनेवाले मनुष्यको
स्वार्थरित होकर लोक-हितके लिये ही कर्म करने चाहिये।
जैसे स्वार्थी मनुष्य प्रत्येक कामके आरम्भमें यह सोचता है
कि मुझे इसमें क्या लाभ होगा, ऐसे ही निःस्वार्थी पुरुषके
मनमें यह भाव होना चाहिये कि इससे अन्य प्राणियोंका क्या
हित होगा। जिस कामके आरम्भमें संसारका हित सोचकर
प्रवृत्त हुआ जाता है, वही निष्काम कर्म है।

बहुत-से सजन लोकोपकारके कामों में धन-सम्पत्ति और शरीरके आरामका त्याग करते हैं और यह बहुत उत्तम है, परन्तु वे जो इसके बदलेमें मान, बड़ाई और प्रतिष्ठा चाहते हैं, इससे उनका यह त्याग निःस्वार्य नहीं रह जाता। मान-बड़ाई-प्रतिष्ठाकी कामनासे ग्रुम कर्म करनेवाले लोग अवस्य ही ग्रुम कर्म न करनेवालेकी अपेक्षा तो बहुत ही अच्छे हैं, किन्तु वास्तविक कल्याणमें तो उनकी यह कामना भी बाषक ही है। और यदि कहीं राग-द्रेपके वश होना पड़ा तब तो इस कामनासे पतन भी हो सकता है। अतएव वास्तविक हित चाहनेवाले पुरुषको मान-बड़ाई-प्रतिष्ठाकी इच्छाका भी सर्वया त्याग करके विशुद्ध निःस्वार्यमावसे ही लोक-हितार्य कर्म करने चाहिये।

कुछ सज्जन मान, बड़ाई, प्रतिष्ठा और स्वर्गकी इच्छाका भी त्याग करके केवल अपने आत्माके उद्धारकी इच्छासं यग्न, दान, तप, सेवा, सत्सङ्ग और व्यापार आदि शास्त्र-विहित कर्म करते हैं। यद्यपि इस प्रकार कर्म करनेवाले लोग उपर्युक्त सभी साधकोंसे श्रेष्ठ हैं, तथापि केवल अपने ही आत्माके उद्धारकी यह इच्छा भी मुक्तिरूप स्वार्थ-बुद्धिक कारण कभी-कभी मोहमें डालकर साधकको कर्तव्य-च्युत कर देती है। कहीं-कहीं तो यह राग-द्वेषको उत्पन्न करके साधकका पतन भी कर डालती है। इसलिये केवल अपने उद्धारकी इच्छा न रखकर सम्पूर्ण प्राणियोंके कल्याणके उद्देश्यसे ही मनुष्यको शास्त्रविहित कर्मोंमें प्रवृत्त होना चाहिये। इस प्रकार निःस्वार्थभावसे कर्म करनेवाला मनुष्य सहज ही परमात्माको प्राप्त हो जाता है।

संसारका हित चाहनेवाले ऐसे दयाल भक्तोंके सम्बन्धमें गोस्वामी श्रीतलसीदासजीने तो यहाँतक कहा है—

मोरे मन प्रमु अस बिसवासा । राम ते अधिक राम कर दासा ॥ इसका कुछ रहस्य निम्नलिखित दृष्टान्तके द्वारा समझना चाहिये ।

भगवान्के एक भक्त जगत्के परम हितैषी थे। वे सदा-

मक्तने कहा—'भगवन् ! आपकी मुझपर जो अनन्त कृपा है, इससे बढ़कर और कौन-सी वस्तु है, जिसकी में याचना करूँ—आपकी कृपासे मुझे किसी वस्तुकी आवश्यकता नहीं है।'

भगवानने विशेष आग्रहपूर्वक कहा—'मेरे सन्तोषके लिये तुम्हें कुछ तो अवस्य ही माँगना चाहिये।'

मक्तने कहा-'प्रभो ! यदि आपका इतना आप्रह है तो मैं यही चाहता हूँ कि मेरे मनमें यदि कुछ माँगनेकी इच्छा हो तो आप उसका सर्वधा चिनाश कर दीजिये ।'

भगवान् बोले-'यह तो तुमने कुछ भी नहीं माँगा। मेरी प्रसन्नताके लिये तुम्हें अवश्य कुछ माँगना पड़ेगा। तुम जो चाहों सो माँग सकते हो।'

भक्तने कहा-'जब आप इतना बाध्य करते हैं तो मैं यह मॉगता हूँ कि आप संसारके सभी जीवोंका कस्याण कर दीजिये।'

भगवान्ने कहा-'यदि सब जीवोंका कल्याण कर दिया जाय तो उनके किये हुए पापोंका फल कौन भोगेगा ?'

मक्तने कहा-'प्रभो ! सबके पार्पोका फल मुझे भुगता दीजिये।'

मगत्रान बोरे-'तुम-सरीप्वे भक्तको सब जीवोके पापीका दण्ड कैसे भुगताया जा सकता है !'

मक्तनं कहा-'तो फिर सबको क्षमा कर दीजिये।'

मगवान्ने कहा—'इस प्रकार सबको पापोंका फल न भुगताकर उन्हें क्षमा कर देना तो असम्भव है।'

मक्तने कहा-'भगवन् ! आप तो असम्भवको भी सम्भव करनेवाले सर्वशक्तिमान् परमेश्वर हैं । आपके लिये कुछ भी असम्भव नहीं है।'

मगवान्ते कहा-'इस प्रकार करनेके लिये मैं असमर्थ हूँ।'
भक्तने कहा-'यदि आप अपनेको असमर्थ कहते हैं,
तो फिर आपने इच्छानुसार वर माँगनेके लिये इतना आग्रह
क्यों किया था १ आपको स्त्री, पुत्र, धन, मान-बड़ाई, स्वर्ग,
मोक्ष आदि किसी एक वस्तुके माँगनेके लिये कहना चाहिये
था। जो इच्छा हो सो माँगनेका वचन देनेपर तो याचककी
माँग पूरी करनी ही चाहिये।'

भगवान्ने कहा-'भाई! मेरी हार और तुम्हारी जीत हुई। मैं भक्तोंके सामने सदा ही हारा हुआ हूँ।'

भक्तने कहा-'प्रभो ! हार तो मेरी हुई । जीत तो तब होती जब आप सबका कल्याण कर देते ।' मगवान्ते कहा-'तुम्हारे इस निःस्वार्यभावसे में अति प्रसल हुआ हूँ । मैं तुम्हें यह वर देता हूँ कि जो कोई भी तुम्हारा दर्शन, स्पर्श और चिन्तन आदि करेगा, उसका भी कल्थाण हो जायगा ।'

इस प्रकार संसारका कल्याण चाहनेवाले निःस्वार्थ भक्तको विनोदमें भगवानसे भी बढ़कर कहना कोई अत्युक्ति नहीं है। अतएव कल्याणकामी पुरुषोंको निःस्वार्थभावसे लोक-हितार्थ ही सारे कर्म करने चाहिये।

#### सेवा-साधन

धन-सम्पत्ति, शारीरिक सुख और मान-बड़ाई-प्रतिष्ठा आदिको न चाहते हुए ममता, आसिक और अहङ्कारसे रहित होकर मन, वाणी, शरीर और धनके द्वारा सम्पूर्ण प्राणियोंके हितमें रत होकर उन्हें सुख पहुँचानेकी चेष्टा करना 'सेवा-साधन' कहलाता है। इस साधनसे साधकके चित्तमें निर्मलता और प्रसन्नता होकर उसे भगवत्याप्ति हो जाती है।

उपर्युक्त प्रकारकी सेवा-साधना तीन प्रकारके भावोंसे की जा सकती है-एक ही ईश्वरकी सन्तान होनेके कारण सबको अपना 'बन्धु' मानते हुए, आत्मदृष्टिसे सबको अपना 'स्वरूप' समझते हए, और परमात्मा ही सब भूतोंके हृदयमें स्थित है इसलिये सबको साक्षात् 'परमेश्वर' समझते हुए। इन तीनों भावोंमें उत्तरोत्तर श्रेष्टता है । बन्धुभावसे होनेवाली सेवामें एक दूसरेके प्रति पर बुद्धि होनेके कारण राग-द्वेषवश कभी झगड़ा भी हो सकता है, परन्तु आत्मभावमें इसकी सम्भावना नहीं है, अतः बन्धुभावसे की हुई सेवाकी अपेक्षा आत्मभावसे की हुई सेवा उत्तम है। आत्मभावसे की हई सेवाकी अपेक्षा भी परमात्मभावसे की हुई सेवा उत्तम है, क्योंकि मनुष्य अपने इष्टकी सेवाके लिये प्रसन्नता-पूर्वक अपने प्राणींका भी बलिदान कर सकता है। तीनी प्रकारके भावोंसे की हुई सेवाका परिणाम एक होनेपर भी भगवत्प्राप्तिमें शीघताकी दृष्टिने ही उत्तरोत्तर श्रेष्ठताका प्रतिपादन किया गया है।

उत्तम देश, काल और पात्रके प्राप्त होनेपर जो न्यायानुकूल सेवा की जाती है, वहीं सेवा महत्त्वपूर्ण होती है। जैसे—अन्य देशोंकी अपेक्षा आर्यावर्त देश उत्तम माना गया है, उसमें भी काशी आदि तीथों अधिक उत्तम माना गये हैं। परन्तु यदि काशी आदि तीथोंमें अन्नकी पसल अच्छी हो और मगध आदि देशोंमें भयद्वर अकाल पड़ा हो तो अन्नदानके लिये काशीकी अपेक्षा मगध अधिक उपयुक्त देश है। इसी प्रकार यद्यपि साधारण कालकी अपेक्षा एकादशी, पूर्णमा, सोमवती, व्यतिपात, ग्रहण और पर्वकाल दानके लिये श्रेष्ठ हैं तथापि यदि अन्य कालमें अन्नके बिना प्राणी मरते हों तो पर्वकालकी अपेक्षा भी वह

पर्वातिरिक्त काल अन्नदानके लिये श्रेष्ठ काल है। पात्रके विषयमें भी ऐसा ही समझना चाहिये। जिस प्राणीके द्वारा जितना अधिक उपकार होता है, उतना ही वह सेवाका अधिक पात्र है। जैसे कीड़े, चींटी आदिकी अपेक्षा पशु आदि, पशुओंमें भी अन्य पशुओंकी अपेक्षा गाय आदि, पशुओंकी अपेक्षा मनुष्य, मनुष्योंमें भी दूसरोंकी अपेक्षा उत्तम गुण और आचरणवाले पुरुष सेवाके विशेष पात्र हैं। उदाहरणके लिये—यदि देशमें बाढ़ या अकाल आदिके कारण प्राणी भूलों भर रहे हों और साधकके पास थोडा-सा परिमित अन्न हो तो ऐसी स्थितिमें पूर्वमें बतलाये हुए प्राणियोंकी अपेक्षा बादमें बतलाये हुए उत्तरोत्तर सेवाके अधिक पात्र हैं, क्योंकि उनके द्वारा उत्तरोत्तर लोकोपकार अधिक होता है। परन्तु इसमें भी यह बात है कि जिसके पास अन्नका जितना अधिक अभाव हो उतना ही उसे अधिक पात्र समझना चाहिये। जैसे-किसी देशमें अकाल होनेपर भी गार्योंके लिये चारेकी कमी न हो पर कुत्ते भूखीं मरते हों तो वहाँ कुत्ते ही अधिक पात्र हैं। इसी प्रकार सबके विषयमें समझना चाहिये। प्यासेको पानी, नङ्कोंको वस्त्र, बीमारको औषघ और आतुरको अभयदान आदिके विषयमें भी यही बात समझनी चाहिये।

परन्तु विशेष ध्यान देनेकी बात तो यह है कि सेवा-साधनमें कियाकी अपेक्षा भावकी प्रधानता है। स्नी-पुत्र, धन-मान, बड़ाई-प्रतिष्ठा और स्वर्गादिकी प्राप्तिके उद्देश्यसे तत्परताके साथ आजीवन किये हुए उपर्युक्त विशाल सेवा-कार्यकी अपेक्षा ममता,आसक्तिऔर अहङ्कारसे रहित होकर निः-स्वार्थमावसे की हुई थोड़ी सेवा भी अधिक मूल्यवाली होती है।

### पश्च महायज्ञ-साधन

पञ्च महायज्ञसे हमारे नित्यके पायोंका प्रायश्चित्त तो होता ही है, यदि स्वार्थत्यागपूर्वक निष्कामभावसे केवल भगवत्यीत्यर्थ इनका साधन किया जाय तो इनसे भगवत्याप्ति भी हो जाती है।

ब्रह्मयज्ञ ( ऋषियज्ञ ), पितृयज्ञ, देवयज्ञ, भूतयज्ञ (बलिवैश्व) और मनुष्ययज्ञ—ये पञ्च महायज्ञ कहलाते हैं। \* जिस कर्मसे बहुतोंकी तृप्ति हो उसे यज्ञ कहते हैं और

अध्यापनं श्रह्मयद्यः पितृयद्यश्तु तर्पणम् ।
 होमो दैनो बिलमीतो नृयक्कोऽतिथिपूजनम् ॥

(मनु०३।७०)

वेद-शास्त्रका पठन-पाठन एवं सन्ध्योपासन, गायत्री नप आदि ब्रह्मयह (ऋषियद्य) है, नित्य श्राद्धतर्पण पितृयज्ञ है, हवन देवयद्य है, बक्षिवेश्वदेव भूतयह है और अतिथि-सत्कार मनुष्ययह है। जिससे सारे संसारकी तृप्ति हो उसे महायश कहते हैं। इस दृष्टिसे इनका महत्त्व बहुत अधिक है।

देवयज्ञसे मुख्यतासे देवताओंकी, ऋषियज्ञसे ऋषियोंकी, पितृयज्ञसे पितरोंकी, मनुष्ययज्ञसे मनुष्योंकी और भृतयज्ञसे भूतोंकी तृप्ति होती है और गौणरूपसे इनके द्वारा सारे संसारकी तृप्ति होती है । वैदिक सनातनधर्मके इन महायज्ञोंमें सम्पूर्ण संसारके जीवोंके हितके लिये जैसा दया और उदारतापूर्ण स्वार्थ-त्यागका भाव भरा है, वैसा अन्य धर्मोंमें देखनेमें नहीं आता ।

वेद और शास्त्रोंका पठन-पाठन जगत्के हितार्थे श्रृषियोंको सन्तुष्ट करनेके लिये ही किया जाता है, अपने स्वार्थके लिये नहीं । सन्ध्योपासनमें भी 'पश्येम शरदः' आदिमें सबके हितकी ही प्रार्थना की गयी है । और इसी प्रकार गायत्रीमन्त्रमें स्तुति और ध्यान बतलाकर सभीकी बुद्धियोंको सत्कार्यमें लगानेकी प्रार्थना की गयी है ।

पितृतर्पणमें भी देवता, ऋषि, मनुष्य, पितर एवं सम्पूर्ण भूतपाणियोंको जलदान करनेकी विधि है। यहाँतक कि पहाइ, वनस्पति और शत्रु आदिको भी जल देकर तृप्त किया जाता है।

देवयज्ञमें अग्निमें आहुति दी जाती है। वह सूर्यको प्राप्त होती है और सूर्यसे बृष्टि और दृष्टिसे अन्न और प्रजाकी उत्पत्ति होती है। †

भूतयज्ञसे भी सारे प्राणियोंकी तृप्ति होती है। इसको बल्विकेश्वेय भी कहते हैं, क्योंकि इसमें सारे विश्वके ल्यि बल्लिटी जाती है।

मनुष्ययश्चमें घर आये हुए अतिथिका सत्कार करके उसे विधिपूर्वक यथाशक्ति भोजन कराया जाता है! । यदि भोजन करानेकी सामर्थ्य न हो तो उसे बैठनेके लिये जगह, आसन, जल और मीठे वचनोंका दान तो यहस्थको अवश्य ही करना चाहिये ।§

उपर्युक्त पाँच प्रकारके महायज्ञोंपर ऋषियोंने बहुत

- † अग्नौ प्रास्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । आदित्याज्जायते वृष्टिवृष्टेरन्नं ततः प्रजाः॥ (मनु• ३ । ७६)
- ‡ सम्प्राप्ताय त्वितिथये प्रद्रषादासनोदके। अभ्रं चैव यथाशक्ति सत्कृत्य विधिपूर्वकम्॥ (मनु०३।९९)
- ठुगानि भूमिरुदकं बाक्ष्यतुर्धी च स्नुताः पतान्यपि सतां गेहे नोच्छिबन्ते कदाचन॥ (मनु० ३ । १०१)

जोर दिया है। अतएव स्वाध्यायसे ऋषियोंका, हवनसे देवताओंका, तर्पण और श्राइसे पितरीका, अबसे मनुष्योंका और बंलिकर्मसे सम्पूर्ण भृतप्राणियोंका यथायोग्य सत्कार करना चाहिये। इस प्रकार जो मनुष्य नित्य सब प्राणियोंका सत्कार करना करता है वह तेजोमय मूर्ति धारणकर सरल अचिंमार्गके द्वारा परमधामको प्राप्त होता है। इसके विपरीत जो मनुष्य दूसरोंको भोजन न देकर केवल अपने ही उदर-पोषणके लिये भोजन बनाता है, वह पापायु मनुष्य पाप ही खाता है। सबको भोजन देनेके बाद शेष बचा हुआ अब यहाशिष्ट होनेके कारण अमृतके तुल्य है, इसलिये ऐसे अज्ञको ही सज्जनोंके खाने योग्य कहा गया है। ‡

भगवान् श्रीकृष्णने गीतामें अध्याय ३ स्ठोक १३ में भी प्रायः ऐसी ही बात कही है । §

उपर्युक्त सभी महायज्ञोंका तात्मर्थ है सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंकी अन्न और जलके द्वारा सेवा करना एवं अध्ययन-अध्यापन, जप, उपासना आदि स्वाध्यायद्वारा सबका हित चाहना । अपने स्वार्थके त्यागकी बात तो पद-पदमें बतलायी गयी है।

ह्वनके और बलिवैश्वदेवके मन्त्रोंमें भी स्वार्थत्यागकी ही बात कही गयी है। जैसे 'ॐ इन्द्राय स्वाहा, इदिमिन्द्राय न मम। ॐ ब्रह्मणे स्वाहा, इदें ब्रह्मणे न मम।' इस न ममका अभिप्राय यह है कि यह आहुति इन्द्रके लिये दी जाती है, इसका फल मैं नहीं चाहता। यह आहुति ब्रह्मके लिये दी जाती है, इसका फल मैं नहीं चाहता। अन्य मन्त्रोंमें भी इसी प्रकारके त्यागकी बात जगह-जगहपर कही गयी है। इन सबसे यही शिक्षा मिलती है कि मन्ष्य-

\* स्वाध्यायेनार्चयेतषींन्होमैदेंबान्यथाविधि ।
 पितृब्छाद्धेश नृनन्नेर्भूतानि बलिकर्मणा ॥
 (मनु० ३ । ८१)

† पवं यः सर्वभूतानि ब्राह्मणो नित्यमचैति। स गच्छति परं स्थानं तेजोमूर्तिः पयर्जुना॥ (मनु०३। ९३)

्री अर्घ स केवलं भुङ्के यः पचत्यारमकारणात्। यद्यश्चिष्टाशनं क्षेतरसतामत्रं विधीयते॥

(मनु०३।११८)

 को अपने स्वार्थका त्याग करके संसारके हितके लिये ही प्रयत्न करना चाहिये।

सम्पूर्ण संसारके प्राणियोंमें एक मनुष्य ही ऐसा प्राणी है, जो प्राणीमात्रकी सेवा कर सकता है। अन्य प्राणियोंके द्वारा भी जगत्का यहुत उपकार होता है, किन्तु सबकी सेवा तो केवल मनुष्य ही कर सकता है। मनुष्यका शरीर खान-पान, ऐश-आराम और भोग भोगनेके लिये नहीं मिला है। ये सब तो अन्य योनियोंमें भी प्राप्त हो सकते हैं। मनुष्यका जन्म तो प्राणीमात्रके हितकी चेष्टा करनेके लिये ही मिला है। अत्रष्य सब लोगोंको चाहिये कि अपने तन, मन और धनद्वारा निःस्वार्थभावसे सम्पूर्ण प्राणियोंकी सेवाके लिये तत्परतासे चेष्टा करें। और इस प्रकार प्राणीमात्रमें विराजित भगवान्की सेवा करके उनको प्राप्त कर सफल-जीवन हों।

#### विषय-हवनरूप साधन

इन्द्रियोंके विषयोंको राग-द्वेषरहित होकर इन्द्रियरूप अग्निमं हवन करनेसे परमात्माकी प्राप्ति होती है। शब्द, स्पर्श, रूप आदिका श्रवण, स्पर्श और दर्शन आदि करते समय अनुकुल और प्रतिकृल पदार्थोंमें राग-द्वेपरहित होकर उनका न्यायोचित सेवन करनेसे अन्तःकरण ग्रद्ध होता है और उसमे 'प्रसाद'का अनुभव होता है। उस 'प्रसाद'से सारे दुःखोंका नाश होकर परमात्माके स्वरूपमें स्थिति हो जाती है। परन्तु जबतक इन्द्रियाँ और मन वशमें नहीं होते और भोगोंमें वैराग्य नहीं होता, तबतक अनुकूल पदार्थके सेवनसे राग और हर्ष एवं प्रतिकृलके सेवनसे द्वेप और दुःख होता है । अतएव सम्पूर्ण पदार्थोंको नाशवान् और क्षणमङ्कर समझकर न्यायसे प्राप्त हुए पदार्थोंका विवेक और वैराग्ययुक्त बुद्धिके द्वारा समभावसे ग्रहण करना चाहिये । श्रवण, दर्शन, भोजनादि कार्य रसबुद्धिका त्याग करके कर्तव्यबुद्धिसे भगवत्प्राप्तिके लिये करने चाहिये । इन पदार्थोंमें ऐशो-आराम, मौज-शौक, स्वाद-सुख और इन्द्रियतृप्ति, रमणीयता या भोग-बुद्धिकी भावना ही मनुष्यके मनमें विकार उत्पन्न करके उसका पतन करनेवाली होती है। उपर्युक्त दोपोंसे रहित होकर विवेक और वैराग्ययुक्त बुद्धिके द्वारा किये जानेवाले इन्द्रियोंके विषय-सेवनसे तो हवनके लिये अग्निमें डाले हुए ईंधनकी तरह वे सब पदार्थ अपने आप ही भस्म हो जाते हैं। फिर उनकी कोई भी सत्ता या प्रभाव नहीं रह जाता। इस प्रकार साधन करते-करते अन्तःकरणकी शुद्धि होनेपर सारे दुःखीं और पापोंका अभाव होकर परमात्माके खरूपमें स्थिर और अचल स्थिति हो जाती है अर्थात् परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है।

### महात्माओंका आज्ञापालनरूपी साधन

जो पुरुष महात्माओंके पास जाकर उनके उपदेशको सुनकर उसके अनुसार साधन करता है, उसे भी परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है। भगवानने गीतामें कहा है—

> भन्ये त्वेषमजानन्तः श्रुत्वान्येभ्य उपासते । तेऽपि चातितरन्त्येव मृत्युं श्रुतिपरायणाः ॥ (१३ । २५)

'परन्तु दूसरे जो पुरुष स्वयं इस प्रकार (ध्यानयोग, सांख्य-योग और कर्मयोग) न जानते हुए दूसरोंसे अर्थात् तत्त्वके जाननेवाले महापुरुषोंसे सुनकर तदनुसार उपासना करते हैं, वे श्रवणपरायण पुरुष भी मृत्युरूप संसारसागरको नि:सन्देह तर जाते हैं।

अतएव जो पुरुष श्रद्धा-भक्तिपूर्वक महात्माओंकी आज्ञा-का पालन करता है, उसका कल्याण हो जाता है। शास्त्रोंमें इसके अनेक उदाहरण भी मिलते हैं।

महाभारत आदिपर्वके तीसरे अध्यायमें २०से ३२ स्लोक-तक आयोदधौम्य और उनके शिष्य पाञ्चालदेशीय आकणि-की कथा है। वहाँ लिखा है कि शिष्यको गुरुने खेतमें जाकर खेतकी मैंड बाँधनेकी आज्ञा दी। शिष्य जब चेष्टा करनेपर भी मिट्टीसे मैंड न बाँध सका तब उसने स्वयं जलके प्रवाहके सामने सोकर जलको रोक लिया। जब शाम-तक यह घर न लौटा तो गुरु उसे खोजते हुए खेतमें आये और पुकारने लगे। उनकी आवाज सुनकर आकृणि उठा और जाकर सामने खड़ा हो गया। मिट्टीके स्थानपर खुद उसके पड़नेकी बात जानकर घौम्यमुनि उसकी आज्ञापालन-परायणताको देखकर बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने वरदान दिया कि तुमने जो मेरी आज्ञाका पालन किया है, इससे तुम्हारा कत्याण हो जायगा। समस्त वेद और धर्मशास्त्रोंका ज्ञान तुम्हे विना ही पढ़े अपने आप हो जायगा। हो इसी प्रकार छान्दोग्य

 महावारी, गृहस्य, वानप्रस्थ या संन्यासी कोई भी पुरुष जो गीना अध्याय १२ स्रोत १३ से १९ और अध्याय १४ स्रोत २२ से २५ में वर्णित लक्षणोंसे युक्त हो, उसाको महारना समझना चाहिये।

† यस्माच्च १२या मद्भचनमनुष्ठितं तस्माच्छ्रेयोऽनाध्यसि । सर्वे च ते वेदाः प्रतिभास्यन्ति सर्वाणि च धर्मशास्त्राणीति ॥ ( मद्या • आ • प • र । ३२ ) उपनिषद्के अध्याय ४, खण्ड ४से ९ में भी एक कथा आती है। हारिद्रुमत गौतम ऋषिने अपने शिष्य सत्यकाम जाबालका उपनयनसंस्कार करके उसे ४०० ऋशं और दुर्बल गायोंको चनमें ले जाकर चरानेकी आज्ञा दी। शिष्यने गुरुका भाव समझकर यह कहा कि जब इन गायोंकी संख्या पूरी १००० हो जायगी, तब मैं लीट आऊँगा।

कई वर्ष बीतनेपर एक दिन एक साँड्ने उससे कहा कि अब हम पूरे हजार हो गये हैं, तुम हमें गुफके पास ले चलो । सत्यकाम जब उन्हें लेकर आने लगा तो गुफ्क्यासे उसे साँड्, अमि, हंस और महु (जलचर पक्षी) ने मार्गमें ही ब्रह्मका उपदेश दे दिया। जब वह घर लौटा तो उसे देखकर गुफ्ने कहा—'तुम तो ब्रह्मवेत्ता-से प्रतीत हो रहे हो, तुमको उपदेश किसने दिया!' सत्यकामने रास्तेकी सच्ची सच्ची घटना बतलाकर कहा—'मैं अब आपके द्वारा उपदेश प्राप्त करना चाहता हूँ।' महर्षि गौतमने उसे पुनः अक्षरशः वही ब्रह्मविद्याका उपदेश दिया जो उसे रास्तेमें प्राप्त हुआ था।

इसी प्रकारके और भी अनेक उदाहरण शास्त्रोंमें आते हैं, जिनमें महात्माओके आज्ञापालनमात्रसे ही शिप्यों-का कल्याण हुआ है।

'महात्माओंके आज्ञापालनसे परम कस्याण हो इसमें तो कहना ही क्या है, उनका दर्शन, स्पर्श और चिन्तन भी कस्याणका परम कारण होता है।

देवर्षि नारदजीने कहा है--

महत्सङ्गस्तु दुर्लभोऽगम्योऽमोधश्च । (नारदभक्तिस्त्र ३९)

'महात्मा पुरुषोंका सङ्क दुर्लभ, अगम्य और अमोघ है।'

महारमाओंका मिलना कठिन है, मिलनेपर उन्हें पहचानना कठिन है, परन्तु न पहचाननेपर भी उनका मिलना व्यर्थ नहीं होता, वह महान् कल्याणकारक होता है। जैसे सूर्यको न जानकर भी यदि कोई सूर्यके सामने आ आय तो उसकी सरदी दूर हो जाती है। यह सूर्यका स्वाभाविक गुण है। इसी प्रकार महारमाओंका मिलन अपने स्वाभाविक वस्तुगुण-से ही मन्प्योंको तारनेवाला होता है।

अतएव महात्माओंके सङ्ग और उनके आज्ञापाटनसे सबको लाभ उठाना चाहिये।

### सत्य-साधना

# प्रेम-धर्मकी रीति

( के लक-शीसरजचन्दजी सत्यप्रेमी )

जगतमें दुःख भरे नाना। प्रेमधर्मकी रीति समझकरः सब-सहते जाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥ टेक ॥

सरल सत्य शिव सुन्दर कहना, हिलमिल करके सबमें रहना। अपनी नीची ओर देखकर, धीरज-धन पाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१॥ वे भी हैं पृथ्वीके ऊपर, जिनको जीना भी है दूभर। उनकी हालतमें हमदर्शी, दिलसे दिखलाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२॥ अन्न-वस्त्रमें क्यों दुविधा हो, इनकी तो सबको सुविधा हो। भूखे या वेकार बन्धुको हिम्मत पहुँचाना॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥३॥ यदि तनश्वन-जनसे विहीन हम, पर मनसे क्यों बनें दीन हम ? भला न सोचा अगर किसीका—बुरा न सुझवाना 🏾 जगतमें दुःख भरे नाना ॥४॥ जितना हो दुनियाको देना, वद्लेमें कम-से-कम जग-हितमें सर्वस्य मुक्त कर, सत्य मोक्ष पाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥५॥ कंचन-कामिनिवाले, ये सब क्षणभरको बनते मतवाले। पर यह तो भीतर तृष्णाकी, भट्टी भड़काना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥६॥ कण-भर सुख है। मण-भर दुख है। विषय-वासनाका यह रुख है। हाय-हाय मचती रहती है, वैन नहीं पाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥७॥ काम भोग अनुकूल न पार्ये, पर तृष्णाको नहीं बढ़ाये। इच्छा ईंघन सदा अनलमें, यह न भूल जाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥ ८ ॥ जीवन जलत-बुझत दीवट है,

जल-घटकोंका यंत्र रॅहट है।

भरता है रीता होनेको, रीता भर जाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥९॥ झूठे वैभव पर क्यों फूला, यह तो ऊँचा-नीचा झूला। धन-यौवनके बंचल-बलपर, कभी न इतराना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१०॥ नीति-सहित कर्तेच्य निभानाः अपने-अपने खेल दिखाना। संन्यासी हों या गृहस्थ हों, रंक हों कि राना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥११॥ उठना गिरना हँसना रोना, पर चिन्तामें कभी न सोना। कर्मबंधके बीज न बोना, सत्य-योग-ध्याना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१२॥ ईश्वर एक, भरा हम सबमें, श्रद्धा रहे राम या रबमें। 'सबके सुखमें अपने सुख' का तत्त्व न विसराना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१३॥ दिज्य गुणोंकी कीर्ति बढ़ानाः जग-जीवनको स्वर्ग बनाना। दुनियाका नंदन वन फूले, वह रस बरसाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१४॥ जीवन्मुक्ति-मर्म समझाना, हृदयोंको स्थितप्रश्न बनाना। सदा सत्यमय प्रेम-मंत्रके अमर-गीत गाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१५॥ सब ही शास्त्र वने हैं सक्ते, किन्तु समझनेमें हम कश्चे। पक्षपातका रंग चढ़ाकर, क्यों भ्रम फैलाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१६॥ अविवेकी चकर खाता है, तब लड़ना भिड़ना भाता है।

रागद्वेषसे वैर बसाकर, धर्म न ळजवाना ॥

जगतमें दुःख भरे नाना ॥१७॥

सब धर्मोंने रस बरसायाः पाप-अनलका ताप बुझाया। षह रस भी अब तपा अनलसे, अंग न जलवाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१८॥ जाति-भेद हैं इतने सारे बने सभी सुविधार्थ हमारे। मानवताका भाव भूछ क्यों मदमें मस्ताना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥१९॥ धर्म-पंथमें भेद भले हों, पर अपवाद विरोध टले हों। एक सूत्रमें विविध पृष्पकी, माला पिरवाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२०॥ नैतिक नियमोंका पाबंदी, संत स्वतंत्र सदा आनंदी। पर पर पीडामें उसको भी, आँस बह आना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२१॥ यक्त अहार-विहार सदा हो, फिर भी होना रोग बदा हो। इस जीवनका नहीं भरोसा, मनको समझाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२२॥ हर हालतमें हों सम भावी, वनें धर्मके सद्ये सभी अवस्थाएँ अस्थिर हैं, हरदम गम खाना ॥ जगतमे दुःख भरे नाना ॥२३॥ पेसा अन्यायी, कोई हो वन जाये जगको दुखदायी। उसे बचाना प्राण-मोह है, यह न दया लाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२४॥ विनयी सत्य-अहिंसक होना, पर भौतिक भी शक्ति न खोना। परके सिरपर किन्त शांतिकी नींट नहीं आना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२५॥ मनको सीधे पंथ चलाना, यथा-लाभ संतुष्ट बनाना । पर-हित करके आत्म-प्रशंसक गर्व नहीं लाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२६॥ छल प्रपंच पाखंड भुलानाः दुःस्वार्थोका दम्भ मिटाना। भेष दिखा करके भोळांको, कर्मा न बहुकाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२७॥

मस्ती. भूलें महामोहकी बस जाये फिर उजड़ी बस्ती। हितकर मनहर सद् भावोंका सरवर लहराना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२८॥ ये सब नमके मेघ रसीले, इन्द्र-धनुष हैं विविध रँगीले। ऐसा ही बस अपना मन हो, मैल नहीं लाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥२९॥ इन सफेद आँखोंमें लाली, उसमें भी है फीकी काली। भिन्न-भिन्न मिल जायँ स्नेहसे, सुंदरता पाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥३०॥ यह हलकी सी जीभ हमारी, रस चखती है भारी-भारी। पर क्यों इतनी विशव बुद्धिने, तत्त्व न पहचाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥३१॥ ज्वालामुख भूकम्प प्रलय सव, ये संकट आ जाते जब-तब। एक दिवस हमको मरना है, फिर क्यों घवराना ? जगतमें दुःख भरे नाना ॥३२॥ यह तो प्रकृति-देविकी छीछा, क्षण-क्षणमें संघर्षण-शीला । यथाद्यक्ति सहयोग परस्पर लेना दिलवाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥३३॥ आधा नर है आधी नारी, मानव-रथ दो-चक्र-चिहारी। एक दूसरेके उपकारी, पूरक कहलाना॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥३४॥ पूर्ण ब्रह्मका ध्रुव प्रकाश है, क्यों किसका जीवन निराश है। सच्चे बनकर चिदानन्द्रमें आप समा जाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥३५॥ फैली माया, अन्तस्तलमे द्रोह-मोहका घन तम छाया। सत्य-प्रेमके 'सूर्यचंद' की किरणे चमकाना ॥ जगतमें दुःख भरे नाना ॥३६॥ प्रेम-धर्मकी रीति समझकर, सब सहते जाना। जगतमें दुःख भरे नाना ॥

# सबसे पहली साधना

( लेखक-स्वामीजी श्रीतपोवनजी महाराज )

सबसे पहले मनुष्यको मनुष्य बननेके लिये साधना करनी चाहिये । मनुष्यके आकारमात्रसे ही कोई मनुष्य नहीं हो सकता। आकारके साथ ही उसमें मनुष्योचित गुण भी होने चाहिये । जिसमें मनुष्यके गुण विद्यमान हैं, वही वस्तुतः 'मनुष्य' शब्दका वाच्य हो सकता है । पशु-मनुष्य, मनुष्य-मनुष्यः, और देव-मनुष्य—इस प्रकार स्थलरूपसे मनुष्यके तीन विभाग किये जा सकते हैं। सच कहा जाय तो किसी-किसी अंशमें तो मनुष्य पश्से भी निकृष्टतर जन्त है । आहार, निद्रा, भय, मैथुन आदि चेप्टाएँ पशुओंमें प्रकृतिके अनुसार नियमपूर्वक परिमितरूपमें हुआ करती हैं। पद्म अपने आन्तरिक भावको किसी भी प्रकारसे छिपाने-का प्रयत्न नहीं करते। भीतर क्रोध होता है तो बाहर भी कोध प्रकट करते हैं। उनके मनमें विपाद होता है तो चेहरेपर भी आ जाता है। अंदर भूख-प्यास होती है तो वे बाहर भी वैसी ही चेष्टा करते हैं। परन्तु यह मनुष्य-जन्तु तो ऐसा है कि उसके भीतर रागकी आग धधकती रहती है, पर बाहरसे बड़ा विरक्त बन जाता है। चित्त क्रोधसे आकुल होनेपर भी बाहरसे प्रेम दिखलाता है। मन शोकसागरमें हुवा रहता है, परन्तु बाहर सर्वथा अशोक और हर्षका स्वाँग भरता है और अंदरसे पक्का नास्तिक होनेपर भी बाहर पूरा आस्तिक और धर्मापदेशक बन बैठता है। इस प्रकारकी अप्राकृतिक जालसाजियोंके और अनियमित भोगलिप्साओंके कारण यह मनुष्य-जन्तु पशुओंकी श्रेणीमें भी स्थान न पाकर उनसे भी नीचा जीवन व्यतीत करता है।

कहना न होगा कि धर्म और अधर्मका ज्ञान न होनेके कारण जगत्में केवल इन्द्रियसम्बन्धी व्यवहार करनेवाले पशु-मनुष्यकी अपेक्षा भी वह भोगपरायण और दम्भी मनुष्य अत्यन्त निकृष्ट है, जो प्रकृतिसिद्ध भोगोंके अतिरिक्त नाना प्रकारके कृत्रिम और महान् अनर्थकारी भोगोंका लोखप होकर उन्हींकी प्राप्तिके उपायोंमें लगा रहता है तथा धर्मच्वजी बनकर अपने वाग्जालसे लोगोंको ठगा करता है। पशुमें कृत्याकृत्यका ज्ञान नहीं होता। यही उसमें मुख्य दोष है। इसीलिये जिस मनुष्यमें कृत्याकृत्यका ज्ञान नहीं होता। वह पशु-मनुष्य कहलाता है। परन्तु उपर्युक्त

मनुष्य तो अनेकों प्रकारके महान् अक्षन्तव्य दोषोंसे दूषित है। पढ़े-लिले, पण्डित और बुद्धिमान् होनेका अभिमान रखनेवाले लोग ही अधिकतर इस नीच श्रेणीके भूषण देखनेमें आते हैं। सीधे-सादे पशुतुल्य गँवार मनुष्योंमें तो इस अनर्थकारिणी नीच कलाका विकास ही नहीं होता।

इसिलये मनुष्यको सबसे पहले मनुष्यत्व प्राप्त करनेकी साधना करनी चाहिये। प्राचीन समयमें गुरुकुलवास, गुरुगुप्ता, सदाचार-निष्ठा आदि ऐसी उत्तम-उत्तम वैदिक प्रयाएँ यीं कि उनके प्रभावसे मनुष्यमें आप ही मनुष्यत्वका विकास हो जाता था। उस समय मनुष्यत्वके लिये विशेष साधना करनेकी आवश्यकता नहीं थी। आजकल तो, हेतु कुछ भी क्यो न हो, मनुष्य अपने मनुष्यत्वको ही खो रहा है। और जब मनुष्यमें मनुष्यत्व ही न हो तब फिर वह दिव्य-गुण-सम्पन्न देव-मनुष्य तो हो ही कैसे सकता है ! ईश्वराराधन, ईश्वरभिक्त, अध्यात्म-विचार तथा ध्यान और समाधि आदि ऊँची दिव्य साधनाएँ ऐसे पतित मनुष्योंके द्वारा कैसे सम्पादित हो सकती हैं!

# 'नाविरतो दुश्चरितात्।'

—इत्यादि श्रुतियाँ दुराचरण और तुर्गुणोंसे रहित उत्तम पुरुषोंका ही अध्यात्मसाधनामें अधिकार बतलाती हैं। कम, योग, भक्ति और ज्ञानसम्बन्धी वैदिक, तान्त्रिक अथवा पौराणिक अध्यात्मसाधना श्रेष्ठ सदाचारी पुरुष ही कर सकते हैं। हठ, दुराग्रह या कौत्हलपूर्वक अनिधकार चेष्टा करनेसे क्या फल हो सकता है !

अतएव हे मनुष्य ! तुम पहले मनुष्य बनो ! मनुष्यत्वके लिये जिन साधनाओं की आवश्यकता है, पहले उन्हीं को करो । धर्मका ज्ञान न हो तो स्तपुरुषों की सङ्कितिसे पहले उसे प्राप्त करो । धर्मज्ञान हो तो उसमें श्रद्धा और निष्टा करके तदनुकूल आचरण करो । श्रद्ध आचरण ही मनुष्यत्व- के मापनेका मानदण्ड है ।

धर्मो हि तेवामधिको विशेषो धर्मेण हीनाः पशुभिः समानाः॥

---इस उक्तिको सदा याद रक्लो । तथा----

'सत्याव प्रमदितन्यम् । धर्मान प्रमदितन्यम् । कुशस्त्राच

सा० अं० १६---

प्रमहितन्यम् । सत्यं वद । धर्मं वर । मातृदेवो भव । पितृदेवो भव । धाचार्यदेवो भव । धतिथिदेवो भव । यान्यनवचानि कर्माणि तानि सेवितन्यानि नो इतराणि । यान्यसमाकं सुचरितानि तानि स्वयोपास्यानि ।'

— इत्यादि श्रुतिवचनोंके अनुसार सत्य, धर्म, दया, दान, समता, मैत्री, तप, दाम, दम, सन्तोष, धेर्य, स्थैर्य, क्षमा, द्योच, आर्जव (मन, वाणी और दारीत्की सरलता— एकरूपता), ब्रह्मचर्य, स्याध्याय, गुरुभक्ति, मातृभक्ति, पितृभक्ति, देशभक्ति, दीनसेवा आदि श्रेष्ठ गुणोंका उपार्जन करके सच्चे धर्मनिष्ठ सदाचारी मनुष्य बनो। भगवान् श्रीरामचन्द्रजी, भरत, लक्ष्मण, युधिष्ठिर एवं सीता, सावित्री

आदि ऐतिहासिक उत्तम-उत्तम पुरुषरत और स्त्रीरतोंके जीवनको सामने रखकर अपनेको उसीके अनुसार सचा और श्रेष्ठ मनुष्य बनानेकी चेष्टा करो।

उत्तम मनुष्य ही ईश्वर-प्राप्तिकी दिव्य ईश्वरीय साधना करनेका अधिकारी होता है। इसिलये प्रकाण्ड ताण्डव छोड़कर अर्थात् बड़े-बड़े ईश्वरभक्त और ब्रह्मज्ञानियोंके देवपूज्य और देवदुर्लभ उच्च ख्यानोंपर आरोहण करनेकी उत्सुकता त्यागकर सबसे पहले मनुष्यत्वको प्राप्त करनेकी सच्ची साधना करो। धर्माचरणरूपी यह धार्मिक साधना ही अध्यातम-मन्दिरपर चढ़नेके लिये पहली सीढ़ी है। इसिलये यही सबसे पहली साधना है।

-श्रुति

# साधनकी अनिवार्य आवश्यकता

'उत्तिष्ठध्वं जागृध्वमग्निमिष्छध्वं भारताः ।'

'बुद्धिमानो ! उठोः जागो और भगवत्प्राप्तिकी इच्छा करो ।'

विचारशील मनुष्यके सामने सबसे पहले यह प्रश्न आता है कि हमें क्या चाहिये ? और जो चाहिये, उसके लिये हमें क्या करना चाहिये। पहले उद्देश्यका निश्चयः तत्पश्चात् उसकी साधनाका निश्चय होता है। मनुष्य कुछ-न-कुछ चाहता है । कोई धन-सम्पत्ति चाहता है, कोई स्त्री-पुत्र चाहता है, कोई मान-प्रतिष्ठा और कीर्त्ति चाहता है, कोई सुन्दर शरीर चाहता है और कोई चाहता है अप्रतिहत शासन। इस चाहके और भी अनेकों नाम-रूप हो सकते हैं। परन्त ये भी जीवनके उद्देश्य नहीं, क्योंकि इनके द्वारा भी सुख ही चाहा जाता है। यदि ये दुःखके कारण बन जायँ तो इनके भी परित्यागकी इच्छा होती है और परित्याग कर दिया जाता है। इसिलये यह बात स्वतः सिद्ध हो जाती है कि मनुष्य-जीवनका लक्ष्य परम सुखकी प्राप्ति है-ऐसी प्राप्ति, जिसमें किसी प्रकारकी सीमा, अन्तराय अथवा विच्छेद न हो-- चाहे वह संग्रहसे हो चाहे त्यागसे। यही कारण है कि मनुष्य जिसको सुख समझता है उसको प्राप्त करनेके लिये दौड़ पहता है, सम्पूर्ण शक्तिसे उसके लिये प्रयत करता है। इस प्रयक्षका नाम ही साधना है।

साधारण मानव-समाजकी ओर दृष्टि डाली जाय तो यह प्रत्यक्ष ही दीख पहता है कि सभी किसी-न-किसी साधनमें लगे हुए हैं। ऐसा होनेपर भी वे दुःखी हैं, निराश हैं और साधना करके जिस आत्मनुष्टिका अनुभव करना चाहिये उससे विवार करनेपर जान पड़ता है कि जीवनका उद्देश्य निश्चय करनेमें ही उन्होंने भूल की है। ध्यकती हुई आगको शीतल मणि-खण्ड समझकर गोदमें उठा लेना जैसे सुखका कारण नहीं हो सकता, विपको अमृत समझकर पीना जैसे अमरत्यका कारण नहीं हो सकता, विपको जिन वेंसे ही विनाशी यस्तुओंको सुख समझकर अपनानेसे सुखकी प्राप्ति नहीं हो सकती। जिन स्थूल और जड वस्तुओंमें सुखकी करपना करके साधारण मनुष्य जी-तोड़ परिश्रम कर रहे हैं, उनकी प्राप्ति होनेपर भी सुख नहीं मिलता; क्योंकि उनमें सुख है ही नहीं। इसीसे वे दुःखी हैं और तबतक उनका दुःख नहीं मिट सकता, जबतक सुखके वास्तविक स्थानका पता लगा कर वे उसको प्राप्त नहीं कर लेते।

वास्तविक सुख क्या है ? इसका एकमात्र उत्तर है— परमात्मा । क्योंकि संसारमें जब कभी इच्छाओंके शान्त हो जानेपर यत्किश्चित् सुखकी अनुभूति होती है और कई बार कई कारणोंसे होती है तब इस निश्चयका कारण मिल जाता है कि इन समस्त छिट-पुट सुखोंका अवश्य ही कोई-न-कोई भाण्डार है । उसीका नाम तो परमात्मा है । एक ऐसी सत्ता है, जो समस्त परिवर्त्तनोंमें सदा एकरस है । एक ऐसा ज्ञान है जो सम्पूर्ण ज्ञानोंका उद्गम है, जिसमें अज्ञानका लेश भी नहीं है । एक ऐसा आनन्द है, जिसका निर्वचन मन और वाणीसे मौन होकर ही किया जाता है और जिसके आस्वादनमं आस्वाद और आस्वादकका मेद नहीं रहता। वह मधुरातिमधुर, नित्यन्तन, परम मनोहर, सत्य परमात्मा ही तो है। उसको देखे विना आँखों अतृत ही रहेंगी। उसके विना हृदयकी सेज सूनी ही रहेगी, उसका आलिङ्गन प्राप्त किये विना बाँहें फैली ही रहेगी। तात्पर्य यह कि उसको प्राप्त करनेमें ही जीव-जीवनकी पूर्णता है और जिस जीवनका वह लक्ष्य है, वही सच्चा जीवन है। इस सच्चे जीवनका नाम ही साधन है। जिन्हें यह साधन प्राप्त है, साध्य भी उन्हें प्राप्त ही है। क्योंकि साधन ही साध्य है और वही सिद्धि भी है। यही वास्तविक सख है।

जीव पूर्वतन संस्कारों हे हतना जकड़ गया है कि वह संशाहीन, मूर्च्छित अथवा सुपुप्त हो गया है। वह भगवदीय प्रेरणा और शिक्का अनुभव करने में असमर्थ है। क्यों कि इस समय जो अन्तः करण जागरित रहकर कार्यकारी हो रहा है, वह वासनाओं के पुद्धके अतिरिक्त और कुछ नहीं है। उसीसे प्रेरित होकर साधारण मनुष्य उन्मक्तकी भाँति लक्ष्यहीन प्रयक्त कर रहे हैं, जिनके कारण बन्धन और भी दृढ़ होता जा रहा है। यही कारण है कि अधिकांश अपनेको स्थूलशरीर मानकर इसीसे सम्बन्ध रखनेवाली सम्भावनाओं के प्रवाहमें वह रहे हैं। इस जडताको, अन्धगतिको और बन्धनको नष्ट करना होगा। यह सत्य है कि यह बन्धन बहुत ही निष्ठुर है, तथापि इसको काट डालनेमें कोई सन्देह नहीं है। भगवान्की अनन्त शिक और कुपाका आश्रय लेकर क्या नहीं किया जा सकता ? अन्तमें भागवत सक्तकी विजय निश्चित है।

वासनाओंसे सञ्चालित होते रहनेके कारण चित्तमें इतनी पराधीनता आ गयी है कि इनसे मुक्त होनेका प्रयक्त प्रारम्भ करनेमें और उसको चाळ् रखनेमें कई बार अपनी ही वृत्तियाँ बाधक हो जाती हैं और यह असम्भव माळूम होने लगता है कि मेरी इस साधनासे भी कुछ सिद्धि-लाम हो सकता है। अवस्य ही यह ठीक है कि सारा चराचर जगत् कर्मसूत्रसे बँधा हुआ है और यह वर्तमान जीवन और इसकी प्रवृत्तियाँ प्रारम्धक द्वारा ही परिचालित होती हैं। परन्तु यही सोचकर पुरुषकार अथवा साधनसे विमुख हो जाना, अपनी आध्यात्मिक उन्नतिको भी प्रारम्धपर छोड़ बैठना, बहुत बड़ी कमजोरी है—बल्क यों कहें कि यह अपने ही हार्यों अपने-आपकी हत्या है। मला, जिस साधनसे अपने-आपकी उपलब्धि

होती है उसीको प्रारब्धके हार्यो सींप देना आत्मघात नहीं तो और क्या है ?

विचार करनेकी बात है कि जिस प्रारब्धके भरोसे हम अपने जीवनका उज्ज्वल भविष्य अन्धकारमें डाल देते हैं। उसका मूल क्या है ? पूर्वजनमीं के पुरुषकारको ही तो प्रारब्ध कहते हैं। हमारे पूर्वजन्मके कर्म अच्छे थे या बुरे, साधक थे या बाधक-इसका निर्णय कैसे किया जा सकता है ? मान लें कि वे साधनके विरोधी थे तो क्या हमें इस जन्ममें भी उनसे लड़कर आगेके लिये साधनके अनुकूल प्रारब्ध नहीं बनाना चाहिये ? क्या उन्हीं कर्मोंके चक्रमें पिसते रहकर जन्म-जन्म उन्होंकी गुलामी करनी चाहिये! जिसमें ज़रा भी जीवन है, वह कभी ऐसी पराधीनता स्वीकार नहीं कर सकता । यदि यह मार्ने कि मेरे पूर्वजन्मोंके कर्म, जिनसे प्रारब्धका निर्माण हुआ है, साधनके अनुकूल ही थे तो क्या उनकी सहायताके लिये वैसे ही और भी कर्म करके उनकी प्रगतिको बढाना नहीं चाहिये ! तात्पर्य यह कि प्रारन्ध चाहे अनुकूल हो अथवा प्रतिकृल, दोनों ही हालतोंमें हमें अपने जीवनके उद्देश्यको पूर्ण करनेके लिये अथक प्रयत्न करनेकी आवश्यकता है।

कभी-कभी ऐसा देखनेमें आता है कि जोवर्षोंसे साधनामें लगे हैं, उन्हें सिद्धि नहीं प्राप्त होती और जिन्होंने बहुत ही थोड़ा परिश्रम किया है, उन्हें थोड़े ही दिनोंमें बहुत बड़ी सिद्धि प्राप्त हो जाती है । इसका कारण क्या है ? पूर्वजन्मके संस्कार ही इसमें प्रधान कारण हैं। जिनके संस्कार साधनाके अनुकुल किन्तु प्रसुप्त थे और अब साधनाके संयोगसे जागृत हो उठते हैं, उन्हें अविलम्ब सिद्धि मिल जाती है। जिनके संस्कार नहीं थे या कम थे, उनकी साधना धीरे-धीरे पूर्वसञ्चित कर्मों के भाण्डारसे सामग्री संग्रह करती है और समय आनेपर, तैयारी पूरी होनेपर साधनाकी अग्नि प्रज्वलित हो उठती है, जिसमें पूर्व संस्कार भस्म हो जाते हैं और वह नित्य सिद्ध वस्तु, जो विभिन्न संस्कारोंसे अलिप्त, अस्पृष्ट और अनाकलित है, प्रकट हो जाती है तथा जीव अल्पसे महान् हो जाता है। संस्कारोंसे विजडित होनेके कारण ही जीवकी दृष्टि अशुद्ध हो गयी है। वह जो कुछ देखता है, संस्काराकान्त दृष्टिसे ही देखता है। इसीसे सत्य भी उसके चश्मेके रंगमें रँगा हुआ ही दीखता है। परमात्माकी बात तो अलग रही, वह अपने आपको ही दूसरे रंगमें रँगा हुआ देखता है। संस्कारों के इस चश्मेको, दृष्टिके एक-एक दोषको हुँदु-हुँदुकर निकाल फेंकना होगा। सत्य कर्म-संस्कारोंकी अभिव्यक्ति नहीं है। इनके धो-बहानेपर जो अवशेष रह जाता है, जो घोनेवालेका मूल स्वरूप है, जो घोनेवालेके धुल जानेपर भी रहता है, वही सत्य है और उसको दूँढ़ निकालना ही साधना है। यह स्वयं ही करना होगा। जो आलस्य और प्रमादके भावोंसे अभिभृत हो रहे हैं, उनका अच्छा प्रारच्य भी बाँझ हो जायगा; क्योंकि साधनाके साथ संघर्ष हुए विना वह फलप्रस् नहीं हुआ करता। प्रारच्यरूपी बीजके अङ्कुरित, पछवित, पुष्पित और फलित होनेके लिये साधना एक सुसमृद्ध उर्वर क्षेत्र है और इसको तैयार करना साधकके अथीन है।

जीवका धर्म है साधना, और भगवान्का धर्म है कृपा। जीव जब अपने धर्मका पालन करता है, तभी वह भगवद्धर्मका अनुभव कर सकता है। जो खधर्मका पालन नहीं करता, वह दसरेसे धर्मपालनकी आशा रक्ले—यह उपहासास्पद बात है। इसमें सन्देह नहीं कि भगवानुकी क्रपा चर-अचर, व्यक्त-अव्यक्त और जीव-अजीव—सवपर एकरस एवं अहैतुक है, उसके लिये देश, काल अथवा वस्तुका भेद नहीं है, वह अनादि कालसे अनन्त कालतक एकरस बरसती रहती है। बरसना ही उसका स्वभाव है और इस प्रकार बरसती रहती है कि जो कुछ है, वह सब उस कृपाका एक कणमात्र है; परन्तु इस सत्यका साक्षात्कार साधनाके विना नहीं होता । हम कुछ न करें, कुछ न सोचें, परन्तु हमारी नस-नसमें कृपा-की विद्युत्-शक्ति दौड़ रही हो, हमारे रग-रगमें वही सुधा-मधुर धारा प्रवाहित हो रही हो, हमारे प्राणोंमें उसीका शक्ति-सञ्चार हो तथा मन, बुद्धि, अहङ्कार-जो कुछ मैं हूँ-उसीमें डूब-उतरा रहे हों, हमारी यह स्थिति बाह्य दृष्टिसे साधना न होनेपर भी परम साधना है। और मैं तो कहता हूँ, यही सबसे बड़ी सिद्धि है। यदि इससे बड़ी कोई सिद्धि हो तो वह हमें नहीं चाहिये। परन्त इस अनुभृतिके विना ऋपाका नाम लेकर हाथपर हाथ धरके बैठ रहना आत्मवञ्चना है। स्त्रीके लिये, पुत्रके लिये, शरीरके लिये, मनोरञ्जनके लिये प्रयत्न हो अथवा आलस्यको ही सुख मानकर पड़े रहें, परन्तु साधनकी चर्चा चलनेपर अपनी अकर्मण्यता और आलस्यप्रियताके समर्थनमें भगवत्क्रपाका नाम ले लें या उसके नामपर सन्तोष कर लें-साधना-जगत्में यह एक अमार्जनीय अपराध है।

सूर्यका स्वभाव है कि वह अपनी आलोक-रिक्मयों के विस्तारसे निखिल जगत्में नवीन चेतना और स्फूर्तिका सञ्चार करता रहे। यदि नेत्र-दोषके कारण कोई उस प्रकाशको नहीं महण कर सके तो यह सूर्यका वैषम्य नहीं, नेत्रके रोगीका ही दोष है। इसी प्रकार भगवत्कृपा होनेपर भी, रहनेपर भी, उसको अनुभव कर सकनेकी योग्यताका अभाव दूर करना होगा। हमें साधनाके द्वारा अपने अन्तःकरणमें ऐसी पात्रता और क्षमताको उद्दीत करना पड़ेगा, जिसके द्वारा हम उस एकरस कृपाका अनुभव करनेमें समर्थ हो सकें। सूर्यका प्रकाश तो कोयले और आतशी शीशेपर समानरूपसे ही पड़ता है, परन्तु कोयलेपर उसका बहुत ही कम प्रभाव पड़ता है और आतशी शीशेके संयोगसे यह प्रज्वलित हो उठता है। यही बात भगवत्कृपाके सम्बन्धमें भी है। उसकी अनुभृतिके लिये साधनाके संघर्षसे चमकते हुए निर्मल और उज्ज्वल अन्तः-करणकी आवश्यकता है।

कौन नहीं जानता कि अभि सर्वव्यापक है। आकाशमें फैले हुए नन्हे-नन्हे जल-कण और प्रलयकी आगको भी बुझा देनेकी शक्ति रखनेवाली समुद्रकी उत्ताल तरङ्गें भी अव्यक्त अग्निसे शुन्य नहीं हैं । यह सत्य है । परन्तु इस व्यापक अग्नि-के द्वारा न तो घरका अँधेरा ही दूर किया जा सकता है और न भोजन ही तैयार किया जा सकता है। यदि हम ऐसा करना चाहते हैं तो हमें साधन-सामग्रीसे अव्यक्त अग्निको व्यक्त करना पड़ता है, व्यापक अभिको एक घेरेमें प्रज्वलित करना पड़ता है। यदि हम भगवत्कृपाके द्वारा अपने हृदयमें प्रकाश और आनन्दका अनुभव करना चाहते हैं तो हमें साधन-सामग्रीसे उसको ऐसा बनाना ही पढ़ेगा कि यह उस अव्यक्त और व्यापक कृपाको मूर्त्तरूपमें अनुभव कर सके। इसीसे यह देखा गया है कि भगवत्कृपापर जिनका जितना अधिक विश्वास है, वे उतना ही अधिक साधनामें संलग्न होते हैं। वे एक क्षणके लिये भी भगवत्क्रपाकी प्रतीक्षा और उसकी अनुभूति नहीं छोड़ते, छोड़ नहीं सकते; क्योंकि उनका जीवन कृपामय अतएव साधनमय हो गया है ।

हृदयके अन्तर्देशमें परमात्मा और उसके बहिदेंशमें स्थूल प्रपञ्च है। दोनोंके मध्यमें स्थित हृदय जब स्थूल प्रपञ्च का चिन्तन करता है तब क्रमशः जडमायापन्न हो जाता है और जब अन्तःस्थित चित्त्वरूप परमात्माका चिन्तन करता है, तब चिद्मायापन्न हो जाता है। हृदयको जडताके दलदल-से निकालकर चिद्भायापन्न हो जाता है। हृदयको जडताके दलदल-से निकालकर चिद्भायापन्न स्त्रीतिष्ठत करनेका प्रयत्न ही साधना है। इस प्रयत्नमें अनेकों प्रकारके स्तर और भूमिकाएँ सहज-रूपसे ही आती हैं। कई साधक पहले जन्मोंमें उनमेंसे बहुत-

सी अथवा कुछ भूमिकाएँ पार कर चुके होते हैं, इसिल्ये वर्तमान जन्ममें उन्हें उसके आगेकी ही साधना करनी पड़ती है। अधिकारभेदका भी यही कारण है। इसीसे मिन्न-भिन्न साधकोंके लिये अलग-अलग साधनाओंका निर्देश है। एक उदाहरणसे यह बात स्पष्ट की जाती है।

मान लीजिये, दो व्यक्ति भयङ्कर धूपमें घृम रहे हैं। एकको लूलग जाती है और एकको योड़ी सी गरमीका ही अनुभव होता है। पहलेको ज्वर हो आता है, दूसरा खस्थ रहता है। एक ही धूपका इन दोनोंपर भिन्न-भिन्न प्रभाव पड़ता है। इसका कारण क्या है ? यही कारण है कि इनके शरीरमें रहनेवाली धातुएँ एक-सी नहीं हैं। एकमें धातु-साम्य है तो दूसरेमें वैषम्य। इसीसे एक ही धूपके दो फल होते हैं। इसी प्रकार किसीका अभिमान स्थूल्टारीरमें है तो किसीका सूक्मशरीरमें । इसके भी अनेकों स्तर होते हैं । जो जिस स्तरकी साधनाको पार कर चुका है, वह उसके लिये सहज होता है और जो अभी दूर है, उसमें प्रवृत्ति ही नही होती। जिस स्तरमें उसका अभिमान है, वहींसे साधना प्रारम्भ होती है। मनको निषिद्ध कर्मोंसे हटाकर विहित कर्मोंके स्तरमें लाना पड़ता है। विहित कर्मोंमें भी जबतक ऐहलौकिक काम्य कर्म होते हैं, तबतक स्थूलशरीरका ही अभिमान काम करता रहता है। पारलौकिक कामना होनेपर सक्ष्मशरीरका जागरण प्रारम्भ होता है और निष्कामताके साथ ही अन्तःकरणकी शुद्धि होने लगती है। यह निष्कामता भी शारीरिक कर्मके साथ, मानसिक कर्मके साथ और दोनोंसे रहित--तीन प्रकार-की होती है। पहलेका नाम कर्मयोग, दूसरेका नाम भक्तियोग और तीसरेका नाम ज्ञानयांग है। जब अन्तःकरण शारीरिक और मानसिक कमोंसे रहित होकर निस्सङ्कल्प जागरित रहने लगता है, तब उसे विशुद्ध सत्त्व कहते हैं। समाधियों के समस्त भेद इसीके अन्तर्गत हैं। इसीमें वास्तविक ज्ञानका उदय होता है, जो कि स्क्यं परमात्मा है। इसके पहले अपनी वासनाएँ ही, जो कि अनादि कालसे अगणित रूपींमें दबी पड़ी रहती हैं, नाना प्रकारके रूप धारण करके आती हैं। समस्त संस्कारोंके धुल जानेपर ही परम सत्यका साक्षात्कार सम्भव है । उनको घो डालना ही साधनाओंका काम है । इनमें और इनके अतिरिक्त और भी विभिन्न स्तरीमें से जो

जिस स्तरमें पहुँचा हुआ साधक होगा, उसको उससे भी ऊपर उठनेके लिये साधनाकी आवश्यकता होगी —चाहे उस साधना-का रूप जो भी हो।

शान साधनाका विरोधी नहीं है। वह तो उसमें रहनेवाले अज्ञानमात्रका ही विरोधी है । अज्ञानका नाश करके साधनाओं-के स्वरूपकी रक्षा करनेमें ज्ञानका जो महत्त्व है, वह कोई अनुभवी महापुरुष ही जान सकता है । साधनाओं मेंसे नीच-ऊँच भावको निकालकर विभिन्न हन्नि, प्रवृत्ति और अधिकार-वालोंके लिये सबको सम श्रेणीमें कर देना ज्ञानदृष्टिका ही काम है। इसलिये ज्ञानसम्पन्न पुरुष कभी किसी भी साधना-का विरोध नहीं करते और जैसे दूसरे साधकोंके द्वारा प्रयत-पूर्वक साधनाएँ होती हैं, वैसे ही ज्ञानीके शरीरसे भी सहज रूपमें हुआ करती हैं। प्रमाद और आलस्य तो अज्ञानके कार्य हैं, जो आदर्श महात्मामें रह ही नहीं सकते। इसीसे शानके पूर्वकालमें उन्हें जिन साधनोंका अभ्यास हो जाता है, उन्हींका शरीरके त्यागपर्यन्त सदा अनुष्ठान होता रहता है। जहाँ आलस्य, प्रमाद अथवा कायक्लेशके कारण जान-बूझकर साधनोंका परित्याग किया जाता है, वहाँ तो विशुद्ध शान ही नहीं है। और ऐसी स्थितिमें दुःखकी आत्यन्तिक निवृत्ति हो ही नहीं सकती।

साधनामें प्रवृत्ति ही दुःखकी आत्यन्तिक निवृत्ति और परमानन्दकी प्राप्तिको रुक्ष्य करके होती है । जबतक रुक्ष्यकी सिद्धि न हो, तबतक साधनासे निवृत्त हो जाना कायरता है । सुख और दुःख अन्तःकरणमें होते हैं । इसिलये अन्तःकरणको ऐसी स्थितिमें ले जाना साधनाका काम है, जिसमें उनका अनुभव ही नहीं होता । ज्ञानाभासका आश्रय लेकर अन्तःकरणको सुख-दुःखमें पड़ा रहने देना अज्ञान है । ऐसा निस्सङ्कल्प अन्तःकरण, जिसमें सुख और दुःख दोनोंके प्रति समत्व है अथ्या उनकी प्राप्ति और विघातके लिये कोई स्पन्दन नहीं है, जीवन्मुक्तका अन्तःकरण है; और यदि ज्ञान नहीं भी हुआ है तो साधनकी चरम सीमा अवस्य है । इसीसे ज्ञानप्राप्ति और ज्ञानरक्षा अर्थात् जीवन्मुक्तका सुख अनुभव करनेके लिये ज्ञानसिद्धान्तमें भी साधनाकी अनिवार्य आवस्यकता स्वीकार की गयी है ।

क्षीण हो रहा है क्षण-क्षण यह मनुष्य-जीवन । काछ

निगल जाना चाहता है अभी-अभी । सारा संसार विनाशकी ओर द्वतगतिसे दौड़ रहा है। एक ओर यह दृश्य है तो दूसरी ओर परमानन्दस्वरूप प्रभु हमें अपनी गोदमें लेनेके लिये न जाने कबसे प्रतीक्षा कर रहे हैं और अपनी ओर आकर्षित कर रहे हैं। अज्ञान-निद्रामें सोया हुआ यह जीव यदि जग जाय तो यह अपनेको परमात्माकी गोदमें, उनके स्वरूपमें ही

पाकर निहाल हो जाय और खप्तकी सारी विभीषिकाएँ निर्मूल होकर लीलाके रूपमें दीखने लगें । यह जागरण ही साधना है और यह करना ही होगा।

'उत्तिष्ठत जामत प्राप्य वरान् निकोधत ।' 'उठो, जागो और बड़ोंके पास जाकर जानो ।' शा.

~515th2~

# साधकका परम धर्म

(लेखक--श्रीदादा धर्माधिकारी)

साधक वह है, जिसने अपने साध्यतक पहुँचनेके लिये एक निश्चित मार्ग सोच-समझकर निर्धारित कर लिया हो। उसका साध्य तो निश्चित है ही। लेकिन इसके अतिरिक्त उस साध्यकी प्राप्तिका साधन भी निश्चित है। साधन-निश्चय और साधननिष्ठा ही साधककी विशेषता है। कई लोग यह कहते पाये जाते हैं कि 'साधननिष्ठाकी आवश्यकता नहीं है। एक ही साध्यके अनेक साधन हो सकते हैं और होते भी हैं। अपनी शक्ति तथा देश-काल-परिस्थितिके अनुसार जब जो साधन मुलभ हो, उस वक्त उसका प्रयोग करना चाहिये। 'साधनानामनेकता'—लोकमान्य तिलक-जैसे ज्ञानवान कर्मयोगीका दिया हुआ सूत्र है।'

दूसरे कुछ लोग 'End justfies the means' वाली अंग्रेजी कहावतका अनुवाद करते हुए कहते हैं, 'साध्यग्रुद्धौ साधनग्रुद्धिः' । वे कहते हैं, 'हमारा उद्देश्य और हमारी नीयत पवित्र होनी चाहिये । उस उद्देश्यकी पूर्तिके लिये हम किन साधनोंको काममें लाते हैं, इसकी छान-बीन करना अनावश्यक एवं अप्रस्तुत है । धर्मका सम्बन्ध मनुष्यके उद्देश्य और अमिप्रायसे है, न कि उसकी बाह्य कृतियोंसे । धर्मकी गति स्थूल और बाह्य नहीं है । इसलिये साधनको महत्त्व देना साध्यको भुला देनेके बरावर है ।'

ये दोनों पश्च तर्कदुष्ट हैं। दोनों में गहरे तथा सूक्ष्म विचारका अभाव है। शास्त्रीय दृष्टि तो इनमें नामको भी नहीं है। वैज्ञानिक दृष्टिचे विचार करनेपर सबसे पहले साध्य और साधनका अपरिहार्य सम्बन्ध ध्यानमें आयेगा। ईश्वरकी इस सृष्टिमें सर्वत्र नियति और व्यवस्था पायी जाती है। इम जिसे 'संयोग' या 'आकस्मिक घटना' कहते हैं, उसके पीछे भी सृष्टिके कुछ शाश्वत और अवाधित नियम होते हैं। इसीलिये

श्रीअरिवन्दने कहींपर कहा है—'In the dispensation of an Almighty Providence nothing happens by accident.' शायद उन्होंने इन्हीं शब्दोंमें न कहा हो, लेकिन इसी अर्थके शब्दोंमें कहा है।

इस सृष्टिमें साध्य-साधनका भी एक अपरिहार्य और अवाधित सम्बन्ध पाया जाता है। चाहे जिस साधनसे चाहे जो साध्य प्राप्त होता हुआ नहीं पाया जाता। अगर ऐसा होता तो सृष्टिमें कोई व्यवहार ही सम्भव न होता, जीवनकी गति कुण्ठित हो जाती और अनवस्था-प्रसङ्ग आ जाता। सृष्टिमें कार्य-कारण-सम्बन्ध किसी-न-किसी रूपमें सर्वत्र विद्यमान है। इसीलिये हमारा जीवन और उसके आनुषङ्गिक व्यवहार चल सकते हैं। साध्य और साधनका भी ऐसा ही कार्य-कारण-सम्बन्ध है। हर किसी कारणमेंसे हर कोई कार्य निष्पन्न नहीं होता। पानी या तेल विलोनेसे मक्खन नहीं निकलता। अगर मक्खनकी आवश्यकता हो तो दूध या दही विलोना पड़ेगा। दही विलोनेकी विधियाँ या उपकरण अनेक हो सकते हैं। लेकिन मुख्य साधन तो एक ही होगा— दूध या दही विलोना।

साध्य निश्चित करनेके बाद साध्यनिश्चय क्रमप्राप्त है। साधनिश्चयकी सबसे पहली शर्त यह है कि वह साध्यानुकूल हो यानी उसमें हमारा अभीष्ट साध्य प्राप्त करानेकी शक्ति सिन्नहित हो। अगर उसमें यह शक्ति न हो तो वह साधन बेकार है और उसे स्वीकार करना जडता तथा मूढ़ताका लक्षण है।

मतलब यह कि साध्यविवेक और साध्यनिर्णयका जितना महत्त्व है, उतना ही महत्त्व साधनविवेक और साधननिर्णयका भी है। साधन भी दो प्रकारके होते हैं—एक साक्षात् या

प्रत्यक्ष और दूसरा सहायक या अप्रत्यक्ष । प्रत्येक साध्यका साक्षात या प्रत्यक्ष साधन खोजकर उसका नैष्ठिक आचरण करना साधकका विशिष्ट धर्म है। इसीमें उसका साधकत्य है। साधकदृष्टिकी यह विशेषता है कि वह साध्य-साघनके अचूक सम्बन्धको देखनेकी अविरत चेष्टा करती है। साध्य और साधनके अपरिहार्य सम्बन्धका पहला लक्षण यह है कि उन दोनोंमें स्पष्ट साधर्म्य होना चाहिये । साधनमें साध्यको प्रकट करनेकी शक्ति होनी चाहिये। 'कथमसतः सजायेत !' - यह प्राचीन शास्त्रकारोंका नियम यहाँपर भी लागू होता है। जिस साधनमें साध्य उत्पन्न करनेकी शक्ति न हो, अर्थात् जिसमें साध्य बीजरूपमें विद्यमान न हो, या अधिक स्पष्ट भाषामें कहें तो जिस साधनमें साध्यकी विशेषताएँ मौजूद न हों-वह साधन उपयोगी नहीं है। इस दृष्टिसे 'साधनानाम् अनेकता'का अर्थ 'साधनानाम् अविवेकः' या 'साधनानाम् अनिश्चयः' नही है। क्योंकि किसी भी साधनका कुशलता-पूर्वक प्रयोग तभी हो सकता है, जब कि उसका स्वीकार विचारपूर्वक किया गया हो और उसका हमारे निर्दिष्ट साध्यसे स्वाभाविक सम्बन्ध हो। जो साधक इस मूलभूत सिद्धान्तको भूलेगा, उसकी बुद्धि अन्यवसायात्मिका हो जायगी। यह अपनी बहुशाख बुद्धिकी अनन्त गुरिययोंमें और अनन्त साधनोंमें उलझकर गुमराह हो जायगा।

साधनिश्चयमें साध्य-साधनके अनिवार्य सम्बन्धके बाद साधकको अपने अधिकारका विचार करना चाहिये। अधिकारमें दो अंश हैं। एक अर्थित्व और दूसरा योग्यता। अर्थित्व- से मतलब है एक निश्चित उद्देश्य सिद्ध करनेकी उत्कट अभिलापा। जहाँ अभिलापा या अर्थित्व- ही न हो, वहाँ कोई साधन खोजने या अपनानेका सवाल ही नहीं उठता—प्रयोजनमनुदिश्य न मन्दोऽिप प्रवर्तते। दूसरा अंश है योग्यता। साधककी शक्ति और परिस्थितिसे उसकी योग्यता मर्यादित होती है। इसलिये अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार प्रत्यक्ष साधनतक पहुँचनेके अनेक उपसाधन हो सकते हैं। परन्तु इन उपसाधनोपर भी वे ही नियम लागू होते हैं जो कि मुख्य साधनपर। अर्थात् ये उपसाधन भी मुख्य साधनके अनुरूप होने चाहिये और उनमेंसे किसी एकको ही अपने अधिकारके अनुसार अपनाकर उसका एकाग्रतासे अनुष्ठान करना चाहिये।

एकाग्रता और निःसन्दिग्धता साधकबुद्धिके आवश्यक गुण हैं। साधकके मनमें जबतक साधनके विषयमें सन्देह

रहेगा, तबतक वह अपनी सारी शक्ति लगाकर उसका आचरण नहीं कर सकता। मनःपूर्वकता और हार्दिकता कार्य-कुशलताकी कुञ्जी है। इसलिये साधकको अपने साधनमें इतना लीन हो जाना चाहिये कि उसे साध्यकी भी सुध न रहे। क्योंकि वह यह तो जानता ही है कि साधनकी पराकाष्टा ही साध्यप्राप्ति है । रास्तेका अन्तिम विनद्र ही तो मुकाम है न ? साधनकी परिपक्त अवस्थाका ही तो नाम साध्य है न ? 'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व' कहकर ऋषिने ब्रह्मप्राप्तिका साधन बतलाया । लेकिन इतनेहीसे उसे सन्तोष नहीं हुआ । इसलिये उसने साध्य-साधनका अभेद निर्दिष्ट करनेके लिये उक्त सत्रमें 'तपो ब्रह्मेति' यह अंश और जोड़ दिया। जो साधक अपनी साधनामें उत्कटतारे जुट गये, उन्होने उसीमें साध्यप्राप्तिका अमित आनन्द पाया । साध्य और सिद्धि दौडकर उनके पीछे आयी और उनके जीवनमें घुल-मिल गयी, लेकिन उन्हें उसका पता भी न चला। वे तो साधना-के सात्त्विक आनन्दसे मतवाले हो रहे थे। प्रह्लादसे जब कहा गया कि 'मनमाना वरदान माँग है' तो उसने कहा कि 'जो मुक्तिके लिये भक्ति करता है 'स वै वणिकु' । मैं कोई सौदागर नहीं हूँ। भक्ति तो मेरा स्वभाव है। तुकारामने कहा, भीं मुक्ति-मुक्ति नहीं चाहता, मुझे तो साधनामें ही आनन्द आता है। ' पुण्डलीकके पीछे स्वयं मुक्तिदाता आकर खड़े हो गये तो भी साधननिरत पुण्डलीकने नम्रतासे कहा कि 'इस वक्त मैं मुङ्कर भी नहीं देख सकता। सेवामें लगा हैं।

यह है साधनपरायणताकी चरम सीमा। ये भक्त श्रेष्ठ जानते थे कि जिस साधनाकी बदौलत हमें सिद्धि प्राप्त हुई है, उसकी महिमा अपरम्पार है। यह अविवेकी 'साधन-आग्रह' या 'साधनवाद' नहीं है। इसमें साधनको ही साध्यके सिंहासनपर हठात बैठानेका मूढ़ प्रयास नहीं है। यह तो साध्य और साधनका वैज्ञानिक सम्बन्ध जानकर उसके अनुसार सारी शक्तियाँ साधनपर एकाग्र करनेका शाख्यग्रुद्ध और युक्तिसङ्गत मार्ग है। साधनैकिनष्ठा ही साधकका परम धर्म है। इसीलिये स्वामी विवेकानन्दने कहा है, 'Take care of the means and the end will take care of itself.' और इस युगका अद्वितीय साधक गांधी कहता है, 'I believe that ultimately the means and the end are convertible terms.' (साधन और साध्य ऐसे शब्द हैं जो अन्ततः एक दूसरेमें परिवर्तित किये जा सकते हैं।)

यदि 'End justifies the means' ( अर्थात् साधनकी निकृष्टताको साध्यकी सिद्धि उत्कृष्ट बना देती है ), इसका अर्थ यह हो कि अग्रुद्ध साधनसे भी ग्रुद्ध साध्य प्राप्त हो सकता है तो वह अपसिद्धान्त है । हमें उसका अर्थ ऐसा करना चाहिये कि 'जो साधन साध्यके अनुकृल हो, वही उपयुक्त है'। यदि 'साधनानाम् अनेकता' का अर्थ 'साधनानाम् अनियमः' हो तो वह भी भयानक अपसिद्धान्त है । एक

समय एक ही साधनका सम्यक् और नैष्ठिक अनुष्ठान हो सकता है। भिन्न-भिन्न अविरुद्ध साधनोंका सह-अनुष्ठान एक परिमित सीमातक ही सम्भव और इष्ट हो सकता है। विरुद्ध साधनोंका सह-अनुष्ठान न तो सम्भव है और न वाञ्छनीय ही।

हमारे राष्ट्रिय साध्यके साधननिर्णयमें गांधीजीकी यही भूमिका रही है।



# सदाचार-साधनकी परमावश्यकता

( लेखक-स्वामीजी श्रीनारदानन्दजी महाराज )

सत्पुक्षोंद्वारा प्रमाणित आचरण ही सदाचार है। सत्य, अहिंसा आदि देवी गुणोंसे युक्त पुरुष ही सत्पुक्ष है। सत्पुक्षको साधु और असत्पुक्षको असाधु कहा जाता है। संसारमें दो ही प्रकारके पुरुष कहे गये हैं। भले-बुरे, सजन-दुर्जन, पुण्यात्मा-पापी, सुर-असुर, संत-असंत, सदाचारी और दुराचारी नामोंसे लोकमें और शास्त्रोंमें मनुष्योंको दो ही विभागोंमें विभाजित किया गया है—'द्रौ भूतसगों लोकेऽस्मिन् दैव आसुर एव च।'

श्रीगीताजीमें दैवी सम्पद्से युक्त पुरुषको ही देव कहा गया है । दैवी सम्पद्का वर्णन करते हुए १६ वें अध्यायमें सम्पूर्ण सदाचारके लक्षण दिये गये हैं—

> अभयं सत्त्वसंग्रुद्धिर्ज्ञानयोगव्यवस्थितिः। दानं दमश्च यज्ञश्च स्वाध्यायस्तप आर्जवम्॥१॥ अहिंसा सत्यमकोधस्त्यागः शान्तिरपैशुनम्। दया भूतेष्वलोलुप्त्वं मार्दवं द्वीरचापलम्॥२॥ तेजः क्षमा धृतिः शौचमद्वोद्दो नातिमानिता। भवन्ति सम्पदं वैदीमभिजातस्य भारत॥१॥

सदाचारी अर्थात् दैवी प्रकृतिवाला पुरुष मोक्षको प्राप्त होता है और दुराचारी अर्थात् आसुरीप्रकृतिवाला बन्धनमें पड़ा रहता है—'दैवी संपद् विमोक्षाय निबन्धायासुरी मता।' श्रीरामायणजीमें भी श्रीगोस्वामी तुलसीदासजीने लिखा है— संत असंतन्हि के असि करनी। जिमि कुठार चंदन आचरनी॥ काटड परस् मलय सुनु माई। निज गुन देइ सुगंध बसाई॥

> ताते सुर सीसन्ह चढ़त जग बक्रम श्रीलंड । अनरु दाहि पीटत घनहि परसु बदन यह दंड ॥

बिषय अर्लपट सील गुनाकर । पर दुख दुख सुख सुख देखे पर ॥ सम अमृतिरेषु बिमद बिरागी । लोमामरव हरव भय त्यागी ॥ कोमल चित दीनन्ह पर दाया । मन बच क्रम मम भगति अमाया ॥ सबिह मानप्रद आपु अमानी । भरत प्रान सम मम ते प्रानी ॥ सम दम नियम नीति निहें डोलहिं । परुष बचन कबहँ निहें बोलहिं ॥

> निंदा अस्तुति उभय सम ममता मम पद कंज । ते सज्जन मम प्रानिप्रय गुन मंदिर सुख पुंज॥

सदाचारी पुरुपोंकी संख्या और शक्ति जैसे-जैसे क्षीण होती जाती है, वैसे-ही-वैसे संसारमें घोर अशान्ति बढ़ती जाती है और विना समय ही प्रलयका-सा सङ्कट आ उपस्थित होता है। ऐसे समयमें संत-सुर-रक्षक श्रीजगदीश किसी महापुरुपके द्वारा सदाचारकी रक्षा तथा दृद्धि करवाकर शान्तिकी स्थापना करते हैं और विशेष आवश्यकता होनेपर स्वयं अवतरित होकर स्वयं उत्तम पुरुपोंके आचरण करके सारे जगत्को सदाचारकी शिक्षा देकर और संसारमें पूर्ण शान्तिका साम्राज्य स्थापित करके अन्तर्हित हो जाते हैं।

> असुर मारि थापिहें सुरन्ह राखिहें निज श्रुति सेतु । जग बिस्तारिहें बिसद जस राम जन्म कर हेतु ॥

सदाचारकी स्थापना प्राणिमात्रके लिये कल्याणप्रद है।

मगवान् श्रीरामचन्द्रजी मनुष्योंके लिये सर्वश्रेष्ठ आचरण

करनेके कारण ही मर्यादापुरुषोत्तम कहलाये। सदाचारी

पुरुषोंको परिणाममें सुख तथा दुराचारी पुरुषोंको दुःख

हमेशा मिलता रहा है। सभी इतिहास-पुराण इसके साक्षी

हैं। अतप्य वर्तमान कालमें भी प्रत्येक समाजमें सदाचारकी

स्थापनासे ही सुख-शान्ति मिल सकती है। प्रायः यह सभीके

अनुभवमें आ रहा है कि सदाचारी पुरुषके प्रति सबकी अहा होती है और श्रद्धेय पुरुषका ही प्रभाव संसारमें अधिक समयतक टिकता है। कला-कौशल, भौतिकविद्या, अथवा शारीरिक बलका प्रभाव क्षणिक होता है।

जो मन, वाणी और शरीरसे सदाचारी है वही सदाचारी है। केवल वाणी या क्रियाका सदाचार दम्भमें परिणत हो जाता है, जिसके प्रकट होते ही पुरुष घृणाका पात्र बन जाता है और परिणाममें दुःलभोग करता है।

जिस संमय श्रीहन्मान्जी लंकामें संत-असंतोंकी परीक्षा कर रहे थे, उन्हें प्रथम ऐसा प्रतीत हुआ कि यहाँ के निवासी सभी सदाचारी हैं; कारण यह कि सबके यहाँ वेदाध्ययन, यक्त, दान, तप नित्य होता या और पुनः हार्दिक श्रद्धा देखनेपर ज्ञात हुआ कि सब लंकानिवासी आहेंसा, सत्य और दयासे श्रन्य हैं।

दया, शौच और सत्य, अहिंसा आदि दैवीगुणोंका अभाव देखकर हन्मान्जीने निश्चय कर लिया कि ये सभी राक्षस हैं, इनसे मैत्री करनेसे अवश्य हानि है। अधिक खोजनेपर एक यह राम-नामसे अंकित मिला तथा रामनामका उच्चारण करते विभीषण मिले और जब उन्हें यह विश्वास हो गया कि इनका मन भी शुद्ध है, ये दया, शौच आदि दैवीगुणोंसे संयुक्त हैं, और साधु हैं, तभी हन्मान्जीने एक विभीपणको अपना सहायक बनाना निश्चय किया।

गम राम तेहिं सुमिरन कीन्हा । हृद्यँ हरषकिप सजन चीन्हा ॥ पहि सन हिठ करिह हैं पहिचानी । साधु ते होइ न कारज हानी ॥

अहिंसा, सत्य, शौच, दया इत्यादि गुणोंका स्थान अन्तःकरणमें है और इन दैवीगुणोंकी परीक्षा दैवीप्रकृति-सम्पन्न शुद्ध अन्तःकरणवाला पुरुप ही कर सकता है। सदा-चारके अन्तरक्ष साधन ही मुख्य हैं, बहिरक्ष गौण हैं। बहिरक्ष साधन सरल होनेके कारण उनमें सबकी अतिशीष्ठ प्रवृत्ति होती है। बहिरक्ष गौण साधनोंका लक्ष्य अन्तरक्ष अहिंसा, सत्य आदिकी वृद्धि करना है—इस बातको भूल जानेके कारण और आसुरी प्रकृति न त्यागनेके कारण प्रायः बहिरक्ष साधन उत्तम साधुके समान थे। वेष, किया, वाणीमें बहिरक्ष साधन उत्तम साधुके समान थे। वेष, किया, वाणीमें वह पूरा साधु प्रतीत होता था। परन्तु आसुरी प्रकृति हृदयस्थ होनेके कारण श्रीहन्मान्जीने उसका वध करनेमें संकोच न किया। आसुरी प्रकृतिवालंको बाह्य आचरणोंके

कारण प्रथम पूजित, पुनः भ्रष्ट और नष्ट होते देखकर बहिरक्क साधनोंपर जनताकी घोर अश्रद्धा हो गयी है तथा जिन प्रन्थोंने बहिरक्क साधनोंकी महिमा गायी है, उनके बचनोंमें विश्वास कम हो गया है! यदि शास्त्रमर्मन्न, अनुभवी, गुणातीत प्रथम्पर्श्चकके द्वारा बहिरक्क साधनोंमें लगे हुए साधकको शनैःशनैः अन्तरक्क साधनोंकी ओर अग्रसर करके एवं साधनाके सफल होनेपर सफलताके अभिमानसे सुरक्षित किया जाय तो साधक कृतकृत्य हो सकता है। ऐसा एक ही साधक सहस्रों नास्तिकोंको आस्तिक बना सकता है। जब श्रीनारदजीको अपने साधनमें सिद्धि देखकर अभिमान हुआ, भगवान्ने लीला करके उस अभिमानको दूर करके उन्हें कृतकृत्य किया। श्रीकाकमुशुण्डिजी पूर्वजन्ममें शुद्ध-शरीर पाकर नाम-जप तो करते ही थे, परन्तु नीतिकी और सदाचारकी आवश्यकता नहीं समझते थे। इसी कारण गुरुके उपदेशकी बार-बार अवहेलना करते थे।

गुरु नित मोहि प्रबंध दुखित देखि आचरन मम । मोहि उपजइ अति कांध दंभिहि नीति कि भावई॥

शङ्कर भगवान् भी इस अनीतिको सहन न कर सके और उन्होंने अन्तमें दण्ड देकर ही इस अभिमान और अनीतिसे काकमुग्जुण्डिजीको मुक्त किया।

तमोगुणीको तमोगुणी पदार्थ ही प्रिय होते हैं और तमोगुणी पदार्थोंके सेवनसे तमोगुण ही बढ़ता है, जिससे बन्धन
और दृढ़ हो जाता है। जब कभी तमोगुणी पुरुप रजोगुणी
पुरुपके प्रभावसे प्रभावित हो जाता है, तब वह रजोगुणी
पदार्थोंका सेवन करता है। रजोगुणी पदार्थोंके सेवनसे वह
कुछ समयमें रजोगुणी बन जाता है और ऐसा रजोगुणी
पुरुप आगे चलकर सात्त्विक पुरुपके प्रभावसे प्रभावित होकर
सात्त्विक पदार्थोंका सेवन करने लगता है और कुछ समयतक
लगातार सात्त्विक पदार्थोंके सेवनसे सत्त्वगुणी बन जाता है।
सत्त्वगुणी पुरुप ही ज्ञान और भक्तिके साथनोंमें प्रवृत्त होकर
गुणातीत अथवा जीवन्मुक्त हो जाता है और सब प्रकारके
संदार्थोंसे छूट जाता है। शास्त्रोंमें गुणातीतको ही स्थितप्रज्ञ,
भगवद्भक्त, ज्ञानी या जीवन्मुक्त आदि नामोंसे सम्बोधित किया
गया है। इनके लक्षणोंमें कोई खास भेद नहीं पाया जाता—

स्थितप्रज्ञ-यः सर्वत्रानिभस्नेद्दस्तस्याप्य श्रुभाश्चभम्। नाभिनन्दति न द्वेषि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता॥ (गीता २।५७) भगवद्भक्त-तुल्धनिन्दास्तुतिमीनी सन्तुष्टो येन केनचित् । अनिकेतः स्थिरमतिर्भक्तिमान्मे प्रियो नरः॥

(गीता १२।१९)

गुणातीत- मानापमानयोस्तुख्यस्तुख्यो मित्रारिपक्षयोः । सर्वारम्भपरित्यागी गुणातीतः स उच्यते॥ (गीता १४।२५)

> नान्यं गुणेभ्यः कर्तारं यदा द्रष्टानुपश्यति । गुणेभ्यश्च परं वेत्ति सद्भावं सोऽधिगच्छति ॥ (गीता १४। १९)

जीवनमूक्त- यतेन्द्रियमनोबुद्धिर्मनिर्मोक्षपरायणः विगतेच्छाभयकोधो यः सदा मुक्त एव सः॥ (गीता ५। २८)

सदाचारके द्वारा ही तमोगुणीसे रजोगुणी बनता है और क्रमशः सदाचारके पालनसे रजोगुणीसे सत्त्वगुणी और सत्त्व-गुणीसे गुणातीत बन जाता है। श्रीमद्भागवतके एकादश स्कन्धके तेरहवें अध्यायमें लिखा है कि गुणपरिवर्तनमें दस पदार्थ कारण होते हैं। गुणपरिवर्तनसे आचरणमें और स्वभाव-र् में परिवर्तन होता है, क्योंकि कारणके सुधरनेसे कार्य स्वतः ठीक हो जायगा । वे दस पदार्थ ये हैं-

आगमोऽपः प्रजा देशः कालः कर्म च जन्म च। ध्यानं मन्त्रोऽथ संस्कारो दशैते गुणहेतवः ॥

'शास्त्र, जल, जनसमुदाय, स्थान, समय, कर्म, जन्म, ध्यान, मन्त्र और संस्कार-ये दस पदार्थ गुणपरिवर्तन-में हेत हैं।

ये पदार्थ सत्त्वगुणी, तमोगुणी और रजोगुणी-तीनों प्रकारके होते हैं, जिनकी पहचान संतों तथा सद्यन्थोंद्वारा हो सकती है।

साधनमार्गमें उन्नति चाहनेवालेके लिये परमावश्यक है कि वह सदाचारकी निरन्तर वृद्धि करते हुए तमोगुणी और रजोगुणी पदार्थोंको छोड़कर सत्त्वगुणी पदार्थोंका ही सेवन करता रहे। इस प्रकार राजसी और तामसी प्रकृतिवाले पुरुप सात्त्विक बन सकते हैं। जिन पुरुपोंको यह भ्रम हो कि तामसी या राजसी प्रकृतिवाले पुरुषोंके स्वभावमें परिवर्तन हो ही नहीं सकता, वे इस साधनको आचरणमें लावें तो उनका भ्रम दूर हो सकता है। वर्तमानमें अनेकों साधक इसके प्रयोगसे सुधर गये हैं और सुधर रहे हैं। दुर्गुणोंको छुड़ानेके लिये अपराधियोंको दण्ड देनेके बजाय यदि इन दस पदार्थींका संशोधन करके सेवन कराया जाय तो दुर्गुणी भी सदाचारी बन सकते हैं। सदाचारके साधनके प्रचारसे संसारमें सुख-शान्तिकी बहुत कुछ वृद्धि शीघ हो सकती है। सदाचारका प्रचार सदाचारी पुरुप ही कर सकते हैं । सदाचारके प्रचारकी प्रत्येक समाजमें परम आवश्यकता है।

योगचतुष्ट्य

( लेखक-एक एकान्तवासी महात्मा )

(१) मन्त्रयोग

योगसाधनका रहस्य दर्शनोंमें महर्षि पतञ्जलिकत योगदर्शनमें, महर्षि भरद्वाजकत कर्ममीमांसादर्शनमें और मन्त्रयोगसंहिता, हठयोगसंहिता, लययोगसंहिता, राजयोग-संहिता तथा पुराणोंमें और तन्त्रोंमें विस्तृतरूपसे वर्णित है। योगसाधनकी चार अलग-अलग शैलियाँ हैं। उनमें मन्त्रयोग प्रथम है। उसके महर्षि नारद, पुलस्त्य, गर्ग, धाल्मीकि, भृगु, बृहस्पति आदि आचार्य हुए हैं।

मन्त्रयोगका सिद्धान्त यह है कि परमात्मासे भाव, भावसे नाम-रूप और उसका विकार तथा विलासमय यह संसार है। इसलिये जिस कमके अनुसार सृष्टि हुई है, उसके विपरीत मार्गसे ही लय होगा, यह निश्चय है। अर्थात् परमात्मासे भाव और भावसे नाम-रूपद्वारा जब सृष्टि हुई है, जिससे समस्त

जीव संसार-बन्धनमें आ गये हैं, तो यदि मुक्तिलाभ करना हो तो प्रथम नाम-रूपका आश्रय लेकर, नाम-रूपंत भावमें और भावसे भावग्राही परमात्मामें चित्तवृत्तिका लय होनेपर ही मुक्ति होगी। इसलिये नारदादि महर्षियोंने नाम और रूपके अवलम्बनसे साधनकी विधियाँ बतलायी हैं; इसीका नाम मन्त्रयोग है। यथा योगशास्त्रमें:---

नामरूपारिमका सृष्टिर्यस्मात्तदवलम्बनात् । बन्धनान्मुच्यमानोऽयं मुक्तिमाप्तोति साधकः॥ तामेव भूमिमालम्बय स्वलनं यत्र **उत्ति**ष्टति सर्वोऽध्यक्षेणैतस्समीक्ष्यते ॥ नामरूपारमकैर्भावैर्वध्यन्ते निखिला जनाः। अविद्याद्रसिताश्चैव तादक्ष्रकृतिवैभवास् ॥ प्रवृत्तिं चानुस्त्य वै। भाष्मनः सूक्ष्मप्रकृतिं शब्दभावयोखसम्बनात् ॥ नामरूपारमनोः

'सृष्टि नाम-रूपात्मक होनेके कारण नाम-रूपके अवलम्बनसे ही साधक सृष्टिके बन्धनसे अतीत होकर मुक्तिपद प्राप्त
कर सकता है। जिस भूमिपर मनुष्य गिरता है, उसी भूमिके
अवलम्बनसे वह पुनः उठ सकता है—यह बात प्रत्यक्ष देखी
जाती है। नाम-रूपात्मक विषय जीवको बन्धनयुक्त करते
हैं, नाम-रूपात्मक प्रकृति-वैभवसे जीव अविद्याप्रस्त हुए रहते
हैं; अतः अपनी-अपनी स्कूम प्रकृति और प्रवृक्तिकी गतिके
अनुसार नाममय शब्द तथा भावमय रूपके अवलम्बनसे जो
योगसाधन किया जाय, उसको मन्त्रयोग कहते हैं। मन्त्रयोगका विस्तार और मिहमा सबसे अधिक है। हिंदू-जातिकी
मूर्तिपूजा और पीठियज्ञान मन्त्रयोगके अनुसार ही सिद्ध होते
हैं। मन्त्रयोग-साधन-प्रणालीके अनेक अङ्ग हैं। उनमेंसे मन्त्रयोगके अन्धोंमें निम्नलिखित अङ्ग मख्य बतलाये हैं।

भवन्ति मन्त्रयोगस्य षोडशाङ्गानि निश्चितम् । यथा सुधांशोजांयन्ते कलाः षोडश शोभनाः ॥ भक्तिः शुद्धिश्चासनं च पञ्चाङ्गस्यापि सेवनम् । आचारधारणे दिन्यदेशसेवनमिस्यपि ॥ प्राणिकिया तथा मुद्दा तर्पणं हवनं बलिः । यागो जपस्तथा ध्यानं समाधिक्वेति षोडश ॥

·चन्द्रकी सोलह कलाओंकी तरह मन्त्रयोग भी सोलह अङ्गोंसे पूर्ण है। ये सोलह अङ्ग इस प्रकार हैं--- भक्ति, शुद्धि, आसन, पञ्चाङ्गसेवन, आचार, धारणा, दिन्यदेश-सेवन, प्राणिकया, मद्रा, तर्पण, हवन, बलि, याग, जप, ध्यान और समाधि।' नाना शास्त्रोंमें इन सोलह अङ्कोंका विस्तृत वर्णन पाया जाता है। भक्तिका विस्तार तो सभी भक्ति-शास्त्रोंमें पाया जाता है । गुद्धिके अनेक भेद हैं । यथा-किस दिशामें मुख करके साधन करना चाहिये, यह दिक्शुद्धि हैं; कैसे स्थानमें बैठकर साधन करना चाहिये, यह स्थान-ग्रुद्धि हैं; स्नानादिद्वारा शरीरशद्धि और प्राणायामादिद्वारा मनःशद्धि होती है। कैसे आसनपर बैठना चाहिये — जैसे कि चैलासन, मृग-चर्मासन, कुशासनादि-यह आसन-शुद्धि है। अपने इष्टकी गीता, सहस्रनाम, स्तव, कवच और हृदय-ये पॉचों पञ्चाङ्ग कहाते हैं। आचारके तन्त्र और पुराणोंमें अनेक भेद कहे गये हैं। मन-को बाहर मूर्त्ति आदिमें लगानेसे अथवा शरीरके भीतर स्थान-विशेषोंमें मनके स्थिर रखनेको धारणा कहते हैं। जिन सोलह प्रकारके स्थानोमें पीठ बनाकर पूजा की जाती है, उनको दिन्यदेश कहते हैं। यथा-मूर्धास्थान, हृदयस्थान, नाभिस्थान, घट, पट, पाषाणादिकी मुर्त्तियाँ, स्थण्डल,

यन्त्र आदि । मन्त्रशास्त्रमें प्राणायामोंके अतिरिक्त शरीरके नाना स्थानोंमें प्राणको ले जाकर साधन करनेकी आज्ञा है । ये सब साधन प्राणिकया कहलाते हैं । न्यास आदि इसीके अन्तर्गत हैं। मन्त्रयोगमें अपने-अपने इष्टदेवके प्रसन्न करनेकी जो चेष्टाएँ हैं, वे मुद्रा कहाती हैं; यथा-शक्कमद्रा, योनिमद्रा आदि । पदार्थविशेषद्वारा इष्टदेवका तर्पण किया जाता है। अभिमें आहति देनेको हवन कहते हैं। बिल तीन प्रकारकी होती है—यथा आत्मबिल अहङ्कारादिकी । इन्द्रियोंकी बलि तथा काम-क्रोधादिकी बलि। ये सब अन्तर्बलि हैं। बहिर्बलिमें सात्त्विक बलि फलादिकी और राजसिक-तामसिक बलि पशुकी होती है। अन्तर्याग और बहिर्यागभेदसे याग दो प्रकारका होता है। अपने इष्टके नामके जपको जप कहते हैं। जप भी वाचनिक, उपांश और मानसिकभेदसे तीन प्रकारका होता है। इष्टके रूपके ध्यानको मनके द्वारा करनेसे जो साधन होता है, उसको (ध्यान' कहते हैं। इष्टके रूपका ध्यान करते-करते अपनेको भूल जानेसे जो एक अवस्था होती है, उसे मन्त्रयोगमें 'महाबोध-समाधि' कहते हैं । यही मन्त्रयोगसमाधि है ।

( 2 )

# हठयोग

जैसे मन्त्रयोगके साधनोंमें नाम-रूपके अवलम्बनसे साधनकी विशेषता है, उसी प्रकार केवल स्थूलशरीरके अधिक अवलम्बनसे चित्तवृत्तिनिरोध करके योगसाधनकी प्रणाली हठयोगमें चलायी गयी है। महर्षि पतञ्जलिकत योगदर्शनमें यमः, नियमः, आसनः, प्राणायामः, प्रत्याहारः, धारणाः, ध्यान और समाधि-इस प्रकारसे श्रीभगवान्के निकट पहँचनेके लिये साधनकी आठ पैडियाँ बतलायी गयी हैं। ये उत्तरोत्तर एक दूसरेसे ऊँची हैं। बहिरिन्द्रियोंपर प्रभाव रखनेको 'यम' कहते हैं। अन्तरिन्द्रियोंपर प्रभाव रखनेको 'नियम' कहते हैं। योगसाधनके लायक शरीर बनानेको 'आसन' कहते हैं। प्राण और अपान वायुपर प्रभाव डालकर उनको योगसाधनोपयोगी बनानेको 'प्राणायाम' कहते हैं। मनको बाहरसे खींचकर भीतरकी ओर लानेको 'प्रत्याहार' कहते हैं। भीतरमें मनको ठहरा रखनेको 'धारणा' कहते हैं । इष्टरूपी ध्येयमें मनके लगा रखनेको 'ध्यान' कहते हैं और इप्रमें मनको लीन करके अपनेको भूल जानेको 'समाधि' कहते हैं । यही 'अष्टाङ्गयोग' का सार है । इनमेंसे चार अङ्ग बाहरके हैं और चार अङ्ग भीतरके हैं। इन

आठोंका बहुत कुछ विस्तार है। उन विस्तारोंमेंसे मन्त्र, हठ, लय और राज-इन चार श्रेणीके साधनोंमें इन आठों असोंमेंसे किसीमें किसी अन्नपर अधिक ध्यान दिया है और किसी-किसी साधनमें किसी-किसी दूसरे अङ्गपर विशेष ध्यान दिया है। शास्त्रोंमें कहा गया है कि महर्षि मार्कण्डेय. भरद्राज, मरीचि, जैमिनि, पाराशर, भृगु, विश्वामित्र आदिकी कृपासे इस कल्पमें हठयोगका विस्तार हुआ है। जब देखा जाता है कि सूक्ष्मशरीरके तीव संस्कारसे उत्पन्न हुए कर्मोंके भोगका आश्रयरूपी जीवका स्थुलशरीर बनता है, अर्थात स्थूलशरीरका सक्ष्मशरीरके भावके अनुरूप ही संघटन होता है तथा सूक्ष्मशरीर और स्थूलशरीर एक ही सम्बन्धयक्त होकर रहते हैं, तब इसमें क्या बाधा है कि स्थलशरीरके कार्योंके द्वारा सुक्ष्मशरीरपर आधिपत्य किया जा सकता ! फलतः अधिकारिविशेषके लिये स्थलशरीरप्रधान योगिकयाओंका आविष्कार योगशास्त्र-में किया गया है, जिनके द्वारा साधक प्रथम अवस्थामें स्थलशरीरकी क्रियाओंका साधन कस्ता हुआ स्थलशरीरपर सम्पूर्ण आधिपत्य कर लेता है और क्रमशः उस शक्तिको अन्तर्भुख करके उसके द्वारा सूक्ष्मशरीरको वशमें लाकर चित्तवृत्तिनिरोधके द्वारा परमात्माका साक्षात्कार करनेमें समर्थ होता है। इसी योगप्रणालीको हठयोग कहते हैं।

मन्त्रयोगमें जिस प्रकार भावपूर्ण स्थूल ध्यानकी विधि है, हटयोगमें वैसे ही ज्योति:कल्पनारूप ज्योतिध्यान करनेकी विधि रक्खी गयी है। अन्तर्जगत्के पवित्र भावोंको आश्रय करके जिस प्रकार नाना देव-देवियोंके ध्यानके लिये मन्त्रयोगमें उपदेश है, उसी प्रकार परमात्माको सब ज्योतियोंका ज्योति:स्वरूप जानकर उनके ज्योतिर्मय रूपकी कल्पना करके ध्यानका अभ्यास करनेकी व्यवस्था हटयोगमें है। मन्त्रयोग-समाधिमें नाम-रूपोंकी सहायतासे समाधि-लाभ करनेकी साधन-प्रणाली वर्णित है और हटयोगमें वायुनिरोधके द्वारा मनका निरोध करके समाधिलाभ करनेकी विधि है। मन्त्रयोग-समाधिको 'महाभाव' और हटयोग-समाधिको 'महाभाव' और हटयोग-समाधिको 'महाभाव' समाधि अङ्गोंका वर्णन इस प्रकार है:—

### षद्कर्मासनसुद्धाः प्रत्याहारश्च प्राणसंयामः । ध्यानसमाधी ससैवाङ्गानि स्युर्हेटस्य योगस्य ॥

'षट्कर्म, आसन, मुद्रा, प्रत्याहार, प्राणायाम, ध्यान और समाधि—हटयोगके ये सात अङ्ग हैं।' इन सब अङ्गोके क्रमानुसार साधनद्वारा क्या-क्या फलप्राप्ति होती है। उसका योगशास्त्रमें वर्णन है---

षट्कर्मणा शोधनं च आसनेन भवेद् दृ दृ । मुद्रया स्थिरता चैव प्रत्याहारेण धीरता ॥ प्राणायामाक्षाधवं च ध्यानात्प्रत्यक्षमात्मनः । समाधिना व्वस्तित्वं मुक्तिश्चेव न संशयः ॥

'षट्कर्मद्वारा शरीरशोधन, आसनके द्वारा हदता, मुद्राके द्वारा स्थिरता, प्रत्याहारसे धीरता, प्राणायाम-साधन-द्वारा लाघवः ध्यानद्वारा आत्माका प्रत्यक्ष और समाधिद्वारा निर्लिप्तता तथा मक्तिलाभ अवस्य होता है।' इन सब मानसिक और आध्यात्मिक लाभोंके सिवा इठयोगके प्रत्येक अङ्ग और उपाङ्गके साधनद्वारा शारीरिक स्वास्थ्यविषयंक भी विशेष लाभ होता है, जो योगिराज श्रीगृहदेवसे जानने योग्य है। धौति, बस्ति, नेति, लौलिकी, त्राटक और कपाल-भाति-ये छहीं कियाएँ षट्कर्मकी कहलाती हैं। हटयोगके अनुसार बैठकर साधन करनेके कुल तैतीस आसन माने गये हैं। उनकी क्रियाएँ अलग-अलग हैं। हठयोगके अनुसार आठ प्रकारके प्राणायामकी क्रिया कही गयी है । उनके नाम सहित, सूर्यभेदी, उजायी, शीतली, भिन्नका, भ्रामरी, मुर्च्छा और केवली हैं। इसी प्रकार हठयोगमें पचीस मद्रासाधनकी विधि पायी जाती है। ये सब मुद्राएँ वायु और मनको स्थिर करनेवाली होती हैं। प्रत्याहारमें भी ये मुद्राएँ मदद करती हैं तथा ध्यानसिद्धि और समाधि देनेमें भी मदद करती हैं, जो इठयोगका अन्तिम साधन है ।

### (३) लययोग

अङ्गिरा, याज्ञवल्क्य, किपल, पतञ्जलि, विशिष्ठ, कश्यप और वेदव्यास आदि पूच्यचरण महर्षियोंकी कृपासे परम मङ्गलकारी तथा मन-वाणीसे अगोचर ब्रह्मपद-प्राप्तिके कारण-भूत लययोगका सिद्धान्त संसारमें प्रकट हुआ है।

प्रकृति-पुरुषके शृङ्कारसे उत्पन्न हुए ब्रह्माण्ड और पिण्ड दोनों एक ही हैं। समष्टि और व्यष्टि-सम्बन्धसे ब्रह्माण्ड और पिण्ड एकत्व-सम्बन्धसे युक्त हैं। अतः ऋषि, देवता, पितर, ग्रह, नक्षत्र, राशि, प्रकृति, पुरुष सबका स्थान समानरूपसे ब्रह्माण्ड और पिण्डमें है। पिण्डज्ञानसे ब्रह्माण्ड-ज्ञान हो सकता है। श्रीगुरूपदेशद्वारा शक्तिसहित पिण्डका ज्ञान लाम करनेके अनन्तर सुकौशलपूर्ण क्रियादारा प्रकृति-

को पुरुषमें लय करनेसे लययोग कहलाता है। पुरुषका स्थान सहसारमें है और कुलकुण्डिलनीनाम्नी महाशक्ति आधारपद्ममें प्रमुप्त हो रही है। उसके मुप्त रहनेसे ही बिर्मुखी स्टिष्टिकिया होती है। योगाङ्गद्वारा उसकी जाम्रत् करके पुरुषके पात ले जाकर लय कर देनेपर योगी कृतकृत्य होता है, इसीका नाम 'लययोग' है।

योगशास्त्रमें इसके नौ अङ्ग बतलाये गये हैं। यथा---नवैवेति पुराविदः । लययोगस्य यमश्र नियमश्चैव **स्थृलस्**क्षमिकवे सथा ॥ प्रस्याहारो धारणा च ध्यानञ्जापि लयक्रिया। समाधिश्र नवाङ्गानि रूपयोगस्य निश्चितम्॥ स्थूलदेहप्रधाना वे किया स्थूलाभिधीयते । वायुप्रधाना सूक्ष्मा स्थाद्धयानं बिन्दुमयं भवेत् ॥ ध्यानमेतद्धि परमं लययोगसहायकम् । लययोगानुकुला हि सुक्ष्मा या लम्यते क्रिया॥ जीवन्युक्तोपदेशेन प्रोक्ता सा हि लयकिया। **स्टब्स्यासाधनेन** सुप्ता सा कुलकुण्डली॥ प्रबुद्ध्य तस्मिन् पुरुषे लीयते नात्र संशयः। शिवस्वमामोति तदा साहाच्यादस्य साधकः॥ लयिकयायाः संसिद्धी **लयबो**धः प्रजायते । समाधिर्येन निरतः कृतकृत्यो हि साधकः॥

प्योगतत्त्वज्ञ महर्षियोंने लययोगके नौ अङ्ग वर्णन किये हैं। यम, नियम, स्थूल किया, स्हम किया, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, लयकिया और समाधि—ये नौ अङ्ग लययोगके हैं। स्थूलहारीरप्रधान कियाको 'स्थूल किया' और वायुप्रधान कियाको 'स्थूल किया' और वायुप्रधान कियाको 'स्हम किया' कहते हैं। बिन्दुम्य प्रकृति-पुरुपात्मक ध्यानको 'बिन्दुध्यान' कहते हैं। बिन्दुम्य प्रकृति-पुरुपात्मक ध्यानको 'बिन्दुध्यान' कहते हैं। बह ध्यान लययोगका परम सहायक है। लययोगानुकृल अति स्हम सर्वोत्तम किया, जो केवल जीवनमुक्त योगियोंके उपदेशसे ही प्राप्त होती है, 'लयिकया' कहाती है। लयिकयाओंके साधनद्वारा प्रमुत कुलकुण्डलिनीनामक महाशक्ति प्रमुद्ध होकर ब्रह्ममें लीन होती है। इनकी सहायतासे जीव शिवत्यको प्राप्त होता है। लयिकयाकी सिद्धिसे महालयरूपी समाधिकी उपलब्धि होती है, जिससे साधक कृतकृत्य हो जाता है।'

बहिरिन्द्रियोंको बद्यामें लानेके साधनको 'यम' कहते हैं। अन्तरिन्द्रियोंको बद्यामें लानेके साधनको 'नियम' कहते हैं। हठयोगकी तरह तैंतीस आसनोमेंसे कुछ आसनोंका

साधन, पश्चीस मुद्राओंमेंसे कुछ थोड़ी-सी मुद्राओंका साधन-ये सब लययोगकी 'स्थुल किया' कहाती हैं। उसी प्रकार हठयोगके आठ प्राणायामों मेंसे थोड़े-से प्राणायाम और स्वरोदय आदिकी कियाएँ लययोगके अनुसार 'सक्ष्म किया' कहाती हैं। स्वरोदयके द्वारा बहुत-सी सिद्धियाँ भी प्राप्त होती हैं। लययोगका पञ्चम साधन प्रत्याहार है, जो केवल मनकी सहायतासे किया जाता है। प्रत्याहारकी सिद्धि प्रारम्भ होते ही योगी नादका सनना प्रारम्भ कर देता है। लय-योगके आठवें अङ्गमं योगी शरीरके अंदरके पट्चकोंको जानता और उनकी सहायतासे साधनका अभ्यास करता है। योगाचारियोंका मत है कि मेरुदण्डके नीचेसे लेकर मस्तकके ऊपरतक सात ऐसे स्थान हैं, जिनकी सहायतासे योगी प्रकृति-शक्तिको नीचेसे ले जाकर सातवें सहस्रदलके स्थानमें शिव-शक्तिका संयोग करके मक्ति प्राप्त कर सकता है। इस चककी कियाके पूर्ण होनेपर मुक्तिकी प्राप्ति होती है । यह साधन धारणा-साधनसे प्रारम्भ होकर समाधि-सिद्धितक सहायता करता है। लययोगके ध्यानका नाम ·बिन्दुध्यान' है । इस प्रकारसे योगी साधन करते-करते प्रकृतिके सूक्ष्म रूपका विन्दुरूपमें दर्शन करता है। उसीका ध्यान बढाते-बढाते और उसके साथ लययोगकी कुछ और भी लयकिया जो गुरुमुखसे प्राप्त होती है, उसका साधन करते-करते योगी अन्तिम क्रिया समाधिकी प्राप्ति कर लेता है। लययोगकी समाधिका नाम महालय है। लययोगकी विशेपताके सम्बन्धसं खरोदयकी क्रियाएँ, पट्-चक्रके भेदनकी क्रियाएँ और अन्यान्य लयकियाएँ-जैसे व्योमजयी, प्रभाजयी, सुरभिजयी, अजया आदि-हैं, जिनके विषयमें लययोगसंहितामें निम्नलिखित वर्णन है--

सुक्ष्मा योगिकया या स्याद् ध्यानसिद्धिं प्रसाध्य वै। समाधिसिद्धौ साहाय्यं विद्धाति निरन्तरम्॥ दिन्यभावयुता गोप्या दुष्प्राप्या सालयक्रिया। योगमार्गप्रवर्तकैः॥ महर्षिभिर्विनिर्दिष्टा **लयक्रिया** प्राणभूता स्वयोगस्य सावने । समाधिसिद्धिदा प्रोक्ता योगिभिस्तत्त्वदर्शिभः॥ षर्चकं षोडशाधाराद्विलक्ष्यं व्योमपञ्चकम् । पीडानि चोनपञ्चाशञ्जारवा सिद्धिरवाप्यते ॥ समाधिसिद्धिर्ध्यानस्य सिद्धिश्चाप्यनवा भवेत्। भारमप्रत्यक्षतां याति चैतया योगविज्ञनः॥ (जो सूक्ष्म योगिकयाएँ ध्यानकी सिद्धि कराकर साधककी समाधिसिद्धिमें सहायक होती हैं, उन अलैकिक भावपूर्ण अति गोप्य और अति दुर्लभ उक्त कियाओंका महर्षियोंने लय-क्रियाके नामसे वर्णन किया है। लयकिया ही लययोगका प्राण है और समाधिसिद्धिका कारण है। पट्चक, षोडश आधारसे अतीत न्योमपञ्चक और उन्चास पीठ—इनको जाननेसे लययोगमें सिद्धि प्राप्त होती है। लयकियाके द्वारा ध्यानसिद्धि, समाधिसिद्धि होती है और आत्मसाक्षात्कार होता है।

मन्त्रयोगमें जैसे रूपकल्पनाद्वारा ध्यान किया जाता है, इंटयोगमें जैसे भगवान्का ज्योतिःकल्पनाद्वारा ध्यान किया जाता है, लययोगमें वैसी कल्पना नहीं की जाती । लययोगका योगी योगसाधनके द्वारा अन्तर्जगत्में एक अलैकिक बिन्दुका दर्शन करता है। उसीको स्थिर रखकर उसीमें परमात्माके ध्यान करनेको 'बिन्दुच्यान' कहते हैं। यह लययोगकी विशेषता है। लययोगकी दूसरी विशेषता यह है कि लययोगी यदि चाहे तो सारे ब्रह्माण्डको अपने शरीरमें देख सकता है, क्योंकि लययोगसिद्धान्तके अनुसार समष्टिरूपी ब्रह्माण्डका व्यष्टिरूपी मनुष्यपिण्ड पूरा नमूना है। लययोगकी सहायता-से ही प्राचीन कालके पूज्यपाद महर्पिगण इस मृत्युलोकमें बैटकर सारे ब्रह्माण्डका पता लगा सकते थे।

#### राजयोग

सन योगसाधनोंका राजा होनेसे इसको राजयोग कहते हैं। स्मृतिशास्त्रमें भी कहा है—'राजत्वात् सर्वयोगानां राजयोग इति स्मृतः।' राजयोगके लक्षणके विषयमें और उसके साधन-क्रमके विषयमें शास्त्रोंमें ऐसा कहा गया है—

सृष्टिस्थितिविनाशानां हेत्ता मनसि स्थिता। तस्सहायात्साध्यते यो राजयोग इति स्मृतः ॥ **अन्तः करणभेदार**त मनो बुद्धिरहरूकृतिः । चित्तञ्चेति विनिर्दिष्टाश्चरवारो योगपारगैः ॥ तदन्तः करणं निगद्यते । द्यमात्मा द्रष्टा विश्वमेतसयोः कार्यका रणस्व सनातनम् ॥ सम्बन्धातसृष्टिभेवति **ह**इयद्ध श्रेश्च शाश्वती । विदुर्बुधाः ॥ चाञ्चल्यं चित्तवतीनां हेतुमत्र वसीर्जित्वा राजयोगः स्वस्वरूपं प्रकाशयेत् । प्राधान्यं राजयोगस्य साधने ॥ विचारबुद्धेः षद्धाध्यानं हि तदुध्यानं समाधिर्निर्विकरुपकः । जीवन्युक्तः तेनोपरुब्धसिद्धिर्ह प्रकथ्यते ॥

उपलब्धमहाभावा महाबोधान्त्रिताश्च वा । महारूपे प्रपन्नाश्च तत्त्वज्ञानाबरूम्बतः ॥ योगिनो राजयोगस्य मूभिमासादयन्ति ते । योगसाधनमूर्द्धम्यो राजयोगोऽभिधीयते ॥

'सृष्टि, स्थिति और लयका कारण अन्तःकरण ही है। उसकी सहायतासे जिसका साधन किया जाता है, उसकी राजयोग कहते हैं। मन, बुद्धि, चित्त और अहंकार-ये अन्तःकरणके चार भेद हैं। अन्तःकरण दृश्य और आत्मा द्रष्टा है । अन्तःकरणरूपी कारण दृश्यसे जगद्वपी कार्य दृश्य-का कार्य-कारण सम्बन्ध है। दृश्यसे द्रष्टाका सम्बन्ध स्थापित होनेपर सृष्टि होती है। चित्तवृत्तिका चाञ्चल्य ही इसका कारण है । वृत्तिजयपूर्वक स्व-स्वरूपका प्रकाश करना राजयोग कहलाता है । राजयोगसाधनमें विचारबुद्धिका प्राधान्य रहता है । विचार-शक्तिकी पूर्णताद्वारा राजयोगका साधन होता है । राजयोगके ध्यानको 'ब्रह्मध्यान' कहते हैं। राजयोगकी समाधिको 'निर्विकल्प समाधि' कहते हैं। राजयोगसे सिद्धि-प्राप्त महात्माका नाम 'जीवन्मुक्त' है । महाभाव (मन्त्रयोगकी समाधि)-प्राप्त योगी, महाबोध (हठयोगकी समाधि)-प्राप्त योगी वा महालय (लययोगकी समाधि )-प्राप्त योगी तत्त्वज्ञानकी सद्दायतासे राजयोग-भूमिमें अग्रसर होते हैं । राजयोग सव योगसाधनोंमें श्रेष्ठ है और साधनकी चरम सीमा है, इस कारण इसको राजयोग कहते हैं।

राजयोगके साधनोंको भी शास्त्रोंमें सोलह अङ्गोंमें विभक्त करके वर्णन किया गया है, वे निम्नलिखित हें—

कलाबोडशकोपेतराजयोगस्य सप्त चाड्रानि विद्यन्ते सप्तज्ञानानुसारतः ॥ विचारमुख्यं तज्ज्ञेयं साधनं बह तस्य च। धारणाङ्गे द्विधा ज्ञेये ब्रह्मप्रकृतिभेदतः ॥ ध्यानस्य त्रीणि चाङ्गानि विदः पूर्वे महर्षयः। बह्मध्यानं विराद्ध्यानं चेशध्यानं यथाक्रमम्॥ ब्रह्मध्याने समाप्यन्ते ध्यानान्यन्यानि निश्चितम् । चत्वार्य्यद्वानि जायन्ते समाधेरिति योगिनः॥ सविचारं द्विधाभूतं निर्विचारं तथा पुनः। संसाधनं राजयोगस्याङ्गानि कृतकृत्यो भवत्याश्च राजयोगपरो नरः । मन्त्रे हुठे लग्ने चैव सिद्धिमासाद्य यवतः । पूर्णीधिकारमामोति राजयोगपरो नरः ॥ 'पोडशकलासे पूर्ण राजयोगके घोडश अङ्ग हैं। सप्तज्ञान- भूमिकाओं के अनुसार सात अङ्ग हैं। ये सब विचारप्रधान हैं। उनके साधन अनेक प्रकारके हैं। धारणांके अङ्ग दो हैं—एक प्रकृतिधारणा और दूसरी ब्रह्मधारणा। ध्यानके अङ्ग तीन हैं—विराट्ध्यान, ईशध्यान और ब्रह्मध्यान। ब्रह्मध्यानमें ही सबकी परिसमाप्ति है और समाधिके चार अङ्ग हैं—दो सविचार और दो निर्विचार। इस प्रकारसे राजयोगके पोडश अङ्गोंके साधनद्वारा राजयोगी कृतकृत्य होता है। मन्त्रयोग, हठयोग, हययोग-इन तीनों में सिद्धिलामके अनन्तर अथवा किसी एकमें सिद्धिलाम करनेके अनन्तर साधकको राजयोगका पूर्णाधिकार प्राप्त होता है। राजयोगसंहितामें लिखा है—

सावनं राजयोगस्य धारणाध्यानभूमितः । आरभ्यते समाधिर्ष्टं साधनं तस्य मुख्यतः ॥ समाधिभूमौ प्रथमं वितर्कः किल जायते । ततो विचार आनन्दानुगता तस्परा मता । अस्मितानुगता नाम ततोऽवस्था प्रजायते ॥ विशेषलिकं स्वविशेषलिकं

लिङ्गं तथालिङ्गमिति प्रभेदान्। वदन्ति दश्यस्य समाधिभूमि-

विवेचनायां पटवो सुनीन्द्राः॥
हेया अलिङ्गपर्यन्ता ब्रह्माहमिति या मितः।
निर्विकल्पे समाधौ हि न सा तिष्ठति निश्चितम्॥
हैतभावास्तु निस्तिला विकल्पश्च तथा पुनः।
श्लीयन्ते यत्र सा शेया तुरीयेति दशा बुधेः॥
समाधिसाधनं शास्त्राभ्यासतो न हि लभ्यते।
गुरोविङ्गाततस्वासु प्राप्तुं शक्यमिति ध्रुवम्॥

ध्राजयोगका साधन प्रथमावस्थामें धारणा और ध्यान-भूमिसे प्रारम्भ होता है और राजयोगकी साधनभूमि प्रधानतः समाधिभूमि ही है । समाधिभूमिमें पहले वितर्क रहता है । तदनन्तर अग्रसर होनेपर विचार रहता है । उससे आगेकी अवस्थाका नाम आनन्दानुगत अवस्था है और उससे आगेकी अवस्थाका नाम अस्मितानुगत अवस्था है। विशेषिलक्क, अविशेषिलक्क, लिक्क और अलिक्क —ये चार भेद दस्यके हैं। अलिक्क तक त्यागने योग्य हैं। मैं ब्रह्म हूँ, यह भाव भी निर्विकल्प समाधिमें नहीं रहता। कोई दैतभाव अथवा कोई विकल्प जब शेष न रहे, वही तुरीयावस्था है। समाधिभूमिका साधनकम शास्त्रमें ज्ञात नहीं हो सकता। जिनको अपरोक्षानुभूति हुई है, ऐसे जीवन्युक्त गुरु ही उसका भेद बतला सकते हैं।

राजयोगके साधन-क्रमकी समालोचना करनेसे यही सिद्धान्त होगा कि प्रथम परम भाग्यवान राजयोगी दर्शनोक्त सप्तज्ञानभूमियोंको, एकके बाद दसरीको, इस तरह क्रमशः अतिक्रम करता हुआ, जैसे मनुष्य सोपानद्वारा छतपर चढ जाता है, उसी प्रकार सप्तज्ञानभूमियोंका रहस्य समझ जाता है। यही राजयोगोक्त १६ अङ्गोमेंसे प्रथम सप्ताङ्कका साधन-क्रम है। उसके अनन्तर वह सौभाग्यवान् योगी सत् और चित्-भावपूर्ण प्रकृति-पुरुषात्मक दो राज्यके दर्शन करके उनकी धारणासे अनन्तरूपमय प्रपञ्चकी विस्मृति-सम्पादम करनेमें समर्थ होता है। यही राजयोगके अष्टम और नवम अङ्कका साधन-क्रम है। उसके अनन्तर वह योगिराज परिणामशील प्रकृतिके स्वरूपको सम्पूर्णरूपसे जानकर ब्रह्म, ईश या विराट्रूपमें अद्वितीय ब्रह्मसत्ताका दर्शन करके ध्यानभूमिकी पराकाष्टामें पहुँच जाता है। यही राजयोगोक्त १६ अङ्गोंमेंसे दशमः एकादश और द्वादश अङ्गका साधन क्रम है। उसके अनन्तर वह परम भाग्यवान् योगाचार्य यथाक्रम वितर्कान्गत्, विचारानुगत, आनन्दानुगत और अस्मितानुगत--इन चारी आत्मज्ञानयुक्त ( ये चारों समाधिकी दशा पूर्वकथित मन्त्र-हठ-लययोगोक्त महाभावः महाबोधः महालय समाधिसे विभिन्न हैं) समाधि-दशाओंको अतिक्रमण करते हुए स्वस्वरूपको प्राप्त हो जाते हैं। इसी दशाको जीवनमुक्त-दशा कहते हैं। यही सब प्रकारके योग-साधनोंका अन्तिम लक्ष्य है। यही उपासना-राज्यकी परिधि है और यही वेदान्तका चरम सिद्धान्त है।

# योगका सोपान

(लेखक-स्वामी श्रीशिबानन्दजी सरस्वती)

मनुष्य केवल इस लोकका ही नागरिक नहीं है। बल्कि अनैक छोकोका है। केवल इसी लोकमें सङ्कटों और प्रलोभनोंका उसे सामना नहीं करना पड़ता, प्रत्युत अन्य लोकोंमें भी करना पडता है। यही कारण है कि योगशास्त्र यह बतलाता है कि साधक पहले अपने-आपको ग्राह्म कर ले। अपनी इन्द्रियोंको वशमें करे, अपनी सब इच्छाओंको दूर कर दे और यममें स्थित हो और तब मलाधारमें स्थित सप्त कण्डलिनीशक्तिको जगानेकी चेष्टा करे । आसन, बन्ध, मद्रा और प्राणायामके द्वारा चित्तको ग्रद्ध करनेसे पहले ही यदि कण्डलिनी जाग जाय तो अन्य लोकोके प्रलोभन उसके सामने आ उपस्थित होंगे और उनका परिहार कर सकनेका-सा मनोबल उसमें न रहनेसे उसका बहुत ही बुरा पतन होगा । योग-सोपानकी जिस ऊँची पैडीपर वह गिरनेसे पहले था, वहाँतक भी पहँचना उसके लिये फिर बहुत ही कठिन होगा। इसिंजिये साधनामें पहला काम यह है कि साधक अपने आपको शद्ध करे। जप, कीर्तन तथा सतत निःस्वार्थ सेवाके द्वारा जब वह पूर्ण गुद्धि लाभ कर लेगा तम कुण्डलिनी आप ही जाग उठेगी और सहस्रारमें स्थित कैलासपति ज्ञान, आनन्द और शान्तिके निधान भगवान शिवका साक्षात्कार करनेकी चल पड़ेगी।

योगकी सीदीपर चढ़नेवाले बहुत-संसाधक ऊँचाईको एक इदतक पहुँचकर वहीं हक जाते हैं। स्वर्ग, गन्धर्वलोक आदि उच्च लोकोके मोह उन्हें वशीभूत करके मार्गसे भ्रष्ट कर देते हैं। साधक अपने विवेकको खोकर स्वर्गके भोगोंमें अपने-आपको मुला देते हैं। इन उच्च लोकोंके अधिवासी अनेक प्रकारोंसे साधकोंको लुभाते हैं। साधक से कहते हैं— 'हे योगी! हम तुम्हारे तप, वैराग्य, अभ्यास और देवी गुणोंसे बहुत ही प्रसन्न हुए हैं। यही लोक, जहाँ तुम अपने पुण्यप्रताप और तपोयलसे आये हो, तुम्हारा परम विश्रामस्थान है। हम सब तुम्हारे दास हैं; जो इच्छा या आज्ञा करोगे, हम सब उसीका पालन करेंगे। स्वर्गका यह दिव्य रथ तुम्हारी स्वारीके लिये है। इसपर बैठकर तुम जहाँ चाही, जा सकते हो। ये स्वर्गकी अप्सराएँ हैं, जो तुम्हारी सेवा करेंगी। स्वर्गीय सङ्गीत सुनाकर ये तुम्हें प्रसन्न करेंगी। यह कल्पवृक्ष है, जो तुम्हारी सब इच्छाओंको पूर्ण करेगा। इस सुवर्णपात्रमें यह स्वर्गका सोमरस है, जिसे

पानकर तम अमर होओगे। यहीं यह परमानन्द-सरीवर है। जिसमें तम स्वच्छन्दताके खाथ विहर सकते हो ।' देवोंके इन मधुर, मिष्ट, पृष्पित भाषणोंसे असावधान योगी अपने मार्गसे भ्रष्ट हो जाता है । मिथ्या तृष्टिसे ही वह सन्तृष्ट होता और यह समझता है कि हम योगकी पराकाष्ठाको पहुँच गये। इस तरह वह प्रलोभनोंके वशीभूत होता है और उसकी शक्ति इतस्ततः बिखर जाती है। ज्यों ही उसका पुण्यवल समाप्त होता है, त्यों ही वह इस भूलोकमें उतर आता है। तब उसे फिरसे इस अध्यात्म-सोपानकी चढाई आरम्भ करनी पड़ती है। परन्तु पूर्ण विरक्त योगी, जिसका विवेक सुदृढ है, देवताओंकी इन मीठी बातोंका टका-सा जवाब सुना देता है और धीरताके साथ अपने अध्यात्मवथपर आगे बढता है और जबतक योग-सोपानकी अन्तिम पैडी या ज्ञानपर्वतके उच्चतम शिखर अथवा निर्धिकल्प समाधितक नहीं पहुँच जाता, तबतक कहीं भी नहीं रुकता। यह ख़ब अच्छी तरहसे जानता है कि स्वर्गके भोग मायिक, क्षणिक और निःसार हैं, इस लोकके भोगोंसे उनका किञ्चित् भी अधिक मूल्य नहीं है । स्वर्गके भोग बहुत सूक्ष्म, बहुत ही अधिक मादक और अतिशय होते हैं। इस कारण असावधान साधक, जिसका विवेक और वैराग्य अत्यन्त तीव और दृढ नहीं है, इन उच छोकोंके प्रलोमनोंमें अनायास फॅस जाता है। इस भूलोकमें भी, उदाहरणार्थ पश्चिमके देशों और अमेरिकामें-जहाँ कुबेरका भाण्डार भरा है-लोग इन्द्रियोंके सूक्ष्म और आत्यन्तिक भोगोंमें लिप्त रहती हैं। इन्द्रियोंके विविध विरुद्धाचरण और उपद्रवको वृत्तियोंको तुष्ट करनेके लिये वहाँके वैज्ञानिक प्रतिदिन ही नवीन-नवीन आविष्कार, इन्द्रिय-मुखके नये-नये प्रकार सामने ला रहे हैं। हिन्दुस्तानका कोई संयमी, सादे रहन-सहनका मनुष्य भी जब अमेरिका या यूरोपमें कुछ दिन रह जाता है तो एक दसरा ही जीव बन जाता है। वह वहाँके प्रलोभनोंमें फॅस जाता है। यह मायाका चमत्कार है, प्रलोभनका प्रभाव है, उद्दण्ड इन्द्रियोंका विलक्षण वेग है। परन्तु जिस मनुष्यका विवेक सुदृढ है, यैराग्य प्रखर है, बुद्धि स्थिर है, जिसके अंदर मोक्षकी इच्छाकी आग जल रही है, वह यथार्थमें सुखी हो सकता है, जीवनके परम लक्ष्यतक पहुँच सकता है, परमानन्द-- धामको पा सकता या अनन्तके अथाइ दर्शन कर सकता है।

नवधा भक्तिमें नौ विधियाँ या पैडियाँ हैं— अवण, कीर्तन, स्मरण, पादसेवन, अर्चन, वन्दन, दास्य, सख्य और आत्म-निवेदन । श्रीभगवान्की लीलाओं को मुनना श्रवण है । उनके नामों का गान करना कीर्तन है । उनका स्मरण स्मरण है । उनके चरणों की सम्मार्जनादि सेवा पादसेवन है । उन्हें पुष्पादि चढ़ाना अर्चन है । दण्डवत् साष्टाङ्क प्रणाम करना वन्दन है । हम उनके सेवक हैं, ऐसा भाव धारण करना दास्य है । उनसे मैत्री-भाव रखना सख्य है । अपने-आपको समर्पित कर देना या शरणागत होना आत्मनिवेदन है ।

श्रद्धाः, विश्वासः, भक्तिः, रुचि (भगवन्नामके जप और गानमें), निष्ठाः, रितः, स्थायिभाव (प्रेममें स्थिरता) और महाभाव (प्रेममय अथवा परम प्रेम)—ये प्रेम-सोपान या भक्तियोगकी आठ पैहियाँ हैं। श्रद्धाः, भक्तिः, पूजा और तादात्म्य-भक्तियोगके चार पद्धाव हैं। सालोक्यः, सामीप्यः, सारूप्य और सायुज्य—ये भक्तोंकी मुक्तिके चार रूप हैं।

प्राणको वदामें करके योगी धीर-धीरे योगकी सीढ़ीपर चढ़ता है और चढ़ाईमें भिन्न-भिन्न चक्रोंमें ठहरकर विश्राम करता है। एक चक्रसे दूसरे चक्रमें, दूसरेले तीसरेमें जाता है और प्रत्येक चक्रमें वहाँके विशेष आनन्द और शक्तिका अनुभव करता है और अन्तमें सहस्रदल्ल कमलमें मगवान् शिवके साथ समरस होकर निर्विकल्प समाधिमें प्रवेश करता है। इस सोपानकी सात पैड़ियाँ जो सात चक्र हैं, वे ये हैं— मूलाधार, स्वाधिष्ठान, मणिपूर, अनाहत, विशुद्ध, आज्ञा और सहस्रार।

हटयोगमें प्राणायामकी चार अवस्थाएँ हैं—आरम्भा-वस्था, घटावस्था, परिचयावस्था और निष्पत्त्ववस्था ।

नादयोग या लययोगमें योगी सिद्धासन या पद्मासन अथवा सुखासनसे बेठकर घण्मुखी (वैष्णवी) मुद्राका साधन करता और दाहिने कानसे अनाहत नाद सुनता है। इस प्रकार जो नाद उसे सुन पड़ता है, उससे बाहरके शब्दोंके लिये उसके कान बहिरे हो जाते हैं। पहले-पहल समुद्रका गरजना, मेघोंकी गड़गड़ाहट, नगारेके शब्द-जैसा गर्जन सुन पड़ता है, फिर मध्य अवस्थामें घण्टानाद, वंशीध्विन, वीणांके स्वर अथवा मधु-मिक्वयोंकी मनभनाहट-जैसा प्रतीत होता है। योगी अपना ध्यान स्थूल शब्दसे हटाकर सूक्ष्ममें और सूक्ष्म शब्दसे हटाकर स्थूलमें लगा सकता है।

मन जब किसी एक शब्दपर स्थिर हो जाता है, तब वह उसीमें स्थित होकर उसीमें लीन हो जाता है। मन शब्दके साथ बैसे ही एक हो जाता है जैसे दूधके साथ पानी; और तब बड़ी शीधतासे सनातन ब्रह्ममें लीन हो जाता है। योगी इस अनाहत नाद या शब्दपर अपने मनको एकाप्र करनेका सतत अभ्यास करे। इससे नाद मनका बिनाश कर देता है। शब्द अक्षरमें लीन होता है और अन्तमें योगी अशब्द परब्रह्म अर्थात् सनातन आनन्दके परम धामको प्राप्त होता है।

अष्टाङ्कयोगकी सीढ़ीकी आठ पैड़ियाँ या आठ अङ्क हैं— यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधि । यम अपने-आपको वशमें रखना है । नियम नित्य धर्म अथवा नित्यकी आध्यात्मिक दिनचर्याका पालन है । आसन शरीरको विशेष स्थितिमें रखना है । प्राणायाम प्राणकी गतिको वशमें करना है । प्रत्याहार इन्द्रियोंको विषयों-से खींचकर लौटाना है । धारणा एकाप्रता है । ध्यान एकाप्र होकर ध्येयविषयमें स्थिर होना है । समाधि परम बोध है ।

महर्षि पतञ्जलिके राजयोगकी समाधि सात प्रकारकी है— सिवतर्क, निर्वितर्क, सिवचार, निर्विचार, सास्मिता, सानन्द और असम्प्रज्ञात । प्रथम छः प्रकारकी समाधि सिवकल्प समाधि है और सातवीं निर्विकल्प । राजयोगकी मधुमती, मधुप्रतीक, विशोका और संस्कारशेप प्रमृति विविध भूमिकाएँ हैं। क्षित, विक्षित, मूढ, एकाप्र और निरोध—ये पाँच राजयोगमें मन-की भूमिकाएँ हैं।

ज्ञानयोग-सोपानकी सात पैड़ियाँ अथवा सात भूमिकाएँ हैं—शुभेच्छा, विचारणा, तनुमानसा, सत्त्वापित, असंसिक्त, पदार्थामावनी और तुरीया । शुभेच्छा संसार-सागरके पार होकर आत्मज्ञान लाभ करनेकी समुचित इच्छा है । ब्रह्मके स्वरूपका अनुसन्धान विचारणा है । मनका सूक्ष्म होना तनुमानसा है । विशुद्धता सच्चापित है । असङ्ग—अनासिक असंसिक्त है । तत्त्वमिस आदि महावाक्योंका मनन-निदिष्यासन पदार्थामावनी है । परम बोध तुरीया है । स्फुरणा, हर्ष, आदेश, प्रत्यक्ष और परमानन्द—ज्ञानयोगमें आध्यात्मिक अनुभूतिकी पाँच भूमिकाएँ हैं । तमस्, भ्रम, अनन्ताकाश, प्रकाश और अनन्त अद्वयबोध भी ज्ञानयोगकी अनुभूतिकी विश्रोप भूमिकाएँ हैं ।

शुद्धि, श्रवण, मनन, निदिध्यासन, एकीमाव और लय-वेदान्तराधनाकी छः अवस्थाएँ हैं। शब्दानुविद्ध, शब्दानतु- विद्ध, दृश्यानुविद्ध, दृश्याननुविद्ध, बाह्य निर्विकल्प, आन्तर निर्विकल्प, अद्वैतभावनारूप समाधि, अद्वैतावस्थानरूप समाधि— ये वेदान्तियोकी विभिन्न प्रकारकी समाधियाँ हैं। पहली चार समाधियाँ सविकल्प हैं और अन्तिम चार निर्विकल्प।

कर्मयोगी सतत निष्काम कर्मके द्वारा अपने चित्तको ग्रद्ध करता है। उसका यह कर्मार्चन नारायणभाव या आत्मभाव-से होता है। उसके कर्ममें उसकी फलाकाङ्का नहीं होती। वह अहङ्काररहित होकर कर्म करता है। वह यह अनुभव करता है कि मैं केवल एक निमित्त अथवा भगवान्के हाथोंमें एक करणमात्र हूँ । वह अपने सब कर्म और उनके फल भगवानको समर्पित करता है। यह प्रत्येक कर्ममें अपनी नीयतकी जाँच करता और उसे खार्थरहित बनाता है। सबके मुखोंकी ओर देखते हुए वह ईश्वरको देखता है। अन्तःश्वित ईश्वरकी ही उसे सर्वत्र प्रतीति होती है। वह यह समझता है कि सारा विश्व विश्वपतिका आविर्भाव है। सारा विश्व वृन्दावन है। प्रत्येक स्थितिके अनुकूल बननेका वह अभ्यासी होता है। जो कुछ शरीरतः, अन्तःकरणतः और अध्यात्मतः उसके पास है उसे वह सबको बॉटकर लेता है। शरीरनिर्वाहमात्रके लिये जो कुछ आवश्यक है। उतनी ही सामग्री वह अपने पास रखता है। ब्रह्मचर्यके पालनमें वह बड़ी कड़ाई रखता है। कर्म करते हुए वह मनसा 'ब्रह्मार्पण' करता रहता है। वह अपने सब कर्म भगवान्को अर्पण करता है और सोते समय भगवान्से इस प्रकार प्रार्थना करता है कि 'हे भगवन् ! आज जो कुछ मैंने किया, तुम्हारे लिये किया है। उसे तुम प्रसन्न होकर स्वीकार करो ।' इस प्रकार वह अपने कर्मीके फलोंको जलाता है और कमोंसे नहीं बँधता। कमेंमें वह मुक्ति-लाभ करता है। निष्काम कर्मयोगके द्वारा उसका चित्त ग्रुद्ध

होता है और चित्तरुद्धिसे वह आत्मज्ञानको प्राप्त होता है। देशसेवा, समाजसेवा, दीनसेवा, रुग्णसेवा, मातृ-पितृ-सेवा, गुरुसेवा, सत्पुरुषसेवा—ये सब सेवाएँ कर्मयोग हैं।

गीताके मतसे योगी आग्न, ज्योति, दिन, ग्रुक्लपक्ष और उत्तरायणके छः मास—इस अर्चिरादि मार्गसे ब्रह्मलेकको जाता है। उपनिषद् कहते हैं कि 'देवयानसे योगी आग्निलोकको, वायुलोकको, वहणलोकको, इन्द्रलोकको, प्रजापतिलोकको और ब्रह्मलोकको प्राप्त होता है।' (कठोपनिषद् १-३) छान्दोग्योपनिषद्में कहा है कि 'योगी आदित्यलोकसे चन्द्रत्योकको जाता है, चन्द्रलोकसे चुलोकको; वहाँसे अमानय पुरुष उसे ब्रह्मके समीप ले जाता है।'

मनुष्यों के स्वभाव, गुण, अधिकार भिन्न-भिन्न हैं, इस कारण योगमार्ग भी भिन्न-भिन्न हैं; पर गन्तव्यस्थान एक ही है। अन्तमें सब योगी एक ही स्थानमें आ जाते हैं। परम अनुभूति सब साधकोंकी अन्तमें एक-सी ही होती है। यह परानुभूति व्यष्टि पुरुषका परम पुरुषमें लय होना, ब्रह्मके परम धामको प्राप्त होना है।

किसी भी योगमार्गमें एक-एक पैड़ीपर मजबूतीसे पैर रखनेके बाद ही दूसरी पैड़ीपर चढ़ना होता है। इसी कमसे योगकी सबसे ऊँची अन्तिम पैड़ीपर मनुष्य पहुँचता है। इस काममें कोई अधीर न हो। अधीरतासे साधकका पैर फिसलता है और उसका उन्नति-क्रम बुरी तरहसे एक जाता है।

इसल्यि ईश्वर करे आप सब लोग योगमें दृद हों और धीरताके साथ निर्विकल्प समाधिके शिखरतक पहुँच जायँ और परमातम-मिलनके द्वारा परमानन्दके भागी हों।

### नामका प्रताप

देखों नाम प्रताप से सिला तिरै जल बीच ॥ सिला तिरै जल बीच सेत में कटक उतारी । नामिं के परताप बानरन लंका जारी ॥ नामिं के परताप जहर मीरा ने खाई । नामिं के परताप बाल पहलाद बचाई ॥ पलटू हरि जस ना सुनै ता को कहिये नीच । देखों नाम प्रताप से सिला तिरै जल बीच ॥

#### साधन-तत्त्व

( लेखक--आचार्य श्रीबालकृष्णजी गोखामी महाराज )

साधन-तत्त्वके ज्ञानसे पूर्व साध्य-तत्त्वका कुछ परिज्ञान होना परमायस्यक है। साधक जिस बस्तुकी प्राप्तिकी इच्छा करता है, उसे साध्य कहते हैं। 'मिन्नदिविहें लोकः' की उक्तिके अनुसार वाञ्छित वस्तुएँ विभिन्न प्रकारकी हो सकती हैं, किन्तु मूलवाञ्छा सबकी एक ही है—यथा 'सुखं मे भूयात्, दुःखं मे मा भूत्' अर्थात् सुख मुझको हो, दुःख न हो। तात्पर्य यह है कि संसारमें एक कीटाणुसे लेकर ब्रह्मातक सब सुखप्राप्तिकी ही इच्छा करते हैं। अतएव सबका प्रधान साध्य सुख ही है। इस सुखरूप साध्यका स्वरूप ही प्रथम विवेचनीय है।

कुछ लोगोंका कहना है कि दुःखके अभावका नाम ही सुख है, किन्तु यह बात नहीं है। सुख और दुःख, ये दोनों भिन्न-भिन्न स्वतन्त्र वेदनाएँ (feelings) हैं;जैसा कि कहा गया है—'अनुकूलतया वेदनीयं सुखम, प्रतिकूलतया वेदनीयं दुःखम,।' अर्थात् जो वेदना हमको प्रीतिकर प्रतीत हो, उसे सुख कहते हैं और जो अप्रीतिकर हो, उसे दुःख कहते हैं। वाम्तवमें किसी वस्तुविशेषमें सुख-दुःख नहीं होता, क्योंकि एक ही वस्तु किसीको सुखदायक और किसीको दुःखदायक होती है। इन दोनोंमें सुख ही सर्ववाञ्छनीय है, अतः यही साध्यस्वरूप है।

यह अनुकूल वेदनात्मक साध्यस्वरूप सुख दो वस्तुओं के सिम्मलनंसे उत्पन्न होता है और वस्तुसंयोगकी विभिन्नतासे तीन प्रकारका होता है—१ जड-जड-संयोगजन्य सुख, २ जड-चेतन-संयोगजन्य सुख, १ चेतन-चेतन-संयोगजन्य सुख, ।

१—जड-जड-संयोगजन्य वह सुल है, जो हमारी जड़ेन्द्रियोंके साथ उनके जड़ विषयोंका संयोग होनेपर होता है। यह सुल अनित्य एवं नाशवान् होता है। क्योंकि जिन दो वस्तुओंके संयोगसे यह उत्पन्न होता है, वे इन्द्रिय और उनके विषय दोनों ही अनित्य एवं नाशवान् हें। अतएव यह सुल नित्य और अविनाशी जीवका वास्तविक साध्य होनेके अयोग्य है।

२-जड-चेतन-संयोगजन्य सुख वह है, जो हमारे जडीय मन और चेतन आत्माके संयोगसे समाधिकालमें उत्पन्न होता है। यह सुख पूर्वापेक्षया अधिक कालतक स्थायी होनेके कारण किसी सीमातक साध्यरूपसे प्रहण किया जा सकता है। किन्तु यह भी संयुक्त वस्तुओं मेंसे एक (मन) के अनित्य एवं विनाशी होनेके कारण नित्य जीवका नित्य साध्य नहीं हो सकता।

३—चेतन-चेतन-संयोगजन्य सुख वह है, जो चेतनधन परमात्माके साथ चेतन-कण जीवात्माका संयोग होनेपर होता है। ये संयुक्त तत्त्व दोनों ही नित्य एवं सत्य हैं; अतएव इनके संयोगसे जो सुख होता है, वही नित्य जीवके नित्य साध्य स्वरूपसे स्वीकार किया जा सकता है। यहाँ इसी सुखको साध्यरूपसे स्वीकार कर साधन-तत्त्वका निर्णय किया जायगा।

साधक साध्यकी प्राप्तिके लिये जो प्रयत्न करता है, उसे साधन कहते हैं। इस साधनको दूसरे शब्दोंमें पथ या मार्ग भी कहते हैं। यह मार्ग प्रक्रियामेदसे दो प्रकारका होता है—एक आरोही मार्ग, दूसरा अवरोही मार्ग। आरोही मार्ग उस प्रक्रियाका नाम है, जिसके द्वारा साधकको अपने साध्यतक स्वयं पहुँचना पड़ता है। यह प्रक्रिया अत्यन्त कठिन एवं भयाकुल है। अवरोही मार्ग उस पद्धतिका नाम है, जिसमें साध्य वस्तु साधकके समीप सहजमें आ जाती है। यह अति सरल एवं निर्मय है। यह विषय नी चेके इस दृष्टान्तरे स्पष्ट हो जायगा—

कल्पना करो कि एक बहुत बड़ा आमका इस है; उसकी सबसे ऊपरकी शाखामें एक पका हुआ फल लगा है, जिसे हम प्राप्त करना चाहते हैं। उसकी प्राप्तिके लिये हम दो ही उपाय कर सकते हैं। एक तो हम स्वयं बृक्षपर चढ़ें और सब प्रकारकी विम-बाधाओं को अतिक्रम करके उस फलको प्राप्त करें। इसको आरोही मार्ग कहते हैं। और दूसरा यह है कि विना किसी विम-बाधाके वह फल सहजमें हमतक आ जाय। जैसा कि प्रायः देखा जाता है कि कोई-कोई लोग एक लंबे बाँसमें जालीकी यैली बाँधकर नीचेसे ही उस फलको तोड़कर और यैलीमें धरकर धीरेसे उतार लेते हैं। इसको अबरोही मार्ग कहते हैं।

इन दोनों मार्गोमेंसे वर्तमान युगके साधकोंकी परिस्थिति-के अनुसार कौन-सा सुगम है, यह बात निष्पक्ष होकर विचारनेसे सहज ही जात हो जायगी कि द्वितीय अर्थात् अयरोही मार्ग ही सब प्रकारसे सुन्दर और अभय है। आरोही मार्गमें पतनका भय है, जैसा कि ब्रह्मादि देवताओं-ने श्रीभगवान्की स्तुति करते हुए कहा है:—

येऽन्येऽरविन्दाक्ष विमुक्तमानिन-स्त्वय्यसामावादविश्चद्वद्वयः आरुद्ध कृष्ट्रेण परं पदं ततः पतन्त्यधोऽनादतयुष्मदङ्घयः

'हे कमलनयन ! तुम्हारे प्रति भक्तिभाव अस्त होनेके कारण जिनकी बुद्धि अद्युद्ध हो गयी है, ऐसे मुक्ता-भिमानी मनुष्य बड़ी कठिनतासे परम पदतक चढ़कर भी नीचे गिर जाते हैं; क्योंकि उन्होंने आपके चरणारिवन्दोंका आदर नहीं किया है।' इसीके आगे अवरोही मार्गकी निर्भयता कही गयी है:—

तथा न ते माधव तावकाः कविद्
भ्रज्ञ्यन्ति मार्गाप्त्विय बद्धसौहृदाः ।
स्वयाभिगुप्ता विचरन्ति निर्भया
विनायकानीकपमूर्द्वसु प्रभो ॥

ंहे प्रभो !हे माधव ! आपके जिन भक्तोंका प्रेम आपमें बँधा हुआ हैं, वे उक्त प्रकारके मुक्ताभिमानी मनुष्यों-की तरह अपने मार्गसे कभी भ्रष्ट नहीं होते; वे तो आपके द्वारा रक्षित होकर विष्ठकारियोंके अधिपतियोंके मस्तकपर (पैर रखकर ) निर्भय होकर विचरते रहते हैं।'

इन स्तुतिवाक्योंसे उक्त दोनों मार्गोंका तारतम्य स्पष्ट ही ज्ञात हो रहा है। और इनसे यह भी लिख हो रहा है कि एकमात्र भगवद्भक्ति ही अवरोही मार्ग या स्वंसुलभ साधन है। इस भक्ति-साधनकी व्यापकता एवं महिमाका वर्णन इस छोटे-से निवन्धमें नहीं किया जा सकता—इसके लिये श्रीमद्-भगवद्गीता, श्रीमद्भागवत आदि भक्ति-प्रन्थोंकी आलोचना करनी चाहिये। यहाँ तो केवल इसका प्रकारमात्र दर्शित किया जायगा।

प्रथम तो भिक्त ही दो प्रकारकी है—एक गुद्धा भिक्त, दूसरी विद्धा भिक्त ! जिसका श्रीमगवानके साथ साक्षात् सम्बन्ध है, वह गुद्धा भिक्त कहलाती है और जिसका सम्बन्ध देवतान्तरोंके साथ है, वह विद्धा भिक्त कही जाती है। यहाँ विद्धा भिक्तकी आल्गेचना करनेकी आक्स्यकता नहीं है, इस समय केवल गुद्धा भिक्त ही विवेचनीय है।

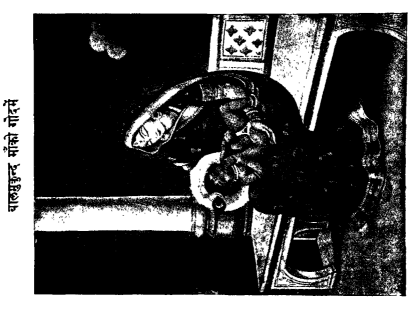
साधकके स्थितिमेदके अनुसार द्युद्धा भिक्तका साधन दो प्रकारका है—एक जडदेहगत साधन, दूसरा चिद्देहगत । मायाबद्ध जीवकी जबतक देहात्मबुद्धि रहेगी, तबतक उसे जडदेहगत साधन ही करना होगा और जब इसका अनुष्ठान करते-करते मायामुक्त होकर वह भागवत तनु-लाभ करेगा, तब उसे चिद्देहगत भिक्तसाधनका अधिकार प्राप्त होगा।

जडदेहगत साधन भी दो प्रकारका है—एक स्यूलदेहगत, दूसरा स्क्मदेहगत । विशेष-विशेष जडीय स्यूल
स्थलोंमें श्रीभगवान्का अधिष्ठान मानकर उनमें तादात्म्यबोधसे श्रद्धापूर्वक जो जडीय स्थूल क्स्तुओंसे भगवत्यूजन सम्पन्न
किया जाता है, वह स्थूलदेहगत भिक्तसाधन है और जो
मनोमयी भगवत्प्रतिमाका मनःकल्पित क्स्तुओंसे अर्चन किया
जाता है, वह स्क्मदेहगत भिक्तसाधन है।

वैसे तो इन दोनों प्रकारके साधनोंका किया-कलाप सब समान ही होता है, परन्तु साधककी देश-काल-वस्तुगत परिस्थितिके अनुसार अन्तर केवल इतना हो जाता है कि स्यूल्देहगत साधनमें कई प्रकारकी बाधाएँ आ जाती हैं और सूक्ष्मदेहगत साधनमें किसी प्रकारकी बाधाएँ आ जाती हैं और सूक्ष्मदेहगत साधनमें किसी प्रकारकी बाधा नहीं होती। जैसे हम किसी वस्तुविशेषको पूजनके समय श्रीमगवानके अर्पण करना चाहते हैं, किन्तु वह वस्तु इस देशमें उत्पन्न नहीं होती या इस कालमें उत्पन्न नहीं होती या उत्पन्न होनेपर भी धनाभावके कारण उसको प्राप्त करनेमें हम असमर्थ होते हैं तो हम उसे अर्पण नहीं कर सकते। मनोराज्यमें किसी भी बाञ्चित वस्तुका प्राप्त करना असम्भव नहीं है, प्रत्युत वहाँ असम्भव भी सम्भव हो जाता है। इसीसे साधन-तत्त्वके विशेषशोंने स्यूलदेहगत साधनकी अपेक्षा सूक्ष्मदेहगत साधन (मानसिक उपासना) को उत्तम बताया है।

चिद्देशत मिक्त-साधनका व्यापार बड़ा ही विचित्र और अलौकिक है। अलौकिक इसे इसलिये कहते हैं कि प्रथम तो चिद्देशें स्थूल-स्क्षमका कोई भेद नहीं हैं; दूसरे, इसमें देह-देहीका भी अन्तर नहीं है—जो देह है वही देही है, जो देही है वही देह है। यही साधककी विदेहावस्था है। इस अवस्थामें मिक्तका साधन जड़ीय स्थूल-स्क्ष्म देहके समान क्रियात्मक या विचारात्मक नहीं होता, भावात्मक होता है। अर्थात् इसमें भिक्तका साधन स्वतःसिद्ध स्वरूपात एक धर्मविशेष होता है। चिद्देशत और जड़देहगत मिक्त-साधनमें





करारविन्देन पदारविन्दं गुखारविन्दे विनियेशयन्तम् । प्रक्रेश्वरीकंडगतं इसन्तं बालं मुकुन्दं मनता सरामि ॥



सञ्जेनाथितभूतलं घनराचि सुसोरघक्त्राम्युजम् । मुकाविद्वमहेमभूगणलसदेहं जगद्वन्तितं बालं बालविवेदितं शरणदं शभ्यन्मुकुन्दं भजे ॥ जानुभ्यां धरणीगतं करतले विन्यस्तहेयक्ष्यं

इतना अन्तर होता है कि पहलें साधककी स्वतः प्रकृति होती है । अर्थात् पहलें से अनुराग प्रवल होता है और दूसरेमें परतः प्रकृति होती है । अर्थात् पहलें अनुराग प्रवल होता है और दूसरेमें शास्त्र-शासन प्रवल होता है । यही कारण है कि चिहेहगत भक्ति-साधनकी शास्त्रविधि अभीतक कोई लिपिवद्ध नहीं हुई है और न हो ही सकती है । इस साधनकी विचिन्नता यह है कि यह और साधनों की तरह अपना फल उत्पन्न कर निरस्त नहीं होता; सिद्धावस्थामें भी यह उसी तरह प्रकृत रहता है, जिस तरह साधनावस्थामें रहता है । इसका कारण यह है कि इसमें साध्य और साधन दोनों अभिन्न हैं । तात्पर्य यह है कि इस अवस्थामें साधक से साधन-कालमें जो वस्तु साधनका काम देती है, वही वस्तु सिद्ध-कालमें आस्वादनका काम देती है । इस विषयका अनुमोदन श्रीमन्द्रागवतके इस स्ठोकसे स्पष्ट होता है:—

आव्मारामाश्च मुनयो निर्ज्ञन्या अप्युरुकमे । कर्वन्स्यहैतकों भक्तिमित्थम्भतगणो हरिः॥ अर्थात् 'जो मायाकी प्रन्थित मुक्त आत्मार्मे रमण करनेवाले मुनिगण हैं, वे भी उस्क्रम भगवान्में अहेतुकी भक्ति-का साधन करते हैं; क्योंकि श्रीहरिके गुण ही ऐसे हैं।

साधन-तत्त्वका विवेचन एक विस्तृत विषय है। 'कल्याण' का कलेवर विपुल होनेपर भी स्थानका संकोच है, अतएव इस लघुतम लेखमें सुयोग्य सम्पादक महोदयके अनुरोधानुसार विवेचनीय विषयका केवंल परिचयमात्र कराया गया है। जिन साधकोंको इस विषयमें विशेष जिज्ञासा हो, उन्हें साधन-तत्त्वके किन्ही विशेषज्ञ गुरुदेवकी शरण प्रहण करनी चाहिये। वे ही कृपाकर साधकके अधिकारानुरूप तत्त्वोपदेश देकर किसी सरल साधन-पथका प्रदर्शन करा देंगे।

'नाम्यः पन्था विश्वतेऽथनाय।'

# सची साधना क्या है ?

(लेखक--- डा० श्रीभगवानदासजी, पम्० ए०, ढी० लिट्०)

'सुखाम्युद्दयिकं चैव नैःश्रेयसिकमेव च। प्रवृत्तं च निवृत्तं च द्विविधं कर्म वैदिकम् ॥'-मनुः धर्मश्रार्थश्र कामश्र त्रिवर्गोऽभ्युदयः स्मृतः। चतुर्थः पुरुषार्थस्तु मोक्षो निःश्रेयसं तथा॥ साध्येषा चतर्वर्गं सैवास्ति नन साधना। ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य श्रान्त्वा त्रिष्वाश्रमेष्वपि। साधियस्वा तैराश्रमैश्वरमं विशेत ॥ अन्यथा वर्त्तमानस्त न साध्नोत्येकमप्यसी। 'ऋणानि श्रीण्यपाकृत्य मनो मोक्षे निवेशयेत । अनपाक्कत्य तान्येवं भोक्षमिच्छन् वजत्यधः॥ भनुः 'अनधीरय द्विजो वेदाननुत्पाच च सत्प्रजाः । अनिष्टा चोत्तमैर्यज्ञैर्मोक्षमिच्छन् वजत्यधः॥'मनुः 'एवं बहविधा यज्ञा वितवा ब्रह्मणो सुखे ।' गीता द्रव्यमयाचज्ञाज्ज्ञानयज्ञः परंतप ।' गीता 'यज्ञानां जपयज्ञोऽस्मि'—गीता 'तज्जपसदर्थभावनम्'-योगस्त्र

धर्म, अर्थ, काम-इस त्रिवर्गका नाम अम्युदय है; मोक्षको निःश्रेयस भी कहते हैं, क्योंकि उससे बढ़कर और कोई श्रेयस नहीं। वेदमें अर्थात् सत्यज्ञान, वेदान्त, वेदके

शास्त्रमें बताया है कि मानव जीवको पहले प्रवृत्तिमार्गमें रहकर, प्रवृत्त कर्म करके, त्रिवर्गका साधन करना चाहिये; और फिर चतुर्य वर्ग भोक्षका । जिस 'साधना'से ये चारों पुरुषार्थ सर्घे--सिद्ध हों, वहीं तो सची साधना है। अन्य साधनाएँ प्राय: धोखा देनेवाली हैं। यह सची सावना क्या है ? यह है प्रजापति, प्रजावत्सल, सर्वज्ञानमय भगवान मनुकी आदिष्ट-निर्दिष्ट पदवी; क्रमदाः एक आश्रमसे दूसरेमें, दूसरेसे तीसरेमें जायः ब्रह्मचर्यमें सचा ज्ञान सीखे, गृहस्थीमें उत्तम प्रजाका उत्पादन, पालन-पोषण करे ( उतनी ही सन्ततिका उत्पादन करे, जितनेका पालन-पोषण अच्छी तरह कर सके; क्योंकि वेदोंमें यह भी कहा है कि 'बहुप्रजाः कुच्छुमापद्यते', ·बहुप्रजाः निर्ऋतिमाविवेदा'); वनस्थीमें पारमार्थिक ज्ञानका यज्ञ मुख्यतः तथा अन्य जनताहितकर सार्वजनिक कर्मरूपी यज्ञ करें। फिर सब व्यवहारोंका न्यास करके संन्यासाश्रममें परमात्मध्यान करें । इस क्रमके विरुद्ध जो आचरण करता है, तीनों आश्रमोंमें क्रमसे ऋषि-पितृ-देवके तीन ऋण नहीं चुकाता तथा अर्थ-काम-धर्मका अर्जन नहीं करता और बालब्रह्मचारी या बालसंन्यासी आदि बनना चाहता है। वह प्रायः अधः-नीचे गिरता है। अर्थकी भावना करके जप करना उत्तम यश है।

### साधनाका मनोवैज्ञानिक आधार

(लेखक--पं श्रीलासजीरामजी शुक्र, एम्० ए०, बी० टी०)

तन घम सुिखया कोइ न देखा, जो देखा सो दुिखया रे।
चंद्र दुखी है, सूर्य दुखी है, भरमत निसि दिन जाया रे।।
ब्रह्मा और प्रजापति दुिखया, जिन यह जग सिरजाया रे।
हाटो दुिखया, बाटो दुिखया, क्या भिरस्य बैरागी रे।।
शुकाचार्य जनम के दुिखया, माया गर्व न त्यागी रे।
धूत दुखी, अवधूत दुखी हैं, रंक दुखी घन रीता रे।।
कहै कबीर बोही नर सुखिया, जो यह मन को जीता रे।।

'साधना' एक आध्यात्मिक शब्द है। साधनाके द्वारा साधक आनन्द और सुखकी प्राप्तिकी आशा करता है। आनन्द और सुख कैसे प्राप्त हो सकता है? इसके विपयमें अध्यात्मवाद और जडवादमें भारी अन्तर है। संसारके सभी प्राणी सुखकी आशा करते हैं और सुखकी खोजमें ही अनेक प्रकारके यन किया करते हैं, किन्तु स्थायी सुख किसीको प्राप्त नहीं होता। ज्यों ही हम सुखका स्पर्श करते हैं, त्यों ही वह अभावमें विलीन हो जाता है। जैसा कविवर कीट्सने कहा है——

At a touch sweet pleasure melteth. Like unto bubbles when rain pelteth.

(जिस तरह बूँदके पहते हुए उसके धक्से पानीका बबूला फूट जाता है, उसी तरह स्पर्शमात्रसे ही सुख अभावमें विलीन हो जाता है।) जब हमें किसी इन्छित वस्तुकी प्राप्ति हो जाती है तो हम आनन्दसे फूल उठते हैं। जब वह हमारे हाथसे चली जाती है तो हम शोकातुर हो जाते हैं। इतना ही नहीं, इन्छित वस्तुकी प्राप्ति होनेपर मनमें आनन्दकी स्थिति थोड़ी देरतक रहती है। फिर अपने-आप ही मनमें बेचैनी पैदा हो जाती है। इस स्थितिको शोपेनहर महाशयने अपने सारगर्भित वाक्यमें यह कहकर प्रदर्शित किया है कि मनुष्यका मन सदा दुःख और बेचैनीकी अवस्थामें ही इधर-से-उधर झूलता रहता है (Human mind swings backward and forward between ennui and pain.)

इस दुःख और वेचैनीको हटानेके लिये भौतिक विचार-वाले तत्त्ववेत्ताओंने यह मार्ग प्रदर्शित किया है कि हमें सदा ही अनेक प्रकारके सुखोंका संग्रह करते रहना चाहिये। हमें अपने-आपको ऐसा बनाना चाहिये कि जिससे हम अपने मनको संसारके हजारों कार्योंमें व्यस्त रख सकें, तािक हमें दुःख और मुखके सम्बन्धमें विचार करनेका अवसर ही न रहे। वरट्रैंड रसेल (Bertrand Russel) महाशयने अपनी पुस्तक 'कांक्वेस्ट ऑव हैपीनेस' (Conquest of Happiness) में यही दिखलाया है कि मनुष्य अपने-आपको सदा किसी-न-किसी व्यवसायमें लगा करके ही सुखी रह सकता है। इसी प्रकारका सिद्धान्त १८वीं शताब्दीमें बैन्थम महाशयने इँग्लैंडमें प्रचलित किया था।

इस प्रकारकी भौतिकताको इँग्लैंडके प्रसिद्ध लेखक कालिर्थनने शैतानका राज्य (Reign of Belzebub) कहा है। हमें एक मनोवैज्ञानिक दृष्टिसे देखना है कि वास्तवमें मुखकी खोज साधनाके द्वारा करनी चाहिये अथवा भौतिक प्रकारसे। साधना करनेवाले व्यक्तिको आज संसारके लोग प्रायः मन्दबुद्धि समझते हैं। हम देखते हैं कि साधक निर्द्यक ही अपने शरीरको त्रास दिया करता है और अनेक प्रकारसे अपने-आपको संसारके मुखोंसे विज्ञात करता है। क्या ऐसा करना निरी भूल है ? मनोविज्ञान इस विपयमें क्या कहता है?

मनोविज्ञान भौतिक विज्ञानों के समान ही एक विज्ञान है, अतएव आध्यात्मिकताकी पुष्टि करना मनावैज्ञानिक के लिये कठिन हैं। तथापि कुछ मनोविज्ञानियोंने ऐसी मौलिक बात कही है, जिससे हमें यह ज्ञात हो सकता है कि हमें सुखकी खोज कहाँ करनी चाहिये। उनमेंसे एक विलियम जेम्मद्वारा कथित आनन्दका सिद्धान्त है। विलियम जेम्सने इस विपयको एक फारमूलेमें बतलाया है——

''आनन्द= लाम (Satisfaction= Achievement) मिर्या (Satisfaction= Expectation) यदि किसी मनुष्यका किसी विषयमें लाम अधिक हो और उसकी आशा ( तृष्णा ) कम हो तो उसको आनन्द अधिक होगा। यदि उसकी तृष्णा या आशा अधिक हो और लाम कम तो आनन्द कम होगा। हम आनन्दकी वृद्धि लामको बढ़ाकर अथवा आशाको

कम करके कर सकते हैं। यदि लाभको इतना कम किया जाय कि श्रूत्य हो जाय तो हमारा आनन्द श्रूत्य हो जायगा, किन्तु यदि लाभको जैता-का-तैसा रखते हुए आशाको श्रूत्य कर दिया जाय तो हमारा आनन्द अनन्तानन्द हो जायगा। अर्थात् जिसे ब्रह्मानन्द कहा गया है, उसकी प्राप्ति इस गणितके फारमूलेके अनुसार आशा या तृष्णाकी श्रूत्यतासे ही सिद्ध होती है। विलियम जेम्स महाशय स्वयं उपर्युक्त निष्कर्षपर नहीं पहुँचे हैं, किन्तु उनके दिये हुए मनोवैज्ञानिक फारमूलेसे हम गणितविज्ञानकी सहायतासे इस निष्कर्षपर सरलतासे पहुँचं सकते हैं। जिसकी बुद्ध कुशाप्र है, उसे यह सत्य हस्तामलकवत् प्रत्यक्ष हो जाना चाहिये।

अब प्रश्न यह है कि हम आशाकी शून्यता कैसे प्राप्त करें। यह सहज ही प्राप्त नहीं हो जाती। संसारके सभी मनीपियोंने तृष्णा या आशाकी शून्यतामें आनन्द और सुखर्की प्राप्तिका उपाय बताया है। इस तृष्णाकी शून्यताके लिये साधनाकी आवश्यकता है। आशा या तृष्णा मनकी तरङ्गें हैं। विचलित मन आशा और तृष्णामय होता है। प्रशान्त मन आशा और तृष्णास रहित होता है। इस प्रशान्त स्थितिको प्राप्त करनेके लिये नित्यकी साधना आवश्यक होती है। मन वायुके समान वेगवान् है; परन्तु अभ्यास और वैराग्यके द्वारा वह नियन्त्रणमें लाया जा सकता है। श्रीकृष्ण मगवान कहते हैं—

#### अस्वायं महाबाहो मनो दुर्निग्रहं चलम्। अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते ॥ॐ

क्या अभ्यासके आध्यात्मिक सत्यका भी कोई मनोवैज्ञानिक आधार है ? अभ्यासके द्वारा प्राणिमात्रके स्वभावमें इतना परिवर्तन होता है कि वह एक नये प्रकारका प्राणी वन जाता है । जो शेर अनेक वर्षोतक पिंजड़ेमें रह आता है, वह पिंजड़ेका दरवाज़ा खुलनेपर भी पिंजड़ेसे नहीं भागता; यदि उसे बाहर निकाल भी दिया जाता है तो भी वह फिर पिंजड़ेमें ही धुसता है । जिन कैंदियोंका जन्म केंद्रमें ही बीतता है, वे जब कैंद्रसे मुक्त होते हैं तब भी कैंद्रमें ही जानेको तरसते हैं । अभ्यासके कारण ही मील-मील गहरी खानोंमें काम करनेवाले आदमी उन खानोंमें आनन्दसे जीवन बिता ले जाते हैं और अभ्यासके कारण ही ज्वालामुखी पर्वतोंपर रहनेवाले लोग तथा सहा वायुयानमें उद्दनेवाले बायुयानचालक निर्भयताके

योगस्त्रमं कहा है—अभ्यासवैराग्याभ्यां तिन्नरोधः।

साथ अपना जीवन व्यतीत करते हैं। उनका प्राणान्त किसी क्षण हो सकता है, इसकी उन्हें कोई चिन्ता नहीं रहती। अभ्यासके द्वारा गणितज्ञ एक ही प्रश्नको विचारते-विचारते ऐसे समाधिस्थ हो जाते हैं कि खाना-पीनातक उन्हें भूल जाता है और चलते-फिरते भी वे अपने विचारमें ही विचरा करते हैं। इमारा मन अभ्यासके द्वारा इस प्रकारसे नियन्त्रित किया जा सकता है। इम जिधर उसे चाहें ले जा सकते हैं। हम जिस परिस्थितिमें अपने आपको रखना चाहें, उसमें हमें आनन्द आने लगता है। अतएय किसी परिस्थितिको आनन्दमय बनाना अभ्यासपर निर्भर करता है। यदि हमारा मन हमारे पूर्ण नियन्त्रणमें है तो हम सभी अवस्थाओंमें अनन्त आनन्दका उपभोग कर सकते हैं। मन अभ्याससे वदामें आता है।

मनको वशमें लानेका अभ्यास अनेक प्रकारका होता है। इन अभ्यासोंका नम साधना कहा गया है। जिस व्यक्तिने अपने मनको पहलेसे ही शान्ति-अशान्ति, मान-अपमान, सुख-दु:खसे निर्लिप्त बना लिया है, वही निर्विष्ठ शान्तिमें स्थित रह सकता है #। जो व्यक्ति काम-क्रोधके वेगोंको सह सकता है वही वास्तिवक सुखी है |।

जब हम अपने मनको दुःखोंके सहनेके लिये पहलेसे तैयार कर लेते हैं तो दुःखोंके आनेपर हम विचलितमन नहीं होते । संसारकी कोई भी परिस्थिति एक-सी नहीं रहती । परिस्थितियों-में परिवर्तन सदा होते ही रहते हैं, जो व्यक्ति इन परिवर्तनोंसे नहीं डरता, प्रतिकूल परिस्थिति पाकर जिसके मनको किसी प्रकारका उद्देग नहीं होता, वही एकरस आनन्द और श्रान्ति-का उपभोग कर सकता है । ऐसा ही व्यक्ति अध्यात्मतत्त्वका वास्तियक चिन्तन कर सकता है । सत्यान्वेषणके लिये मनका अनुद्विग्न होना आवश्यक है; विना मनको वशमें किये सत्यका

--गीता

† शक्तोतीक्षेत यः सोढुं प्राक् शरीरिविमोक्षणात्। कामकोषोद्भवं वेगं स युक्तः स सुक्षी नरः॥

<sup>\*</sup>समः शत्रौ च सित्रे च तथा मानापमानयोः। शीतोण्णसुखदुःखेषु समः सङ्गविवर्जितः॥ तुच्यनिन्दास्तुतिमींनी सन्तुष्टो येन केनचित्। अनिकेतः स्थिरमतिर्भक्तिमान्मे प्रियो नरः॥

चिन्तन सम्भव नहीं। अतएव मनको वशमें करनेकी साधना ही सत्यकी प्राप्तिका एकमात्र उपाय है।

कितने साधु-संन्यासी, यती-योगी मनको वशमें करनेके लिये हठयोगका अभ्यास करते हैं। ऐसे योगियोंके ऊपर प्रायः आधुनिक सभ्यतामें पले लोग हॅंसा करते हैं। इस प्रकारकी चेष्टाओंको वे मन्दबुद्धिका परिचायक मानते हैं। किन्तु यदि हम संसारके बड़े-बड़े महात्माओंकी जीवनियोंको देखें और हठयोगकी साधनाका मनोविशानकी दृष्टिसे विवेचन करें तो हम पायेंगे कि हठयोग सही मार्गपर है।

यूनानका एक प्रसिद्ध तत्त्ववेत्ता डायोजिनीज़, जो कि सुकरातका चेला था, अपना जीवन एक नादमें ही बिता लेता था। वह अपने रहनेके लिये घर बाँधना आवश्यक नहीं समझता था। एक बार किसी युवकने उसे एक पत्थरकी मूर्तिं से देरतक भीख माँगते देखा। उस युवकने पूछा 'डायोजिनीज़! भला, पत्थरकी मूर्तिंसे तुम क्यों भीख माँगते हो ! क्या वह युमको भीख दे देगी !' डायोजिनीज़ने उत्तर दिया, 'मैं इस मूर्तिंसे भीख माँगकर किसी पुद्धके भीख न देनेपर शान्त चित्त रहनेका अभ्यास कर रहा हूँ।' भिक्षा माँगना वास्तवमें त्यागियों और योगियोंके लिये एक साधना है। जो गाली दे और तिरस्कार करे, उसको भी योगी आशीर्वाद ही देता है। जिस योगीका चित्त ऐसी अवस्थामें विचलित हो जाता है, वह योगसे गिर जाता है।

श्रीरामकृष्ण परमहंसजी 'टाका माटी' का अभ्यास समय-समयपर करते थे। एक हाथमें रूपया लेते और दूसरेमें मिट्टी और 'टाका माटी, टाका माटी' कई बार कहते-कहते दोनोंको फेंक देते थे। इस प्रकारका अभ्यास मनुष्य-को पैसेके प्रलोभनमें पड़नेसे बचाता है। स्वामी रामतीर्थको सेव बहुत ही प्रिय थे, उनका मन बार-बार कोई गम्भीर विचार करते हुए सेवोंके ऊपर चला जाता था। एक दिन स्वामीजीने कुछ सेव लाकर अपने सामनेके आलेमें रख दिये, इसलिये कि सदा उनकी नजर उन्हींके ऊपर पड़े। मन बार-बार सेवकी ओर जाता था और वे बार-बार उसे खींच-कर दूसरी ओर लगाते थे। इस प्रकार आठ दिनतक युद्ध चला, तबतक सेव सङ्घाये; तब वे फॅक दिये गये ! इस अभ्यासका परिणाम यह हुआ कि फिर उनका मन सेवोंकी ओर कोई महत्त्वपूर्ण विचार करते समय नहीं जाता था। इस प्रकारका अभ्यास प्रत्येक व्यक्ति कर सकता है। जिस चीजपर बार-बार मन जाय, उससे मनको रोकनेके लिये

यदि इठ करके अभ्यास किया जाय तो फिर मन उस क्लुपर नहीं जाता। इतना ही नहीं, वह फिर दूसरी वस्तुओंपर जानेसे भी सरलतासे रोका जा सकता है।

आधुनिक चित्त-विश्लेषण-विज्ञानकी कुछ खोजें ऐसी हैं, जिनसे उपर्युक्त अभ्यास किसी मानसिक स्वास्थ्यके लिये लाभप्रद नहीं जँचता । मनको इटसे रोकनेषाले व्यक्ति मानसिक और शारीरिक रोगों के शिकार बनते हैं । इमारी वास्तविक आन्तरिक इच्छाओंका अवरोध इमारे अहस्य मनमं अनेक प्रकारकी मन्यियाँ (complex) उत्पन्न कर देता है, जिनके कारण उन्माद, बेचैनी, विस्मृति, हिस्टीरिया आदि अनेक रोग पैदा हो जाते हैं । अतएव कोई-कोई मनोवैज्ञानिक इमारी पाशविक प्रवृत्तियोंका अवरोध करना इमारे लिये इानिकर बतलाते हैं ।

किन्तु यह उनकी एक भूल है । प्रनिथयाँ उन वासनाओं और भावनाओंके अवरोधसे पैदा होती हैं, जो अविचारसे दबायी जाती हैं। जिन वासनाओंके दबानेका कारण विचार है, उनसे मनमें प्रनिथयोंका पड़ना सम्भव नहीं। विवश होकर, प्रतिकृल वातावरणके कारण जो इच्छाएँ तृप्त नहीं होतीं, वे ही स्वप्न, उन्माद इत्यादिका कारण होती हैं। स्वेच्छामूलक आत्मनियन्त्रण कदापि आत्मविनाशक नहीं हो सकता।

दूसरे, चित्त-विक्लेषण-विज्ञानकी खोजोंसे यह भी पता चलता है कि जो व्यक्ति अपनी नैतिक बुद्धि (super-ego) की आज्ञाकी अवहेलना करता है, उसे भी अनेक प्रकारके मानसिक और शारीरिक हुँश होते हैं। यदि किसी प्रकारका व्यभिचार करना हमारी नैतिक बुद्धिके प्रतिकूल है तो ऐसा कार्य हमारी पाश्चिक वासनाको तृप्त करनेवाला होनेपर भी मनमें अश्चान्ति लावेगा। हमारी नैतिक बुद्धि सदा हमें कोसा करेगी, जिसके कारण हम कदापि शान्तचित्त नहीं रह सकेंगे। पाप दुःखदायी होता है और पुण्य सुखदायी, इस कथनके मुलमें मनोवैज्ञानिक सत्य निहित है।

मनका नियन्त्रण दो प्रकारसे किया जा सकता है। एक उसकी गतिका मार्ग परिवर्तन करनेसे और दूसरे उसे गति-हीन कर देनेसे। योगस्त्रोंमें वृत्तिहीन अवस्था ही योगाभ्यास-का लक्ष्य बतलाया है—'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः', 'तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानम्।' जहाँ चित्तवृत्तिका निवारण हुआ कि आत्मस्वरूपकी प्राप्ति निश्चित ही है। इससे पहले यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, ध्यान और धारणाद्वारा मनकी गति एक ओर लगायी जाती है। ये सब साधन हमें सिवकल्प समाधितक पहुँचाते हैं, निर्विकल्प समाधि इसके परे है।

मनोविशानके अनुसार मनको गतिहीन करना सम्भव नहीं। जैसे कि साइकिल्पर चढ़ा हुआ मनुष्य साइकिलको रोककर एक ही जगह नहीं रह सकता, उसे सदा गतिमान् बनना पड़ता है, इसी तरह मनुष्यका मन सदा गतिमान् है। किन्तु जिस तरह हम साइकिलको एक ओर न ले जाकर दूसरी ओर ले जा सकते हैं, इसी तरह हम मनको भी एक ओर न ले जाकर दूसरी ओर लगा सकते हैं। मन कुछ-न-कुछ करता ही रहेगा, उसे कुछ काम देते रहना चाहिये।

इस मनोवैज्ञानिक सत्यको गीताकारने भली प्रकारसे समझा था। इसल्यि गीतामें कर्मयोग और भक्तियोगको ही मनको वशमें करनेके श्रेष्ठ उपाय बतलाया गया है। निर्गुण और सगुण दोनों ही उपासनाएँ प्रशंसनीय हैं, फिर भी भगवान् श्रीकृष्णने गीताके बारहवें अध्यायमें सगुण ब्रह्मकी

 मठयावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते । परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः ॥ पर्श्वपासते । त्वक्षरमनिदें इयमन्यक्तं सर्वेत्रगमचिन्त्यं कूटस्यमचलं ध्वम् ॥ संनियम्थे न्द्रियधार्म सर्वत्र समबुद्धयः । प्राप्नुबन्ति मामेव सर्वभूतिहिते रताः ॥ **छेशोऽधिकतरस्तेषामध्यक्तासक्तचेतसाम्** अञ्यक्ता हि गतिर्द:खं देइवद्भिरवाप्यते ॥

मुझमें ( मगवान्में ) मन लगाकर निरन्तर मेरे मजनमें लगे हुए जो मक्तजन भरवन्त श्रद्धाके साथ मुझ सगुणको मजते हैं, वे मेरे मतमें अति उक्तम योगी हैं। परन्तु जो पुरुष इन्द्रियसमूहको मलीमाँति वशमें करके अनिदेंश्य, अन्यक्त, सर्वेन्यापी, अचिन्त्य, कृटस्थ, अचल, अक्षर श्रद्धाको मजते हैं, वे सब भूतोंके हितमें रत और सबमें सममावसे युक्त योगी भी मुझ ( मगवान् ) को ही प्राप्त होते हैं। उन अन्यक्त श्रद्धामें लगे हुए पुरुषोंके साधनमें क्लेश विशेष हैं, क्योंकि देहामिमानियोंके द्वारा अन्यक्तविषयक गति दुःखपूर्वक प्राप्त की जाती है। उपासनाको अधिक श्रेष्ठ माना है। वास्तवमें जब अखिल संसारमें एक ही तत्त्व व्यात है। तो सबकी सेवा करना ही ब्रह्मभावको प्राप्त होना है। यदि हमें आस्तिक बुद्धि प्राप्त हो गयी है तो मनोविज्ञानकी दृष्टिसे मनसे लड़ना व्यर्थ है। हमें मनको योग्य कार्यमें लगाना चाहिये। सभी काम उस एक ही सत्ताके स्फुरणमात्र हैं। यह जानकर जो कुछ भी हम करते हैं, वह परमात्माकी पूजा ही है।

जहुँ जहुँ जाऊँ सोइ परिकरमा, जोइ जोइ करूँ सो पूजा। सहज समाधि सदा उर राखुँ, माव मिटा दूँ दूजा॥

मनको शून्यतामें विलीन करना सम्भव नहीं । मन जबतक मनरूपमें है, वह गितशील ही रहेगा । अध्यात्म-हिष्टिसे मन अविद्याका कार्य है । दैतबुद्धि ही अविद्या है । इस दैतबुद्धिका निवारण ज्ञानसे होता है । द्वेतबुद्धिका नाश होनेपर मन अपने-आप विलीन हो जाता है । अर्थात् जबतक हमें अद्वैत-तत्त्वका ज्ञान नहीं होता, मनका अवरोध करना उसे काष्ठलेष्टवत् बनानेकी चेष्टा करना है । मनमें चैतन्यका आभास होनेके कारण ही वह चञ्चल है । जबतक ग्रुद्ध चैतन्यकी प्राप्ति नहीं होती, मनका इधर-उधर दौड़ना स्वामाविक है । वास्तवमें मनकी इस दौड़-धूपका अन्तिम प्रयोजन आत्मानन्द प्राप्त करना ही है ।

ऊपर जो कुछ कहा गया है, उससे यह स्पष्ट है कि स्थायी सुखका होना साधनापर ही निर्भर है। यह साधना मनको वशमें करना है और मनको वशमें करनेका सरल उपाय उसे परमात्माके हेतु निरन्तर भले कामोंमें लगाये रखना है। जहाँतक मनोविज्ञान इस कथनकी सत्यताको प्रमाणित करता है, उसके सिद्धान्तोंका उल्लेख किया गया। किन्तु साधनाकी उपयोगिताके विचारमें अन्तिम प्रयोजन अपरोक्षानुभव ही हो सकता है; मनोविज्ञान उसका स्थान प्रहण नहीं कर सकता।



--गीता

#### सहज साधन

( लेखक--अध्यापक श्रीधीरेन्द्रकृष्ण मुखोपाध्याय, एम्० ए० )

स्वास्थ्य-चिकित्सकका यह काम है कि वह पहले रोगका निदान करे और पीछे औषध दे। हमलोग इस संसारके वासी भी अस्वस्थ ही तो हैं। हमारी अस्वस्थता क्या है ? हम 'स्व' में स्थित नहीं हैं, इसी कारण 'अस्वस्थ' हैं, रोगी हैं, अनेकानेक कर्षों और यन्त्रणाओंको झेलते हुए मृत्युपयमें ही चल रहे हैं। रोग, शोक, दुःख, दारिद्रथ, अकालमृत्यु, अपमृत्यु, हाहाकार यही तो सारा संसार है। अशान्ति, अभाव, अनाचार, अत्याचार, कलह, ईर्ष्या, द्वेषका ही तो दावानल चारों ओर धधक रहा है। इसकी गाथा, इस भव-रोगकी क्या धर्मपथके पथिकों और मोक्षमार्गके यात्रियोंको पहले समझ लेनी होगी। कारण, दुःखसागरका मन्थन न करनेसे आनन्द और अमृतका पता नहीं चल सकता। जो दुःख हमें कष्ट दे रहा है, वही हमें सुखका पता भी बता देगा। दुःखमें विना गिरे बहिर्मुख जीव अन्तर्मुख नहीं होता । इस दुःख-सागरमें गिरकर ही सुरथ और समाधि माँको पहचान सके। इसी विषादके अनलमें गिरनेपर ही 'गीतामृतं महत्' श्रीभगवानके मुखसे इस प्रथिवीपर आया । इस विपाद-सिन्धुको मथकर ही भागवत-कौस्तुभ पाया गया, जिसने भारतको समुज्ज्वल किया । धर्मके पथपर चलनेके लिये दुःखका बोध होना जरूरी है, सर्वबोधके पूर्व विषादयोग है। हमलोग दःखर्मे गिरनेपर ही भगवानको पुकारते हैं, ऐश्वर्यमें उन्हें भूल जाते हैं। इसीलिये कुन्तीमाताने भगवान्से यह प्रार्थना की थी कि 'हमें द:ख दो, जिसमें तुम्हारा स्मरण बना रहे।' बहिर्मुख भगवद्विमुख जीवका उद्धार करनेके लिये ही भगवान हमें दुःख दिया करते हैं।

स्वरूपच्युति ही हमारे दुःखका कारण है। परमातमस्वरूप श्रीभगवान्को भुलाकर जीव स्वयं प्रभु वन बैटा है और अपने सिबदानन्दस्वरूपको खोकर अनातमा—अहङ्कार-विमृद्धात्मा बनकर अनन्त कर्मजालमें फँसा इस दुःखसागरमें इब रहा है। इस दुःखसागरसे उद्धार पानेके तीन मार्ग श्रृपियोंने बतलाये हैं—कर्म, ज्ञान और भक्ति। ये तीनों मार्ग वस्तुतः सर्वया भिन्न नहीं हैं। ज्ञानमें सामान्यतः कर्म और भक्ति मिली हुई है, कर्ममें भिक्त और ज्ञान मिला है और भक्तिमें ज्ञान और कर्म सम्मिश्रत है। इन तीन मार्गोंके विविध अधिकारका भी एक विचार है। श्रीमद्धागवत

एकादश स्कन्धमें भगवान् बतलाते हैं कि 'संसारमें जो लोग आसक्त हैं उनके लिये कर्मयोगका मार्ग प्रशस्त है, संसारसे जो विरक्त हैं उनके लिये ज्ञानयोग और जो अधिक आसक भी नहीं हैं और विरक्त भी नहीं हैं, उनके लिये भक्तियोग है।' सब प्रकारके ऐहिक-पारलौकिक भोगोंसे जब मन विरक्त होता है। निधिद्धवर्जनपूर्वक नित्य-नैमिक्तिक कर्मद्वारा जब चित्त विशुद्ध होता है; शम, दम, उपरति, तितिक्षा, श्रद्धा और समाधानरूप षट्सम्पत्तिसे सम्पन्न होकर जब साधक केवल एक परमात्मवस्तुकी प्राप्तिके लिये व्याकुल हो उठता है तब वह ज्ञानमार्गका अधिकारी होता है । अधिकारके विना शानकी चर्चा केवल शानका विडम्बन है। इस कलिमें कर्मकाण्डका भी यथाविहित होना अत्यन्त दुर्लभ है। आत्मशुद्धि, द्रव्यशुद्धि, मन्त्रशुद्धि, स्थानशुद्धि आदिका मी कोई उपाय है ? मन्त्रके स्वर और वर्णके उच्चारणमें किञ्चित भी दोष होनेसे वह वाग्वज बनकर यजमानको नष्ट कर देता है। विधिहीन कर्मसे कर्ताका विनाश होता है। कर्मकाण्डमें शूदका तो कोई अधिकार है ही नहीं। पर आज ब्राह्मण भी जिस दुरवस्थामें जा गिरे हैं, उसमें उन्हें भी कहाँतक इसका अधिकार है-यह विचारणीय है। ऐसी अवस्थामें हमलोगोंको अपना अधिकार जानकर उसी योगमें मन लगाना चाहिये ।

हमलोगों के अपराधों की कोई सीमा नहीं है। श्रीभगवान की करणा भी असीम है। यह जानकर हमें शरणागित रूप भक्तियोगका ही अवलम्बन करना चाहिये। इसमें वेदश ब्राह्मणसे लेकर श्रूद्र, म्लेच्छ, यवनतक सबका अधिकार है। इसमें कोई प्रत्यवाय नहीं, कोई भय नहीं। सहज, सरल, सुगम पय है। इसलिये—

'तस्मात् सर्वेषामधिकारिणामनधिकारिणां भक्तियोग एव प्रशस्यते । भक्तियोगो निरुपद्मवः । भक्तियोगान्युक्तिः । चतुर्मुखादीनां सर्वेषां विना विष्णुभक्त्या कल्पकोटिमिमोंक्षो न विद्यते । कारणेन विना कार्यं नोदेवि । भक्त्या विना ब्रह्मज्ञानं कदापि न जायते । तस्मात्त्वमि सर्वोषायान् परित्यज्य भक्तिनिष्टो भव । भक्तिनिष्टो भव । मदुपासकः सर्वोष्कृष्टः स भवति । मदुपासकः परं ब्रह्म भवति । १ ( श्रीभक्तिपारिजातः ) अर्थात् 'अधिकारी, अनिधकारी सबके लिये ही भक्तियोग प्रशस्त है। निकपद्रव है। मुक्तिका देनेवाला है। चतुर्मुखादि सबका मोक्ष विष्णुभक्तिके विना नहीं होता। भक्तिके विना ब्रह्मज्ञान कदापि नहीं होता। इसल्ये तुम भी सब उपायोंका परित्याग कर भक्तिनिष्ठ होओ। भक्तिनिष्ठ होओ। मेरा उपासक सबसे उत्कृष्ट होता है। मेरा उपासक परब्रह्म होता है।

न तपोभिर्न बेदैश्च न ज्ञानेनापि कर्मणा । हरिहिं साध्यते भक्तया प्रमाणं तत्र गोपिकाः ॥ नृणां जन्मसहस्रेण भक्तौ प्रीतिर्हि जायते । कळौ भक्तिः कछौ भक्तिभक्तया क्रुष्णः पुरः स्थितः ॥

( श्रीमद्भागवत-माहात्म्य २ । १८-१९ )

अर्थात् 'तपसे, वेदोंसे, ज्ञानसे या कर्मसे, इनमेंसे किसी-से भी श्रीहरि नहीं मिलते, मिलते हैं भक्तिसें और इसके प्रमाण हैं गोपिकाएँ । सहस्रों जन्मोंकी साधसे भक्तिमें प्रीति उत्पन्न होती है । किलमें केवल भक्ति ही है, भक्तिसे ही श्रीकृष्ण सम्मुख उपस्थित होते हैं ।'

इसिलये 'भक्तिरेकैव सिद्धिदा'—केवल एक भक्ति ही सिद्धि देनेवाली है।

बाध्यमानोऽपि मङ्गक्तो विषयैरजितेन्द्रियः। प्रायः प्रगरुभया भक्तवा विषयैर्नाभिभूयते॥

'विषयोंसे विवश होनेवाला अजितेन्द्रिय मनुष्य मेरा भक्त होनेपर प्रगल्मा भक्तिके प्रभावसे प्रायः विषयोंके वशीभूत नहीं होता।'

भगवान्की शरणमें जो कोई जाता है, वह अभय हो जाता है। भगवान् स्वयं कहते हैं कि 'जो कोई दीन होकर मुझे पुकारता और कहता है कि मैं तुम्हारा हूँ, उसे मैं सबसे अभय कर देता हूँ, यही मेरा बत है।'

सकृदेव प्रपन्नाय तवास्मीति च याचते । अभयं सर्वभूतेभ्यो ददास्येतद्वतं मम॥

श्रीभगवान्की ओर किञ्चित् भी आकर्षण हो, उनके चरणोंमें लेशमात्र भी रति हो तो इसे उनकी महती कुपाका प्रसाद समझना चाहिये। इस प्रसादका यक्तपूर्वक रक्षण, पोषण और संवर्द्धन करना आवस्यक है। इसका साधन सत्तक्षके करने और दुस्तक्षको छोड़नेसे होता है। जो लोग धर्मसे द्रेष करते, देव-द्विजोंकी उपेक्षा करते, शौच-सदाचारमें अनास्या रखते हैं, उनका सक्ष ही दुःसङ्ग है। इससे भक्तको सदा सावधान रहना चाहिये। दुष्ट सर्पसे जिस तरह मनुष्य दूर भागता है, उसी तरह भक्त भी अभक्तके सङ्गसे भागता है—'यात्येवाभक्तसंसर्गादुष्टात्सर्पाद्यथा नरः'; क्योंकि—

#### आलापाद् गात्रसंस्पर्शाच्छयनास्तहभोजनात् । सञ्चरन्ति हि पापानि तैस्रविन्दुरिवाम्भसा ॥

'भाषणसे, शरीरस्पर्शसे, एक साय सोनेसे, एक साय बैठकर भोजन करनेसे पाप एकसे दूसरेमें प्रवेश कर जलमें तैलके बिन्दुके समान फैलते हैं।' गुण-दोप सबके संसर्गज हुआ ही करते हैं, इसलिये मक्तलोग सदा सत्पुक्षोंके सङ्गकी ही इच्ला करते हैं। सत्सङ्ग बड़े पुण्यसे प्राप्त होता है। कहते हैं—

यदा पुण्यविशेषेण रूमते सङ्गतिं सताम् । मद्भक्तानां सुशान्तानां तदा मद्विषया मतिः ॥ मत्कथाश्रवणे श्रद्धा दुर्छभा जायते ततः । ततः स्वरूपविज्ञानमनायासेन जायते ॥

( श्रीमक्तिपारिजात )

अर्थात् 'जब विशेष पुण्यके प्रभावसे मनुष्य मेरे मक्त और मुशान्त सत्पुरुपोंका सङ्ग लाम करता है। तभी उसके मेरे विषयकी बुद्धि उपजती है। पीछे मेरे कथाश्रवणमें उसकी उत्कट श्रद्धा होती है और उससे फिर अनायास ही उसमें मेरा स्वरूपविज्ञान उराज्ञ होता है।'

साधुसङ्ग, सत्सङ्ग या भक्तसङ्ग अत्यन्त दुर्लभ है। जहाँ जब मिले, उसे अपना अहोभाग्य समझना चाहिये। पर जब जहाँ इसकी सुलभता न हो, वहाँ सद्भन्योंका सङ्ग तो अवस्य ही करना चाहिये। प्रतिदिन ही व्यास-वाल्मीकि आदिके प्रन्योंका पाठ होना ही चाहिये। इन प्रन्योंके पठनसे हृदय पवित्र होता है, प्राण आनन्द-रससे अभिविक्त होते हैं, ग्रुष्क नीरस हृदय भी भक्तिभावसे भर आता है। भक्तिके विषयमें श्रीमद्भागवत-जैसा दूसरा प्रन्य नहीं है— निगम-कल्पतरोगेलितं फलं शुक्मुखादमृतद्रवसंयुतम् । पिबत भागवतं रसमालयम्'।

श्रीमद्भागवतके समान अध्यात्मरामायण भी भक्तिविषयक अति उपादेय मन्य है। रामायण, महाभारत, भागवत, अध्यात्मरामायण प्रभृति सद्भन्य हमारे जन्म-जन्मान्तरों के पापोंको नष्ट करनेमें प्रज्वलित अभिका काम करते हैं। श्रीमन्द्रगवद्गीता, श्रीचण्डीसप्तराती, श्रीदेवीमागवत आदिके पाठ सब पाशांविक दृत्तियोंको नष्ट करके सब पाशोंचे मुक्त करनेवाले हैं। वाल्मीिकके अवतार तुलसीदास, कृत्तिवास और काशीराम आदिके प्रन्य ही तो उत्तर भारतमें हिन्दू-धर्मको जीवित रक्खे हुए हैं। भगवन्द्रक्तिमें सत्सक्क समान सहायक और कोई नहीं। सत्पुरुषोंका सक्क न मिले तो सद्भन्योंके पाठके द्वारा श्रीभगवान्के नाम, रूप, लीला, गुण और अवतारकी कथा बार-बार श्रवण करनी चाहिये। इससे चित्त शुद्ध होता और भगवन्द्रावकी सृष्टि और पृष्टि होती है।

#### शास्त्रोंका कथन है---

'अत्यन्तोत्कृष्टशुक्टतपरिपाकवशात् सिद्धः सङ्गो जायते ।
तस्माद्विधिनिषेधविषेको भवति । ततः सदाचारप्रवृत्तिजायते । सदाचारादिखछदुरितक्षयो भवति । तस्मादन्तःकरणमतिविमलं भवति । ततः सद्गुरुकटाक्षमन्तःकरणमाकाङ्कृति । यथा जात्यन्धस्य रूपज्ञानं न विचते तथा
गुरूपदेशेन विना करूपकोटिभिः तत्त्वज्ञानं न विचते । तस्माद्
सद्गुरुकृपाकटाक्षलेशविशेषणिचरादेव तत्त्वज्ञानं भवति ।
यदा सद्गुरुकटाक्षो भवति तदा भगवत्कथाश्रवणध्यानादी
श्रद्धा जायते । तस्माद् हृदयस्थितानादिदुर्वासनाग्रन्थिविनाक्षो भवति । ततो हृदयस्थिताः कामाः सर्वे नञ्चन्ति ।
तस्माद् हृदयुण्डरीककर्णिकायां परमात्माविभीवो भवति ।

अर्थात् 'अत्यन्त उत्कृष्ट पुण्यके परिपाकसे सत्सङ्क प्राप्त होता हैं। उससे विधि-निषेधका विवेक उत्पन्न होता है। विवेकसे सदाचारमें प्रवृत्ति होती है। सदाचारसे सब पापोंका क्षय होता है। तब अन्तःकरण अत्यन्त निर्मल हो जाता है। तब सद्गुदकटाक्ष पानेकी इच्छा अन्तःकरणमें होती है। जनमान्ध व्यक्तिको जैसे रूपका बोध नहीं होता, वैसे ही गुरुके उपदेश विना कोटि कत्योंमें भी किसीको तत्त्वका ज्ञान नहीं होता। सद्गुदकी कृपादृष्टिके लेशमात्रसे तुरंत तत्त्वज्ञान होता है। जब सद्गुदकी कृपादृष्टिक लेशमात्रसे तुरंत तत्त्वज्ञान होता है। जब सद्गुदकी कृपादृष्टि पड़ जाती है। उससे हृदयस्थित अनादि दुर्वासनामन्यका विनाश होता है। उससे हृदयस्थित सब काम नष्ट होते हैं। तब उससे हृत्यद्यकी कृणिकामें परमात्मा-का आविर्माय होता है। सद्गुषकृपाके विना साधनराज्यमें कोई व्यक्ति प्रवेश नहीं कर सकता । जिस विधिसे सद्गुर शिष्यको साधन-राज्यमें प्रवेश करनेका अधिकार देते हैं, उसीको दीक्षा कहते हैं । दीक्षाले दिव्य ज्ञान होता और पापका क्षय हो जाता है, इसीलिये उसे दीक्षा कहते हैं ।

अर्थात् 'जप-तप सबका मूल दीक्षा है; बहाँ-कहीं जिस किसी आश्रममें भी दीक्षाका आश्रय करके ही रहना चाहिये। दीक्षाके विना सिद्धि नहीं मिलती, सद्गति नहीं प्राप्त होती। इसिलये हर उपायसे गुरुके द्वारा दीक्षित होना चाहिये। विधिपूर्वक दीक्षा होनेसे वह दीक्षा एक क्षणमें लाखों उपपातक और करोडों महापातक जला डालती है।

क्षणादहति देवेशि दीक्षा हि विधिना कता ॥

अभिसे ही अभि प्रज्वलित होता है । सद्गुक्से प्राप्त मन्त्र अभिके समान पापराशिको जलाकर शिष्यका मुक्तिद्वार उन्मुक्त कर देता है । ग्रन्योंके पठन-पाठनसे केवल शब्द-पाण्डित्य बढ़ सकता है, पर प्रत्यक्ष कियाका बोध सद्गुक्क छुपाके विना नहीं हो सकता । सद्गुक्की प्राप्तिके लिये जो कुछ करना पड़ता है, उसका हमलोगोंको कुछ भी ध्यान नहीं है । पाषाणमें भी प्राणप्रतिष्ठा करनेसे देवताका आगमन होता है । आचार्यकी उपासना करनेसे ब्रह्मक्तु अवस्य ही मिलेगी । एकल्ल्यने द्रोणाचार्यकी मृन्मयी प्रतिमाको पूजकर साधनवलसे अखाशिक्षामें असाधारण दक्षता लाम की और हमलोग गुरु न मिलनेके बहाने अपने आध्यास्मिक उन्नति-पयका द्वार ही बंद रक्खे हुए हैं । आदर्श गुरु मिलनेके पूर्व अपने आपको आदर्श शिष्य बनाना पड़ता है । श्रीस्तुक ही भगवान, गुरु और मन्त्र तीनोंमें हैं । जिन्हें ऐसे स्तुक्की कृपा प्राप्त हुई, उनके लिये और कुछ भी प्राप्तक्ष

नहीं है। भगवान् ही श्रीसद्गदरूपसे सत् शिष्यके सामने आविर्भूत हुआ करते हैं।

इस युगमें इच्छ्रतपादि कठोर साधना करनेकी सामर्थ्य जीवमें नहीं रह गयी। श्रीमगवान्की शरण लेकर उनके चरणोंमें अपनी आँखें लगाकर प्रार्थना करनेके सिवा जीवके लिये और कोई उपाय नहीं है। यह उपाय सहज, सरल, सुगम है। शास्त्र ही भगवान्की वाणी हैं, शास्त्र ही मागवती तनु हैं। अतः शास्त्रानुयायी जीवन ही उन्हें प्राप्त करनेका सहज उपाय है। जिस किसी वर्णमें हमारा जन्म हुआ हो, हमारी जैसी भी अवस्था हो, शोच-सदाचारका अवलम्बन कर अपने धर्मका पालन करते रहें, इसीसे मगवान् प्रसन्त होंगे। श्रीभगवत्-प्रीति ही हमारा परम धर्म है। उनका प्रीत होना ही हमारा परम कल्याण है। ब्राह्मण-स्तान ब्राह्मण-धर्म पालन करें, शौच-सदाचार सत्य-आईसा-स्तान ब्राह्मण-धर्म पालन करें, शौच-सदाचार सत्य-आईसा-

शम-दम-तपःसमन्वित हों, त्रिसन्ध्योपासन करें, शाख्यचर्चा और जपादि करोंमें नियुक्त हों, कुलगुरुसे कुलमन्त्रकी दीक्षा लेकर सन्ध्या-जपादि करें, पुराणादि पाठ करें, सत्य, शौच, शाख्यसेवादि अवलम्बन करें और सभी वर्ण सदा श्रीभगवज्ञाम-महामन्त्रका जप करें, उज्यस्वरसे हरिनामसङ्कीर्चन करें। इस साधनासे भगवान् प्रसन्न होंगे और कभी-न-कभी सहुरुरूपसे आविर्भृत होकर साधकको कृतार्थ करेंगे।

कलिमें नाम-साधन ही सहज साधन है, यही महा-साधना है—

> हरेनीम हरेनीम हरेनीमैव केवछम्। कलौ नारत्येव नारत्येव नारत्येव गतिरन्यथा॥ हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे॥ हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।

--s###-

### कलियुगी जीवोंके कल्याणका साधन

( रेखक-- श्रीजयरामदासजी 'दीन' रामायणी )

यह किलकाल मलायतन मन किर देखु बिचार ।
श्रीरघुनाथ नाम तिज नाहिन आन अधार ॥
पिहंं किलिकाल न साधन दूजा । जोग जम्य जप तप ब्रत पूजा ॥
रामिह सुमिरिअ गाइअ रामिह । संतत सुनिअ राम गुनश्रामिह ॥
—श्रीरामचरितमानस

यह 'दीन' लेखक पाठक महानुभावोंसे सवप्रथम उपर्युक्त पदोंमें आये हुए 'यह' तथा एहिं शब्दपर विचार करने के लिये विनम्न प्रार्थना करता है। श्रीमानस-मन्थके रचायता गोस्वामी श्रीतुलसीदासजी महाराजने बार-बार 'यह कलिकाल, एहिं कलिकाल' का प्रत्यक्ष अङ्कुल्यानिर्देश करके निश्चयपूर्वक यह सिद्धान्त स्थिर कर दिया है कि इस वर्तमान घोर कलिकालमें श्रीमगवान्के नाम और यश (चिरित्र) को छोड़-कर दूसरे जितने भी साधन हैं, उनमेंसे किसीसे भी सिद्धि नहीं हो सकती, वे सभी साधन अनुभव करके देखे जा चुके हैं। श्रीगोस्वामिपादने अपने अनुभवको बातको बिनयपित्रकाके भी निम्नलिखित पदोंमें व्यक्त कर दिया है। यथा—

'पिंडे' कलिकाल सकल सावनतरु है श्रम फलनि फरो सो'॥१७३॥

'प्रसं किल-रोग जोग-संजम-समाधि रे।
राम-नाम छाडि जो मरोसो करे और रे।
तुकसी परोसो त्यागि माँगै कूर कौर रेग। ६६॥
'जोग, जाग, जप, बिराग, तप, सुतीरथ अटत।
बाँधिवेको मव-गयंद रेनुकी रजु बटत॥
परिहरि सुरमनि सुनाम गुंजा किल कटत।
काकच कघु तेरो किल तुकसी तोहि हटत'॥१२०॥
'साधन बिनु सिद्धि सकक बिकल कोग कपत।
किल्जुग बर बनिज बिपुल नाम-नगर खपत'॥१२०॥

'विस्वास एक राम-नाम को । ब्रत तीरथ तप सुनि सहमत,पिच मरे,करे तन छाम को । करम-जाल कलिकाल कठिन आधीन सुसाधित दामको । ग्यान बिराग जाग जप तप, मय लोम मोह मद कामको'॥१५५॥ 'राम-नामके जपे जाइ जियकी जरनि ।

किताल अपर उपाय ते अपाय मये,
जैसे तम नासिबेको चित्रके तरिन ॥
करम-कलाप परिताप-पाप साने सब,
ज्यों सुकूल कूले तरु कोकट करिन ।

जोग न समाधि निरुपाधि न बिराग म्यान, बच्चन बिसेष बेष, कहूँ न करनि॥ राम-नामको प्रताप हर कहैं, जपैं आप,

जुग-जुग जानै जग, बेदहूँ बरनि<sup>9</sup> ॥१८४॥

'नाना पथ निरनानके, नाना निधान बहु माँति । तुरुसी तू मेरे कहे जपु राम-नाम दिन राति'॥९०२॥ 'जपिंह नाम रघुनाथको, चरचा दूसरी न चातुं'॥१०२॥ 'संकर साक्षि जो राखि कहों कछु तो जिर जीह गरो । अपनो मुको राम-नामहि ते तुरुसिहि समुद्दि परो'॥२२६॥

'प्रिय राम नाम ते जाहि न रामो । ताको मलो कठिन कलिकालहुँ आदि-मध्य-परिनामो' ॥२२८॥ 'राम जपु जीह ! जानि, प्रीति सों प्रतीति मानि, राम-नाम जपें जैहै जियकी जरनि । राम-नाम सों रहनि, राम-नाम की कहिन,

.भ नान सा रहान, रान नान का कहान, **कृ**टित कित-मत सोक-संकट हरनि<sup>,</sup> ॥२४७॥

'संमु-सिखवन रसनहँ नित राम-नामहि घोसु । दंमहूँ कित नाम-कुंमज सोच-सागर-सोसु ॥१५०॥

इसी प्रकार विनयपत्रिकाके और भी बहुत-से पदोंमें तथा गीतावली, दोहावली, कवितावली, बरवै रामायण आदि समस्त तुलसीरचित प्रनथींमें इस घोर कलिकालके लिये केवल भगव-न्नाम और यशको ही सर्वोत्तम एवं सफल साधन ठहराकर दसरे सब साधनोंको निस्सार तथा निष्फल सिद्ध करनेके अनुभवयुक्त प्रमाण दिये हुए हैं, जिन सबको उद्धृत करनेसे लेख बड़ा हो जायगा। इसलिये इस वर्तमान कलियुगमें जन्म पाये हए इस सभी मनुष्योंको उपर्युक्त 'एहिं कलिकाल' के ही निर्दिष्ट भावपर विचार करना चाहिये। हमें गोस्वामी श्रीतुलसीदासजीके सामर्थ्यसे अपने सामर्थ्यकी तुलना करनी चाहिये। यदि हममें उनसे अधिक वैराग्य, ज्ञान, ध्यानादिकी साधन-सामग्री नहीं हो, तब तो यही उचित है कि वर्तमान युगके उन निकटतम आचार्यने ( श्रीगोस्वामी तुलसीदासजीने ) अपने अनुभवसे जो निर्णय किया है, उसीपर हम दृढ़ विश्वास कर हैं और निर्मयतापूर्वक उन्हींके बताये मार्गपर चलकर सर्वसुलभ साधन भगवनाम-यशके जप-कीर्तनद्वारा विना प्रयास संसार-सागरसे पार हो जायेँ । श्रीमानसके ये वचन कितने स्पष्ट हैं !---

> सुनु न्यालारि काल किल मल अवगुन आगार । गुनउ बहुत किलजुग कर बिनु प्रयास निस्तार्र्॥

कतजुग नेताँ द्वापर पजा मस्त अरु जोग । जो गति होइ सो किल हिर नाम ते पावहिं होग ॥ किलुग सम जुग आन निहें जों नर कर बिस्तास । गाइ राम गुन गन बिमरु मद तर बिनहिं प्रयास ॥

—उत्तरकाण्ड १०२ क, ख; १०३ क

यहाँ साधारणतः यह प्रश्न उठाया जा सकता है कि जगत्में जब अनेकों आचार्योंने अनेकों साधन-मार्ग बतलाये हैं, तब हम कलियुगी जीवोंकी गोस्वामी श्रीतुलसीदासजीसे ही क्या घनिष्ठता है ! हम क्यों उन्होंसे अपनी तुलना करें और उन्होंके अनुभवींको अपने लिये उपयोगी मानें। इसके उत्तरमें भी यह 'दीन' लेखक उसी 'एहिं' शब्दपर विचार करनेकी प्रार्थना करता है। गोस्वामी श्रीतुलसीदासजीके साय हम कलियुगी जीवोंकी धनिष्ठताका सम्बन्ध जोड्नेवाला वही 'एहिं' शब्द है, जिससे यह प्रमाणित होता है कि सत्ययुग, त्रेता अथवा द्वापरमें जन्म ग्रहण किये हुए श्रीतुलसीदासजीका वह कथन नहीं है। कलियुग भी अनेकों व्यतीत हो चुके, उन बीते हुए कलियुगोंमें जन्म प्रहण किये हुए श्रीतुलसीदासजीका भी वह कथन नहीं है; बल्कि वह अनुभवयुक्त कथन उन श्रीतुलसीदासजीका है, जो इसी वर्तमान कलियुगमें, जिसमें हम सबका जन्म हुआ है, कुछ ही वर्षों पूर्व जन्म ले चुके हैं। जिन्होंने अपना सारा जीवन ही हमारे-जैसे कलि-कुटिल जीवोंके उद्धारार्थ परोपकारकी भैंट चढ़ा दिया था और इसीलिये जिन ब्रह्मभूत आत्माका इस कलियुगमें अवतार हुआ था। यथा---

'किं कुटिल जीव निस्तार हित बालमीक तुलसी मयो'।
——श्रीनाभादासकृत सक्तमाल

'ठरुटा नामु जपत जमु जाना । बारुमीकि भए ब्रह्म समाना' ॥ —-भौरामचरितमानस

अस्तु, महर्षि वाल्मीकिजीकी ब्रह्मभूत आत्माने गोस्वामी श्रीद्वल्सीदासजीके रूपमें अवतार लेकर हमारे कस्याणके निमित्त हमसे कुछ ही दिनों पहले इस कल्यियाके दुःख-दन्द्रोंका साक्षात् अनुभव किया और फिर यह विचार किया कि—

<sup>4</sup>कित केवल मल मूल मलीना । पाप पश्रोनिधि जन मन मीना'॥ ——श्रोरामचरितमानस इस प्रकार कलियुगी जीवोंके साधन-पुरुषार्थका विचार करके डंकेकी चोटसे यह सिद्धान्त उद्घोषित किया गया—

'पहिं कलिकाल सकल साधन तरु है श्रम फलनि फरो सो'। ---बिनयपत्रिका

फिर इस कलिकालमें जो साधन फलीभूत हो सकता है उस सुलभ, सुखद और सच्चे साधनकी दुंदुभी बजायी गयी। इम यहाँ केवल उन मूल वचनोंको ही उद्भृत कर देना चाहते हैं। यथा—

'निहं किल करम न भगित विवेकू । राम नाम अवलंबन एकू' ॥ 'किलजुग केवल हिर गुन गाहा । गावत नर पाविहें भव थाहा ॥ किलजुग जोग न जग्य न ग्याना । एक अधार राम गुन गाना' ॥ 'नाम केत भवित्येषु सुखाहीं । करहु बिचार सुजन मन माहीं' ॥ 'सब भरोस तिज जो भज रामिह । प्रेम समेत गाव गुनग्रामिह ॥ सोइ भव तर कछु संसय नाहीं । नाम प्रताप प्रगट किल माहीं' ॥

> किलमरु समन दमन मन राम मुजस सुखमूरु । सादर सुनिहें जे तिन्ह पर राम रहिंह अनुकूरु ॥ किंठन काल मरु कोस धर्म न ग्यान न जोग जप । परिहरि सकल मरोस रामहि मजहिं ते चतुर नर ॥

> > ---श्रीरामचरितमानस

न मिटै मन संकट दुर्घंट है तप तीरण जन्म अनेक घटो । किंतमें न बिरागन ग्यान कहूँ, सब लागत फोकट झूठ जटो ॥ नट ज्यों जनि पेट कुपेटक कोटिक चेटक कौतुक ठाट ठटो । तुलसी जो सदा सुख चाहिअ तो रसना निसि बासर राम रटो ॥

—कवितावली

काल कराल बिलोकहु होइ सचेत । रामनाम जपु तुलसी प्रीति समेत ॥ किल निहें ग्यान विराग न जोग समाघि । रामनाम जपु तुलसी नित निरुपाधि ॥ तप तीर्थ मख दान नेम उपबास । सब ते अधिक नाम जपु तुलसीदास ॥

---- बरवे रामायण

राम नामको अंक है सब सावन हैं सून । अंक गएँ कछु हाथ नहिं अंक गहें दसगृन ॥ रामनाम अवलंब बिनु परमारथकी आस । बरषत बारिद कुँद गहि चाहत चढ़न अकास ॥

---वोडावली

इससे अधिक सुन्दर और स्पष्ट उपदेश और क्या हो सकते हैं ?

सियावर रामचन्द्रकी जय!

-catea-

# शरीरकी गति

कबीर गर्ब न कीजिये, काल गहे कर केस ।
ना जानों कित मारिहै, क्या घर क्या परदेस ॥
हाड़ जरै ज्यों लाकड़ी, केस जरै ज्यों घास ।
सब जग जरता देखि करि, भये कबीर उदास ॥
झूँठे सुख को सुख कहैं, मानत हैं मन मोद ।
जगत चवैना काल का, कुछ मुख में कुछ गोद ॥
पानी केरा घुदखुदा, अस मानुसकी जात ।
देखत ही छिप जायगी, ज्यों तारा परभात ॥
रात गँवाई सोय करि, दिवस गँवायो खाय ।
हीरा जनम अमोल था, कौड़ी बदले जाय ॥

### श्रीभगवन्नाम-साधन

### ( क्या नामाभास मानना नामापराध करना है ? )

( लेखक-भी'स्वान्तः सुखाय')

भिक्कलभवन अमङ्गलहारी का परम पावन एक ही नाम परम कल्याणकारी है, एक ही नामसे भवसिन्धु सूख जाता है--- 'नाम लेत भवसिंधु सुखाहीं।' एक नाममें इतनी पापनाशक शक्ति है जिलना पाप संसारका कोई भी, किसी प्रदेश और कालका भी महान से-महान पापी नहीं कर सकता --इस प्रकार श्रुति-स्मृति-पुराणोक्त वचनोंसे तथा अन्यान्य संत-वाणियोंसे जहाँ एक ओर नाम महाराजकी महिमा प्रकट होती है, वहाँ दूसरी ओर यह देखकर कि प्रतिदिन नामकी लक्ष मालिका पूर्ण करनेपर भी कितने लोग अपने व्यावहारिक जीवनमें टस-से-मस नहीं होते, जहाँ थे वहीं पड़े दीखते हैं, उनमें दैवी गुणोंके सञ्चार तथा आसुरी गुणोंके परिहारका कोई व्यक्त रुक्षण नहीं दिखलायी पहता । इस अवस्थामें यह सन्देह भी अस्वाभाविक नहीं कहा जा सकता कि जिसनामकी महिमा ऊपर कही गयी है वह क्या कोई दूसरा नाम है। कारण, यदि वह यही होता, जिसकी लक्ष मालिका पूरी की जाती है तो परिणाम दृष्टि-गोचर क्यों नहीं होता ? परिणाम दृष्टिगोचर न होनेकी दशामें क्या यह मान हैं कि वस्तृत: नामके सम्बन्धकी ये उक्तियाँ भूतार्थवाद नहीं; केवल अर्थवाद हैं ? पर ऐसा मानना नामके दशापराधींमेंसे एक महान अपराध करना है। फलतः, शास्त्र-श्रद्धालु ऐसा नहीं कर सकते। अतएव इस शङ्काका समाधान दूसरे प्रकारसे होना चाहिये। कहनेकी आवश्यकता नहीं कि नामाभासकी कल्पनाका उदय इसी शङ्काके समाधानस्वरूप हुआ है। अर्थात् जिस नामका अम्यास साधारण साधक करते हैं वह वास्तविक 'नाम' नहीं है, 'नामाभास' है । इस प्रकार उपर्युक्त असङ्गतिका निराकरण हो जाता है।

परन्तु नामाभासकी यह कल्पना जिस दोषको हटानेके लिये की जाती है, उसीको पुनः प्रकारान्तरसे ला खड़ा कर देती है। साधारण साधक पूर्ण नाम-रसानुभूतिके पूर्व जिस नामका अभ्यास करता है वह वास्तविक नाम नहीं, नामाभास है—इससे यवनोपाल्यान-जैसे घोलेमें, अज्ञाततया, अश्रद्धया, हेलनया नामोसारणकी फलश्रुतिमें वास्तविक आस्था

न होकर अर्थवादकी ही भावना हो सकती है। अर्थात् दूसरे शब्दों में, 'नामाभासकी कल्पना नामापराध है' ऐसा निष्कर्ष निकलता है। फिर मूल सन्देहका निराकरण कैसे हो?

इसके लिये यवनोपाख्यानवर्णित नाम और तजन्य कल्याणके स्वरूप तथा इन दोनोंसे उसके उससे पूर्व जीवनके सम्बन्धका स्पष्टीकरण आवश्यक है। यवनद्वारा उच्चारित नाममें श्रद्धा एवं विश्वास तथा दिव्यभावनाकी तो बात ही क्या, उसे यह भी बोध नहीं था कि 'राम'नामका कोई भगवान् भी है। वहाँ तो जापककी भावनाकी रंचमात्र भी अपेक्षा नहीं है। वहाँ नामकी स्वरूपभृत शक्तिका एकान्त परिचय मिलता है। यवनके मुखसे उच्चारित 'राम' उसके भगवान्का नाम नहीं है, प्रत्युत उसके अक्षीलोद्वारका एक अंशमात्र है। उस अक्षीलोद्वारके अवयवभूत भगवत्रामकी मिहमा ऐसी कि साक्षात् श्रीभगवान्के पार्षद आकर उसे वैकुण्ड ले जाते हैं! रही उसके पूर्वजीवनकी बात। इसके सम्बन्धमें भगवत्-पार्षदोंसे यमदूतोंने जो उसका चरित्रचित्रण किया है, वही पर्याप्त है। कौन ऐसा पाप था कि जिसको उसने नहीं किया था—

उपर्युक्त विवेचनसे यह बात स्पष्ट हो जाती है कि कोई अन्य अलौकिक दित्य नाम दैवीगुणसम्पन्न व्यक्तिद्वारा श्रद्धा-विश्वासपूर्वक उच्चारित होनेसे नहीं, प्रत्युत यही नित्यका श्रुत-उच्चारित-चिन्तित कोई भी भगवन्नामयोतक शब्द ही परम कल्याणकारी है। फलतः हमारी मूल शङ्का सिद्धान्तितः नहीं है, पर व्यवहारके कुछ आकर्षक उज्ज्वलाङ्कोंको परमार्थके साथ मिश्रीभूत करनेका फल है। अर्थात् दैवीगुणोंके प्रति जीवमात्रका स्वाभाविक श्रद्धा-आदर-माव है। फलतः वह नहीं चाहता कि किसी आसुरीसम्पत्तिसम्पन्न व्यक्तिको वही दिव्य गतिप्राप्त हो जाय, जो दिव्य गुणवालोंको होती है। यह पक्षपात, यह अनुदारता, यह विणय्त्वित इतनी अस्वाभाविक और प्रवल्ल हो जाती है कि वह दिव्य गुण और परमार्थको यदि एक नहीं तो इतना घनिष्ठ सम्बन्धी मानने लगता है,

मनवाने लगता है कि दिब्य गुणोंके विना परमार्थकी प्राप्ति शक्य ही नहीं, असम्भव-सी है। पर यदि यही वास्तविक बात होती तो भगवानुके प्रति ये उद्गार कैसे निकलते—

'ऐसो को उदार जग माहीं।

बिनु सेवा जो द्रवै दीनपर राम सिंस कोउ नाहीं।।

नामके सम्बन्धमें तो ऐसे उद्गार भी पूरे नहीं पड़ते,
क्योंकि 'नामीसे नाम बड़ा है।' यह सब श्रुति-स्मृति-शास्त्रपुराण-संतकी टेर है। फिर तो---

मार्ये कुमार्ये अनस आरुसहूँ । नाम जपत मंगरु दिसि दसहूँ ॥ पापिउ जा कर नाम सुमिरहीं । अति अपार मबसागर तरहीं ॥

—का क्या स्वारस्य होगा ? इसमें सन्देह नहीं कि दिव्यगुणसम्पन्नता नामाभिक्षि बढ़ाने तथा उससे ज्ञाततया
लामान्वित होनेके लिये अनिवार्य है । पर इसका यह कदापि
अर्थ नहीं है कि दिव्यगुणसम्पन्नता नामप्रभावका कारण है ।
इसके विकद्ध, नाम महाराज कार्य-कारणातीत अति दिव्य हैं ।
वह अपनी महिमामें विराजते हैं, उन्हें किसीकी अपेक्षा नहीं ।
उनमें यह शक्ति है कि वे परम पापी और परम पुण्यात्माको
समान गति दे सकते हैं, देते हैं, दिये हैं, देंगे । केवल उनको
प्रहण करना चाहिये, यही एक शर्त है । यह अवस्य है कि
दिव्यगुणसम्पन्नतासे प्रहण अधिक सम्भव एवं सहज हो जाता
है । पर जीवनमें जिसने एक बार भी ग्रहण कर लिया, उसके
परम कल्याणकी रिजस्ट्री हो गयी, इसमें रंचमात्र भी सन्देह
नहीं है ।

जहाँतक परम कल्याणका सम्बन्ध है, वहाँतक तो यही नाम एक बार भी किसीके द्वारा भी किसी स्थान या समयमें भी उचारित हो तो वह परम कल्याण कर ही देता है। परम कल्याणकी साक्षात् अनुभूतिमें दिव्यासुरगुणसम्पन्नताके तारतम्यसे अन्तर पढ़ सकता है। दिव्यगुणसम्पन्न जीते ही मुक्त हो सकता है, आसुरगुणसम्पन्न मरणके पश्चात् मुक्त होता है। अथवा यह भी हो सकता है कि दो-एक जीवनका व्यवधान और भी पढ़ जाय, परन्तु अन्तिम मरणके पश्चात् उसकी मुक्ति होती ही है!

एक और भी प्रमुख भेद है, केवल कल्याण ही परम बाञ्छनीय नहीं है, कल्याणकी अधिकाधिक निरन्तर अनुभूति उससे भी बढ़कर है। कल्याण तो भगवान्के नाम-रूप-छीलाधाममेंसे एक या कहयोंके ग्रहणसे हो ही जाता है, पर उसके बाद भी भजनका सुख शेष रहता है। प्रभुकी साक्षात् प्राप्तिके अनन्तर सुप्रीवके ये शब्द—अब प्रभु कृपा करहु एहि माँती। सब तिज भजन करों दिन राती॥—इसीके इंगित हैं। और भी, यदि कल्याण ही परम ध्येय होता तो जीय उसे छोड़कर आता ही क्यों? कल्याणरूप तो या ही, है ही, रहेगा ही। जीयने उस अवस्थाका त्याग केयल भजन सुखके लिये किया था और उसकी प्राप्ति दिव्यगुणसम्पन्नतापूर्वक नाम-स्मरणसे सहज ही हो सकती है।

नामकी महिमा, गुणकारिता आदिमें अनेक 'किन्तु', 'परन्तु' लगानेका एक और भी कारण है, इसीके परिणाम-स्वरूप नामके साथ अन्यान्य बन्धन लगा दिये जाते हैं। परमार्थकी कल्पना हममेंसे सर्वोत्कृष्ट जीवोंका भी सर्वस्व है। सभी श्रेय और प्रेयकी परिसमाप्ति उसमें ही होती है। वही परमार्थ केवल एक बार किसी भी भगवन्नामके भाव-कुभाव, इच्छा-अनिच्छा, श्रद्धा-अश्रद्धापूर्वक जैसे-तैसे उच्चारित करनेसे अनायास सहज प्राप्त हो जाता है-इस बातको द्राविड-प्राणायामी अन्य साधन-मार्ग एवं मार्गी सहज उदार हृदयसे स्वीकार नहीं कर पाते । उनके मनमें सहज ही प्रक्त उठता है-जिस परमार्थको बड़े-बड़े उद्भट, कियाशील, सद्गुरु-शरणागत, योगी, वयोष्टद्ध विद्वान् आजीवन चेष्टा करने-पर जन्म-जन्मान्तरोंमें भी उपार्जित नहीं कर सकते, उसको लवार्धमें लिया गया एक भगवन्नाम प्राप्त करा दे-यह क्या समझकी और वैसे हृदयकी प्राह्म बात हो सकती है ! कदापि नहीं। पर शास्त्रोंकी उक्तियोंपर हड़ताल लगाकर अपनेपर ही कुठाराधात कैसे करें ! इसलिये वे उस सिद्धान्तको तो अस्वीकार कर नहीं सकते, पर अपने व्यावधानिक 'किन्तु', 'परन्तु'से इसको इतना दुरूह और अगम्य बना देते हैं कि श्रुति भगवतीने सर्वथा सन्तम्, असहाय, निरालम्ब दीनोंके लिये नामोच्चारणद्वारा कल्याणप्राप्तिकी जो घोषणा की है, उस प्रभुदत्त आश्वासनमें सहज आस्था करनेमें ये बड़े बाधक होते हैं। और इनके माध्यमसे उन दीनोंके अन्तः करणमें भी नामसम्बन्धी ये धारणाएँ स्थान पा जाती हैं। फलतः बेचारे नाम-पारस-मणि पाकर भी दीन-दखी ही रहते हैं। इन उद्भटोंने सकुदुःश्वारित कल्याणदायी नामके सम्बन्धमें ऐसे-ऐसे नियम लगा दिये हैं कि अमुक विधिसे, अमुक आसनसे, अमुक संख्यामें, अमुक नाम कस्याण-कारी होता है । कहनेकी आवश्यकता नहीं कि नाम भगवान् वाञ्छाकस्पतर हैं, सबकी सब तरहकी वाञ्छाओंको पूर्ण करते हैं। फलतः जब कोई मनमें धारता है कि अमुक नाम, अमुक प्रकारसे कल्याणकारी होगा तो नाम महाराज कहते हैं 'एवमस्तु, तुम्हारा कल्याण मेरे स्वरूपभूत स्वभावके विश्व दुम्हारी विधिकी पूर्णतापर ही होगा।' यही कारण है कि सदाः नामकी महिमा प्रकट नहीं होती।

फलतः जो नामसम्बन्धी सम्पूर्ण शास्त्रकथित एवं व्यवहार-प्रचलित नामापराधोंको यहाँतककी उनकी धारणाको बलात् हटाकर इसमें रिथत हो जाता है कि जैसे तैसे सकुदुबारित नाम ही कल्याणकारी है, उसका कल्याण ध्रुव है। नामके सम्बन्धमें कोई भी बोध, कोई भी धारणा न हो—जैसे यवनकी थी, तो नामकी महिमा तत्काल दीखती है। अथवा कोई कल्यना हो भी तो यह कि नामशक्तिको रोकनेवाला कुछ भी नहीं है, तो भी सद्यः प्रकट होती है। परन्तु नाममें ऐसा विश्वास स्वल्य पुण्यवानोंको नहीं होता। कहा भी है—

#### महाप्रसादे गोविन्दे हरेर्नाम्नि तथा गुरौ। स्वल्पपुण्यवतां राजन् विश्वासो नैव जायते॥

प्रसङ्गतः यहाँ एक दुरूह प्रश्न उपस्थित होता है। क्या नामके सम्बन्धमें नामापराध भी न मानें ? फिर इस लेखका प्रयोजन क्या ? सचमुच बात तो ऐसी ही है। नामसम्बन्धी अन्य कुधारणाएँ तो नामापराधकी कल्पनासे हटती हैं और नामापराधकी मान्यतारूपी कुधारणा उसके भी परित्यागसे। उस विषयमें 'येन त्यजसि तत्यज' की उक्ति अक्षरशः चरितार्थ होती है। और वस्तुतः नामापराध मानना अन्तिम नामापराध है। जबतक नामापराधकी भावना है तबतक नामकी महिमाको समझ नहीं सकतें तबतक वही दशा है, जैसे सूर्यके सम्मुख उपस्थित होनेकी बात कहना और साथ ही शीत और अन्धकारका अनुभव भी करना। और भी यदि नामापराध वास्तविक होता तो स्वयं नामद्वारा ही उसकी निवृत्ति शक्य नहीं बतलायी जाती। जैसे—तीर्थापराध वज्रलेप होकर उस तीर्थदारा नहीं मिटता, वैसे ही

नामापराध भी नामद्वारा नहीं हटता ।

अन्तमें एक और बातकी ओर ध्यान दिलाकर लेख समाप्त किया जायगा । शास्त्रों और संतोंकी क्रपासे साधारणतः भारतवासियों और विशेषतः धर्म-विश्वासियों में परम कल्याण-कारी नामका इतना अधिक प्रचार है कि वह अमृत्य-बेमोल, कौडीका तीन प्रतीत होता है। जैसे सर्वत्र व्यापक होनेके नाते आकाश और वायुका महत्त्व विना विचारके साधारणतः नहीं प्रतीत होता, उसी प्रकार नाम भी 'कुछ नहीं' के बराबर स्थान पाता है। 'केवल नाम लेनेसे क्या होगा ?' 'खाली नाम क्या कर सकेगा ?' आदि उद्गार इसीके व्यक्षक हैं। पर यहाँ बड़ी भूल होती है। यह 'केवल' या 'खाली' नाम सचमुच अमूल्य है-सर्वोपरि अति मूल्यवान् है। विचारना चाहिये कि चौरासी लाख योनियोंके अनन्त कोटि जन्मोंके अनन्तर मनुष्ययोनि प्राप्त होती है, उसमें भी वर्तमान संसारके लगभग पौने दो अरब मनुष्योंमेंसे कितनोंको 'परम मधर यगुरु नाम, राधेकृष्ण सीताराम' की कर्णद्वारा प्राप्ति है। इस दृष्टिसे हम कितने भाग्यशाली हैं, कितना विशेषाधिकार मिला हुआ है-इसकी ओर ध्यान नहीं देनेके कारण ही इम 'केवल नाम', 'खाली नाम' कहकर नाम भगवानकी उपेक्षा करते हैं। सचमुच नाम खाली नहीं है। इसका साधारण, कम-से-कम मूल्य है अनन्तकोटि जन्मोंकी अनुभूतिके अनन्तर परम प्रभु नामीकी अधीम कृपा। सोचिये तो सही। नाम महाराज कितने मूल्यवान् हैं-और तो क्या, स्वयं नामीको ही वशमें कर लेते हैं! केवल मनगढंत बात नहीं है। प्रमाण देखिये--

सुमिरि पवनसुत पावन नामू । अपने बस करि राखेउ रामू ॥ और अन्तमें---

कहीं कहाँ तभि नाम बढ़ाई। रामुन सकिह नाम गुन गाई॥ बोलिये प्रेमसे नाम महाराजकी जय!

ul men

# हरिकी आश करो

हरि-सा हीरा छाड़ि कै, करै आन की आस। ते नर जमपुर जाहिंगे, सत भासै रैदास॥

---रैदास



# कीर्तनका सविशेष वर्णन

( लेखक--रायवहादुर पंड्या श्रीवैजनायजो )

में यहाँ एक वास्तविक घटनाका हाल लिखता हूँ। मेरे एक परिचित मित्र कुछ साधना करते हैं। उन्हें अन्तरमें आदेश हुआ कि, 'तुम अमुक तीर्यको जाओ, वहाँ तुम्हें कुछ अनुभव होगा।' वह श्रीकृष्णका तीर्यस्थान था। वहाँ जाकर मन्दिरमें दर्शन कर बैठकर धीरे-धीरे कीर्तन करनेपर उन्हें ऐसा भान होने लगा कि मूर्तिमेंसे श्रीकृष्ण निकलकर मेरे साथ नाचते हैं। इनको अपने शरीरकी सुध न रही। ये श्रीकृष्णके साथ बहुत ऊँचे लोकमें गये—जहाँ इनके कपड़े, शरीरके अवयव, बाल आदि सब गिर पड़े और ये केवल प्रकाशके रूपमें रह गये। वहाँ इतना आनन्द था कि वहाँसे लौटनेका मन नहीं होता था। पर कुछ कालके पश्चात् इन्हें लौटा दिया गया। लौटनेपर बाह्य चेतनामें सब मनुष्योंमें श्रीकृष्णका ही भान होता था। तबसे इन्हें इस प्रकारका अनुभव कीर्तनमें

बार-बार होता है और उस ऊँचे लोकमें इनसे पूछा जाता है कि क्या तुम जगत्की सेवाके लिये इस आनन्दका त्याग करनेको तैयार हो। उन्हें यह भी कहा जाता है कि ये ऊँचे अनुभव करानेका हेतु यह है कि तुम जगत्में जाकर यह बताओ कि सच्चे कीर्तनमें इस प्रकारकी समाधिकी अवस्थाको प्राप्त होना चाहिये। उस आनन्दको छोड़नेकी तो इच्छा कभी हो ही नहीं सकती। पर जग-सेवाके लिये उसे त्यागना आवस्यक होता है। इसलिये इनसे कहा जाता है कि 'तुम्हारा कर्तव्य जगत्में जाकर जगत्कल्याणार्थ चेष्टा करना है, न कि उस आनन्द-दशामें रहना।'

यदि किसीको इस कीर्तनके विषयमें कुछ पूछना हो तो उत्तरके लिये टिकट आनेपर उत्तर देनेका प्रयत्न किया जायगा।

\_ >3**±G** ^

## साधनका मनोवैज्ञानिक रहस्य

(लेखक---डॉ० श्रीदुर्गाशंकरजी नागर)

संसारमें मनुष्य घड़ीके पेण्डुलमके समान कभी प्रसन्नता, कभी अप्रसन्नता, कभी सुख, कभी दुःख, कभी उन्नति, कभी अवनतिके संयोग और वियोगके अधीन होकर हिलोरे खाया करता है। अनेक अवस्थाओंमें इधर-से-उधर छढ़कता रहता है। सैकड़ों बार घबरानेके और उद्विम होनेके मौके आते रहते हैं। समय सदा एक-सा किसीका नहीं रहता, सुखके बाद दुःख और दुःखके बाद सुखका चक्र फिरता ही रहता है।

आजकल मनुष्यका जीवन ऐसा भाररूप हो गया है कि एक क्षण भी चित्त स्थिर और शान्त नहीं रहता। यह बात अनुभवसे सिद्ध है कि जो लोग किसी साधनका अभ्यास नहीं करते, उनका अन्तःकरण इन्द्रियोंके साथ सम्बद्ध रहता है। अन्तःकरण, मस्तिष्क, शानतन्तु, गतितन्तु और शरीर—सब तदात्मवत् होकर रहते हैं। शानतन्तु और शरीर में बाह्य कारणसे क्षीभ उत्पन्न होते ही अन्तःकरणको पहुँचता है और अन्तःकरणमें जो एक जातिकी वृत्तिका प्रवाह रहता

है, वह खण्डित हो जाता है और विजातीय वृत्तिका प्रवाह प्रवलतासे चलने लगता है।

बाह्य उपाधि अन्तरकी अस्थिरता तभीतक प्रकट कर सकती है जबतक कि शरीर, इन्द्रिय और प्राणद्वारा अन्तःकरणका अस्थिरताजनक स्वभाव बना हुआ है। किन्तु जिनके अन्तःकरणकी भावनामय व्यापारकी वृत्ति अन्तर्वाह्य स्थूल-सुस्म साधनद्वारा स्थिर हो जाती है और अस्थिरता पैदा करनेवाले हेतुओंका लगभग अभाव अथवा शियलता हो जाती है, उनके चित्त अडोल और अकम्प हो जाते हैं और प्रतिकृलता तथा परिस्थिति उनके ध्येयसे उन्हें विचलित नहीं कर सकती।

जिस प्रकार मोम-जैसी मुलायम वस्तुपर मोहर द्वानेसे उस पदार्थकी प्रतिकृति (छाप) उस वस्तुपर अक्कित हो जाती है किन्तु पाषाण और लोहेकी वस्तुपर उसका (Impression) इम्प्रेशन नहीं होता, उसी प्रकार जिन मनुष्योंने स्थिरता प्राप्त करनेके किसी साधनका अवलम्बन नहीं किया है उनका चित्त दुर्बल होता है और उनके मनपर प्रत्येक प्रसङ्गकी छाप पड़ती है, किन्तु जिनका मन साधनसम्ब होकर हद हो गया है उनके मनपर उसकी इच्छाके विना किसी भी प्रसंग या प्रतिकृलताका प्रभाव नहीं पड़ सकता। व्यायहारिक जगत्में हम देखते हैं कि जिनका मन किसी एक विषयमें तल्लीन हो जाता है अर्थात् एकाम हो जाता है, उनके मनपर वातावरणका लेशमात्र भी असर नहीं होता और न दूसरे विषयोंकी उनके मनपर छाप पड़ती है।

वर्तमान शिक्षाप्रणालीमें एक बड़ा भारी दोष यह है कि चेतन मन ( Conscious mind ) का लक्ष्य रखकर ही प्रवृत्ति हो रही है किन्तु उच्च नीतिका और आध्यात्मिकता-का जीवनके व्यवहारमें अभाव दिखायी दे रहा है। चेतन मन (Conscious mind) का साम्राज्य होनेसे अन्तर्मन (Sub-conscious mind) मृतप्राय हो जाता है। जाप्रत् मनसे व्यवहार करनेवाले बड्डे विचारशील माने जाते हैं किन्त हमेशा संशयी बने रहते हैं। इनमें आन्तरिक प्रसन्नताका अभाव रहता है। आत्मविश्वास एवं ईश्वरके प्रति अद्भाका लोप हो जाता है। अद्भा, भक्ति और प्रेमका अभाव हो जाता है। वेशुष्क तर्क-वितर्कमें ही गोते खाते रहते हैं। जरा-जरा-सी बातपर आपेसे बाहर हो जाते हैं। जरा-सी विपत्ति आनेपर आकाश-पाताल एक कर देते हैं। बाह्य जगतकी प्रत्येक घटनाका इनके दुर्बल चित्तपर अप्रतिहत प्रभाव पहता है और थोड़ा अधिक श्रम करनेसे या रोगसे आकान्त होने-पर (Emotional and nervous break down) स्नायविक दुर्बलता अर्थात् मज्जातन्तुकी व्याधि होकर इनकी (Will-Power) इच्छाशक्तिका ह्रास हो जाता है और इनका शानतन्तुव्यूह (Nervous System) और मस्तिष्क इतना कमजोर हो जाता है कि ये रात-दिन अशान्त और परेशान रहते हैं और किसी भी तरह जीवनको अन्त करनेकी सोचते रहते हैं और कोई-कोई तो पागल हो जाते हैं। यह बुद्धिकी पराकाष्ट्र है।

साधनका नाम लेते ही कई लोग चौंक जाते हैं। उपासना करनेवाले और संयमका साधन करनेवालेके विषयमें कई बार ऐसा देखनेमें आता है कि अमुक मनुष्यने हनूमान् या देवीकी साधना या उपासना की और वह पागल हो गया। अमुक मनुष्यने भैरवकी साधना की और उसको चित्तभ्रम हो गया। अमुकने हठयोगका अभ्यास किया और उसको हुद्रोग हो गया। अमुकने प्राणायामका अभ्यास किया, उसको अमुक रोग हो गया। अमुकका मुद्राके प्रयोगसे उच्चाटन हो गया। वर्षभरमें बहुत-से साधनभ्रष्ट हमारे यहाँ आते हैं, जिन्हें वास्तवमें हानि हुई होती है, किन्तु इसमें उन्हींका दोष है।

वास्तवमें उपासककी अनिधकार चेष्टा ही इस प्रकारकी स्थितिका कारण है। कामनाओं के वशीभूत होकर ये उपासनामें प्रवृत्त होते हैं। इनका चेतन मन (Conscious mind) सुशिक्षित नहीं होता! कामनाओं की सिद्धिक लिये लौकिक उपाय भी दौड़-धूपके साथ करते हैं और निष्फल होनेपर साधनमें लगते हैं। इनका चेतन मन (Conscious mind) निष्क्षाह हो जाता है और कामनाके विचार सतत उठते रहते हैं और इनके अन्तर्मन (Sub-conscious mind) के गर्भभागमें प्रविष्ठ हो जाते हैं।

चेतन मन और अन्तर्मनके अन्य व्यापार बन्द हो जाते हैं और दुर्दशाग्रस्त विह्वल मनकी स्थितिमें ये साधन आरम्भ करते हैं और अन्तर्मनमें प्रवेश करते ही अन्तर्मनकी कामना-पिशाची इनको दबोच लेती है और इनका चित्त भ्रमित हो जाता है या ये पागल हो जाते हैं। चेतन मनकी सत्ता तो पहलेसे ही लोप हुई होती है, इसल्यिये ये जाग्रत् मनसे कुछ विचार ही नहीं कर सकते। किसी-किसी-को धार्मिक उन्माद (Religious mania) हो जाता है।

वूसरे लोग जो प्राणायाम आदिकी कियाओंको दोष देते हैं, वे अपनी कियाके धुनमें घंटों अम्यास करते हैं और जाप्रत्-अवस्थामें आते ही बड़ा कष्ट अनुभव करते हैं।

अन्तर्मनको ही प्रधानता देनेसे इस प्रकारकी दुर्गित होती है।

यदि इम किसीसे भी यह प्रश्न करें कि सम् लोग संसारमें क्या चाइते हैं तो वह यही उत्तर देगा कि सम कोई शान्ति और आनन्द चाहते हैं। शान्ति और आनन्द प्राप्त करनेके लिये सारा जगत् दौड़ लगा रहा है। शान्ति और आनन्दकी प्राप्ति सफलतासे होती है और सफलता किसी साधनका दीर्घ कालतक अवलम्बन करनेसे ही प्राप्त हो सकती है। जिनमें निश्चयवल या सङ्कत्यवल दुर्बल होता है और जिनके मनमें भय, शङ्का, सन्देहके विचार उठते हैं उनको अन्तर्बल मजबूत और दृढ़ करनेके लिये, चित्त स्थिर करनेके लिये साधन करना परम आवश्यक है। अन्तःकरणका स्वभाव ही चलायमान है। साधनद्वारा ही हम अपने अन्तःकरणमें फेर-फार कर सकते हैं। अन्तःकरणमें दृढ़ जमे हुए संस्कारको निर्मूल करनेके लिये साधनकी आवश्यकता है।

हमें संसारमें क्या करना चाहिये, हम संसारमें क्यों उत्पन्न किये गये हैं—यह बात ठीक तरह हम उसी समय समझ सकते हैं, जब हम कुछ देरके लिये संसारसे अलग हटकर अपनेको और संसारको देख सकें। ऐसी अवस्था तभी प्राप्त होती है, जब चित्त स्थिर हो जाता है और संकल्पबल हढ़ हो जाता है। शान्त और स्थिर अवस्था प्राप्त करनेके पाश्चात्त्य और पौरस्त्य सरल साधनोंका यहाँ दिग्दर्शन कराया जाता है, जिनके थोड़े दिनोंके अभ्याससे ही साधकको अपनेमें विलक्षण परिवर्तन हिष्टगोचर होगा और साधक अयोग्य प्रभावसे बच जायगा।

#### पाश्चाच्य साधन

#### पकाप्रता ( Concentration )

कई मनुष्योंकी व्यर्थ चेष्टा करनेकी, विना प्रयोजन अङ्ग सञ्चालन करनेकी आदत पड़ जाती है और दुर्बल शानतन्त्रवाले या जिनका मस्तिष्क विकृत हो गया है या विलपावर ( इच्छाशक्ति ) मन्द हो गयी है, उनमें भी ये आदर्ते पायी जाती हैं। नाखन कुचरना, अँगुलियाँ चटखाना, मूँछ मरोडना, हाथ-पाँबोंका हिलाना, सिर खुजलाना, मुँह बिगाडना, आँखें टिमटिमाना, कोई भी चीज पड़ी हुई हो उसको उठाकर इकड़े कर देना आदि हरकतोंसे (Dissipation of energy) प्राणशक्ति निरर्थक नष्ट होती है। मन्ष्य अपने ऊपर अधिकार खो देता है और उसका चित्त विक्षिप्त हो जाता है और एकाप्रता भंग हो जाती है। चित्तको एकाप्र करना सीखना हो तो सर्वप्रथम अपने शरीरपर अधिकार करो। A would-be psychologist must first not to make any movement of the body without any reason ) जो व्यक्ति शक्तिसम्पन्न बनना चाहता है, उसे सर्वप्रयम यह सीखना चाहिये कि वह निष्प्रयोजन अपने शरीरका अन्द्र-सञ्चालन न होने दे।

जो मनुष्य क्षणमें बष्ट और क्षणमें तुष्ट हो जाता है, उसका अपने मनपर अधिकार नहीं हो पाता। अपने विचार और भावनाका निरीक्षण करो। तुम्हारे मनमें कितने निरर्थक भाव और विचार उठते हैं, इसका विचार करो। जिस प्रकार एक ग्लासमें पड़ी हुई बारूद किसी उपयोगकी नहीं किन्तु उसको बन्दूककी नालमें संयम करनेसे एकाग्रता होते ही तत्काल प्राणहरण करनेका सामर्थ्य उसमें आ जाता है, उसी प्रकार एकाग्र किये हुए विचार शक्तिवाले होते हैं और निरर्थक विचार फालनू होते हैं।

जय चाहे किसी विषयपर विचार लगाया जा को और जब चाहे किसी विषयसे विचार हटाया जा सके, यह बलवान् मनका लक्षण है। जिसका मन भटकता रहता है, वह अपनी शक्तियोंको वरवाद करता रहता है। जो वरतु, जो कार्य हमारे सामने हो, उसपर देखने, सुनने और विचारनेकी सारी हित्त्योंको लगा देना ही एकाम्रता है। विचारको एक ही वस्तुपर अथवा कार्यपर एक ही स्थानपर निरन्तर (Undivided attention) अनन्यासक्त ध्यानसे रोक रखना ही एकाम्रताकी कुंजी है। यह सदा स्मरण रक्खों कि सामनेकी वस्तुपर जो एकाम्रता कर सकता है, वही सव जगह कर सकता है। जो अपने शरीर और मनपर अधिकार रख सकता है। वही एकाम्रताका अभ्यास कर सकता है।

#### मानस चित्रकल्पना (Visualization)

मानस-शाखका यह िष्डान्त है कि जिसका चित्र हम अपने मनमें अखण्ड आरूढ़ रखते हैं, परिणाममें हमारे व्यावहारिक जीवनमें वही प्रत्यक्ष हो जाता है। जिस प्रकारका हमारा अन्तर्जीवन होता है, उसी प्रकारकी वस्तुओंका हमारे बाह्य जीवनमें आकर्षण होता है। हम लोह-चुम्बकके समान हैं; जैसे लोह-चुम्बक लोहेको अपनी ओर खीचता है, उसी प्रकार हम भी अपने सहश पदार्थोंका आकर्षण करते हैं।

जय अमुक चित्रकी मनमें रचना होती है तब उस चित्रके समान ही विचार उत्पन्न होते हैं। ये विचार मनसे बाहर प्रकट होते हैं और सारे शरीरमें व्याप्त हो जाते हैं और हमारी इच्छा, उद्देश और मनोवृत्तिमें फेर-फार कर देते हैं।

पूर्ण आरोग्य और बलका चित्र मनमें दीर्घकालतक आरूढ़ रहे तो चाहे जैंसा हठीला रोग भी नष्ट हो जाता है और शरीर पूर्ण आरोग्यमय बन जाता है। मानिक चित्र कोई ऐसी एक करत नहीं है कि व्यवहार-में जैसे इम स्थूल पदार्थोंको देखते हैं, उसे भी देख सकें। यह तो एक कल्पना, विचार अथवा भावना है और बुद्धि-चूत्तिले ही हम उसको देख सकते हैं।

यदि तुम्हारा शरीर कृश और दुर्बल है और तुम मोटे-ताजे बनना चाहते हो तो उसी तरहका ध्यान करके अपना मानस चित्र देखो । अगर तुम्हारा शरीर बहुत स्थूल है और तुम अपनी चरबी छाँटना चाहते हो तो वैसा ही अपने मनके नेत्रोंसे अपने सुन्दर, सुडौल शरीरको देखो । यदि मानसिक और आस्मिक शक्तिकी अभिषृद्धि चाहते हो तो मानसिक शिक और आस्मिक शक्तिके सद्गुणोंसे अपने मसिक्कको भरा हुआ देखो । इस सिद्धान्तको फालत् समझकर मत उड़ा दो । इसके अंदर प्रकृतिका एक बड़ा सिद्धान्त भरा हुआ है । जिस तरहका तुम अपना मानसिक चित्र देखोगे, वैसे ही बन जाओगे ।

एकान्तमें नित्य एक एक करके स्मरण करके स्मृतिपट-पर नित्य इष्ट मानसिक चित्र उपिख्यित करनेसे बड़ा लाभ होगा । कोई पदार्थ जो तुम्हारे सामने हो, उसको बारीकीसे छोटे-से-छोटे अंशको देखो । अब नेत्र मूँदकर उस पदार्थको ज्यों-का-त्यों अपने भीतर मानसिक दृष्टिसे देखो; फिर नेत्र खोलकर देखों कि किन-किन अंशोंको तुम भूल गये हो । पुनः दूसरे दिन अभ्यास करो । पाँच मिनिट नित्य अभ्यास लगानेसे कुछ दिनोंमें स्मरणशक्ति तीत्र होने लगेगी ।

### इच्छाशक्ति (Will-Power)

मानस-शास्त्रका यह नियम है कि जो जैसा अपनेको समझता है, वह वैसा ही बन जाता है। सुननेमें तो यह बात आश्चर्य-सी माल्स्म होती है, परन्तु वास्तवमें है बिलकुल सत्य। जो बात बार-बार मनमें चला करे, वह विश्वासके रूपमें बदल जाती है और अपने मन और शरीरके सम्बन्धमें जैसा जिसका विश्वास होता है वैसे ही लक्षण प्रकट होने लगते हैं। इस प्रकार बार-बार दुहरानेके लिये जिस वाक्यका उपयोग होता है, उसे (Auto-suggestion) आत्म-योतन कहते हैं।

#### यादशी भावना यस्य सिद्धिर्भवति तादशी।

जैसी जिसकी भावना होती है, वैसी ही सिद्धि होती है। तीत्र इच्छाशक्तिको जाम्रत् करनेका सर्वोत्तम उपाय आत्म- चोतन या स्चना है। मनोविज्ञानाचार्य एमीलोका कयन है कि रात्रिको सोते समय अन्तर्मनमें जिस भावनाका चिन्तन करते हुए हम निद्रामें प्रवेश करते हैं, उसी प्रकार हमारे जीवनका निर्माण होता है। अन्तर्मन हमारी स्मरणशक्तिका भाण्डार है। इसमें जीवनके प्रत्येक क्षणमें होनेवाली घटना तथावत् अक्कित रहती है।

प्रस्पेक भावना जो हमारे मनमें आती है, उसको यदि अन्तर्मन (Sub-conscious mind) की अचेतन दृत्ति प्रहण कर लेती है तो वह सत्त्वस्थ होकर इमारे जीवनकी एक स्थायी इति हो जाती है।

इस सिद्धान्तके नियमानुसार भावनाओंका प्रभाव हमारे मन, विचार, प्रकृति, शारीरिक संगठन तथा उसके कार्योंपर अवस्य पड़ता है।

आनन्द, मुख, शान्ति, आरोग्य, उत्साह, श्रद्धा, सामर्थ्य, बल आदिकी भावना अन्तर्मनमें भर सकते हो और यही भावनाएँ सत्य होकर तुम्हारे जीवनको उच्च बना सकती हैं।

जो कुछ तुम्हारी इच्छा हो, आवस्यकता हो—जैसे तुम्हें बल प्राप्त करना है तो 'मैं बलवान् हूँ' इस सबल भावनाको रात्रिको सोते समय बार-बार दोहराया करो । या इच्छाशक्ति (विल-पावर) को उन्नत करना हो तो निम्न सूचनाओंको दोहराते हुए निद्रामें प्रवेश करो—

भिरी इच्छाशक्ति बलवती है। मैं सब कुछ कर सकता हूँ। अतः मैं अवस्य करूँगा। यही मेरे जीवनके मन्त्र हैं। मैं दुःख और विपत्तियोंसे कभी नहीं डरता। मैं निर्भय हूँ। मैं अपनी समस्त शक्तियोंको केवल इच्छाशक्तिको बलवती बनानेमैं लगाता हूँ। शरीर और मनपर मेरा पूर्ण अधिकार है। मेरा स्वभाव परम शान्त और स्थिर है।

इस अभ्याससे थोड़े ही दिनोंमें तुम्हारे शरीर और मनमें आश्चर्यमय उन्नति होगी और इच्छाशक्तिके बढ़नेसे तुम्हारा स्वभाव तुम्हारे वशमें आ जायगा।

#### पौरस्त्य साधन

पाश्चात्त्य मानस-शास्त्रियोंने बाहरी एकाग्रताके लिये कल्पना, एकाग्रता और इच्छाशक्तिको उन्नत करनेके उपाय बतलाये हैं, जिनसे हम इस संसारमें सफल जीवन व्यतीत कर सकते हैं। पाश्चाच्य मनोविज्ञानी रात्रिको सोते समय बाह्य मनको विरोधी विचारसे रहित करके इष्ट विचारोंमें तन्मय होकर, जिस स्थितिको प्राप्त करना हो, अन्तर्मनमें प्रवेश करने-का आदेश देते हैं।

हमारे प्राचीन ऋषि सद्भावको स्थिर करनेके लिये सन्धिके समय सन्ध्या करनेका महत्त्व बतलाते हैं। (१) प्रातः-कालकी सन्धि, (२) मध्याह्नकालकी सन्धि और (३) सायं-कालकी सन्धि-इन तीनों समयपर मनुष्य दत्तचित्त होकर किसी सद्भावको अन्तःस्थित करेगा तो वही जाग्रत रहेगा और उसीका प्रवाह दिनभर प्रवाहित होगा । सन्धिके समय जिस प्रकारके भाव पैदा हो जाते हैं। उसका असर प्रधानरूपसे अगली सन्धितक रहता है। प्रातःकालमें सर्वप्रथम शौच और स्नानके पश्चात् सन्ध्या करनेकी ही आज्ञा वेदमें दी गयी है---'अहरहः स्नात्वा सन्ध्यामुपासीत ।' क्योंकि उस समय सांसारिक व्यवहारके भाव कुछ नहीं होते और मस्तिष्कके केन्द्र और नाड़ी-केन्द्र सब ग्रहणशील अवस्थामें होते हैं और उत्तम संस्कार दृदतासे अङ्कित हो जाते हैं-क्योंकि प्रकृति इस समय अपनी समरूपताकी अवस्थामें रहती है। सत्, रज, तम-इन तीनों गुणोंकी हलचल बंद रहती है। इसीलिये जप, ध्यान, धारणादि किया करनेके लिये सन्धिकालका इतना महत्त्व बतलाया है।

इस सन्धिकालमें (Rhythmic Harmony) एक लयबद्ध महान् राग स्वाभाविकरूपसे सारे विश्वमें प्रवृत्त रहता है। जो लोग इस समय संसारके जंजालसे-चित्तको निरन्तर क्षोभ पैदा करनेवाले प्रसङ्गोंसे अलग होकर कुछ समय एकान्तमें जाकर सन्ध्याके अनुष्ठानमें अपने अन्तरके एक रागको विश्वके एक महान् रागसे सम्बद्ध करते हैं, वे बाहरी और भीतरी दोनों प्रकारकी एकाग्रता सम्पादन करते हैं और व्यवहार तथा परमार्थ दोनोंमें आश्चर्यकारक उन्नति करते हैं। प्रातःकाल, सायंकाल, मध्याह्नकाल या रात्रिको सोते समय-जिस समय अनुकुलता हो, नित्य नियमित समय एवं नियत स्थानपर सुखसे मेहदण्डको सीधा करके आलथी-पालयी मारकर बैठ जाओ और शरीरको विल्कुल सीधा रक्लो। ठोड्डी, सिर और शरीर सीधा रहे। दोनों हाथोंको जंधाओंपर सीधे घर लो, आँख बंद कर लो और नेत्रोंको मूँदे हुए दोनों भौहोंके बीच दृष्टि जमाओ । विखरे हुए विचारोंको खींचकर और सब इन्द्रियोंको अपने विषयेंसि हटाकर अपने अन्तरके एक रागपर स्थिर करो । दस-बीस बार गहरे श्वास-प्रश्वास लो अर्थात

दीर्घ श्वास-प्रश्वास करो। घ्यान करते समय मक्खी अथवा मच्छर काटे तो सहन कर लो और अङ्ग-प्रत्यङ्गको बिल्कुल नहीं हिलने दो।

अपने मनसे द्वेष, अनुत्साह, दीनता, दुर्बलता, रोग, एवं अधमताके विचारोंको बाहर हटा दो। अपने अभ्यासग्रहके किवाह बंद करके ध्यानके लिये बैठो। ध्यानके समय कोई विक्षेप न करे, इस प्रकारकी व्यवस्था करो। प्रत्येक स्नायुको शियिल करो। प्रत्येक स्नायुको शियिल करो। प्रत्येक शानतन्तुके तानको मुलायम कर दो। शरीर और मन दोनोंको शियिल करो। भूतकाल, वर्तमानकाल तथा भविष्यकालकी सब सांसारिक चिन्ताओंको छोड़कर मनकी प्रशान्त स्थितिमें प्रवेश करो। जैसे शान्तिके महासागरमें गोता लगा रहे हो, इस प्रकार शान्तिमें तल्लीन हो जाओ। धारे विश्वमें एक रागके आन्दोलन चल रहे हैं, उस प्रवाहको मैं अपनेमें प्रहण कर रहा हूँ — ऐसी भावना करते हुए हृदयाकाशमें अपनी भावनाको स्थिर करो, यही परमात्मप्रदेश है। यही सम्पूर्ण सुखमय आध्यात्मिक जगत् है। इस दिव्य जगत्में प्रवेश करना ही मनुष्यमात्रका कर्तव्य है।

इस अनन्त जगत्के अणु-अणुमें यह सुखमय जगत् व्याप्त है । यह सर्वका कारण है । चैतन्यमय है । इन चैतन्य-मय विचारोंमें तन्मय हो जाओ—

भी चैतन्यस्वरूप हूँ।मैं जीवन-तत्त्वसे परिपूर्ण हूँ।परमात्म-जीवनसे आरोग्य, शान्ति, पूर्णताका मेरे शरीरके अणु-अणुमें सञ्चार हो रहा है। मैं परमतत्त्वमें लीन हो रहा हूँ। वह सर्वव्यापक है और अन्तर्वाह्म परिपूर्ण है। मैं सर्वदुःखोंसे, दोषोंसे, व्याधियोंसे अन्तर्वाह्मसुक्त हो गया हूँ।

विश्व-व्यवस्थापक सत्ताके साथ इस प्रकार अमेद-सम्बन्ध स्थापित करनेसे हममें अमर्थाद आध्यात्मिक बल प्रकट होता है। फिर जगत्की कोई स्थिति हमारे अन्तःकरणको चलायमान नहीं कर सकती। इस प्रकार परमात्माका नित्य अखण्ड अनुसन्धान करनेसे और उनमें तन्मय होनेसे जीवनमें तत्क्षण परिवर्तन हो जाता है। हमारी आत्मा परमात्माके अधिक-अधिक निकट सम्बन्धमें आने लगती है श्रीर हमारा शरीर, मन और आत्मा—सब परमात्माकार हो जाते हैं और दुःखरूप संसारके स्थानपर सुखका महासागररूप संसार दिखायी देता है।

न जले मार्जनं सन्ध्या न मन्त्रोचारणाविभिः । सन्धीयते परब्रह्म सा सन्ध्या सिक्रिरुच्यते ॥ (देवीमागवत) 'केवल शरीरपर जल छिड़कनेसे अथवा केवल मन्त्रोचारण कर लेनेसे सन्ध्या नहीं होती । जिस अवस्थामें परात्पर तत्त्वसे एकता हो जाय, सत्पुरुषोंने उसे सन्ध्या कहा है।'

इस प्रकार इस सरल सन्ध्याके अनुष्ठानमें अपने चित्तको स्थिर करनेका अम्यास नित्य करोगे तो इन्द्रिय, प्राण और मन आत्माके अनुकूल व्यवहार करने लगेंगे । मजातन्तुजाल ( Nervous System ) दृढ हो जायगा । रोगप्रतिबन्धक- शक्ति दृढ़ होगी । आधि-व्याधि तुमपर आक्रमण नहीं कर सकोंगी और न चित्तक्षोभ या विक्षेप तुम्हें तंग करेंगे । आत्माको परमात्मामें छीन करनेसे या परम तत्त्वमें तन्मय करनेसे जीव, प्रकृति, ब्रह्मका रहस्य समझमें आयेगा । सब साधनोंका प्रकाशक मुख्य साधन यही है और एकामता सम्पादन करना ही इसकी एकमात्र कुंजी है । सर्विसिद्धियोंका मूळ मन्त्र एकामता है और एकामता शक्तिका रहस्य साधन है ।

~\$####~

# ईश्वर-दर्शनका साधन

( लेखक-पू॰ पण्डित श्रीशिबदत्तजी शर्मा )

'समस्त शक्तियोंका भाण्डार, समस्त विश्वका सञ्चालक, समस्त चेतनाओंका झरना परमात्मा है'—इस सत्यको मान लेनेसे और इसीपर ध्यान करनेसे तुम्हारे और उसके बीचमें जितने पर्दे हैं, एक-एक करके सब हट जायेंगे और एक दिन तुम और वह एक हो जाओगे। यही प्रथम सत्य है।

'शिव' शब्दका अर्थ ईश्वर है और सुख, शान्ति, आनन्द तथा ऐश्वर्यका नाम भी शिव है। यदि तुम पहले शिवको प्राप्त कर लोगे तो दूसरे शिव आप-से-आप तुम्हें प्राप्त हो जायँगे।

एक महात्माने इसी बातको बहुत स्पष्ट शब्दोंमें इस प्रकार कहा है कि यदि तुम्हें किसी भी संसारी बस्तुकी आवश्यकता हो तो संसारके स्वामीसे मिलो और उससे माँगो, क्योंकि यह संसार उसीकी मिलकियत है।

दूसरा सत्य आत्मा है। आत्माका वाचक भीं है। इस भीं के अंदर ही प्रथम सत्यको प्राप्त कर छेनेकी शक्ति छिपी हुई है अथवा इस दूसरे सत्यमें ही पहला सत्य छिपा हुआ है।

तात्पर्य यह है कि पहले तुम्हें दोनों सत्य समझ लेनेकी जरूरत है। वह और मैं (ईश्वर और जीव)-इसीका नाम दैतवाद है। फिर जैसे-जैसे प्यानका अम्यास बदता जायगा। वैसे-ही-वैसे यह दैत-भावना क्षीण होती जायगी और यह भूंगे भूलता जायगा। जिस समय 'मैं' विलकुल भूलकर इसके परेकी अवस्थामें स्थिति हो जाती है, उसी अवस्थाका नाम अदैत-अवस्था है।

वही सबसे ऊँची अवस्था है । यहाँ पहुँचनेवालेको प्रेम, जीवन, शक्ति, बुद्धि, आरोग्य, प्रसन्नता—ये सब प्राप्त हो जाते हैं। पहुँचे हुए सिद्ध पुरुषके यही लक्षण हैं। दुखी पुरुषोंके दुःखोंको मिटानेमें ही सिद्ध पुरुष अपनी सिद्धियोंका उपयोग करते हैं।

### इस अवस्थाको प्राप्त करनेके पाश्चाच्य उपाय

रात-दिनमें किसी समय एकान्तमें बैठकर पहले कई दीर्घ श्वास-प्रश्वास करो । फिर शान्तिसे ऐसा भान करो कि एक ऐसी वस्तु सब जगह भरी हुई है जो सर्वज्ञ है, सर्वश्वाक्तिमान् है, आनन्दका समुद्र है—वह मेरे भीतर-बाहर, ऊपर-नीचे, सर्वत्र पूर्ण है ।

उस समय तुम्हारी अवस्था बड़ी शान्त हो जायगी। उस समय एकाव्रता होनेसे नये-नये विचार उठते हैं और वे सभी विचार लाभदायक होते हैं। यदि तुम्हारे कुछ पेचीदे विचार हों तो उन्हें सुलझानेका उस समय यत्न करो।

सब मनुष्यों में परमात्मा हैं। परमात्मा समस्त शक्तियों के भाण्डार हैं। परमात्माके पास पहुँचनेका मार्ग ध्यान है। ध्यानके द्वारा मनुष्योंकी सब इच्छाएँ पूर्ण हो सकती हैं। यही पाश्चात्त्य मनोशानका निचोड़ है।

परन्तु प्राच्य प्रणालीमें ईश्वर-दर्शनका विषय जैसा
महत्त्वपूर्ण है, उसी प्रकार उसका मार्ग भी 'क्षुरस्य धारा
निश्चिता दुरत्यया दुर्गे पयः'—छुरेकी धारा-सा तेज और दुर्गम है। विरले ही साहसी और भाग्यथान् जन वहाँ पहुँच पाते हैं।

### पश्चकोष

प्राच्य प्रणालीमें ईश्वर-दर्शनके लिये पहले. पञ्चकोषीं-का ज्ञान होना आवश्यक है। तदनन्तर उनमें ध्यानद्वारा प्रवेश करना चाहिये। पञ्चकोष ये हैं—(१) अन्नमय, (२) प्राणमय, (३) मनोमय, (४) विशानमय तथा (५) आनन्दमय। यहाँ इनका संक्षिप्त विवेचन दिया जाता है—

(१) पहले शुचि होकर एकान्त देशमें बैठकर विश्वमें विखरी हुई वृत्तियोंको खींचकर अपने स्थूलशरीरपर लगाना चाहिये। यह शरीर क्या है ? रस, रक्त, मांस, मेदा, अस्थि, मजा और शुक्रका बना हुआ एक पुतला है। ये सातों धातु अबसे बनी हुई हैं, इसलिये इस पुतलेका नाम अन्नमय कोष है।

अब अन्नमय कोषके भीतर घुसो। वहाँ दूसरा प्राणमय कोष है। प्राण दस हैं—प्राण, अपान, उदान, समान, व्यान, नाग, कुर्म, कुकल, देवदत्त, धनझय। इन्हीं दस प्राणोंके द्वारा शरीर और मनके सारे व्यापार चलते हैं। इस प्रकार ध्यान करनेको प्राणमय कोषमें प्रवेश करना कहते हैं।

उसके आगे मनोमय कोष है। वहाँ मनके साथ पाँच कर्मेन्द्रियाँ हैं। उससे आगे विज्ञानमय कोष है, जहाँ बुद्धिके साथ पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ हैं; और पाँचवाँ आनन्दमय कोष है। वहाँ आनन्दकी प्रतीति होती है।

इस प्रकार एक-एक कोषका ध्यान करते हुए आगे बढ़ते जाना चाहिये। आनन्दमय कोषमें पहुँचनेपर आनन्द क्या वस्तु है, इसका अनुभव होता है—आनन्द प्राप्त होता है।

अत्र अपने हृदय-देशमें, अङ्गुष्ठ-परिमाण दहराकाशमें अणु-परिमाण लिङ्गशरीरका ध्यान करो। यह लिङ्गशरीर सत्रह तत्त्वोंका बना हुआ है—पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, पाँच कर्मेन्द्रियाँ, पाँच तन्मात्राएँ, मन और बुद्धि । इसी लिङ्क-शरीरके भीतर वह जीवात्मा रहता है, जिसका वाचक 'मैं' है।

जिसे हम 'मैं' कहते हैं, वह इसी लिक्कारीरके अंदर रहनेवाला जीवातमा है। जिस समय कोई मनुष्य ध्यानद्वारा वहाँ पहुँच जाता है अर्थात् अपने असली स्वरूपमें पहुँच जाता है, उस समय उसका बाह्य भान विलकुल नष्ट हो जाता है। यही उसकी पहचान है।

यह जीवाल्मा ईश्वरका मन्दिर है। इसतक पहुँचना मानो ईश्वरके मन्दिरके द्वारपर पहुँच जाना है। अब यदि ईश्वर-दर्शन करना है तो मन्दिरके अंदर प्रवेश करना चाहिये।

जैसे हम (जीवात्मा) इस स्थूलशरीरमें रहते हैं, उसी प्रकार ईश्वर हमारे भीतर रहता है; इसिल्प्ये परमात्मा- के दर्शनाभिलापीको पहले पञ्चकोषोंके ध्यानक्रमसे जीवात्मा- तक पहुँचना चाहिये। फिर जीवात्माके भीतर (अपने-आपके भीतर) ध्यानद्वारा प्रवेश करना चाहिये, तब वहाँ परमात्माके दर्शन हो सकते हैं।

यह प्रक्रिया कठिन अवस्य है, पर ईश्वर-दर्शन कुछ दाल-भातका खाना भी नहीं है। अनेक जन्मोंका पुण्य उदय होनेपर ही मनुष्यकी ईश्वरकी ओर किञ्चित् प्रवृत्ति होती है। ऐसे महान् उद्देश्यकी सिद्धिके लिये महान् प्रयत्न-की ही आवस्यकता है।

यह विषय ब**ढ़ा गहन और गृद है।** लिखा-पढ़ीमें **इ**तना ही आ सकता है। अधिक जानकारीके लिये किसी जानकार व्यक्तिके साथ प्रत्यक्ष सत्तक्क करना चाहिये।



काम कोंघ लोंभ मोह मद, तिज भज हरि को नाम । निस्यै सहजो मुक्ति हो, लहे अमरपुर धाम ॥ कामी मित भिएल सदा, चलै चाल विपरीत । सील नहीं सहजो कहै, नैनन माहिं अनीत ॥

--सहजोबार्ध

# मोक्षका मुख्य साधन-भक्ति

( लेखक - पं ० श्रीविनायक नारायण जोशी साखरे महाराज )

'शक्करः शक्कराचार्यः' कहकर जैसे श्रीमत् शक्कराचार्य-को साक्षात् श्रीशक्कर ही कहा गया है, वैसे ही 'ज्ञानेशो मगवान् विष्णुः' कहकर ज्ञानेश्वर महाराजको साक्षात् श्रीविष्णुका अवतार बताया गया है । श्रीमत् शक्कराचार्यने जिस तत्त्वका भर्यात् 'जीवो ब्रह्मैव नापरः' का प्रतिपादन किया है, उसीको ज्ञानेश्वर महाराजने भी अपने 'ज्ञानेश्वरी', 'अमृतानुभव' और 'पासष्टी' ग्रन्थों में उपपत्तिसहित विश्वद किया है । अदौत आत्मतत्त्व समझनेके लिये वेद-शास्त्राध्ययनका जो अधिकार और बुद्धिका जो विकास अपेक्षित है, वह सब जीवोंके लिये सुलम नहीं है । अतः श्रीज्ञानेश्वर महाराजने अपने ज्ञानेश्वरी ग्रन्थमें यह सिद्ध किया है कि वेद-शास्त्रादि वाक्योंपर जिन लोगोंकी श्रद्धा है और जिनके अंदर तीत्र मुमुक्षा है, उनके लिये मुख्य साधन भगवद्गत्ति है ।

शानेश्वरीके सोलहवें अध्यायमें भगवान् कहते हैं कि 'हें अर्जुन! जो कोई अपना कल्याण चाहता हो वह वेदोंकी आशाका कभी उछाङ्चन न करे। यहाँतक कि वेद-शास्त्र यदि सवैंश्वर्यसम्पन्न सार्वभीम राज्यका त्याग करनेको कहें तो कल्याणकी इच्छा करनेवाले पुरुषको वह त्याग अवस्य करना चाहिये। शास्त्र यदि विषयान भी करनेको कहें तो विषयानमें ही अपना कल्याण जाने। वेदोंमें जिस किसीकी ऐसी अनन्य निष्ठा हो, उसके लिये अनिष्ठ नामकी कोई वस्तु ही नहीं रह जाती। जबतक मुमुक्षु पुरुषको ब्रह्मके साथ अपना ऐक्य बोध न हो तबतक भुतिका कभी त्याग न करे, अत्येकशरण होकर आत्मानन्द लाभ करे।

श्रुतिका मुख्य सिद्धान्त क्या है। यह गीताके ९ वें अध्याय-के इन स्त्रोकोंकी टीकाके प्रसंगसे बतलाते हैं—

> मया वतमिदं सर्वं जगद्रव्यक्तमूर्तिना । मत्स्थानि सर्वभूतानि न चाहं तेष्ववस्थितः ॥ न च मत्स्थानि भृतानि पश्य मे योगमैन्हरम् ॥

ज्ञानेश्वर महाराज भगवान्से कहलाते हैं कि 'हे अर्जुन ! प्रकृतिके परे मेरा जो मायारहित विशुद्ध परमात्मस्वरूप है, उसमें यदि तुम अपनी कल्पनाको छोड़कर देखो तो परमात्म-स्वरूपमें भूतोंका रहना स्त्य नहीं है। कारण, सारा हस्य-

जगत मैं हूँ । जगतृके अनादि संस्कारसे जीवोंकी आँखोंपर संकल्पका जो क्षणस्थायी सायंकालीन मन्दान्धकार छा गया है, उससे उनकी दृष्टि अर्थात उनका ज्ञान आच्छादित हो गया है, इसीलिये एकमेवाद्वितीय अखण्ड ब्रह्मसत्तामें उन्हें नानात्व भारित हो रहा है। संकल्पकी यह सायंबेला टल जाय तो जगद्रहित परमात्मा अपने अखण्ड खरूपमें हैं ही । मन्दान्धकारमें पुष्पमालापर होनेवाला सर्पभ्रम जब निवृत्त होता है तब जैसे पुष्पमालाका सर्परूप नहीं रह जाता, वैसे ही परमात्मस्वरूपके अंदर जगत् वस्तुतः नहीं है, जो देख पड़ता है, वह देखनेवालेकी कल्पनाका आरोप है। पर्वतके समीप की जानेवाली ध्वनि जो प्रतिध्वनित होती है, वह पर्वतकी ध्वनि नहीं होती, अपनी ध्वनिकी ही प्रतिध्वनि होती है। दर्पणमें जो मुखड़ा देख पड़ता है वह दर्पणमें नहीं होता, अपने मुखका ही तो प्रतिविम्ब होता है । इसी प्रकार शुद्ध सिचदानन्दस्वरूपमें जो भिन्न-भिन्न भूत देख पड़ते हैं, वे देखनेवालेके संकल्पसे ही देख पड़ते हैं। भृतोंकी कल्पना करनेवाली यह प्रकृति यदि ब्रह्मविचारसे नष्ट हो जाय तोस्वगत सजातीय-विजातीयभेदशून्य विशुद्ध ब्रह्मस्वरूप ही अवशिष्ट देख पड़े । विशुद्ध परमात्मखरूपमें भूतोंकी उत्पत्ति सम्भावित ही नहीं है। इसलिये मेरे अंदर न भूत हैं और न भूतों के अंदर मैं हूँ । इसलिये अब तुम इन्द्रियोंके कपाट बन्द करके अर्थात् इन्द्रियोंको अन्तर्भुख करके इस ज्ञानका आनन्द अनुभव करो ।

इस प्रकार उपर्युक्त विवेचनमें पहले अध्यासवाद बतला-कर अजातवाद स्थापित किया गया है। अजातवाद एकाएक किसीकी समझमें नहीं आता। रज्जु-सर्प और ग्रुक्तिका-रजतादि दृष्टान्तोंसे अध्यासवाद मन्दबुद्धि मनुष्यकी भी समझमें आ जाता है और अध्यासवादका ही और भी सूक्ष्म विचार करनेसे यह स्पष्ट हो जाता है कि सीपमें भासमान रजत रजत-प्रतीतिके पूर्व नहीं था, सीपका ज्ञान होनेपर नहीं रहता—यही नहीं, बिस्क जिस समय रजतकी प्रतीति हो रही थी उस समय भी रजत नहीं या। इस प्रकार अध्यस्त रजतका त्रिकालमें अत्यन्ताभाव ही देख पड़ता है। इसीको अजातवाद कहते हैं। इस विचारमें जिस बुद्धिका प्रवेश नहीं हो पाता, उसके लिये श्रेष्ठ मोक्षसाधन संगुणोपासन ही है-जिसके फलस्वरूप उसे भगवत्प्रसादसे ब्रह्मात्मैक्यज्ञान प्राप्त हो जाता है।

इस सगुणोपासना या भक्तिके विवरणसे शानेश्वरीके अनेक स्थल परिपूर्ण हैं। उनमेंसे कुछ प्रसंगोंके अवतरण आगे दिये जाते हैं। भगवान् कहते हैं—

'हे अर्जुन! जो सरल भावुक भक्त मुझ परमेश्वरको जानकर अपने अहङ्कारको चूर करते और अपने सब कर्मोंके द्वारा मेरा भजन पूजन करते हैं, वे देही होकर भी देहमें नहीं रहते, मेरे स्वरूपमें ही रमते हैं। जैसे वे मेरे स्वरूपमें रहते हैं, वैसे ही मैं भी उनके हृदयमें सम्पूर्णरूपसे निवास करता हूँ । जैसे वटवृक्ष उत्पन्न होनेके पूर्व अपने सम्पूर्ण शाखादि विस्तारके साथ वटबीजमें गुप्त रहता है और वटबीज भी जैसे वटकक्षमें सर्वतः व्यापक रहता है, वैसे ही भक्त और भगवान्-इस नाम-भेदके रहते हुए भी, मैं जो कुछ हैं वही वे मेरे भक्त हैं। "उन भक्तोंका मन मद्भावनामें ही समिहित रहता है। मनका इन्द्रियके द्वारा जिस वस्तुके साथ सम्बन्ध होता है, मन उसी वस्तका आकार धारण कर लेता है-तदाकार हो जाता है। उसी प्रकार मेरे भक्तींका मन मुझमें रत रहनेसे मद्रप ही हो जाता है। जो भक्त प्रेमभावसे तथा अनन्यभावसे मुझे भजते हैं, वे मत्स्वरूप हो जाते हैं-इसमें आश्चर्य ही क्या ! मेरा भक्त किसी जातिका हो, उसका कुछ भी आचरण हो, पापियोंमें सबसे वड़ा पापी भी वह क्यों न हो-उसने जब अपना जीवन भक्तिकी वेदीपर रख दिया, तब उसे मेरा स्वरूप प्राप्त हुए विना रह ही नहीं सकता । पहले वह चाहे कितना भी बड़ा दुराचारी रहा हो, अन्तमें तो वह मेरा भक्त हुआ; इसलिये वही सर्वोत्तम है । किसी महाजलप्रवाहमें कोई कद पड़ा और लोगोंने समझा कि यह तो डूब मरा; पर जीकर जब वहाँसे अपने घर-गाँवको लौट आया तब सबका यह निश्चय कि वह डूब गया, व्यर्थ ही तो हुआ। उसी प्रकार दुराचारका परित्याग कर जिसने अपना सारा जीवन भगवद्भक्तिमें लगा दिया उसके सब पाप उस भक्तिसे नष्ट हो गये, अनुताप-तीर्थमें स्नान कर वह मेरे स्वरूपमें आ मिला। पिछला कोई भी दोष फिर उसमें नहीं रहता। यही नहीं, जिस कुलमें उसका जन्म हुआ रहता है वही कुल पवित्र समझो, उसीसे उस कुलकी कुलीनता जानी । मनुष्यजन्मका फल, सच पूछो तो, उसीको मिला; सब शास्त्रोंको उसीने तो जाना, सब तप उसीने तो किये। उसके अन्तःकरणमें मेरी ही आस्था है, मेरा ही प्रेम है। वह सब कर्मींसे

उत्तीर्ण हुआ, इसमें सन्देह ही क्या है। कारण, उसने मन, बुद्धि, चित्त, शरीरके सब व्यापार मत्स्वरूपनिष्ठाकी मञ्जूषामें रखकर मुझे अर्पण कर दिये।

(ज्ञानेश्वरी अ० ९। ४०८-४२४)

भगवान् अपने ऐसे अनन्य भक्तको कितना प्यार करते हैं, यह आगे बतलाते हैं—

'अनन्यचित्तसे जो मेरा अनुचिन्तन करते हुए मेरी उपासना करते हैं, उनकी सेवा मैं ही करता हूँ। कारण, उनका चित्त जब सब तरफरो बदर कर मेरी भक्तिमें लगा तब उसी क्षण उनका सारा भार मुझपर आ पड़ा । अतः उन्हें जो-जो कुछ करना होता है, वह सब मुझे ही करना पहता है। जिन शिशु-पक्षियोंके अभी पंख नहीं निकले हैं उन्हें खिलाने-पिलानेका उपाय जैसे उनकी माँको करना पहला है अथवा भूख-प्यासका लगना भी जो बच्चे नहीं जानते उनकी सारी चिन्ता उनकी माताको ही करनी पहती है, उसी प्रकार समस्त जीवन-प्राणसे जो भक्त मेरी भक्तिमें लग जाते हैं उनका सारा भार मैं वहन करता हूँ । उनकी सब इच्छाएँ, सब भावनाएँ मैं पूर्ण करता हूँ । देहाभिमान है तो संसार-साधन ही, पर वे इसे मुझ श्रीहरिकी उपासनामें लगाते हैं। संसारके सारे अनात्मपदार्थींका लोभ त्यागकर वे मत्स्वरूपके लोभी होते हैं। उनमें वैषयिक काम नहीं होता, उनमें मेरी प्रीति होती है। वे संसारको मानो चीन्हते-पहचानते ही नहीं । वे शास्त्रोंको पढ़ते-सुनते हैं मेरे लिये, मन्त्रपाठ करते हैं मेरे लिये। अपने शरीरकी सब चेष्टाओंद्रारा वे मेरा ही भजन करते हैं।

( ज्ञानेवरी अ॰ ९।३३७-३४३ )

भक्तिके उपाय और प्रकारके विषयमें आगे कहते हैं---

'भक्तोंका अपना आपा मुझे अर्पण कर देना ही मेरी प्राप्तिका एकमात्र उपाय है, इस बातको हे अर्जुन ! तुम ध्यानमें रक्खो। अन्य किसी उपायसे मत्स्वरूपलाम नहीं हो सकता। वेदोंसे अधिक शानसम्पन्न भला, कौन हो सकता है ! सहस्रजिह्व शेषसे अधिक बोलनेकी शक्ति भला किसमें है ! पर उस शेपको मेरा बिछावन होकर रहना पढ़ा और वेदोंको 'नेति-नेति' कहकर लौट जाना पढ़ा। सनकादि मेरे पीछे पागल हो रहे। योगीश्वर श्रीशङ्करको अपने तपोबलसे शान्ति नहीं मिली और उन्होंने मत्पादोद्भवा गङ्काको अपने मस्तकपर धारण किया। तात्पर्य, जो मत्स्वरूपको प्राप्त होना चाहते हों, वे धन-मानादिकी बड़ाई छोड़ दें, न्युत्पत्ति-शान भुला दें, देहाभिमान त्याग दें, संसारमें सर्वत्र विनम्न होकर रहें! तो ही मुझे पा सकते हैं। मैं भक्तकी केवल निर्मल भक्तिका ही आदर करता हूँ। मैं जाति-पाँति नहीं देखता। जो मुझे भजता है, वह चाहे किसी जातिका हो—मैं उसके घर सदा मेहमान बना रहता हूँ। किसी निमित्तसे जिसका चित्त मुझमें लग जाता है, उसे मत्त्वरूपलाभ होता ही है। यह वस्तुस्वभाव है। स्पर्धामिणको कोई कोधवश फोड़ डालनेके लिये उसपर लोहका हयौड़ा चलावे तो स्पर्श होनेके साथ ही वह लोहा सोना हो जायगा। गोपियाँ काम-बुद्धिसे ही मेरे पास आयी थीं, पर प्राप्त हो गयीं मेरे स्वरूपको। भयसे कंस और देखसे शिशुपाळादि मस्चित्त होकर मद्र्य हो गये। माता-पिता-बन्धु-बान्धव-सम्बन्धसे वसुदेव-देवकी और यादव मद्र्य हुए। किसीका भी चित्त किसी प्रकार मेरे स्वरूपमें लग जाय, उसे अवस्थ मेरी प्राप्ति होगी।

( ज्ञानेश्वरी अ० ९। ३६२-४७४ )

फिर द्वादशाध्यायकी टीकामें श्रीज्ञानेश्वर महाराज भगवानके भक्तप्रेमका वर्णन करते हैं। भगवान् कहते हैं—

'हे अर्जुन! मैं अपने प्रेमी भक्तोंने पीछे कितना पागल हो जाता हूँ, कहाँतक बतलाऊँ! मैं उन्हें अपने सिरपर लेकर नाचता हूँ! अर्जुन पूछता है, 'यह कौन-सा भक्त है, जिसे आप सिरपर लेकर नाचते हैं!' भगवान् इसका उत्तर देते हैं, 'मुक्ति नामकी जो चौथी पुरुषार्यसिद्धि है, उसे अपने हाथमें रक्ले भक्तिमार्गपर चलनेवाले भोले-भाले भावुकोंको जो वाँटता फिरता है, कैवस्यमोक्षका मानो जो स्वामी है,

चाहे जिसे उसका दान करता या अपने ही पास रख छोडता है-इतने वहे ऐश्वर्यका खामी होकर भी जो सदा जलके समान नम्रः, निरमिमान बना रहता है, उसे मैं प्रणाम करता हैं, उसे मुकट बनाकर अपने मस्तकपर रखता हैं, उसके चरणतल निरन्तर अपने हृदयमें धारे रहता हूँ, उस भक्तके गुण मेरे अलङ्कार बनते हैं और मैं उनसे अलङ्कत होता हूँ। अपने कानोंसे मैं उसकी कीर्ति सुना करता हूँ । अर्जुन ! मेरा जो अरूप स्वरूप है, उसमें चक्षुरादि इन्द्रिय कहाँ १ पर अपने भक्तको आँखें भरकर देखनेके लिये मैं आँखें बना लेता हूँ। मेरे हाथमें जो कमल है उसे मैंने अपने सूँघनेके लिये नहीं, बल्कि जहाँ कहीं मेरा भक्त मिले, उसे तुरत चढ़ानेके लिये रक्खा है। मैंने दो और दो— चार हाथ जो अपने बना लिये हैं वे भी चारों हाथोंसे भक्तको आलिङ्गन करनेके लिये हैं। भक्तसङ्गके परम मुखके लिये ही विदेह होकर भी मुझे देह धारण करनी पडती है। अधिक क्या बतलाऊँ १ भक्तसे मेरा जो स्नेह है, उसकी कोई उपमा नहीं है। और तो क्या, मेरे भक्तीं के चरित्रोंकी जो अवण करते और उनके गुणीको बखानते हैं, वे भी मेरे प्राणाधिक प्रिय होते हैं।

इस प्रकार ज्ञानेश्वर महाराजने कितने ही स्थानोंमें भक्तिकी महिमाका बड़ा ही मनोहर वर्णन करके सगुणभक्तिकी अत्यन्त सरस श्रेष्ठता दरसायी है, इसीको मुख्य साधन बताया है। भाग्यवलसे जिसे यह भक्ति-साधन प्राप्त हो गया, उसके लिये मोक्ष क्या दूर है?

# भगवान्का विरह

विरद्या हिर किरपा करी, बिरहा दिया पटाय । यह बिरहा मेरे साधको, सोता लिया जगाय ॥ बिरह बियापी देंहमें, किया निरंतर बास । ताला बेली जीवमें, सिसके साँस उसाँस ॥ दिरया बिरही साधका तन पीला मन सूख । रैन न आवै नींद्डी, दिवस न लागे भूख ॥ बिरहिन पिउके कारने, ढूँढ्न बनखँड जाय । निसि बीती पिउ ना मिला, दरद रहा लपटाय ॥

## अभ्युदय और निःश्रेयसके साधन

( लेखक-श्रीनारायण स्वामीजी)

अभ्युदय लोकोन्नित और निःश्रेयसपरलोकोन्नित अथवा मोक्ष या ईश्वर-प्राप्तिको कहते हैं। लोकोन्नित परलोकोन्नितका साधन हुआ करती है। इसलिये लोककी उपेक्षा न करके उसे इस प्रकार काममें लाना चाहिये कि वह परलोककी उन्नितका साधन बन जाय। इस सम्बन्धमें वेदमें एक जगह कहा गया है—

विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभय सह । अविद्यया मृत्युं तीर्त्वां विद्ययामृतमञ्जूते ॥ (यजुर्वेद ४० । १४)

अर्थात् 'विद्या ( ज्ञान ) और अविद्या ( ज्ञानेतर-कर्म ) दोनोंको जो साय-साथ काममें लाता है, अर्थात न ज्ञानकी उपेक्षा करता है और न कर्मकी, वह कर्मके द्वारा मृत्युको पार करके ज्ञानके द्वारा अमरताको प्राप्त करता है। यहाँ वेदने असन्दिग्ध शब्दोंमें बतला दिया है कि मनुष्यका धर्म शान उपलब्ध करके उसके अनुकूल कर्म करना है। वेदने इस ज्ञान और कर्मका उद्देश्य मृत्युके सबसे बड़े बन्धनको पार करना बतलाया है। छोटे-छोटे बन्धनोंको पार करता हुआ ही मनुष्य बड़े बन्धनको पार किया करता है। इसलिये लोककी उन्नतिके लिये मनुष्य ज्ञान और कर्मको इस प्रकार यहाँ काममें लावे जिससे लोकके छोटे-मोटे बन्धन बराबर शिथिल होते रहें। ऐसा होनेपर ही लोकोन्नति परलोकोन्नतिका साधन बना करती है और मनुष्य इन छोटे-मोटे बन्धनोंको दूर करते हुए इस योग्य हो जाता है कि बड़े-से बड़े मौतके बन्धनको भी दूर कर सके। और ऐसा हो जानेपर वह अपने परलोकको भी उन्नत कर लिया करता है । यहाँ एक बात समझ लेनी चाहिये कि मोक्ष अथवा ईश्वर-प्राप्ति मनुष्यको दो बातें प्राप्त कराया करती है—(१) मौतके बन्धनसे छूटकारा (२) आनन्द । इनमेंसे पहली बात निर्गुण और दूसरी बात सगुणोपासनाका फल हुआ करती है। जब मनुष्य ईश्वरके निर्गणताप्रदर्शक गुणोंका चिन्तन करता है कि ईश्वर अजर है, अमर है, अभय है—इत्यादि, तो इससे उसके भीतर भी निर्मणता आती है और वह भी निमित्तसे ही क्यों न हो। अजर, अमर और अभय हो जाया करता है। और जब वह ईश्वरकी सगणताका चिन्तन करता है कि ईश्वर समिदानन्द

है, न्यायकारी है, दयालु है—इत्यादि, तो उसके भीतर नैमित्तिक रीतिहीसे क्यों न हो, सिब्बदानन्द आदि गुणोंका संयोग-सम्बन्धवन् समावेश हो जाया करता है। और इस प्रकार मनुष्यको मोक्षके दोनों पहलू प्राप्त हो जाते हैं। यह तो जीवनोदेश्यका स्थूल ढाँचा हुआ। यह ढाँचा किन साधनों-से बना करता है, उसपर योड़ा विचार करना चाहिये।

योगदर्शनमें वर्णित 'तज्जपस्तदर्थभावनम' की शिक्षाके अनुसार मनुष्यको ईश्वरके गुणवाचक नामीका जप करके अपने भीतर उनमेंसे अनेकका समावेश करना चाहिये, जिससे वह कम-से-कम इतना शक्तिसम्पन्न अवस्य हो जाय कि अपने अंदरसे अहद्भारको निकाल सके। अहङ्कारकी उत्पत्तिसे जगतमें व्यष्टित्वका समावेश होता है, मनुष्यके भीतर भी अहङ्कारकी कुछ मात्रा आ जानेसे मेरे और तेरेपनका भाव ( ममता ) पैदा हो जाता है । ईश्वर प्रकारकी दृष्टिसे परिच्छिन नहीं अपित विभू है। इस ममताकी उत्पत्तिका फल यह होता है कि ज्यों-ज्यों यह बढ़ती है, मनुष्य ईश्वरसे दूर होता जाता है। जगत् बेशक अहङ्कारसे उत्पन्न होता और अहङ्कारसे ही उसकी स्थिति भी बनी रहती है। परन्तु जब मनुष्य ईश्वरकी ओर चलनेका इरादा करता है तो उसके लिये आवश्यक हो जाता है कि अहङ्कारसे अपना पीछा छुड़ावे । अहङ्कारसे पीछा छुड़ानेका तरीका अपनेको भुला देनेमें निहित है। अपनेको किस प्रकार भुलावे ? इसके लिये प्रेम और भक्तिका आश्रय लेनेकी जरूरत है। जब मनुष्य ईश्वरको अपने प्रियतमके रूपमें देख-कर उसके प्रेम और उत्कृष्ट प्रेमकी चरम सीमामें अपनेको पहुँचा देता है तब वह प्रभुप्रेममें इतना लीन हो जाता है कि उसे अपनी सुध-बुध भी नहीं रह जाती । इस दरजेपर पहुँच जानेपर अहङ्कार, ममता या मेरे-तेरेपनके भाव उसे व्यथित नहीं कर सकते । इसी अवस्थाके लिये कवियोंने लिखा है---

जब मैं था तब हिर नहीं, अब हिर हैं मैं नाय। प्रेम गली अति साँकरी, तामें दो न समाय॥ अथवा— बेर्बुदी छा जाय ऐसी, दिलसे मिट जावे खुँदी। उनके मिलनेका तरीका अपने खो जानेमें है॥

इस अवस्थापर पहुँच जानेपर यह नहीं हो सकता कि उपासक अथवा प्रेमीकी सत्ता न रहती हो; वह रहती अवस्य है, परन्तु प्रियतममें लवलीन हो जानेसे उसे हर जगह वही दिखायी देने लगता है—'जिधर देखता हूँ, उधर त् ही त् है।' न उसे अपनी सुध रहती है न दूसरोंकी। योगदर्शनकी परिमापामें इसीको चित्तकी द्वत्तियोंका निरोध कहा जाता है। तात्पर्य इसका यह है कि चित्तकी वृत्तियाँ बहिर्मुखी हैं और बाहर सारी माया अहङ्कारकी ही हुआ करती है, इसलिये

उन वृत्तियोंके निरुद्ध हो जानेका फल यह हुआ कि चित्तका सम्बन्ध अहङ्कारसे बाकी न रहा । इस संम्बन्धके बाकी न रहनेसे आत्माका सम्बन्ध भी चित्तसे टूट-ता जाता है और इस सम्बन्धके टूट जानेसे आत्मा अपने मीतर काम करने लगता है और यही अवस्था है जिसमें आत्म-साक्षात्कार और परमात्म-साक्षात्कार हुआ करता है । यही अवस्था है, जिसे स्वाद चखनेकी अवस्थासे उपमा दिया करते हैं । यहाँ जो स्वाद आता है, उसे कोई ज़बानसे कह नहीं सकता । उपनिषदोंने इसीके लिये कहा है—

'न शक्यते वर्णयितुं गिरा तदा स्वयं तदन्तःकरणेन गृह्यते ॥'

#### und the same

तत्त्वंपदार्थ-शोधन

(लेखक-स्वामी श्रीप्रेमपुरीजी महाराज)

साधनेषु समस्तेषु तस्वम्पदार्थशोधनम् । श्रुत्या प्रोक्तं प्रमुख्यं वै स्मृत्या युक्त्यावधार्यताम् ॥

साधन-राज्यमें तत्वंपदार्य शोधनको प्रमुख स्थान प्राप्त है। यह श्रुतिकी सूक्ति है। परिशोधित 'तत्' पदार्य तथा 'त्वं' पदार्थके अभेदनिश्चयके लिये श्रुति, स्मृति तथा तदनुकूल युक्तिकी शरण लेनी चाहिये।

समस्त साधन एवं तत्प्रतिपादक शास्त्रका सार है जीव-ब्रह्मकी एकरूपता । यही साधकका चरम लक्ष्य है, साध्य-सिद्धि है । जीवात्मा और परमात्माकी एकताके बोधक वैदिक वाक्य 'महावाक्य' नामसे व्यवद्धत होते हैं । इनमें 'तत्त्वमित्ति' विशेष प्रसिद्ध और प्रचलित है । गुरु शिष्यको उपदेश देते हैं, 'तत्त्वमित' तू वही (परब्रह्म) है । अनन्तर श्रुति, स्मृति और युक्तिह्मारा मनन करनेपर श्रोताके अन्तःकरणमें 'अहं ब्रह्मास्मि', मैं (वही) परब्रह्म हूँ—इस प्रकार ब्रह्मापरोक्षानुभव-का उदय होता है । इसीलिये 'तत्त्वमित्ति' को उपदेश-महा-वाक्य एवं 'अहं ब्रह्मास्मि' को अनुभवात्मक महावाक्य कहा जाता है ।

महावाक्यसे जीव-ब्रह्मकी एकताका अखण्डार्य-बोध होनेके लिये उसके पदार्यज्ञानकी अपेश्वा है। पदार्यज्ञानके अनन्तर बाक्यार्यज्ञान होता है। 'तत्त्वमिस' महावाक्यके तत्, त्वम्, असि—ये तीन पद हैं। 'तत्' पदका अर्थ है सर्वज्ञ, सर्वशक्ति, आनन्दमय परमातमा। 'त्वं' पदका अर्थ है अल्पन्न, अल्पशक्ति, दुःखमय जीवातमा। 'असि' पद दोनोंकी एकताका स्चक है। परन्तु आनन्दमयत्वादिविशिष्ट 'तत्' पदार्थकी और दुःखमयत्वादिविशिष्ट 'त्वं' पदार्थकी एकता अत्यन्त विरुद्ध है। अतः इनके शोधनद्वारा एकताका समन्वय करना है।

पद (शब्द) में अपने अर्थका बोध करानेकी जो सामर्थ्य है, उसे वृत्ति कहते हैं। वह शक्तिवृत्ति, व्यक्तनावृत्ति तथा लक्षणावृत्ति-भेदसे तीन प्रकार की है। वृत्तिभेदसे अर्थभेद भी होता है। शक्तिसे प्रतीत होनेवाले अर्थको शक्य, व्यक्षनासे व्यक्षय और लक्षणासे प्रतीत होनेवालेको लक्ष्य कहते हैं।

शब्दके स्वाभाविक अर्थका भान जिस सामर्थ्यसे होता है, उसे शक्ति और उसके द्वारा प्रतीत हुए अर्थको शक्यार्थ कहते हैं । उदाहरण—'भक्ता भजन्ति भगवन्तम्', भक्त भगवानका भजन करते हैं।

शब्दसे स्वाभाविक अर्थके सर्वया विपरीत अर्थकी प्रतीति होती हो तो उस विपरीत अर्थकी प्रत्यायक सामर्थ्यको व्यञ्जना तथा उस विपरीत अर्थको व्यञ्जयर्थ कहा है। किसी-किसी मतमें इसका रुक्षणामें अन्तर्भाव करके दो ही दृत्तियाँ मानी गयी हैं। उदाहरण—'विषं मुङ्क्व', जहर खा रहे। कोई सरल व्यक्ति श्रृकुक वहकावेमें भूरुकर उसका दिया

मोजन खानेको तैयार है। अन्य जानकार सजन उसे सावधान करते हैं कि 'विषं भुड्स्व' अर्थात् शत्रुके हाथका उत्तम-से-उत्तम मोजन पानेकी अपेक्षा विष खाना कहीं अच्छा है। यहाँ 'विषं भुड्स्व' के स्वामाविक अर्थसे (शक्यार्थसे) सर्वधा विपरीत अर्थका मान कराना है कि शत्रुके हाथसे कुछ भी मत खाओ । अधिक स्पष्टताके निमित्त अन्य उदाहरण—एक मनुष्य दूसरेसे व्यक्करूपमें कह रहा है, आप बड़े महात्मा हैं! यहाँ 'महात्मा' पदके स्वामाविक अर्थ 'महान् आत्मा' के सर्वधा विकद्ध अर्थ 'आप वास्तवमें दृष्टात्मा हैं' की प्रतीति होती है।

कभी-कभी तात्पर्यविशेषसे प्रयुक्त पद अथवा पदसमुदाय-( वाक्य )-से सांकेतिक अर्थका भान होता है । उसकी प्रत्यायक सामर्थ्यको लक्षणा तथा उस अर्थको लक्ष्य कहते हैं । लक्षणाके तीन प्रकार हैं—'जहलक्षणा', 'अजहलक्षणा' और 'जहदजह-लक्षणा ।' इसके अर्थ (लक्ष्यार्थ) को भी तीन तरहका होना पड़ता है । विषय गहन होनेके कारण दुरूह है, सरल करनेका यथासाध्य प्रयत्न किया जायगा । अध्यात्मविषयमें, विशेषतः लक्षणाद्वारा 'तत्त्वमिंत' महावाक्यके लक्ष्यार्थनिश्चयमें अनेक शङ्काओंको अवकाश हो सकता है । जिज्ञासुओंको अपने निकटके मर्मजोंद्वारा समाधान करा लेना चाहिये ।

जहाँ शब्द के स्वाभाविक ( शक्य ) अर्थका त्यागकर उसके विरुद्ध अर्थका ग्रहण किया जाय, वहाँ 'जहल्क्ष्मणा' मानी जाती है। उदाहरण— 'गङ्गायां घोषः' गङ्गामें घोषियों के घर (ग्वालोंका गाँव ) हैं। यहाँ 'गङ्गा' शब्दका स्वाभाविक अर्थ है महाराज भगीरयके परिश्रमसे इस भारतभूमि पर उतरा हुआ दिव्य जल्पवाह। उसमें घोषका बसना असम्भव है, अतः वक्ताके संकेतानुसार 'गङ्गा' शब्द के स्वाभाविक अर्थका त्याग कर उसके विरुद्ध सांकेतिक अर्थ 'गङ्गातट'का ग्रहण किया जाता है। तटपर घोषका बसना सम्भव हो जाता है। 'गङ्गायाम्' कहनेका सांकेतिक तात्पर्य भी संघटित हो जाता है कि 'प्रवाहके एकदम समीप होनेके कारण जैसी पवित्रता, शीतल्या आदि प्रवाह ( गङ्गा ) में है वैसी ही घोषमें भी है। यहाँ 'गङ्गा'पदके शक्यार्थ 'जल्ठ'के स्थानपर उससे विरुद्ध लक्ष्यार्थ 'स्थल'का ग्रहण है।

जहाँ शब्दके स्वामाविक अर्थका त्याग न होता हो, किन्तु उसके साथ अन्य अधिक अर्थका ग्रहण करना पड़ता हो, वहाँ 'अजहलक्षणा' होती है । उदाहरण—'काकेभ्यो दिध रह्यताम्', कौओंसे दही बचाना । यहाँ 'काक' शब्दके स्वाभाविक अर्थ कौओंका त्याग न कर उसके साथ दिधको हानि पहुँचानेवाले चूहे, कुत्ते आदि अन्य अधिक अर्थका भी ग्रहण करना पड़ता है; क्योंकि तमाम जीव-जन्तुओंसे दिधकी रक्षा अपेक्षित है, इसीमें सांकेतिक तात्पर्य है ।

जहाँ शब्दार्थके विरुद्ध (विशेषण) भागका त्याग और अविरुद्ध (विशेष्य) भागका ग्रहण किया जाय, वहाँ 'जहद्द जहहुक्ष्मणा' होती हैं; इसे 'भागत्यागळ्क्षणा' भी कहते हैं। उदाहरण—'सोऽयं देवदत्तः', यह वही देवदत्त है। दस वर्ष पूर्व बदरीनारायणमें वस्ताभूषणविभूषित, हृष्टपुष्ट, डॉडीपर सवार, यात्रामें खूब दान-पुण्य करनेवाले जिस देवदत्त नामक मनुष्यको देखा था, उसीको आज रामेश्वरमें पटे चिथड़ोंसे ढका, केगी, पैर घिसते, भीख माँगते देखकर द्रष्टा बोल उठा—अरे, यह वही है। यहाँ 'यह' और 'वह'के साथ देवदत्तकी एकता दिखलायी गयी है। परन्तु वह तब सम्भव हो सकती है, जब कि 'यह' तथा 'वह' के परस्पर विरुद्ध विशेषणोंका त्याग एवं अविरुद्ध विशेष्यका ग्रहण किया जाय। यह काम 'भागत्यागळ्क्षणा'का है। 'यह'का निःकृष्टावस्थाभाग और 'वह'का उत्कृष्टावस्थाभाग निकाल दिया जाता है, तो एक अभिन्न देवदत्त व्यक्तिका बोध हो जाता है।

प्रकृत 'तत्त्वमित' महावाक्यमें उपिदष्ट तत्त्वंपदार्थशोधनमें शक्तिवृत्तिसे काम नहीं चलता । 'तत्'पदके शक्यार्थ एवं
'त्वं'पदके शक्यार्थकी एकता अत्यन्त विरुद्ध है, यह बात पूर्वमें
कहीं गयी है । उपदेशावसर होनेसे व्यञ्जनावृत्तिको स्थान ही
नहीं है । शेष रह जाती है लक्षणा । इससे तत्त्वंपदार्थशोधन हो जाय तो अच्छी बात है ।

प्रथमतः जहहुक्षणा प्रस्तुत है; परन्तु वह अभीष्ट सिद्ध न कर सकेगी । उसमें स्वाभाविक अर्थका त्याग और विरुद्धका ग्रहण होता है, जैसा कि उदाहरणमें स्पष्ट हो चुका है । यहाँ 'तत्' पदके स्वाभाविक अर्थ सर्वज्ञ, सर्वज्ञाक्ति और आनन्दमयादि-का त्याग कर उसके स्थानमें उससे विरुद्ध अल्पज्ञ, अल्पज्ञाक्ति एयं दुःखमयादिका ग्रहण किया जाय तो 'तत्त्वमिरिके अर्थ होंगे—हे शिष्य ! तू अल्पज्ञ, अल्पज्ञक्ति और निरा दुःख-मय तत्पदार्थ है । ऐसा तो वह प्रथम भी मानता था, उपदेश-ने क्या अपूर्वता की ! दूसरे यह भी सम्भव नहीं कि 'तत्' पदका अर्थ कोरा अल्पज्ञ, अल्पज्ञक्ति तथा दुःखनय हो ।

दूसरी अजहलक्षणा भी उपयोगी न हो सकेगी । उसमें स्वाभाविक अर्थके साथ और अधिक अर्थका ग्रहण है। जहाँ स्वाभाविक अर्थमें ही अनिवार्य विरोध घुसा हुआ है, वहाँ और अधिक अर्थ प्रहण करनेपर विरोध कम होना तो दूर रहा, प्रत्यत बढ ही जायगा । 'काकेभ्यो दिध रक्ष्यताम' में यदि कौओंसे ही दिधरक्षा न हो सकती हो, तो अन्य जीय जन्तुओंसे कैसे हो सकेगी ? जब कौओंका ही परिचय न हो सका, तो अन्य दध्यपघातक प्राणियोंका परिचय कैसे होगा ! सुतरां दिघरक्षा खटाईमें पड़ जायगी । वैसे ही 'तत्त्वमिस' में तत्त्वंपदार्थका ही समन्वय नहीं हो सकता तो अन्य अधिक अर्थका किस प्रकार हो सकेगा ! जहाँ तत्त्वंपदार्थ-के खाभाविक अर्थका ही स्वरूपपरिचय नहीं हो सकता, वहाँ अन्य अधिक अर्थकी खिचडी पकानेसे विशेष उल्झन बढने-के अतिरिक्त और क्या हो सकेगा ? अतएव तत्त्वंपदार्थका समन्वय असम्भव हो जायगा । इस प्रकार तत्त्वंपदार्थशोधनमें इस अजहलक्षणाका भी उपयोग नहीं है।

अय चिलये जहदजहाइक्षणा (भागत्यागलक्षणा) की शरण। यह साध्य सिद्ध कर देगी। इसमें विरुद्ध भागका त्याग और अविरुद्ध भागका ग्रहण करना होता है। 'तत्'पदके स्वाभाविक अर्थ (शक्यार्थ) सर्वज्ञ, सर्वश्चिक्त, आनन्दमय परमात्माके तथा 'त्वं'पदके शक्यार्थ अल्पज्ञ, अल्पशक्ति, दुःस्वमय जीवात्माके परस्परविरुद्ध विशेषण भागोंको अलग कर दीजिये। परमात्मामेंसे परम भाव निकल गया, शद्ध

आत्मा रह गया । जीवात्मासे जीवभाव छट गया, आत्मामात्र रह गया। 'असि'पदने दोनोंकी एकता बोधित कर दी। अब 'तत्त्वमिस' के अर्थ समन्वित ( तत्त्वंपदार्थके शोधन ) हो गये । गुरुने उपदेश किया 'तत्त्वमसि'-बत्स ! तू वही है। तेरा आत्मचेतन ब्रह्मचेतन ही है। उपदेशानन्तर शिष्य मनन करता है, 'तत्'पदके अर्थ परमात्माके मायाकृत विशेषणोंको हटा-हटाकर निर्विदोष चेतनको परिशेष कर लेता है। जीवात्मा-मेंसे भी अविद्याकृत विशेषणोंको निकाल फेंकना जारी कर देता है, जीवभावकी पतझड़का घावा बोल देता है, एक-एक करके समस्त उपाधियोंका खात्मा कर डालता है और अशेष अविद्याविरहित अपने आपको निःशेष मायाविवर्जित अखण्डैकरस निर्धिशेष ब्रह्मचेतन्त्रनन्दसागरके निकट खड़ा पा लेता है। तब उसके अन्तस्तलमें गहरी-गहरी ''अ' 'हं ' ' ब्रः 'हारः 'स्मि''—इस प्रकार अनुभवात्मकवृत्ति स्फरित हो आती है। वह अधिक खड़ा नहीं रह सकता, विशेष विलम्ब नहीं सह सकता। दीप दीख गया, फिर पतंगा अलग रह जाय-यह नयी बात नहीं हो सकती। उसने अपनेको होम दिया। जलकी बुँद सागरमें बरस पड़ी, बुँदभाव खो गया, सागरभाव उद्देलित हो उठा । जीवभाव झड़ गया, ब्रह्मभाव उमड आया । वह निरक्षनमें रिक्षत हो रहा । उसका तुच्छ 'अहम्' 'ब्रह्माहम्'मे घुल-मिल गया, एकमेक हो गया । साधन सफल हुए, साधना पूरी हुई, सर्वत्र साध्य-ही-साध्य व्याप रहा। उसके आगे-पीछे, अगल-बगल, दायें-बायें, ऊपर-नीचे, अंदर-बाहर ब्रह्मानन्द ही भरा पड़ा है।



### राम-राम कहो

राम कहो राम कहो, राम कहो बावरे।
अवसर न चूक भोंदू, पायो भलो दाँव रे॥
जिन तोको तन दीन्हो, ताको न भजन कीन्हो।
जनम सिरानो जात, लोहे कैसो ताव रे॥
रामजीको गाय गाय, रामजीको रिझाव रे।
रामजीके चरन कमल, चिक्त माहिं लाव रे॥
कहत मलूकदास, छोड़ दे तें झूठी आस।
आनँद मगन होइ के, हरि गुन गाव रे॥

—मल्कदासजी

## भगवानके सम्बन्धमें साधनोंका सामर्थ्य

( लेखक--- 'कविशिरोमणि' देवर्षि भट्ट श्रीमथुरानाथजी शास्त्री )

'घन बयार, मझघार यह नैया मैंबर मझार। करनाधार ! उबारिये निज कर कै पतवार॥'

अपने प्राणप्रेष्ठके विरहमें व्याकल हुई वजगोपिकाओंने भगवानके खोजनेके लिये कोई कसर न की । अपनी जानमें यमनातटका एक-एक स्थान छान डाला । सामने जो कोई मिला, उससे पूछा-यहाँतक कि पशु-पक्षी, लता-वृक्ष, जो कोई भी दिखायी दिया, उसीसे भगवान्का पता पूछा। उनके हृदयमें भगवानका अप्रतिरोधनीय असामान्य अनुराग था । भगवानकी प्राप्तिके लिये वे घर-द्वार, सम्बन्धी-स्वजन, सब कुछ छोड चुकी थीं । यहाँतक कि लौकिक-पारलौकिक मर्यादाओं पर भी उनकी दृष्टि न थी। एकमात्र भगवान ही उनकी प्राप्तिके लक्ष्य थे। उन्हीं प्राणप्रियतमका वियोगः और फिर वह भी ऐसे समयमें जब कि उनकी सब मनोष्ट्रतियाँ उत्तेजित होकर अपने प्रियतमके एकान्त अभिमुख हो रही थीं ! फिर भला, विकलता क्यों न हो ! विरहामिसे द्घदय संतप्त हो रहा था। प्रेम और तजनित व्याकुलताका यह हाल था कि उनका एक-एक अवयव, रोम-रोम, भगवान्-के दर्शनके लिये लालायित था। मलाः गौपिकाओंके अनुरागकी कोई सीमा है ? उनकी प्रीतिकी तुलना किसी अन्यसे की ही नहीं जा सकती, प्रत्युत प्रीतिके विषयमें उन्होंकी उपमा सब जगह दी जाती है- 'यथा वज-गोपिकानाम् ।

भगवदनुरागके कारण उनकी भाग्यवत्ताको देवता भी सराहते हैं और चाहते हैं कि वृन्दावनमें वृक्ष, लता, गुल्म आदिमें ही हमारा जन्म हो जाय—जिससे कि आते-जाते समय गोपिकाओंकी चरण-रज तो हमारे मस्तकपर पड़ जार्य । वही असामान्य अनुरागिणी गोपिकाएँ भगवान्की प्राप्तिके लिये पूर्ण यल कर चुकीं, पर आप न मिले । प्रेम और विरहमें विह्नल होकर वे कभी भगवान्के चरित्रोंको गाती थीं तो कभी प्रलाप करती थीं । अन्तमें तो यह दशा

हुई कि विरह-व्याकुलताके कारण रोने लगीं—'क्कटुः सुस्वरं राजन् कृष्णदर्शनलालसाः'। परन्तु इसपर भी उनके उपाय और यत्नोंसे कुछ न हुआ। क्रक्णावरुणालय भगवानंको ही जब उनकी हालतपर दया आयी, तब 'तासामाविरभूच्छोरिः स्मयमानमुखाम्बुजः'—उनकी प्रणय-परीक्षापर हुँसते हुए भगवान् उनके ही मध्यमें प्रकट हुए।

इस कथाकी सङ्कृति कई तरहसे लगायी जाती है और सब जानते भी हैं; किन्तु क्या इस घटनासे यह अभिव्यिखत नहीं होता कि चाहे जितने अनुकल और प्रवल साधन क्यों न हों। पर ऐसे शक्तिघनके सम्मख जहाँ कि किसी उपायकी पहुँच नहीं वे साधन अपने स्वरूपसे तो कुछ फल नहीं दिखला सकते। जब वही (सब शक्तियोंका केन्द्र) उन साधनोंको स्वीकार करना चाहे, तभी कुछ फलसिद्धि हो सकती है। योगसिद्धिसे, देखते-देखते अलक्ष्य हुए योगीको हम चाहे जितना पकड़ना चाहें, खोजें, किन्त नहीं पा सकते । वही जब अपनी इच्छासे हमारे सम्मुख आवे तभी वह हमें मिल सकता है। सर्वसिद्धान्तोंसे जिसका स्वरूप यह सिद्ध होता है कि—ध्यतो बाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह अर्थात जहाँ मन-वाणीकी पहुँच नहीं, वे भी उनतक न पहँचकर जहाँसे निष्फल लौट आते हैं, वहाँ भला, फिर कौन-से साधन अपना बल दिखलायेंगे ? 'ईष्टे इति ईश्वरः' इस व्युत्पत्तिसे जब उनके सामर्थ्यको ·अन्यसामर्थ्यानभिभवनीय<sup>,</sup> अर्थात् अन्यशक्तिसे न दबने-वाला मानते हैं, तब वहाँ बैचारे साधन कर ही क्या सकते हैं ! और यदि साधनोंने अपना सामर्थ्य वहाँ जमा दिया तो फिर वह 'अन्यसामर्थ्यानिमभवनीय' भी कैसे कहलायेंगे १

व्यवहारमें भी आप देखते हैं कि हम किसी हाकिमके सम्मुख अपने सब प्रमाण उपस्थित कर देते हैं। साक्षियों के द्वारा तथा अन्यान्य उपायोंसे अपनी निर्दोषता भरसक अच्छी तरह सिद्ध कर देते हैं, तथापि निर्दोषताका फैसला देना तो उसके ही हाथमें मानते हैं। जब सामान्यसे अधिकारीका इतना सामर्थ्य माना जाता है, तब जो चतुर्दश सुवनों का 'ईस्वर' प्रसिद्ध है, उसके सामर्थ्यकी क्या कोई सीमा हो सकती हैं शाप जिस कामको आसान समझते हैं, योड़े-से

यक्रसे सिद्ध होनेवाला मानते हैं, वहींपर लाख यक्न होनेपर भी, बहुत कालतक दौह-धूप करनेपर भी, कुछ फल नहीं होता । किन्तु जब कोई अदृष्ट शक्ति चाहती है, तभी आपको उसका फल मिलता है। ऐसी दशामें क्या आप अपने साधनोंपर भरोसा वा गर्व कर सकते हैं? शास्त्र साफ-साफ बतलाते हैं कि—'कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन'। जब साधनोंका स्वातन्त्र्येण फल ही नहीं, अपनी इच्छासे फल देनेवाला कोई स्वतन्त्र दूसरा है, तब उन साधनोंमें साधनत्व (साधनपन) ही कहाँ रह गया १ 'साध्यते अनेन तत्साधनम्'—जिससे कोई काम सिद्ध किया जाय, हमारी क्रियासिद्धमें जो हमारा असाधारण उपकार करे, वही तो 'साधन' कहलाता है। ईश्वरप्राप्तिके विषयमें जब एक-दो साधन क्या, साधनोंका काफिला-का-काफिला ही पीछे रह जाता है, तब फिर उनसे क्रियासिद्धिकी आशा कैसी १

तो क्या वेदादिमें बतलाये हुए भगवत्प्राप्तिके उपाय---यज्ञ, याग, जप, तप, वत, नियमादि—सब व्यर्थ हैं ? ऐसी दशामें यशादिको भगवत्प्रसादका 'साधन' बतलानेवाले वेदादि शास्त्रका भी अप्रामाण्य सिद्ध होगा। भक्तिमार्गमें कहा जाता है कि 'यज्ञ-यागादि कष्टसाध्य हैं। सब लोग इनके अधिकारी भी नहीं ! किन्त 'भक्ति' में सबका अधिकार है। कलियुगमें उसके ही द्वारा उद्धार हो सकता है, इत्यादि। १ परन्तु जन साधनमात्र वहाँ विफल सिद्ध होते हैं, तब 'भक्ति' भी साधन कैसे हो सकती है ! ठीक है। इमपर थोड़े सूक्ष्म विचारकी आवश्यकता है । श्रुति-वेदान्तादि वाक्योंसे सिद्ध होता है कि सर्वतन्त्रस्वतन्त्र, सर्वसामर्थ्यशाली भगवान्ने अपनी लीलासे, रमणकी इच्छासे यह सृष्टि उत्पन्न की, प्रपञ्चकी रचना की । धर्मादिकी व्यवस्था करके व्यवहारोंका नियमन किया। जनतक आपकी रमणेच्छा रहे, तवतक यह प्रपञ्चप्रवाह बन्द न हो-इसलिये कर्मादिका सूत्र अनुस्पूत करके इस संसार-प्रवाहको ऐसा प्रचलित कर दिया कि इसके विरत होनेकी कोई सम्भावना नहीं। परन्त इस संसारकी व्यवस्था दृढ नियमोंके विना सुश्कुलासे नहीं चल सकती। इसीलिये सदसद्विवेचनापूर्वक लोकव्यवस्था करनेवाले शास्त्रादि निर्णीत किये। ये ही शास्त्र हमें भगवत्प्राप्तिके अभिमुख करते हैं। इनके उपदेशींके अनुसार यदि हम आचरण करें तो अवश्य हमें भगवत्प्राप्ति होगी, इसमें सन्देह नहीं । अतएव वेदादि शास्त्र और उनके द्वारा बोधित यश-याग, जप-तप, अनुष्ठानादि सभी किया-कलाप

प्रामाणिक सिद्ध होते हैं। किन्तु विचार करनेकी बात है कि हन उपदेशक शास्त्रोंके मूलमें भी भगवान्की शक्ति और हच्छा अनुस्यूत है। उन्हींकी हच्छासे ये शास्त्र प्रवृत्त हुए हैं। अब आप ही देख लीजिये कि जब हन व्यवस्था करनेवालोंका भी व्यवस्थापक कोई दूसरा है, तब इनका स्वातन्त्र्येण सामर्थ्य कहाँ रहा ?

यहाँ यह कहा जा सकता है कि जब शास्त्रोंके परिचालित नियमोंसे ही सब व्यवस्था चलती है और उसमें कुछ भी व्यत्यास नहीं होता, प्रत्युत शास्त्रोंके प्रवर्तक भगवान्की इच्छा और आज्ञा ही यह है कि वेदादि शास्त्रोंके अनुसार ही चला जाय तो ऐसी दशामें शास्त्रोंको ही स्वतन्त्र प्रमाण मानना उचित प्रतीत होता है। उनके मूलमें भी और प्रमाणान्तर माननेसे अनवस्था हो जायगी । और जब वेदादि स्वतन्त्र व्यवस्थापक सिद्ध हुए तो उनके द्वारा बोधित यज्ञ-यागादि भी भगवत्प्राप्तिके प्रति साधन अवस्य सिद्ध होंगे । ठीक है । 'अनवस्था हो जायगी' इस भयसे शास्त्रादिको स्वतन्त्र प्रमाण मान लेना ही कह रहा है कि इस विषयमें स्वतन्त्र व्यवस्थापक अथवा प्रमाण अन्य ही कोई है। जब किसीकी इच्छा अथवा आज्ञासे कोई शासन कर रहा है, तब शासनकालमात्रमें उसका खातन्त्र्य होनेपर भी स्वतन्त्र शक्तिशाली उसकी आशा देनेवाला ही माना जायगा । वर्तमान कालमें भी कानूनके हाथमें ही शासनकी बागडोर रहनेपर भी क्या अन्तरात्मा यह नहीं जानता कि कानूनको बनानेवाली शक्तियाँ उससे भी प्रवल हैं, जो आवश्यकता पड्डनेपर कभी-कभी अपनी स्वतन्त्रता ( अन्यथा-कर्ते समर्थता ) का परिचय दे ही दिया करती हैं।

अच्छा। और-और साधनों के विषयमें चाहे कुछ कहा जा सकता हो, किन्तु 'साधन-भक्ति' तो भगवान्की प्राप्तिके लिये अवस्य ही सफल 'साधन' सिद्ध होगी। क्योंकि भक्ति (अनुराग) में शक्ति ही ऐसी है कि जिसके द्वारा वह अपने आलम्बन (प्रेमी) को बलात् आकृष्ट कर लेती है। मैं समझता हूँ, विस्तार करनेकी आवस्यकता न होगी। बहुत-से हाएन्त प्रसिद्ध हैं कि चित्रपर प्रेम-प्रदर्शन करनेमात्रसे बड़े- बड़े सम्राट्तक एक दीनकी कुटियामें स्वयं आ उपस्थित होते हैं। मक्तोंके अनुरागसे आकृष्ट हुए भगवान्ने ही अपने मक्तोंके लिये क्या-क्या कार्य नहीं किये ? और कहाँ-कहाँ आपको नहीं पहुँचना पड़ा ? बजमक्तोंकी कथाको तो जाने

दीजिये, वह तो असाधारण ही है कि जिनके क्षणमात्र दर्शनके लिये दिव्यदेशनिवासी मुनितक तरसा करते हैं, वही भगवान जहाँ सेवककी तरह कार्य करते हैं—गोपोंकी 'पादुका' तक उठाते हैं (विभक्तिं कचिदाज्ञप्तः पीठकोन्मानपादुकम्) किन्तु नरसी आदि भक्तोंके लिये ही भगवान्को कहाँ-कहाँ पहुँचना पड़ा है, यह कौन नहीं जानता ? आप स्वयं आज्ञा करते हैं—

#### अहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतन्त्र इव द्विज। साधुनिर्प्रसाहृदयः ....॥

अर्थात् भीं भक्तोंके पराधीन हूँ । मुझे बिलकुल स्वतन्त्रता नहीं । स्वतन्त्रता तो तब हो, जब मैं पृथक् सत्ता रखता होऊँ । 'अहं तु साधुभिर्मस्तहृदयः'—मेरे हृदयको तो साधु (भक्तोंने ) ग्रास कर लिया है, स्वया ले रक्खा है।' अनुरागमें स्वाभाविक शक्ति ही यह है कि प्रवल होनेपर वह दूसरेको अपनी तरफ बलात् स्वींच लेता है। उर्दूका एक शैर मुना है—

'इठक सन्ता है तो बस, एक दिन इन्शा अल्ला। कचे थांगे से खिंचे आप चले आर्येगे॥'

ऐसी परिस्थितिमें भक्तिको तो भगवत्प्राप्तिके लिये 'साधन' मानना ही पड़ेगा।

ठीक है । किन्तु इसपर थोड़ गम्भीर विचारकी आवश्यकता है। क्या एक ओरकी कियामात्रसे ही आकर्षण हो जाता है १ दूसरी तरफ़से यदि इसपर ध्यान ही न दिया गया तो फिर आकृष्ट होकर आना ही किसका होगा १ मार्मिक विचारसे आपको स्वयं प्रतीत हो जायगा कि भक्तोंके सच्चे अनुरागके कारण करुणावरुणालय भगवान्की द्यादािक भक्तोंके अभिमुख हो जाती है, जिससे भगवान्की उद्धार करनेकी इच्छा जायत् होकर भक्तोंके अभीष्टकी सिद्धि हुआ करती है। भक्तिग्रन्थोंमें स्थान-स्थानपर यह कहा गया है, जैसा कि भक्त श्रीलक्ष्मीजीके प्रति धन्य करता है—

#### अकरुणा करुणा ध्रुवमम्ब ते क्षितितले भवतीमवतार्य या । अहह यातु पुरः स्थिरवेदनामगमयज्ञगदार्त्तिनिवृत्तये ॥

'हे जननी ! यह आपकी दया ही अत्यन्त निर्दया है, जो आपको इस भूमण्डलपर उतारकर जगत्की पीड़ा दूर करनेके लिये आपको भी राक्षसादिसे पीड़ा सहन कराती है।' समस्त कल्याणगुणाश्रय भगवान्में यदि दया-गुण न होता तो भक्तोंके उद्धारका रास्ता ही कैसे खुलता ? 'अवाङ् मनसगोचर' ( वाणी और मनकी भी जहाँ पहुँच नहीं ) भगवान्तक हमारी पहुँच ही कहाँ थी ? जिन भगवान्को हमारे शास्त्र 'दिव्योपसप्य' ( उत्तमलोकनिवासी ही जिनके समीप पहुँच सकें, ऐसे ) बताते हैं, प्रत्युत कहीं-कहीं दिव्य मुनि सनकादितक जिनके पास पहुँचनेसे रोक दिये जाते हैं, वहाँ क्या इन धराधामवासियोंकी गति हो सकती थी ? परन्तु लोकानुकम्पासे प्रेरित होकर मगवान् स्वयं अपना रूप आप प्रकट करते हैं । उसी प्राकट्यावस्थामें भगवान्के दर्शन-गुणश्रवण-चरितानुकीर्तनादिके द्वारा अनेकानेक भक्तों-का उद्धार हुआ है और होता है ।

अब आप ही स्वयं देख लीजिये, यदि भगवान् अपनी लीलासे अपना रूप स्वयं प्रकट करना नहीं चाहते तो 'अवाब्धनसगोचर' उन भगवान्को हम अपने साधनोंसे कैसे पाते ? और विना जाने, देखे-सुने उनका अनुकीर्तन भी क्या करते ? अतएव यह भगवान्की ही महिमा है कि वे दया करके लोगोंकी मक्तिको अङ्गीकार करते हैं।

अब लौकिक प्रेमको भी देख लीजिये। जिससे हम प्रेम करते हैं वह हमारी कुछ बात ही न सुनता-समझता हो, अथवा हमारे प्रेमकी पुकार ही जहाँ नहीं पहुँच सकती हो तो भला 'खिंचे चले' आनेकी वहाँ क्या सुरत हो सकती है! कचे धागेसे खिंचे चले आनेमें शाब्दिक चमत्कारकी तो बात दसरी है, परन्तु इस सुक्तिमें प्रेमको परखने-वालेकी कदरदानी ही प्रधान प्रतीत हो रही है, अन्यथा कवि स्वयं अपने मुखसे स्वीकार कर रहा है कि इधर र्खीचनेके लिये तो 'कचा धागा' है । यदि दूसरी तरफ कुछ भी कदरदानी न हो तो कचा धागा तो फिर कचा ही ठहरे । इसीलिये भक्तिपथमें भगवान्के अनुग्रहपर ही निर्भर रहकर 'विनय' के अङ्गको ही प्रधानता दी गयी है। फिर प्रेमका तो मार्ग ही निराला है। वहाँ तो अपने प्रेमाधारके प्रेममें लीन हुआ प्रेमी अपने-आपको ही भूल जाता है, अपनी सत्ताको ही भुलाकर 'मैं हूँ' का अभिमान ही मिटा देता है। फिर भला, वहाँ अपने साधन-बलपर अभिमान करनेकी क्या कथा ? सुनिये, प्रेमी भक्तका अद्वैतवाद-

'जब 'मैं' है तब हिर नहीं, हिर हैं तब मैं नाहिं। प्रेम-गरुरी अति साँकरी, तामें द्वै न समाहिं॥'

न केवल भक्तिमार्गमें ही, कर्ममार्गमें भी तो यही देखा जाता है। विधिके अनुसार यज्ञ-यागादि किया-कलाप करके भी बड़े-बड़े ऋषि-मुनितक भगवान्से यही प्रार्थना करते हैं कि ध्हे भगवन् ! यदि आपकी अनुकुल दृष्टि न हो तो हम अपने साधनोंसे कर ही क्या सकते हैं। और हमारे हज़ार यत करनेपर भी वह हमारी 'साधना' पूरी ही कैसे हो सकती है ?' यदि साधनींपर ही सब कुछ निर्भर रहता तो फिर इतने कनावड़े होनेकी क्या बात थी ? किन्तु सभी 'पन्थों' का अन्त एक सिद्धान्तपर ही देखा जाता है कि चाहे तपस्या करिये, चाहे शानयोगका आश्रय लीजिये, चाहे मन्त्रींपर निर्भर रहिये, चाहे यज्ञ-यागादि क्रियाकलाप कीजिये; जबतक उन कर्मींपरसे खाभिमान हटाकर उन्हें भगवान्के समर्पण न करेंगे, तवतक अभीष्टिसिद्ध नहीं हो सकती L चाहे उनके द्वारा उत्तम लोकादि प्राप्त करके कर्मफलक्षय होनेपर फिर इधर-उधर भटकनेका रास्ता, खोल लीकियें, किन्तुं रक्षीमः (चैन) नहीं मिल सकता। परमहंसुचूडामणि श्रीशुकदेव मुनि कहते हैं--

'तपस्विनो दानपरा यशस्त्रिनो मनस्विनो मन्त्रविदः सुमङ्गलाः । क्षेमं न विन्दन्ति विना यदर्पणं तस्मै सुभद्रश्रवसे नमो नमः॥'

इसीलिये तो भगवदाज्ञानुसार अपने अपने वर्ण और आश्रमके अनुकूल सब कुछ किया-कलाप करके भी फल-प्राप्तिके लिये साक्षात्-साधन अन्तमें भगवान्को ही मानना पड़ा है। देखिये, कर्मकाण्डपर ही साधनाका बल रखने-वाली वैदिकादि विधियोंमें भी सब साधनोंके साधन अन्तमें भगवान् ही बन जाते हैं। इसीलिये तो वहाँ प्रार्थना की जाती है—

'मन्त्रहीनं कियाहीनं भक्तिहीनं जनार्दन । यत्कृतं तु मया देव पूरिपूर्णं तदस्तु मे॥'

अन्यथा यह तो स्पष्ट ही असङ्गति है कि साधन-बलपर साधना आरम्भ होती है और साधनोंके बल-संहारपर उसका उपसंहार होता है।

शिष्टोंका व्यवहार भी प्रमाणरूपमें देख लीजिये कि आजतकके सभी ज्ञानी-ध्यानी भक्त सम्पूर्ण साधनसम्पन्न होनेपर भी उनपर अभिमान वा भरोषा नहीं लाते। वे तो सदा अपनेको निःसाधन और दीन-हीन समझकर भगवान्को ही अपना सब कुछ साधन मानते हैं। गोस्वामीजी कहते हैं— बिद न पुरान गान, जानौं न बिग्यान म्यान, ध्यान, धारना, समाधि, साधनप्रबीनता। नाहिन बिराग, जोग, जाग, माग 'तुरुसी' कें दया-दीन-दूबरो हीं, पाप ही की पीनता॥ कोम-मोह-काम-कोह-दोष-कोष मोसो कोन १ किलहूँ जो सीख रुई मेरिये मलीनता। एक ही मरोसो राम रावरो कहावत हों, रावरे दयालु दीनबंधु, मेरी दीनता॥' हाँ, अभिमान नहीं करते सो नहीं। करते हैं और खूब बढ़कर करते हैं कि सब पुण्यवानोंसे बढ़कर मैं हूँ । किन्तु उसका तर्ज दीखये—

'जोग न बिराग जप जाग तप त्याग ब्रत,

तीरथ न धर्म जानों बेद-बिधि किमि है।
'तुल्रसी' सो पोच न मयो है, नहिं हैं है कहें,

सोचें सब यांके अध कैसे प्रभु लिमिहें॥
मेरे तो न डरु रघुबीर ! सुनी, साँची कहीं—

सल अनंखेंहें तुम्हें, सज्जन न गिमहें।
मलें सुक्रतीके संग मोहि तुलाँ तीलियं तो,

नाम कें प्रसाद मार मेरी आर निमहे॥'
दयानिधानकी दयापर ही सब 'साधनों' का सामध्यं
निर्मर मानकर उसका ही अवलम्बन अबतकके ज्यवहारमें
प्रचलित है। इन पिंद्सुयोंके इस तुच्छ लेखककी भी 'करणा

'उदिधि अथाह बीच ग्राह सों सतायो जब, दीन गजराज पे असीम करूना भई। गीध गुहराज गनिका हू पे करी ही दया, अधम अजामिलहूँ अगम गती लई॥ दुर्मद दुसासने दुसह दुखाई जब, दुपदसुता यों तब टेरी दीनतामई। मेरी बेर एती देर कैसें के करी है कान्ह! करूनानियान! तेरी करूना कितै गई॥'

कितै गई' इस समस्याकी पूर्ति इसी विपयपर है—

नियन्थका सार यही है कि भक्तिमार्गका वास्तविक रहस्य सुगम नहीं। इसमें अनेक भेद और अनेक तत्त्व विचारणीय हैं, किन्तु 'भगवान् ही साध्य हें और भगवान् ही साधन हैं' यह सिद्धान्त बड़ा उच्च और गम्भीर है। इसे प्रत्येक विचारशील मार्मिक मानेगा, इसमें सन्देह नहीं।

'न हि भुक्तिं मुक्तिं न खलु यदुनायक याचामि । भक्तिं तव पद्सरसिजे देहि शरणसुपयामि॥'





सरसि सारसहंसविष्टकाश्वाक्यीतद्वतचेतस पत्य । हरिमुपासत ते यताचेका हन्त मीलितह्यो धृतमौनाः ॥

## मधुर रसकी साधना

( लेखक--पं० श्रीइजारीप्रसादजी दिवेदी )

'मधुर'नामक भक्ति-रसके विचारका उत्यापन करते समय श्रीरूप गोखामीने भक्तिरसामृतसिन्धु ग्रन्थमें लिखा है कि ध्यात्मोचित विभावादिद्वारा मधुरा रित जब सदाशय व्यक्तियों-के हृदयमें पृष्ट होती है, तब उसे मधुर नामक भक्तिरस कहते हैं। यह रस उन लोगोंके किसी कामका नहीं जो निवृत्त हों (अर्थात्, जैसा कि जीव गोस्वामीने इस शब्दका अर्थ किया है, प्राकृत शृंगार-रसके साथ इसकी समानता देखकर इस मागवत-रससे भी विरक्त हो गये हों), फिर यह रस दुरूह और रहस्यमय भी है; इसलिये यद्यपि यह बहुत विशाल और वितताङ्ग है, तथापि संक्षेपमें ही लिख रहा हूँ।'

'आरमोचित्तविभावाद्येः पुष्टिं नीता सतां हृदि । मधुराख्यो भवेद् भक्तिरसोऽसौ मधुरा रतिः ॥ निवृत्तानुपयोगित्वाद् दुरूहृत्वादयं रसः । रहस्यत्वाच्च संक्षिप्य वितताङ्गोऽपि लिख्यते ॥'

गोस्वामिपादके इस कथनके बाद दुनियादारिके झंझटों में से हुए किसी भी मादश व्यक्तिका इस रसके सम्बन्धमें लिखनेका सङ्कल्प ही दुःसाहस है। फिर भी यह दुःसाहस किया जा रहा है। क्योंकि पहले तो गोस्वामिपादने यद्यपि बड़े कौशलपूर्वक इसकी दुम्हताकी ओर ध्यान आकृष्ट कर दिया है, परन्तु कहीं भी ऐसा सङ्केत नहीं किया कि इस रसकी चर्चा निषिद्ध है; दूसरे, भक्तिशास्त्रकारोंकी और अनुरक्त भक्तजनोंकी चर्चा करते रहनेसे, ऐसा विधान है कि पहले अद्या, फिर रित और फिर भक्ति अनुक्रमित होती है—

सतां प्रसङ्गान्मम वीर्यसंविदो भवन्ति हृत्कर्णरसायनाः कथाः । तज्जोषणादाश्वपवर्गवर्सनि

श्रद्धा रतिर्भक्तिरनुक्रमिष्यति ॥ (श्रोमद्भाव **१**। २५।२५)

तीसरे, गोस्वामिपादने इसे उन लोगोंकें लिये अनुपयोगी बताया है जो निवृत्त हों अर्थात् इस रसके साथ श्रङ्कारका साम्य देखकर ही विदक गये हों—उन लोगोंके लिये नहीं जो श्रङ्कार-रसके साथ इसका साम्य देखकर ही इधर आकृष्ट हुए हों। शास्त्रोंमें और इतिहासमें ऐसे अनेक भक्त प्रसिद्ध हो गये हैं, जो ग़लतीसे ही इस रास्तेमें आ पड़े थे और फिर जीवनका चरम लाभ पा लेनेमें समर्थ हुए थे। कहते हैं, रसखान और घनानन्द इसी प्रकार इस रास्ते आ गये थे, स्रदास और विल्वमङ्गल ग़लतीसे ही इधर आ पड़े थे और बादमें वे क्या हो गये-यह जगद्विदित प्रसङ्ग है।

इन पङ्क्तियोंके लेखकके समान ही ऐसे बहुत-से लोग होंगे जो साहित्य-चर्चाके प्रसङ्गमें दिन-रात रत्यादिक स्थायी भावीं तथा विभाव-अनुभाव-सञ्चारीभाव और सात्त्विक भावोंकी चर्चा करते रहते होंगे या कर चुके होंगे। उन लोगोंको यह जान रखना चाहिये कि भक्तिमें केवल एक ही स्थायी भाव है—श्रीकृष्णविषयक रति या लगन । अवस्य ही, भक्तींके स्वभावके अनुसार यह लगन पाँच प्रकारकी हो सकती है--शान्त स्वभावकी, दास्य-स्वभावकी, सख्य-स्वभावकी, वात्सल्य-स्वभावकी और मधुर स्वभावकी। इन पाँचों स्वभावोंके अनुसार रति भी पाँच प्रकारकी होती है-शान्ता, प्रीता, प्रेयसी, अनुकम्पा और कान्ता । जहाँतक जड जगतका विषय है, इनमें शान्ता रति सबसे श्रेष्ठ है और फिर बाकी चार क्रमशः नीचे पड़ती हुई अन्तिम रति कान्ताविपयक होकर शृङ्कार नाम ग्रहण करती है। जडविषयक होनेपर यह सबसे निकृष्ट होती है। परन्तु जड़ जगत् है क्या चीज़ ? नन्ददासने टीक ही कहा है कि यह भगवानकी छाया है, जो मायाके दर्पणमें प्रतिफलित हुई है---

या जगकी परछाँह री माया दरपन बीच ।

अब अगर दर्पणकी परछाँहकी जाँच की जाय तो स्पष्ट ही मालूम होगा कि इसमें छाया उल्टी पड़ती है। जो चीज ऊपर होती है, वह नीचे पड़ जाती है और जो नीचे होती है, वह ऊपर दीखती है। ठीक यही अवस्था रतिकी हुई है। जड जगत्में जो सबसे नीचे है, वह मगवदिषयक होनेषर सबसे ऊपर हो जाती है। यही कारण है कि श्रङ्कार-रस, जो जड जगत्में सबसे निकृष्ट है, वस्तुतः मगवदिषयक मधुर रसकी छाया है, जो सबसे उत्कृष्ट है। वस्तुतः मगवदिषयक श्रङ्कार ही मधुर रस है, यद्यपि मिक्तशास्त्रकी मर्यादाके अनुसार इसे श्रङ्कार नहीं कहा जा सकता। केवल बज-सुन्दरियोंके लिये श्रङ्कार और मधुर एक रस हैं; क्योंकि उनके लिये काम और प्रेममें भेद नहीं है। भक्तिरसामृतसिन्धुमें कहा गया है कि गोपरमणियोंका प्रेम ही काम कहा गया है—

#### त्रेमैव गोपरामाणां काम इत्यगमत् प्रधाम् ।

कारण स्पष्ट है—जडिषयक अनुरागको 'काम' कहते हैं और भगबद्दिषयक अनुरागको 'प्रेम' । वजसुन्दरियोंकी सारी कामनाके विषय 'असमानोध्वंसीन्दर्यलीलावेदग्ध्यसम्पदाम्' आश्रयस्वरूप भगवान् श्रीकृष्ण थे और इसीलिये उनके कामको जडिषयक कहा ही नहीं जा सकता । गीतगोविन्दमें कहा गया है कि 'हे सिख, जो अनुरज्जनके द्वारा समस्त विश्वका आनन्द उत्पादन करते हैं, जो इन्दीवर-श्रेणीके समान कोमल स्यामल अङ्गोसे अनङ्गोसवका विस्तार कर रहे हैं तथा वजनसुन्दरियोंद्वारा स्वच्छन्द भावसे जिनका प्रत्येक अङ्ग आलिङ्गित हो रहा है, वही भगवान् मूर्तिमान् श्रङ्गारकी माँति मुग्ध होकर वसन्त-श्रव्तमें विहार कर रहे हैं—

विश्वेषामनुरञ्जनेन जनयञ्चानन्द्रिमन्द्रीवर-श्रेणीश्यामलकोमलैरुपनयञ्चक्रैरनङ्गोस्तवम् । स्वच्छन्दं व्रजसुन्द्रशीभरभितः प्रत्यङ्गमालिङ्गितः श्रुकारः सखि सूर्तिमानिव मधौ सुग्धो हरिः की हति॥

सो यही भगवान्, जो साक्षात् श्रृङ्गारस्वरूप हैं, मधुर रसके प्रधान अवलम्बन हैं। इनकी प्रेयसियाँ वे परम अद्भुत किशोरियाँ हैं, जो नव-नव उत्कृष्ट माधुरीकी आधारस्वरूपा हैं, जिनके अङ्ग-प्रत्यङ्ग भगवान्के प्रणय-तरङ्गसे करम्बित हैं और जो रमणरूपसे भगवान्का भजन करती हैं—

नदनवयसमाधुरीधुरीणाः

प्रणयतरङ्गकरम्बिताङ्गरङ्गाः

निजरमणतया हरिं भजन्तीः

प्रणमत ताः परमाद्भुताः किशोरीः ॥

( भक्तिरसामृतसिन्धु )

इन जजमुन्दरियों में भी सर्वश्रेष्ठ राधारानी हैं, जिनके लोचन मदमत्त चकोरीके लोचनोंकी चाहताका हरण करनेवाले हैं, जिनके परमाह्वादन यदनमण्डलने पूर्णिमाके चन्द्रकी कमनीय कीर्तिका भी दमन किया है, अविकल कलधौत (स्वर्ण) के समान जिनकी अङ्क-श्री मुद्योभित है, जो मधुरिमाकी साक्षात् मधुपात्री हैं—

मद्यकुटचकोरीचारुताचोरदष्टि-र्वदनद्मितराकारोहिणीकान्तकीर्तिः । अविकलक्छप्रेतीद्पृतिपीरेयकश्री-र्मशुरिममशुपान्नी राजते पश्य राघा ॥

जडादिविषयक शृङ्कारादि रसके साथ इस अनिर्वचनीय मधर रसका एक और मौलिक अन्तर है। अलङ्कारशास्त्रोंमें विवृत शृङ्कारादि रस केवल जडोन्मुख ही नहीं होते, उनके भावकी स्थिति भी जडमें ही होती है। अलङ्कारशास्त्रमें बताया गया है कि श्रङ्कारादि रसोंके रत्यादि स्थायीभाव संस्काररूपसे मनमें स्थित होते हैं। यह संस्कार या बासना पूर्वजन्मोपार्जित भी होती है और इस जन्मकी अनुभूति भी हो सकती है । अब आत्मा तो निर्लेप है, उसके साथ पूर्वजन्म-के संस्कार तो आ ही नहीं सकते; फिर स्थायी भावके संस्कार आते कैसे हैं ? इसका उत्तर शास्त्रोंमें इस प्रकार दिया गया है कि आत्माके साथ सूक्ष्म या लिङ्गशरीर भी एक शरीरसे दुसरेमें संक्रमित होता है। इस सूक्ष्मशारीरमें ही पाप-पुण्य आदिके संस्कार रहते हैं । बृहदारण्यक-उपनिषद्में कहा गया है कि यह आत्मा विज्ञान, मन, श्रोत्र, पृथ्वी, जल, वाय, आकारा, तेजसु, काम, अकाम, क्रोध, अक्रोध, धर्म और अधर्म इत्यादि सब लेकर निर्गत होता है। यह जैसा करता है, वैसा ही भोगता है---

स वायमात्मा ब्रह्म विज्ञानमयो मनोमयः प्राणमयश्चधुर्मयः श्रोत्रमयः पृथिवीमय आपोमयो वायुमय आकाशमयस्तेजोमयः काममयोऽकाममयः क्रोधमयोऽक्रोधमयो
धर्ममयोऽधर्ममयः सर्वमयस्त्वादेतिद्दंमयोऽदोमय इति
यथाकारी यथाचारी तथा भविति । साधुकारी साधुर्भविति,
पापकारी पापो भवित पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवित पापः
पापेन । (बृहदारण्यक ४ । ४ । ५ )

सांख्यकारिकामें करीय-करीय इन सभी वार्तोको लिङ्ग-श्वारीर कहा गया है। बताया गया है कि प्रकृतिके तेईस तत्त्वोंमेंसे अन्तिम पाँच तो अत्यन्त स्थूल हैं, पर बाक्री अठारहों तत्त्व मृत्युके समय पुरुषके साथ-ही-साथ निकल जाते हैं। जबतकं पुरुष ज्ञान प्राप्त किये विना मरता है, तबतक ये तत्त्व उसके साथ लगे होते हैं (सां० का० ४०)। अब यह तो स्पष्ट ही है—प्रथम तेरह अर्थात् बुद्धि, अहङ्कार, मन और दसों इन्द्रिय प्रकृतिके गुणमात्र, अतः स्कृस हैं; उनकी स्थितिके लिये किसी स्थूल आधारकी जरूरत होगी। पश्चतन्मात्र इसी स्थूल आधारका काम करते हैं। उपनिषदों में इसी बातको और तरहसे कहा गया है। आत्माका सबसे ऊपरी आबरण तो यह स्थूलदेह है। इसे उपनिषदों में अनमय कोष कहा गया है। दूसरे आवरण कमशः अधिक स्थूल हैं; उनमें प्राणमय, ज्ञानमय और आनन्दमय कोष हैं। इसका अर्थ यह हुआ कि स्थूलशरीरकी अपेक्षा प्राण सूक्ष्म हैं, उनकी अपेक्षा मन, उसकी अपेक्षा बुद्धि और इन सबसे अधिक सूक्ष्म आत्मा है। भगवान्ने गीतामें इसी बातको इस प्रकार कहा है—

#### इन्द्रियाणि पराण्याहुरिन्द्रियेभ्यः परं मनः। मनसस्तु परा बुद्धियौं बुद्धेः परतस्तु सः॥

वेदान्तशास्त्रमें कई प्रकारसे यह बात बतायी गयी है। कहीं इसके सत्रह अवयव बताये गये हैं--पाँच कर्मेन्द्रिय, पाँच ज्ञानेन्द्रिय, बुद्धि, मन और पाँच प्राण (वेदान्तसार१३); फिर आठ पुरियोंका उल्लेख है ( सुरेश्वराचार्यका पञ्चीकरण-चार्तिक )-जिनमें पाँच ज्ञानेन्द्रिय, पाँच कर्नेन्द्रिय, मन, बुद्धि, अहङ्कार, चित्त, पाँच प्राण, पाँच भूतसूक्ष्म (तन्मात्र) अविद्या, काम और कर्म हैं। ऐसे ही और भी कई विधान हैं। इनका शास्त्रकारोंने समन्यय भी किया है (वेदान्तसार १३ पर विद्वन्मनोरञ्जनी टीका )। यहाँ प्रकृत यह है कि स्थायी भावोंके संस्कार इसी लिङ्गरारीरमें हो सकते हैं। वह चूँकि जड है, इस लिये उसकी प्रवृत्ति जडोन्मुख होती है। अलङ्कारशास्त्रोंमें यह बार-बार समझाया गया है कि रस न तो कार्य है और न ज्ञाप्य । क्योंकि कार्य होता तो विभावादि-के नष्ट होनेपर नष्ट नहीं हो जाता, कारणके नष्ट होनेसे कार्यका नष्ट होना नहीं देखा जाता-स च न कार्यः, विभावादिविनाशेऽपि तस्य सम्भवप्रसङ्गात् (काव्यप्रकाश ४र्थ उल्लास)। परन्तु मधुर रस आत्माका धर्म है, यह स्थूल जड जगत्की वस्तु नहीं है। उसके विभावादिका कभी विलय नहीं होता, इसलिये उसके लिये सम्भवासम्भव-प्रसङ्घ उठता ही नहीं।

रस कई प्रकारके हैं । सबसे स्थूल है अलमय कोषका आस्त्राद्य रस । रसनादि इन्द्रियोंसे उपभोग्य रस अत्यन्त स्थूल और विकारप्रवण है । इससे भी अधिक सूक्ष्म है मानसिक रस अर्थात् जो रस मनन या चिन्तनसे आखाद्य है । उससे भी अधिक सूक्ष्म है विज्ञानमय रस, जो बुद्धिद्वारा आखाद्य है; पर यह भी जितना भी सूक्ष्म क्यों न हो,

स्क्मतम आनन्दमय रसके निकट अत्यन्त स्यूल है। आत्मा जिस रसका अनुभय करता है, वही सर्वश्रेष्ठ भक्ति-रस है, जिसका नाना स्वभावेंकि भक्त नाना भावसे आस्वादन करते हैं। मधुर रस उसीका सर्वश्रेष्ठ स्वरूप है। स्पष्ट ही है कि इसकी ठीक-ठीक धारणा इन्द्रियोंसे तो हो ही नहीं सकती, मन और बुद्धिसे भी नहीं हो सकती। वह न तो चिन्तनका विषय है न बोधका। वह अलैकिक है। इसीलिये भक्तिशास्त्रने इसके अधिकारी होनेके लिये बहुत ही कठोर साधनाका उपदेश किया है। रूप गोस्वामीने इसीलिये इसे दुरूह कहा है। श्रीचैतन्य महाप्रभु कहते हैं—तृष्यसे भी सुनीच होकर, वृक्षकी अपेक्षा भी सहनशील बनकर, मान त्यागकर, दूसरेको सम्मान देकर ही हरिकी सेवा की जा सकती है—

#### तृनादपि सुनीचेन तरोरपि सहिष्णुना । अमानिना मानदेन सेवितब्यः सदा हरिः॥

इन्द्रिय, मन और बुद्धिका सम्पूर्ण निम्नह और वशीकरण जबतक न हो जाय, तबतक इस सुकुमार मिक्सित्रमें आनेका अधिकार नहीं मिलता। लोक-परलोकके विविध भोगोंकी और मोक्षसुखकी कामना जबतक सर्वथा नहीं मिट जाती, तबतक इस मधुर प्रेमराज्यकी सीमाके अंदर प्रवेश ही नहीं हो सकता। इसीसे यह सिद्धान्त बतलाया गया है—

#### भुक्तिमुक्तिस्पृहा यावत् पिशाची हृदि वर्तते । तावत् प्रेमसुखस्यात्र कथमभ्युदयो भवेत्॥

जबतक भोग और मोक्षकी पिशाचिनी इच्छा हुदयमें वर्तमान है, तबतक प्रेम-सुखका उदय कैसे हो सकता है ?

श्रीमद्भागवतमें कहा गया है—असत् शास्त्रोंमें आसिक, जीविकोपार्जन, तर्कवादपक्षाश्रयण, शिष्यानुबन्ध, बहुग्रन्था-भ्यास, व्याख्योपयोग, महान् आरम्भ—ये सब भक्ति चाहनेवाले-के लिये वर्जित हैं—

नासच्छास्त्रेषु सज्जेत नोपजीवेत जीविकाम् । वादवादांस्त्यजेत्तकांन् पक्षं कं च न संश्रयेत् ॥ न शिष्याननुबङ्गीत अन्थाक्षेवाभ्यसेद्वहून् । न व्याख्यामुपयुक्षीत नारम्भानारभेत् कचित् ॥

(श्रीमद्भा० ७।१३।६-७)

इन बातोंके लिये शास्त्रकारोंने बहुत से उपाय बताये हैं, जो न तो इस क्षुद्र प्रवन्धमें बताये ही जा सकते हैं और न अनिधकारी लेखनीके साध्य ही हैं। इसीलिये इस चर्चाकों और आगे नहीं बढ़ाया गया। जब सारा अभिमान और अहङ्कार दूर हो जायगा, ज्ञान और पाण्डित्य शान्त हो रहेंगे, तब वह परमाराध्य जिसकी नर्त्यमान भूलताके कारण मुखश्री अत्यन्त मधुर हो उठी है, जिसका कर्णाग्रमाग अशोक-कलिका- से विभूषित है, ऐसा कोई नवीन निक्षा-प्रस्तरके समान

वेशवाला किशोर वंशीरक्से मन और बुद्धिको बेक्स कर डालेगा:—

भ्वश्विताण्डवक्छामधुराननश्रीः
कङ्केलिकोरकशम्बतकर्णपुरः । कोऽयं नवीननिकषोपलतुल्यवेषो वंशीरवेण सखि मामवशीकरोति॥

-1340 64C1-

## प्रेम-साधन

( लेखक-- म० प्रेमप्रकाशजी )

भगवत्प्राप्तिके अनेक साधनों में प्रेम-साधन एक मुख्य साधन समझा जाता है। ईश्वरके प्रति परमानुराग ही प्रेम है। कितने ही संतों और ऋषियोंने प्रेमको ही साधन और साध्य माना है। देविष नारदने स्वयं फलरूपतेति ब्रह्मकुमाराः? (ना० भ० स्०३०) कहकर सनत-कुमारादिके मतानुसार प्रेमको स्वयं फलरूप बताया है। वह प्रेम कर्म, ज्ञान और योगसे भी श्रेष्ठतर है स्सा तु कर्मज्ञानयोगेन्थोऽप्यधिकतरा? (ना० भा० सू० २५)।

प्रेमकी प्राप्ति विशेषकर महापुरुघोंकी कृपा अथवा मगवत्कृपाके लेशमात्रसे होती है—'मुख्यतस्तु महत्कृपयैव भगवत्कृपालेशाद्वा।' प्रेमका रूप वास्तवमें तो अनिवंचनीय है, परन्तु उसके लक्षणोंका अनुभव शान्ति और आनन्दसे हो सकता है। प्रायः अनन्यप्रेमी भक्तोंको भगवान्के नामोंको सुनते ही कण्ठावरोप, रोमाञ्च और अश्रुपात होने लगता है। कीर्तनसे भी वह प्रेम शीव प्रकट होता है—'स कीर्त्यमानः शीव्रमेवाविभवति, अनुभावयित च भक्तान्।' परमहंस रामकृष्ण कहा करते थे—'कल्युगमें नारदीय भक्ति सार है। ईश्वरका नाम-गुण-गान करने और व्याकुल विचले प्रार्थना करनेपर परमात्माकी प्राप्ति होती है।'

भोपी या राधा-प्रेमकी एक भी बूँद किसीमें हो तो उसका क्या कहना है! उसका अनुराग केवल सोल्ह आने नहीं, बल्कि बीस आने है। इसीका नाम प्रेमोन्माद है। यदि पागल होना है तो संसारकी वस्तुके लिये क्यों पागल हो ! यदि पागल होना है तो ईक्चरके लिये हो। १ (श्रीश्री-रामकृष्ण-कथामृत १। १०। ४)

समस्त प्रेमों में गोपी-प्रेम अथवा श्रीराधा-प्रेम सर्वोत्तम समझा जाता है। शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य और माधुर्य-इन पाँच प्रकारके प्रेमोंमें माधुर्य रस ही सर्वोत्तम है और यह माधुर्य-प्रेम श्रीवृषमानसता श्रीराधाजीमें ही पूर्णरूपसे मिलता है। श्रीराधाजी ही माधुर्यरसाधिष्ठात्री महादेवी हैं। इन्हींकी कृपासे माधुर्य प्रेम प्राप्त हो सकता है। धर्म, अर्थ, काम, मोक्षरे भी बढकर प्रेम है । प्रेम पञ्चम पुरुषार्थ है । भगवान-को वशमें करनेका एकमात्र उपाय प्रेम ही है। भगवान श्रीकृष्ण प्रेमी भक्तोंके अधीन हैं। 'अहं भक्तपराधीनः' कहकर भगवानने दर्वांक्ष ऋषिको प्रेमी भक्त अम्बरीषके पास लौटा दिया था । जिस प्रेममें किसी प्रकारकी वासना नहीं रहती। साधक केवल अपने प्रियतमके सखमें ही मुखी रहता है तथा अपना कुछ भी अहङ्कार नहीं रखता, वही प्रेम माधुर्य-रसका है और उसे ही पूर्ण प्रेम कहा जाता है। उस स्थितिमें साधक और साध्य दोनों एकरूप हो जाते हैं। प्रेमी, प्रेम अथवा प्रियतममें कुछ भेद नहीं रह जाता (तिस्मंस्तजने भेदाभावात् )। गोस्वामी तुलसीदासजी श्रीरामचरितमानसमें उसी सहज प्रेमका इस प्रकार वर्णन करते हैं---

जाहि न चाहिअ कबहुँ कछु तुम्ह सन सहज सनेहु । बसहु निरंतर तासु मन सो राउर निज गेहु॥

श्रीसीतारामका निरन्तर वास उसी प्रेमी भक्तके हृदयमें रहता है, जिसे कोई आशा नहीं रहती और जो प्रेमके अतिरिक्त और कुछ नहीं चाहता। वही प्रेमी भक्त सहक सनेहका पात्र हो सकता है। अगर कोई नाता भगवान् राम मानते हैं तो वह एक प्रेममक्तिका ही सम्बन्ध है। भगवान् रामने मिक्तमती शबरीचे कहा है—

कह रघुपति सुनु भामिनि बातां। मानउँ एक मगति कर नाता॥ (रा० मा०)

श्रीरामको केवल प्रेम ही अच्छा लगता है— रामहि केवल प्रेम पिआरा 1 जानि केउ जो जाननिहारा 11 ( अयोध्या ० रा० मा०)

वह प्रेम विना अनुरागसे प्राप्त नहीं होता अथवा श्रीरघुनाथजी विना अनुरागके कभी नहीं मिळते—चाहे जितना ही साधक योग, जप, ज्ञान, विरागका अभ्यास कते—

मिरुहिं न रघुपति बिनु अनुरागा । किएँ जोग जप म्यान बिरागा ॥
एक प्रेमके कारण ही एक परमात्मा नानारूपमें
स्वयं व्यक्त हो गया है । अकेले रमण नहीं किया जा सकता,
इसिल्ये परमात्मा या भगवान् या ब्रहा स्वयं अपने भक्तोंमें
ही मिल सकता है ।

एकाकी न रमते । स द्वितीयमैच्छत् । (श्रृति)

रस अथवा प्रेम ही आनन्द है। यह सिद्धान्त अनुभव करके प्रत्यक्ष देखा जा सकता है। भगवती श्रुति भी यही कहती है—

रसो वै सः । रसं होवायं छडध्वाऽऽनन्दी भवति ।

परमात्मा सर्वव्यापक रहते हुए भी उसका अनुभव प्रेमसे ही किया जा सकता है। भगवान् शंकर कहते हैं—
हिर ब्यापक सर्वेत्र समाना। प्रेम ते प्रगट होहिं मै जाना॥
(रा० मा०)

जगद्विख्यात संत कबीर साहब अपना विचार इस प्रकार प्रकट करते हैं---

पोधी पढ़ि पढ़ि जग मुआ, पंडित मया न काय । ढाई अक्षर 'प्रम' का पढ़ै, सो पंडित होय ॥

पूर्ण प्रेममें विधि-निषेध नहीं रहता, वह परम स्वतन्त्र है। प्रेमी लोक-संग्रहके लिये नियम और प्रेम दोनों पालन कर सकता है, परन्तु उसके लिये निजी कोई कर्तव्य नहीं रहता। नेमु प्रेमु संकर कर देखा। अविचल इदर्वें मगति के रेखा॥ (रा॰ मा॰)

प्रेमी भक्तके अधीन ज्ञान और विज्ञान हैं। श्रीराम-चरितमानसमें स्पष्ट कहा गया है----

सां स्वतंत्र अवलंब न आना । तेहि आधीन ग्यान बिग्याना ॥

एक अमेरिकन देवी मिसेज एलेन जी. हाइट
(Mrs. Ellen G. White) ने लिखा है कि प्रेम ही
ईवर है और प्रेम ही जीवनी शक्ति है—(God is Love

सबसे सीधा मार्ग भगवत्पाप्तिका यदि कोई है तो वह प्रेममार्ग ही है। श्रीउद्धवजीको गोपिकाओंने इस प्रकार कहा था--

> 'कौन ब्रह्म को जोति ग्यान कार्सो कहो ऊथौ । हमंर सुंदर स्थाम प्रेमको मारग सूत्रौ ॥'

'ऊघौ जोग जोग हम नाहीं।

and Love is Life.

जंहि किंग जोगी मरमत भूरें, सो तो है अपु माहीं ।'
——इत्यादि ।

ऐसे विचारोंको सुनकर उद्भवका शानका अहंकार नष्ट हो गया और उन्होंने यह क्षमझ पाया कि ज्ञानके परे एक पूर्ण प्रेमकी अनिर्वचनीय दशा भी है।

ग्रेमी भक्तको किसी साधनाकी आवश्यकता नहीं रहती। वह तो स्वयं सिद्धींका सिद्ध रहता है और वर देनेवालोंको वर देनेवाला होता है।

महाराज जनक श्रीभरतजीके प्रेमभावसे मुग्ध होकर कहते हैं—

साधन सिद्धि राम-पग नेहू । मोहि रुखि परत भरत मत पहू ॥ (रा॰ मा॰ )

'श्रीरामजीके पदोंका नेह ही साधन और सिद्धि है'— यही श्रीभरतजीका सिद्धान्त है।

मरत सरिस को राम सनेही। जगु जप राम रामु जप जेही॥
(रा॰ मा॰)

श्रीकवीर साहवने स्पष्ट शब्दोंमें कहा है कि राम-सनेही सदा अमर है— 'सून्य मरे, अजपा मरे, अनहद हू मिर जाय। राम सनेही ना मरे, कह कबीर समुझाय॥' (बीजक कबीरदास-विश्वनाथ-टीका)

भगवान्ने प्रेमी भक्त देवर्षि नारदसे कहा है कि मैं सदा प्रेमी भक्तोंके मध्यमें ही मिलता हूँ—

नाहं वसामि वैकुण्डे योगिनां हृदये न च । मद्रका यत्र गायन्ति तत्र तिष्टामि नारद्॥

'बैकुण्डमें चाहे मैं न रहूँ, अथवा योगियोंके हृदयमें भी मेरा पता न लगे; पर जहाँ मेरे प्रेमी मक्त मेरे गुर्णोका गान करते हैं, वहाँ तो मैं अवस्य रहता ही हूँ।'

श्रीकृष्णमिक्त-प्रेमा-मिक्त, पूर्ण मिक्त अथवा श्रीराधा-कृष्ण-प्रेम या पराभिक्त तो हजारों जन्मीतक तपस्या, ध्यान, समाधिके निरन्तर अभ्यासके बाद प्राप्त होती है—

'जन्मान्तरसङ्खेण तपोध्यानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते ॥ अविरल मक्ति विसुद्ध तव, श्रुति पुरान जेहि गाव । जेहि सोजत जोगीस सुनि, प्रसु प्रताप कोउ पाव ॥

(रा० मा०)

प्रेमामिकका मिलना भगवान् श्रीकृष्ण या भगवान् श्रीराम अथवा भगवान् श्रीशिवकी कृपापर ही निर्भर है।

'भक्तिनिष्ठा तदा ज्ञेषा यदा क्रुष्णः प्रसीद्ति ।' श्रीउत्पन्नाचार्यजी भक्ति-प्रेमके सम्बन्धमें इस प्रकार लिखते हैं—

भक्तिछक्ष्मीसमृद्धानां किमन्यदुपयाचितम् । पुतया वा दरिद्राणां किमन्यदुपयाचितम् ॥ (नारद)

अर्थात् 'परमात्माकी प्रेमाभक्तिरूपी लक्ष्मीसे समृद्ध लोगोंको क्या चाहिये ! कुछ नहीं । परमेश्वरकी दासता सम्पत्तिकी पराकाष्ट्रा है और इस सम्पत्तिसे रहित हतभाग्य पुक्षोंको और छोड़ना क्या है ! इस सम्पत्तिके न होनेरूप दारिद्रथसे पिण्ड छुड़ाना ही सबसे बड़ा कर्तव्य और पुक्षार्थ है ।'

प्रेमी संत और सत्य भगवान्में कुछ भी अन्तर नहीं है। प्रेमी संत भगवान् ही हैं— 'संत भगवंत अंतर निरंतर नहीं किमपि मितमितिन कह दास तुलसी।' (बिनयपत्रिका)

'क्रन्दनयोग' से भी भगवान्का अनन्य प्रेम प्राप्त हो सकता है। परम विरहासक्तिका भाव इस छन्दसे प्रकट होता है—

'चित्त रत होत प्रानप्पारेमें निरत है कै,
होत मल सोधक विघात सारे छनमें ।
रोमहर्ष सीझ झुँझलाहट हृदय घोति,
मेरु दंड स्पंदन प्रकंप होत तनमें ॥
लीन है समाधिमें बिसरि अपनापी जात,
या सां बड़ो और कौन जोग सोची मनमें ।
राज हठ मिक तीनों जोग सिध जात ऊघी,
एक मनमोहन बियोगके रुदनमें ॥
प्रेमी भक्तके भगवान् अधीन हैं और ज्ञानसे

अगम्य हैं— 'ज्ञानेर अगम्य तुमि, प्रेम ते मिखारी , द्वारे द्वारे माग प्रेम नयने ते वारी ।'

( जयदेवके साधन-तीर्थ केन्द्रबिरवमें बाउल-गान )

अर्थात् 'तुम ज्ञानके अगम्य हो पर प्रेमके भिखारी हो । तुम सजल-नयन होके प्रेम-भीख माँगते फिरते हो ।' 'रागमार्ग क्यों मधुर है' यह समझानेके लिये कृष्णदासने कहा है—

> 'राग-मार्गे भजे येन छाड़ि धर्म-कर्म, अतपत्र मधुर रस कहि तार नाम।'

अर्थात् 'भक्त धर्म-कर्म छोड्डकर रागमार्गते भजन करता है । अतएव इस रसका नाम मधुर है ।'

जिसके लिये प्रेम स्वाभायिक हो जाता है, वह छिपाये भी नहीं छिपता—

> प्रेम छिपाये ना छिपै, जा घट परगट होय । जद्यपि मुख बोंकै नहीं, नैन देत हैं रोय॥ (कडीर)

वह प्रेम स्वयं ही स्वामी है—

सब घट मेरा साइयाँ, सूना घट नहिं कीय । बितहारी वा घट की, जा घट परगट होय ॥ (कनौर) 'प्रकाशते कापि पात्रे' (ता० भ० स्०)—परन्तु यह प्रेम किसी विरले पात्रमें ही प्रकट होता है। मगवान्-के नामके प्रेमको ही भगवान् कहते हैं और हरि-स्सरण ही हरि-मिलन है। उस परमात्माकी कोई खास प्रतिमा नहीं है। उसके नामका बड़ा यश है—

> 'न तस्य प्रतिमास्ति यस्य नाम महचशः।' (यजुः ३२।३)

पूर्ण प्रेमके प्राप्त हो जानेपर सन्ध्यादि साधन-कर्म खूट जाते हैं। श्रीजीय गोस्वामीने कहा है—

हृदाकाशे चिदानन्दं मुदाभाति निरन्तरम् । उदयास्तं न पश्यामः कथं सन्ध्यामुपास्महे ॥ सद्भक्तिदुहिता जाता माया भायां सृताधुना । अशीचद्वयमाम्रोति कथं सन्ध्यामुपास्महे ॥

प्रेमका रसास्वादन गूँगेके गुड़की तरह है। भूका-स्वादनवत्'—देवर्षि नारद कहते हैं। यह अनिर्वचनीय है—'अनिर्वचनीयं प्रेमस्वरूपम्।' गुरु नानकके ग्रन्थसाहब-में एक दोहा इस प्रकार आया है—

हरि सम जगमें वस्तु नहिं, प्रेम पंथ सम पंथ । सद्गुरु सम सजन नहीं, गीता सम नहिं ग्रंथ ॥

प्रेमी भक्त और प्रेमपूर्ण भगवान् दोनों अनन्त और अमेद हैं। भगवान् कृष्ण अपने प्रेमी भक्तका योगक्षेमका भार स्वयं अपने ऊपर ले लेते हैं—

अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वद्याम्यदृम् ॥ (गीता ९। २२)

प्रेमी भक्तको नित्य शान्ति रहती है और उसका कभी नाश नहीं होता---

क्षित्रं भवति धर्मासमा शश्वच्छान्तिं निगच्छति । कौन्तेय प्रति जानीहि न मे भक्तः प्रणक्ष्यति ॥ (गीता ९ । ३१)

प्रेमी भक्तमें भगवान् श्रीकृष्ण रहते हैं और मक्त भगवान् श्रीकृष्णमें रहता है—

समोऽहं सर्वभूतेषु न मे द्वेच्योऽस्ति न प्रियः। ये भजन्ति तु मां भक्त्या मयि ते तेषु चाप्यहम्॥ (गीता ९। २९)

अब प्रमु कृपा करहु पहि भाँती। सब तिज भजनु करौं दिन राती॥

इस प्रकारके भावकी प्रेमिभक्षा भगवान् और उनके प्रेमी भक्त देनेकी कृपा करें तो तुरंत अचल शान्ति और आनन्द प्राप्त हो जाय।



## नामका प्रकाश

दीपक बारा नाम का महल भया उजियार ॥
महल भया उजियार नाम का तेज बिराजा ।
सब्द किया परकास मानसर ऊपर छाजा ॥
दसो दिसा भई सुद्ध बुद्ध भई निर्मल साची ।
छुटी कुमति की गाँउ सुमति परगट होय नाची ॥
होत छतीसों राग दाग तिर्गुन का छूटा ।
पूरन प्रगटे भाग करम का कलसा पूटा ॥
पलटू अँधियारी मिटी बाती दीन्ही टार ।
दीपक बारा नाम का महल भया उजियार ॥

## संस्कार-साधना

( लेखक--डा॰ श्रीराजवलीजी पाण्डेय, एम्॰ ए०, डि॰ लिट् )

भारतीय शास्त्रकारोंने जीवनका एक ध्येय निश्चित किया या और उसतक पहुँचनेके लिये अनेक साधनोंका आविष्कार । संस्कार भी एक इसी प्रकारका साधन है । उन्होंने जीवनकी सामग्रियोंको दो भारोंमें बाँटा है । एक तो वह जिसको लेकर मनुष्य उत्पन्न होता है; दूसरी वह जिसका सञ्चय वह अपने वर्तमान जीवनमें परिस्थितियोंके अनुकूल करता है । शास्त्रकारोंका मत है कि नवजात शिशुका मस्तिष्क कोरी पटीके समान नहीं है, जिसपर विल्कुल नया लेख लिखना है; इसके विरुद्ध इसपर उसके अनेक पूर्वजन्मोंके संस्कार अङ्कित हैं । साथ-ही-साथ उनका यह भी विश्वास है कि नवीन संस्कारोंद्वारा पुराने संस्कारोंको प्रभावित, उनमें परिवर्तन, परिवर्षन और उनका उन्मूलन भी किया जा सकता है । प्रतिकूल संस्कारोंका विनाश और अनुकूल संस्कारोंका निर्माण ही साधकका प्रयास है ।

संस्कार क्या है ? इसको केवल वाहरी धार्मिक आडम्बर समझना भूल है । इसमें बाहरी कृत्य अवस्य हैं, किन्तु ये आन्तरिक आध्यात्मिक सौन्दर्यके बाह्य दृष्टरूप हैं और इसीमें संस्कारकी महत्ता है । आध्यात्मिक जीवनसे विच्लेट होनेपर ये मृत अस्थिपक्षरके समान हैं, जिसमें गति और जीवन नहीं है। 'संस्कार' राज्दका प्रयोग कई अर्थोंमें किया गया है । कौषीतिक', छान्दोग्ये और बृहदारण्यकादि उपनिपदोंने इसका प्रयोग (संस्करोति) उन्नति करनेके अर्थमें किया है । महर्षि पाणिनिने इस शब्दका प्रयोग तीन विभिन्न अर्थोंमें किया है—(१) उत्कर्ष करनेवाला (उत्कर्षसाधनं संस्कारः), (२) समवाय अथवा संघात और (३) आभूषण । ब्राह्मण और सूत्र-प्रन्थोंने 'संस्कार' शब्दका व्यवहार यज्ञकी सामग्रियोंको पवित्र करनेके अर्थमें किया है । बौद्ध त्रिपिटकोंमें निर्माण, आभूषण, समवाय, प्रकृति, कर्म और स्कन्धके अर्थमें इस शब्दका प्रयोग पाया जाता है। बौद्धदर्शनने संस्कारको भवचक-

की बारह शृङ्खेलाओं में एक माना है । हिन्दूदर्शनीं में इसका प्रयोग कुछ भिन्न अर्थमें हुआ है। यहाँ संस्कारका अर्थ भोग्य पदार्थोंकी अनुभूतिकी छाप है। हमारे अव्यक्त मनपर जितने अनुभवींकी छाप है, अनुकूल अवसर पानेपर उन सबका पुनरावर्तन होता है। इस अर्थमें संस्कार 'वासना' का पर्यायवाची है। अद्भैतवेदान्तमें आत्माके ऊपर भिथ्या अध्यास-के रूपमें संस्कारका प्रयोग हुआ है। वैशेषिकोंने चौबीस गुणोंमेंसे इसको एक माना है । संस्कृत-साहित्यमें बदे व्यापक अर्थमें 'संस्कार' शब्द व्यवद्वत हुआ है-शिक्षण, चमक, सजावट, आभूपण , छाप, आकार, साँचा, क्रिया, प्रभाव-स्मृति, पावक कर्म, विचार, धारणा, पुण्यादि)। धर्मशास्त्रियोंने मानवजीवनको पवित्र और उत्कृष्ट बनानेवाले समय-समयपर होनेवाले, षोडश धार्मिक कृत्योंको संस्कार माना है। प्रायः इसी अर्थमें 'संस्कार' शब्दका प्रयोग किया गया है। संस्कारमें अनेक प्रकारके भावीं और अर्थोंका समावेश है। इसीलिये किन्हीं विद्वानोंने इसको एक विचित्र अनिर्वचनीय पुण्य उत्पन्न करनेवाला धार्मिक कत्य कहा है ।

धर्मशास्त्रियोंने जीवनका ध्येय आध्यात्मिक निश्चित किया है; किन्तु उनकी यह भी धारणा है कि शरीर धर्म, अर्थ, काम और मोध्नका साधन है। इसल्यि वे आत्माके पुजारी होते हुए भी शरीरकी अवहेल्ना नहीं करते। इसके विपरीत वे शरीरको आत्माके अवतरण और प्रकाशके लिये योग्य माध्यम बनाना चाहते हैं। इनका मार्ग घोर मौतिकवादियों और एकान्त निश्चित्मार्गियोंके बीचका है। भौतिकवादी शरीरको ही मानवजीवनका सर्वस्व समझते हैं।

अविद्या, संस्कार, विद्यान, नामरूप, षडायतन, स्पर्श, वेदना, तृष्णा, उपादान, भव, जाति और जरा-मरण।

निसर्गसंस्कारिवनीत इत्यसौ नृपेण चक्रे युवराजश्रन्दभाक्।
 (रघुवंदा ३ । ३५)

**१.** स्वमावसुन्दरं वस्तु न संस्कारमपेक्षते । (शकुन्तला ७।२३)

४. संस्कारजन्यं ज्ञानं स्मृतिः । ( तर्कसंग्रह )

५. फलानुमेयाः प्रारम्भाः संस्काराः प्राक्तना इव । (रघुवंश ५।२०)

भारमश्रारीरान्यतरिनष्ठो विद्वितिक्रियाजन्योऽतिशयविशेषः
 संस्कारः । (वीरिमिन्नोदय, संस्कारप्रकाश, भाग १, पृष्ठ १३२)

२—४.१६. २, ३, ४

<sup>₹--4.4.8</sup> 

<sup>¥---4.1.130</sup> 

उसके आगे और ऊपर किसी आदर्शमें उनका विश्वास नहीं होता । इसलिये आत्माके अन्तस्तलमें निहित आनन्दसे वे विश्वत रह जाते हैं। निवृत्तिमार्गी आत्माकी खोजमें धरीरका पूर्ण तिरस्कार करनेकी चेष्टा करते हैं, जो पार्थिय जगतमें शरीरतः असम्भव और विडम्बनामात्र है । संस्कार-शास्त्रियोंका यह सिद्धान्त है कि मानव-जीवन और शरीर कोई आकस्मिक घटना और निष्प्रयोजन पिण्डमात्र नहीं है। शरीरका प्रादर्भाव एक निश्चित क्रमके अनुसार होता है। वह आत्माका वाहन है। उसे योग्यतम वाहन बनाना चाहिये। जिससे आध्यात्मिक जीवन सरलतापूर्वक विताया जा सके। भगवान मनके मतानसार 'गर्भाधान, जातकर्म, चौल और उपनयन संस्कारद्वारा बीज और गर्भसम्बन्धी दोष दर होते हैं।'''शारीरिक संस्कार इस लोक और परलोक दोनोंको पवित्र करते हैं। "स्वाध्याय, व्रत, होम, वेदाध्ययन, यज्ञ, पुत्रोत्पत्ति, महायज्ञ और अन्य यज्ञोंसे शरीर ब्रह्मानुभू तिके योग्य बनाया जाता है । १ इससे स्पष्ट है कि यद्यपि संस्कारोंका तात्कालिक उपयोग शारीरिक कल्याणमें था, फिर भी उनका अन्तिम उद्देश्य ब्रह्मकी प्राप्ति ही था। मनुपर टीका लिखते हुए मेधातिथि कहते हैं-- 'इनसे संस्कृत हुआ मनुष्य आत्मोपासनाका अधिकारी होता है।

संस्कारोंकी सहायतासे मानवचरित्रके निर्माण और व्यक्तित्वके विकासका प्रयत्न किया जाता है। अङ्किराके अनुसार, 'जिस प्रकार अनेक रंगोंसे चित्रकार चित्र बनाता है, उसी प्रकार विधिपूर्वक किये गये संस्कारोंद्वारा ब्राह्मण्य (ब्राह्मणत्व अथवा ब्रह्मत्व) सम्पादित होता है।' प्राचीन ऋषियोंने इस बातका अनुभव किया था कि मनुष्यको निक्टेस्य इधर-उधर भटकने देनेके बदले उसको सावधानीके

श. गार्मेहोमै र्जातकर्मे चौडमौ क्षीनिबन्धनैः ।
 बैजिकं गार्मिकब्रीनो दिजानामपमृज्यते ॥
 (२।२७)
 कार्यः शरीरसंस्कारः पावनः प्रेत्य चेह च॥

कार्यः शरीरसस्कारः पावनः प्रत्य चेह च॥ (२।२६)

महायक्षेश्र यक्तैश्र बाह्मीयं क्रियते तनुः॥ (२।२८)

- २. प्रतेस्तु संस्कृत आत्मनोपासनास्वधिक्रियते ॥ (मनु।२।२८ पर भाष्य)
- चित्रकर्म यथानेकैरक्रैरुमील्यते शनैः ।
   ब्राह्मण्यमपि तद्वत्त्यात्संस्कारैविधिपूर्वकम् ॥

साथ निश्चित साँचेमें दालना चाहिये। संस्कारोंको अनिवार्य बनाकर हिन्दूसमाज-शास्त्रियोंने समान आदर्श, आचार और संस्कृतिवाले लोगोंकी एक जाति बनानेकी चेष्टा की थी। उनको इस काममें काफी सफलता भी मिली। हिन्दुओंकी एक विशेष प्रकारकी जातीयता और संस्कृतिक आधार है। इसीके बलपर उन्होंने उन सब जातियोंपर अपनी छाप ढाली, जो उनके सम्पर्कमें समय-समयपर आती रहीं। हिन्दुओंका संस्कार इतना इढ या कि अनेक राजनीतिक और सामाजिक क्रान्तियोंके होते हुए भी उन्होंने अपना जातीय अस्तित्व नहीं खोया। आज भी जीवनके दृष्टिकोण तथा आचार-व्यवहारको देखकर आसानीसे कहा जा सकता है कि अमुक व्यक्ति हिन्द है।

संस्कार समस्त जीवनको और मृत्युके उपरान्त अपर लोक-को भी संस्कृत करते हैं। मानवजीवनमें वे इस प्रकार रक्खे गये हैं कि समयानुसार अनुकूल वातावरण उपस्थित कर सकें। स्कार व्यक्तिके विकासके अनुसार उसका पथप्रदर्शन करते हैं। इनके संरक्षणमें अपनी शक्ति और कृत्तियोंको निर्दिष्ट और सोइस्य मार्गसे सम्बालित करता हुआ मनुष्य अपना सर्वाङ्गीण पूर्ण जीवन व्यतीत कर सकता है।

सर्वप्रथम गर्भाधान-संस्कार किया जाता है। बैसे तो समस्त जीवधारियोंमें कामक वासना और शारीरिक आकर्षणके कारण पुरुष और स्त्रीवर्गमें सहवास होता है। जिसका परिणाम प्रायः सन्तानोत्पत्ति होती है। किन्तु यह मैथुनी सृष्टिका पशुधरातल है। यदि मनुष्य इस धरातलसे ऊपर न उठा तो वह पशु-तुल्य ही है, मानव नहीं । पशुसे मानव बननेके लिये पाशविक वृत्तियोंपर धार्मिक संस्कार करना आवश्यक है। केवल रति और सन्तानोत्मत्ति ही पर्याप्त नहीं हैं। रति धार्मिक संस्कारसे सीमित और सन्तान आध्यात्मिक भावनासे अद्भित होना चाहिये । गर्भाधान-संस्कारका अनुष्ठान उस समय होता है जब पति और पत्नी दोनों सन्तानोत्पत्तिके योग्य और स्वस्थ होते हैं, जब वे एक दूसरेके हृदयको जानते हैं और जब उन्हें सन्तान उत्पन्न करनेकी प्रबल इच्छा होती है। उनकी सारी शक्ति प्रजनन-क्रियामें केन्द्रित और सम्पूर्ण मन धार्मिक भावसे रिक्षत होता है। इस समय यज्ञ और मन्त्रोंके द्वारा उपयुक्त वातावरण उपस्थित होता है। इस अवसरपर मालूम होता है कि स्त्री-पुरुषका प्रसङ्ख पशक्रिया नहीं, किन्तु एक यज्ञ है, जिसको करके मनुष्य अपने पैतृक ऋष्य सुक्त हो जाता है।

पत्नीके गर्भिणी होनेपर दो संस्कार होते हैं—पुंस्वन और सीमन्तोन्नयन । गर्भसञ्चालनसे लेकर जन्मके पूर्वतक गर्भस्य शिशु और माताके शारीरिक और मानसिक स्वास्थ्यके लिये जितनी बातोंकी आवश्यकता होती है, उन सबका विधान इन संस्कारोंमें किया गया है। वास्तवमें शिशुके शरीर और मनका सङ्गठन उसके जन्मके उपरान्त नहीं, अपितु गर्भावस्थासे ही प्रारम्भ हो जाता है । इतनी बात तो सुजननशास्त्रके जाननेवाले भी मानते हैं। संस्कारोंमें विशेषता यह है कि वे सुजननशास्त्रके नियमोंका पालन कराते हुए अपने अन्तिम ध्येयको दृष्टिमें रखकर धार्मिक और आध्यात्मिक छाप लगाना भी जारी रखते हैं।

जन्मोपरान्त सबसे पहले जातकर्म संस्कार होता है। इसके दो मुख्य अङ्ग हैं, एक प्रज्ञाजनन और दूसरा आयुष्य। सन्तानके सम्बन्धमें माता-पिताकी पहली चिन्ता यह होती है कि सन्तान मेधावी हो, दूसरी चिन्ता उसके दीर्घ जीवनकी । मानव-जीवनको सफल और पूर्ण बनानेके लिये ये दोनों बातें आवश्यक हैं। अन्तमें पिता प्रार्थना करता है कि सन्तान वज्रके समान दृढ, परशुके समान तीक्ष्ण और सुवर्णके समान कान्तिवाली हो । बाल्यावस्थामें विकासके एक-एक क्रमपर दूसरे संस्कारोंका विधान है । जातकर्मके बाद दूसरा संस्कार नामकरण है। आजकल धार्मिक उदासीनता और दुर्व्यवस्थाके कारण माता-पिता बालकका नाम प्रायः ऊटपटाँग रख देते हैं। किन्त संस्कार नामको ऐसी तुच्छ बात नहीं समझते। बृहस्पतिका कथन है कि 'नाम सम्पूर्ण व्यवहारोंका कारण, कल्याणकारी और भाग्यप्रदाता है; नामसे ही मनुष्य कीर्ति प्राप्त करता है। इसलिये नामकरण एक प्रशस्त कार्य है।<sup>3</sup> नाम एक ऐसा मन्त्र है, जिसका सम्बन्ध मनुष्यकी सारी चेतना और व्यक्तित्वसे होता है। इसिलये इस संस्कारने ऐसे नामोंकी

रचनाका विधान किया है जो उचारणमें सरल, सननेमें मधुर और व्यक्तिगत और सामाजिक महत्त्वाकाञ्चाओंके द्योतक हों। है शबका तीसरा संस्कार निष्क्रमण है। शिशके शारीरिक विकासके साथ-साथ उसके संसारका भी विस्तार होता है। इसलिये उसको घरके सीमित घेरेसे बाहर निकालकर बाहरी संसारसे परिचय कराना आवश्यक होता है । किन्तु संस्कार केवल शारीरिक माँगकी पूर्ति और मानसिक जिज्ञासाकी तृप्ति ही नहीं करता है अपित बालकके वर्धमान हृदयपर विश्वकी विशालता और ईश्वरके लीलावैचित्र्यकी छाप भी डालता है। बालकका चौथा संस्कार अन्नप्राशन है। जो दाँत निकलनेके बाद ठोस, परिमित और सपाच्य भोजनकी आवश्यकतापर जोर देते हुए अन्नतत्त्वका रहस्य बतलाता है। पाँचवाँ संस्कार चुडाकरण बालकके आयुष्य, सौन्दर्यऔर कल्याणके लिये किया जाता है। छठा संस्कार कर्णवेध है। इसका आविष्कार आभवण धारण करने और अन्त्रवृद्धि रोगके निवारणके लिये हुआ था। इस अवसरपर केशव, हर, ब्रह्मा, सूर्य, चन्द्र और दिग्देवताओंकी पूजा होती है और प्रार्थना की जाती है कि कानोंसे भद्रवचन ही सनायी पड़ें। इन संस्कारोंके साथ शैशवका अन्त होता है और बालकके नैतिक जगतुकी सीमा भी बढ जाती है। शास्त्रकारीने कृतचुड (जिसका चुडाकरण-संस्कार हो गया है) के पथप्रदर्शनके लिये बहुत-से नियम-उपनियम बनाये हैं, जिनका पालन करके वह अपने भावी जीवनके लिये तैयार हो सके।

रीशवके अन्तके साथ बालकका शिक्षणकाल प्रारम्भ होता है। शास्त्रकारोंने इस कालके उपयुक्त विद्यारम्भ, उपनयन, वेदारम्भ, केशान्त और समावर्तन संस्कारका विधान किया है। विद्यारम्भमें अक्षरज्ञान कराया जाता है। बालकको साक्षरताके साथ-साथ शील और विनयकी शिक्षा दी जाती है। उपनयन तो मनुष्यका दूसरा जन्म ही माना गया है। जिस प्रकार मिटीमें मिला हुआ सोना भटीकी आगमें तपकर

१, जायमानो वे बाह्मणिकाभिक्ष्यंणवान् जायते ब्रह्मचर्येण ऋषिभ्यो यश्चेन देवेभ्यः प्रजया पितुभ्यः। (तित्तिरीयसंहिता ६।३।१०।५)

२. अक्सा भव परशुर्भव हिरण्यमस्रुतं भव। (पारस्कर गृ० स्०१।१६।१४)

नामाखिलस्य भ्यवद्दारहेतुः शुभावदं कर्मसु माग्यहेतुः ।
 नाम्नैव कीर्ति लमते मनुष्यस्ततः प्रदास्तं खलु नामकर्म॥

१. तेन ते आयुषे वपामि सुक्षोकाय स्वस्तये। (आश्वलायनगृ० सू०१।१७।१२)

२, रङ्गाभूषणनिमित्तं बालस्य कर्णौ विष्येत् । (सुश्रुत, शरीरस्थान, १६ । १)

शक्कोपरिच कर्णान्ते त्यक्तवा यक्तेन सेवनीम्। व्यत्यासाद्वा शिरां विष्येदन्त्रवृद्धिनिवृत्तये॥ (सुश्रुत, चिकित्सा०१९।२१)

दीस काञ्चन हो जाता है, उसी प्रकार ब्रह्मचारी उपनीत होकर व्रत और विद्याकी अभिसे तपाया हुआ खरे सोनेके समान चमक उठता है। इसके बाद ही ब्रह्मचारीको पूर्ण धार्मिक और सामाजिक अधिकार मिलते हैं। प्राचीन आयोंने शिक्षाको समाजमें प्रवेश करनेकी शर्त बनाकर अपने सांस्कृतिक गौरव-का परिचय दिया था। उपनीतके लिये 'ब्रह्मचारी' शब्दका प्रयोग बड़ा ही महत्त्वपूर्ण है। 'ब्रह्म' शब्द केवल वेदपरक ही नहीं) किन्तु परमतत्त्वसूचक भी है। उपनीत केवल विद्या-व्यसनी ही नहीं, ब्रह्मपरायण भी होता है। ब्रह्मचर्यमें ही वेदारम्भ और केशान्त-दो और संस्कार होते हैं। वेदारम्भसे वेदोंका अध्ययन आरम्भ होता है और केशान्त उस समय किया जाता है जब कि ब्रह्मचारीको मूँछ और दाढ़ी निकलती है और वह यौवनमें प्रवेश करता है। इस क्रान्ति-सूचक अवसरपर इस बातकी आवश्यकता होती है कि उसको उपनयनके समयपर धारण किये हुए व्रतका एक बार फिर स्मरण कराया जाय । ब्रह्मचर्य-कालके समाप्त होनेपर समावर्तन या स्नान-संस्कार होता है। इसका अर्थ है गुरुके आश्रममें विद्या और व्रतको समाप्त करके गृहस्थाश्रममें प्रवेश करनेके लिये पिताके घर लौट आना। गृहस्थाश्रममें प्रवेश करना व्यक्तिगत इच्छा या सुविधापर अवलम्बित नहीं है। शास्त्रोकी स्पष्ट आज्ञा है कि प्रशृत्तिप्रधान ब्रह्मचारी ( ऐसे ब्रह्मचारियों-की संख्या सदा अधिक होती है ) को गुरुकी आशा लेकर विवाह करके सामाजिक उत्तरदायित्वको खीकार करना चाहिये; जो स्नातक आजीवन नैष्टिक ब्रह्मचारी होना चाहता है और निवृत्तिमार्गी है, अथवा जो शारीरिक या अन्य किसी अयोग्यताके कारण विवाहित जीवन नहीं विता सकता, उसको गुरुकुलमें रहकर विद्या-सेवन और तपश्चर्यामें ही अपना जीवन खपा देना चाहिये । इस विधानमें असमञ्जस और सामाजिक स्वच्छन्दताको बिल्कल स्थान नहीं है।

विवाह-संस्कार सबसे प्रधान माना गया है; क्योंकि इसका सम्यन्ध न केवल पित और पत्नीसे है किन्तु भावी सन्तानसे भी। यहींपर वर्तमान और भविष्यत्की सन्धि होती है। इसी घटनाके ऊपर पारिवारिक और सामाजिक सुख अवलिम्बत हैं। यही कर्म और धर्मका उद्गम है। यह संस्कार सबसे पहले इस बातकी ओर ध्यान दिलाता है कि विवाह शारीरिक आकर्षण और रागका परिपाक नहीं है, किन्तु एक धार्मिक

बन्धन है; इसका विच्छेद हम व्यक्तिगत असुविधासे नहीं कर सकते, अपितु इसका निर्वाह आजीवन नियम और निष्ठाके साथ करना होगा । दूसरी बात जो इस संस्कारसे स्पष्ट प्रकट होती है, वह यह है कि विवाहित जीवन स्त्री-पुरुषके आमोद-प्रमोद और सुख-सम्पत्तिका साधनमात्र नहीं है, किन्तु सामाजिक उत्तरदायित्वके वहन करनेकी प्रतिशा है; क्योंकि सारा समाज गृहस्थके ऊपर ही आश्रित है। विवाह-संस्कारके सुख्य अङ्ग ये हैं—(१) पति-पत्नीका शारीरिक स्वास्थ्य और सन्तानोत्पत्तिकी क्षमता, (२) शारीरिक और मानसिक मेल, (३) जीवनमें एक नया बन्धन, (४) विवाह एक सामाजिक कान्ति, (५) उत्तरदायित्वकी स्वीकृति और (६) विवाहित जीवन एक महान् प्रलम्ब यश । इन संस्कारोंको लेकर ब्रह्मचारी विवाहित जीवनमें प्रवेश करता है।

सांसारिक जीवनका अवसान मृत्युमें और संस्कारोंकी परिसमाप्ति अन्त्येष्टिमें होती है। हिन्दू शास्त्रकार इस लोकका महत्त्व समझते हैं, किन्तु उनके सामने परलोक और परमार्थका महत्त्व इससे कहीं बढ़कर है। इस लोकको सुखमय और धार्मिक बनानेकी चेष्टा साधनरूपसे है। जीवनको पवित्र करनेवाले संस्कार लौकिक कल्याणके साथ-साथ परलोककी भी चिन्ता रखते हैं। अन्त्येष्टि-संस्कार परलोकपरक है। इस संस्कारमें आत्माके महाप्रस्थानको सुखमय और सफल बनानेकी चेष्टा की गयी है। बौधायनके अनुसार जातकर्मसे मनुष्य इस लोकको जीतता है और अन्त्येष्टिसे परलोककी विजय करता है

अध्यातम हिन्दूधर्मकी सर्वप्रधान विशेषता है; इसिलये हिन्दू शास्त्रकारोंने अपने सम्पूर्ण शास्त्रों और संस्थाओंको आत्माके रंगमें रँग डाला है। संस्कारमय जीवन आध्यात्मिक साधनाकी इद भूमिका है। संस्कारोंके द्वारा आध्यात्मिक जीवनका कमशः विकास होता है। संस्कृत व्यक्ति अनुभव करता है कि उसका सारा जीवन एक महान् यश है और जीवनकी प्रत्येक मौतिक क्रियाका सम्बन्ध आध्यात्मिक तस्व-

१. अन्योत्यस्यान्यभिचारो मनेदामरणान्तिकः।

एव धर्मः समासेन होयः स्रीपुंसयोः परः॥ मनु०

२. जातसंस्कारेणेमं लोकममिजयित सृतसंस्कारेणामुं लोकम् । (बीधायन-पितृमेषपुत्र १ । १ । ४ )

१, मन्०२। २४३

से हैं । संस्कारोंके द्वारा ही कर्मप्रधान सांसारिक जीवनका मेल आष्यात्मिक अनुभवसे होता है । इस प्रकार संस्कृत जीवनसे शरीर और उसकी विविध कियाएँ पूर्णताकी प्राप्तिमें बाधक न होकर साधक होती हैं। शास्त्रोक्त संस्कारींको नियमपूर्वक करता हुआ मनुष्य मौतिक बन्धन और मृत्युको पार करके अमृत तत्त्वको प्राप्त करता है।

---

# जीवन सर्वोत्कृष्ट साधना है

( लेखक--श्रीजजमोहनजी मिहिर )

संसारका प्रत्येक मनुष्य सुखकी खोजमें है । वह ऐसा सुख चाहता है, जो अजर-अमर हो । इसके लिये वह प्रयास करता है और उसे अपने पास रखना चाहता है ।

लोगोंकी यह कल्पना और इच्छा गलत नहीं है, गलत है उनके प्रयासका ढंग । निस्सन्देह ऐसा आनन्द है और उसकी अनुभूति भी सम्भव है। पर वह किसी स्थान या बस्तुविशेषमें केन्द्रित नहीं है। वह अनोखा है। विचित्र है। सर्वत्र है और सबके अंदर है। अर्थात वह चल है, पर क्षणिक नहीं; उसमें अदम्य उत्साह और वेग है, पर राग और अशान्तिका चिह्न नहीं; वह जाज्वत्यमान है,पर जलकणकी भाँति शीतल और निर्मल है। वह अनन्त है, पर विचार और भावके समन्वयसे युक्त है। यह जीवनकी वह दशा है, जो न किसी कामका परिणाम है और न जिसका कोई अन्त है । किसी स्थितिके साथ इसका मेल असम्भव है। इस आनन्दमें विचार और भावकी पूर्णता सम्यक् रूपमें विद्यमान रहती है। इसकी अचिन्त्यानन्त अनुभृतिपर मन अपना कोई प्रभुत्व नहीं स्थापित कर पाता और न इसमें कालकी कोई स्मृति है । जो वस्तु अनन्त है, उसे मन अपने किसी सन्तोषके लिये केन्द्रित नहीं कर सकता। सन्तोप तो निग्रहीत मनका केवल भ्रम है। क्षणिक वस्तुओंसे विचारद्वारा ऊपर उठ जानेपर बुद्धिमें चैतन्यताका प्रादुर्भाव होता है और साथ-ही-साथ विवेक-का भी । स्वार्थके भावसे मनको सर्वथा स्वतन्त्र हो जाना चाहिये । इसके लिये सजग बुद्धि और सही बातको समझनेके भावकी आवश्यकता है। अपने किसी स्वार्थके विना यदि तुम किसी वातको पसंद करते हो और अपने लाभके लोभको अलग करके यदि तुम कुछ विचार कर सकते हो तो वह उस समयके लिये उचित विचार हो सकेगा, सुन्दर होगा और सुखप्रद होगा । अनन्तकी वह छवि, जिसकी जीवनमें परम ज्योति सदा जगमगाती रहती है। जिसका स्रोत सदा प्रावित रहता है, केवल बौद्धिक तर्कद्वारा अनुभूतिकी वस्त नहीं

है। फिर भी मन सदा किसी ऐसी बातकी चेष्टामें लगा रहता है, जो उसकी रक्षा करे, उसे राह दिखलावे और उसके लिये सुखकी सामग्री एकत्रित करता रहे। मनकी यह चाल उसे कभी वर्तमानको नहीं देखने देती।

वर्तमान समयमें जो कार्य स्वार्यकी भावनासे रहित होकर किया जाता है, उसमें बुद्धिकी चैतन्यता है, उसकी झलक है। विचार ही कार्य है; पर तृष्णाकी सहायतासे भेद-भाव लाकर हमने मनको इस कदर दूषित कर दिया है कि उसके अंदर विवेकयुक्त विचारकी, प्रसन्नताकी समस्त भावनाएँ नष्ट हो गयी हैं। विवेकयुक्त विचार अपना है और उसमें जीवनका सच्च स्नेह है; पर मनने तृष्णाके बीच इस गमीरतम और अन्तरतम विचारको सम्यक् रूपसे विस्मरण कर दिया है। आनन्द ही विचार और प्रेमका प्राण है।

जीवनमें जब आनन्द-स्रोतकी सत्ता विना प्रयास ही सब कार्योंके बीच विद्यमान रहती है, तब उसे बाहरकी कोई वस्तु उत्तेजित नहीं कर पाती । मनका चाञ्चस्य तथा उसकी किसी एक ही बातपर तटस्थ रहनेकी प्रवृत्ति खूट जाती है। स्वाभाविक दशामें उसे अपनी चञ्चलताका विस्मरण रहता है। उसके अंदर केवल एक वस्तु—ईप्तित शान्ति और अनन्त आनन्दकी सत्ता रह जाती है।

जयतक किसी प्रकारकी कोई विपमता अपने अंदर रहती है या अञ्चानके कारण दौतात्मक बुद्धि होनेसे मनपर कार्यकी पसंदगीकी छाप रहती है, तबतक विद्युद्धानन्दकी स्थिति नितान्त दुर्लभ है। जब समस्त कर्म, कर्मफल, पदार्य, मनुष्य तथा इतर प्राणी पूर्णरूपेण सम प्रतीत हीं और अपनी समस्त वासनाएँ अनन्तानन्दके प्रति समर्पित और उसपर न्योछावर हो जायँ तो ऐसी दशामें उसकी उज्ज्वलतामें सब काम विना किसी रोकटोकके निर्धारित होते हैं। रागात्मक बुद्धिद्धारा सम्पादित कार्यमें उसकी प्रतिक्रिया अवश्य हुआ करती है, जो

प्रत्येक स्वामायिक कार्यके सम्पन्न होनेके समय अवरोधक या बाधक होकर उस कार्यको प्रतिहत कर देती है।

जीवनके अनुभवमें उसका कोई स्वार्थमय लाभ नहीं है, अपित गहन विषयों में प्रवेश है जो कि जीवनके विकासके हेत परमावस्पक है। अभिप्रेतकी प्राप्तिके लिये यत्र-तत्र भटकते रहनेसे उद्देश्यकी पूर्ति नहीं होती। जीवनकी सर्वोत्कृष्ट साधना वह है जो तुम्हारे सामने निश्चयात्मक बुद्धिसे, निश्चिन्त होकर निरन्तर वर्तमानमें निवास करनेके रहस्यको प्रकट करती है। वर्तमानमें निवास करनेका अर्थ है कार्यमें पूर्ण चैतन्यताकी अनभूति । कार्यसे स्वतन्त्र केवल विचार उसके सौन्दर्यको नष्ट कर देता है । वर्तमानमें निवास करनेके अभ्याससे सत्यकी अनभतिका सुलभ अवसर प्राप्त होता है । उसमें अप्रतिहतरूपसे रहनेपर मन अपने बन्धनको छोड़ने लगता है और प्राणी तुष्णारहित होकर सत्यमें निवास करने लगता है। मनमें जबतक ख्याहिश है। तबतक उसका फँसाव है । इस इच्छाका यहाँतक अन्त कर देना चाहिये कि तदस्य जीवनमें सत्यको प्राप्त कर छेनेकी भी कोई इच्छा न रह जाय, क्योंकि इससे द्वैतकी उत्पत्ति होती है और सामने रुकावट आती है। और न मनमें दिन-रात इस वातका ही चिन्तन करते रहो कि तृष्णाका समूलोनमूलन हो चुका है। यह कल्पना विल्कुल व्यर्थ है। इसकी स्मृति बन्धनका मुख्य कारण बन जाती है। इसके अतिरिक्त सत्य तो वह वस्तु है, जो किसी विधानद्वारा नहीं प्राप्त की जा सकती। सत्यके लिये कोई निश्चित स्थिति नहीं है। यह सब कुछ होनेपर भी वह सबके परे है।

आधिपत्य, पुण्यकी कल्पना, किसी प्रकारके लामकी इच्छा आदि बन्धन और भेद उत्पन्न करनेवाले हैं । इनमें फँसकर मन जीवनकी स्वामाविक गतिमें विक्षेप उत्पन्न करता रहता है । यदि तुम किसी अच्छी बातकी आदत डालना चाहते हो तो वह भी कालान्तरमें मनके बन्धनका एक प्रमुख कारण बन जायगी । क्योंकि तुम्हारा मन सदा उसकी ओर लगा रहेगा, जिससे जीवनके प्रति अन्य आवश्यक बातोंकी अवहेलना होगी । मन उसके प्रति अनेकों प्रकारकी बन्दियों बाँधकर उसमें नष्ट हो जायगा । कार्यमें क्कावट आनेसे भींग्दनकी उत्पन्ति होती है, जिसमें कि भेदमाय समाहित है । जितनी तुम उसमें उन्नति करोगे, उतनी ही जीवनमें स्कावट होगी और भ्रम बढ़ेगा; क्योंकि तुम तो यही सोचोगे कि जीवन उन्नतिकी ओर अमसर हो रहा है । सत्यकी अनुभृति तो उस समय होती है, जब अभिप्रेतका अन्त हो जाता है । सा० अं० २४

अइंभावने रहित होकर निर्मल बुद्धिकी चैतन्यताने युक्त होकर जो कार्य किया जाता है, उसमें सत्यका निवास है। इसमें लाभ अथवा उन्नतिका कोई भाव नहीं रहता। सच्च विवेक हो जानेपर इनका कोई मूल्य नहीं है।

स्वार्थके वशीभूत होकर हम जो कार्य करेंगे, वह सदा भींग्यनकी अभिव्यक्ति करेगा; क्योंकि उसमें हमारी तृष्णा, उसकी तृष्टि और अभिव्यक्ति कमें हे । वर्तमानकी सजगतामें तृष्णाका तिरोभाव होता है और मन उसकी समृतिसे स्वतन्त्र हो जाता है । मनकी एकाङ्की दृद्वासे वर्तमानकी सजगता नष्ट हो जाती है । इससे अपनी तृष्णाका ही परिचय मिछता है । मनको यह साधनसे शून्य और जडवत् बना देती है । जीवनकी स्फूर्ति नष्ट हो जाती है । ऐसा मन जीवनकी गम्भीर समस्याके विचारमें असमर्थ है । स्वतन्त्र मन ही किसी समस्यापर स्वतन्त्र रीतिसे विचार कर सकता है । मनकी स्वतन्त्र स्थितमें उसकी सजगता है । मनकी स्वतन्त्र स्थातमें वसकी सजगता है । मनकी स्वतन्त्र स्थातमें वसकी स्वतन्त्र है । सनकी स्वतन्त्र स्थातमें वसकी स्वतन्त्र है । सनकी स्वतन्त्र स्थातमें वसकी स्वतन्त्र है । सनकी स्वतन्त्र स्थातमें वसकी स्वतन्त्र हो नेपर इसका कार्य आरम्भ होता है ।

मनकी एकाङ्की एकाग्रताको लोग ध्यान कहते हैं और उसका अभ्यास करते हैं। परन्तु यह तो मनको दास बनानेके अतिरिक्त और कुछ नहीं है। स्वतन्त्र मन तो वह है जो किसी एक काम अथवा एक प्रकारकी साधनाके लिये न हो बल्कि वह समत्वकी भावनाके साथ सब कामों और बातोंपर समदृष्टि होकर मनन कर सके और उसे कार्यमें भी परिणत कर सके।

सचा ध्यान तो किसी एक ध्येयके प्रति मनको अर्थित कर देनेसे नहीं होता बिल्क तृष्णासे मुक्त होकर समस्त भेद-भावनासे स्वतन्त्र हो जानेपर—जीवनकी सब बातोंपर गौर करके उसे सबसे मुक्त कर देनेपर। इच्छा ही सारी मुसीवतकी जड़ है। इसके न रहनेसे दैतका अन्त हो जाता है। एक दफा इसका सच्चा अनुभव हो जानेसे मन फिर उस झंझटको कचूल नही करता। जीवनकी गति स्वामाविक हो जानेपर वह अपनेको फिर उस चकमें नहीं फँसने देती। इस स्फूर्तिका कभी-कभी क्षणिक मुख होता है; लेकिन सच्ची और चिरस्थायी स्फूर्तिका रंग उस समयतक जीवनमें नहीं आने पाता, जवतक मन किसी वस्तुके प्रति आकृष्ट रहता है। इसल्प्ये मनको सब प्रकारकी बातोंसे अलग कर, कालकी चिन्ता छोड़कर स्वरूपस्थ हो जाना चाहिये। आच्छादित मन तो केवल एक वस्तुका दास और अनुसरण करनेवाला ही है। तृष्णावश जब कोई भाव मनमें आता है तो वह अपनी भावनाके कारण पहले उसमें अपने सुखकी खोज ही उसे उस भावका दास बना देती है। कार्यकी खामाविकता तो वह स्वतन्त्रता है, जिसमें तृष्णाकी कोई स्मृति नहीं रह जाती और न उसमें जबरदस्ती कोई काम करनेकी आदत रहती है। कार्यकी कोई निजी स्वतन्त्र सत्ता नहीं है। कर्ता ही अपने इच्छानुसार उसकी कल्पना और रचना करता और उसपर गुणोंका आरोप करता है। कार्यकी स्वाभाविकता किसी ज्यक्ति अथवा समुदायका विचार नहीं करती और न उसमें उसका कोई निजी भाव रहता है। कार्य-सम्पादनमें जिस बातकी जरूरत होती है, कर्ता ठीक उन्हीं वातोंको करता है।

आधुनिक समयमें स्वतन्त्र और स्वामाविक कार्यका नितान्ताभाव है। अपनी किसी अभिलाघासे अभिषिक्त हो जानेसे मन पहले ही उसका दास बन जाता है। किसी नवीन कार्यके समय भी मन प्राचीन स्मृतिकी ही ओर सकता है और उसके अनुसार यदि कार्यकी पूर्णता हुई तो वह अभिमानसे अभिव्यक्त की जाती है। इससे अन्तमें दुः खकी वृद्धि होती है और मनुष्य अपनी स्थितिको शून्य पाता है। मन अपनी साधारण स्थितिमें सदा मनोराज्यकी कल्पना किया करता है। यदि तुम अपने गप्त विचारोंसे परिचित हो तो तम गौर करोगे कि अपने स्वार्थकी भावनासे मन सदा उसके सङ्घर्षमें फँसा रहता है और शान्त होकर गम्भीरता-पूर्वक किसी बातका निर्णय नहीं कर पाता। इसे छोभके विचारसे खतन्त्र करनेके लिये यह आवश्यक है कि वह सदा सचेत रहे । सचेत रहनेसे उसे अपनी विभिन्नताका पता चलता है। पूरे तौरसे सचेत हो जानेपर चैतन्यता उत्पन्न होती है, जो किसी बातको जानने अथवा किसी रहस्यको समझनेकी पूर्ण स्थिति है । मन सदा भाँति-भाँतिकी इच्छाओं में फँसा रहता है। उनमेंसे बहुत-सी उसकी निजी इच्छाएँ हैं और बहुत-सी समुदायके साथ सम्बन्ध रखनेवाली। इन इच्छाओंसे स्वतन्त्र होनेके लिये उसे अपने विचारोंका और अपने मनोरथींका पता होना चाहिये। इसे समझनेके लिये उसे बाहरसे कोई सहायता नहीं मिल सकती। अतः मनुष्यको स्वतः ही अपनी बार्तोपर गम्भीर होकर विचार करना चाहिये। विचारकी गम्भीरतासे जब सजगता उत्पन्न हो जाती है तो मनुष्यको अपनी बार्तोका पता चलता है, उसे मालूम होता है कि उसके बन्धन क्या हैं। किसी अवलम्बके आश्रित होनेसे मन अपने मनोरथोंको जाननेमें सदा अचेत रहेगा। मनकी अचेतनावस्था उसे सदा इन्द्रियोंका दास बनाये रहती है और भेदभावको चिरस्थायी रखती है।

यदि तम इन बातोंपर गौर करो तो यह स्पष्ट प्रतीत होगा कि इन्द्रिय-सुखकी खोजके अतिरिक्त तुम और कुछ नही चाह रहे हो; जिस बातपर विचार करने और जिस कामको करनेसे तुम्हें सन्तोष मिलता है, उसे ही तुम जीवनका ज्ञान समझ लेते हो। इसलिये मन सदा उस इच्छाकी पूर्तिमें लगा रहता है और यह माने रहता है कि वह कार्य सुख, शान्ति और सन्तोषका प्रदाता है। लेकिन उसकी प्रतिक्रियाके दुःखसे यह तुरन्त प्रमाणित हो जाता है कि वह तो केवल इन्द्रियोंके सुखकी लालसा थी। व्यर्थ और अनर्गल कार्योंको करते हुए भी लोग यह चाहते हैं कि उन्हें सङ्घर्ष और अशान्तिसे छुट्टी मिल जाय । यह असम्भव है । खोज जब किसी मनोरथके साथ रहती है तो सत्य सदा दूर हटता जाता है। उसकी अनुभूति तो स्वार्थरहित स्वाभाविक कार्योंमें होती है। तुम केवल मुख चाहते हो, इसका तुम्हें भली प्रकार ज्ञान होना चाहिये । मनकी इस तृष्णापर जब तुम भली प्रकार विचार करोगे तो उस गम्भीर विचारके बीच ही तुम्हे जीवनके आनन्दका पता चलेगा । मन जबतक अपने मनोरथोंसे स्वतन्त्र नहीं हो जाता, तबतक उसकी सब खोज व्यर्थ है। तृष्णा तो केवल अभिमान, बन्धन और विचारकी सङ्कीर्णताको बढाती है। जीवनका यह क्रम उसे कभी स्वतन्त्र न होने देगा।

मन सदा सुख चाहता है। इस कममें जब प्रतिरोध होता है तो उसे अपनी विभिन्नताका पता चलता है। इस विभिन्नताकी ओर मनकी जब कोई रुचि नहीं रह जाती तो वह सुखके दु:खान्तको समझता है। इस खितिमें सुख तथा उसकी विरोधात्मक दशा दोनों उसके लिये एक-सी हो जाती हैं। विभिन्नतारहित दशा मनकी वास्तविक खिति है। इसके लिये पूर्ण बोध और समत्वकी आवश्यकता है। समत्व और सजगतासे युक्त होनेपर जीवनरूपी अनन्त सत्ताकी अनुभृति होती है। स्वतन्त्र मन ही अनन्त सत्ताको समझ सकता है। पूर्ण सजग होनेसे तथा विरुद्ध वस्तुओंके सङ्घर्षको समझनेसे विचार और भावमें अधिक चैतन्यता आती है। यह स्थिति

वस्तुकी वास्तविकताका बोध कराती है। मन और हृदयका समुचित समन्वय ही उसकी प्राप्तिका सच्चा प्रयास है।

वर्तमानमें पूर्ण सजग होनेसे मनुष्यको आन्तरिक समस्त उचित और अनुचित भावनाओंका पता चल जाता है। अनेक प्रकारकी इच्छाओंके रहते हुए इस अनोखी सजगताका प्रादु-भांव नहीं होता। प्रत्येक इच्छाके पीछे किसी इन्द्रियके सुखकी लालमा और उसकी शक्ति रहती है और साथ ही उसका दुःखान्त परिणाम भी रहता है। सुखकी प्राप्ति और उसकी प्रतिक्रियामें उसकी निस्सारताका पता चलता है, लेकिन मन-बुद्धि तुरन्त उसी सुखके लिये अथवा किसी अन्य सुखकी प्रवृत्तिको स्थानापन्न करके कोई ऐसी युक्ति सामने रखते हैं कि जिससे उस समयकी अल्पायु सजगता मूच्छित हो जाती है। बहुत प्रकारकी इच्छाओंके होनेसे सजगतामें तुरन्त ही इदता नहीं आने पाती। परन्तु यह निश्चय है कि वार-वारका दुःख उसे किसी दिन सव इच्छाओंसे मुक्त कर देता है। दुःखका तीव वेग कभी-कभी इस सजगताको शोध ले आता है।

जब पूर्ण सजगता प्राप्त हो जाती है तो यह नहीं होता कि एक दुःखका पता चल जानेपर मनको किसी दूसरी ओर आकृष्ट करें, बल्कि यह होता है कि उसकी पूर्ण सजगतामें सब प्रकारके विरुद्धात्मक भाव और आचरणका अन्त हो जाता है, जो कि स्वरचित तृष्णाके अतिरिक्त और कुछ नहीं था।

सजगताके प्राप्त हो जानेपर यह नहीं होना चाहिये कि एक वस्तुके होनेपर उसके विरुद्ध अपने मनको किसी दूसरी वस्तुकी ओर आकृष्ट करें। करनेकी वात तो यह है कि हम अपने मनसे सब प्रकारकी तृष्णाओंका तथा उनसे उत्पन्न विरुद्ध वातोंका अन्त कर दें। जहाँ जीवनका उदाम सुख है, वहाँ सब दशाएँ एक-सी हो जाती हैं। काल, पात्र और स्थान कोई मेदभाव नहीं रखते। मनमें किसी प्रकारकी तृष्णाके रखते हुए इस स्थितिकी अनुभूति असम्भव है। तृष्णा ही हमारे सामने आगे-पीछेकी बातोंकी स्मृति लाती है और मेदभावकी उत्पत्ति करती है। यह विचारको सङ्कीणं बनाती है और अहम्मन्यताका भान कराती रहती है। इनके न रहनेसे जीवन सदा नवीन और अमर है। सब तृष्णाओंसे मुक्त हो जाना ही मोधकी स्थिति है।

वर्तमानमें सदा सजग हो जानेसे अपने लामकी व्यर्थ बातोंसे धीरे-धीरे छुटी मिलने लगती है और तृष्णाका अन्त होने लगता है। हदता आ जानेपर स्थिति कल्पना-तीत हो जाती है। उज्जितका भाव भी अहम्मन्यताका ही द्योतक है और वह उसका कभी अन्त न होने देगा। कारणके न रहनेपर कार्यका अन्त हो जाता है। प्रत्येक वस्तुके मूल्में सबसे बद्धा कारण उसकी तृष्णा है। इसके न रहनेसे दुःखका अन्त हो जाता है। दुःख ही भेदभाव उत्पन्न करता है। तृष्णा न होनेसे दुःख न होगा, दुःख न होनेसे द्वैतकी भावना मिट जायगी और जीवन सब प्रकारसे स्वतन्त्र हो जायगा।

किसी एक मुख्य आदर्शके प्रति अपनेको सर्वथा समर्पित कर देनेसे या किसी एक कृत्यको अपना केन्द्र वनाकर उसके अनुसार जीवन व्यतीत करनेपर जीवन सङ्कीर्ण हो जाता है। अन्तमें जब सजगता उत्पन्न होती है तो उस वस्तुसे भी उपरित हो जाती है। तृष्णासे अनु-प्राणित होकर अभिलपित वस्तुकी प्राप्तिके हेतु हम संसारका अनिष्ट किया करते हैं, जिसका परिणाम सदा दुःखजनक है। इसमें अच्छी और बुरी दोनों प्रकारकी इच्छाओं के लिये एक ही स्थान है। लोग कहते हैं कि दान देना बहुत अच्छा है। इसके सम्बन्धमें संसारने यह भी माना है कि इससे संसारका हित होता है । लेकिन इसके रहस्यको समझना गहन है । किसी दानी मनुष्यकी अपेक्षा वह आदमी अधिक अच्छा हो सकता है, जो अपनी जची हुई आवश्यकतासे अधिक नहीं उपार्जन करता और न अपने पास कुछ रखता है । आवश्यकतासे अधिक उपार्जन करनेमें एक तरहसे छिपी हुई प्रतिहिंसा है और संसारका अकल्याण है । आवश्यकतासे अधिक उपार्जन करनेमें इम समष्टिका एक बहुत बड़ा हिस्सा अपने पास रखकर उसका अनिष्ट करते हैं। पहले आवश्यकतासे अधिक उपार्जन करना और बादमें उसमेंसे कुछ दान करके अभिमानकी वृद्धि करना-दोनोंमें ही अनिष्ट और हानिकी प्रगति है।

दान और सहायता—ये दोनों शब्द युननेमें अच्छे और सारगर्भित हैं। अपने निजी कार्यके अतिरिक्त अन्य किसी प्रकारके कार्यको छोग यह कहा करते हैं कि 'भाई! मैं तो दूसरोंकी सेवा करता हूँ, जनकल्याणके कार्यमें ही मैंने अपनेको उत्सर्ग कर दिया है।' दूसरेको अपनी किसी वस्तुके देनेको दान कहते हैं। जिस मनुष्यने संसारके साथ तादात्म्य प्राप्त कर लिया है, उसके मनमें भला, यह भाव आ ही कैसे सकता है कि वह दूसरेकी सेवा कर रहा है या किसीको कुछ दे रहा है, जिसे कि यह दान समझता है ? जब हम अपने जीवनकी प्रगतिका ही हर हालतमें प्रदर्शन कर रहे हैं तो उसमें तो अपनी ही कुशल है, उसके किये विना तो रहा ही नहीं जा सकता । इन दोनों दशाओं में यह कहना अनुचित मालूम होता है कि हम दूसरों की सेवा कर रहे हैं या किसीको दानमें कुछ दे रहे हैं । इसके अतिरिक्त हमारे मनमें जब 'मैं'पनका भाव होता है तब उस कार्यकी प्रतिक्रिया होती है और कर्ता उसके प्रतिफलकी याचना करता है । यह दशा जीवनमें अभिमानकी परिचायक है, जिसमें मान और अपमान भी शामिल हैं। जहाँ मान-अपमानकी भावना है वहाँ राग-द्रेष, प्रतिद्वन्द्विता और सर्द्धा है ही। इन सबका साथ जीवनको शून्य और नीरस बना देता है और मनुष्य एक दूसरेसे पृणा करने लगते हैं ।

किसीको कुछ देने या किसीकी सहायता करनेमें इस बातका भी खयाल रखना चाहिये कि उस दान अथवा सेवासे उस प्राणीके जीवनमें क्या परिवर्तन होता है ? यदि तुम्हारा दान या तुम्हारी सेवा दूसरेके जीवनको बन्धनमें डालती है या उसे सर्वया दूसरोंपर निर्मर होना सिखाती है तो वह दान उस प्राणीके लिये हितकर प्रमाणित न होकर अहितकर ही प्रमाणित होगा । इसल्ये दान अथवा कार्य करनेवालोंको इन दो बातोंपर पूर्ण ध्यान देना चाहिये; अर्थात् उनके दानसे दूसरेका जीवन विद्युद्ध: स्वतन्त्र और निर्मीक बने, दाताको उसमें अपना कोई स्वार्य न दीले ।

किसीको कुछ देकर या किसीके लिये कुछ करके बदलेमें कुछ न चाइना ही जीवनकी स्वाभाविकता है। भौतिक दृष्टिसे भी किसीके प्रति द्याका भाव दिखलाकर या किसीको कुछ देकर उसके बदलेमें कुछ चाइने या उसका प्रदर्शन करनेसे उसका वास्तविक सौन्दर्य नष्ट हो जाता है। कार्य सदा निःस्पृह होना चाहिये। कर्ता, कार्य और कर्मका अन्तर मिट जाना चाहिये। इस विवेकके साथ देनेका जो कार्य किया जायगा, उसमें कर्ताका कोई अभिमान न रहेगा, और न उसका वह कोई प्रतिफल चाहेगा।

इस प्रकारके दान अथवा कार्यसे न इम दूसरोंकी अपने आश्रित बनावेंगे और न उन्हें अपनेसे निर्वल और कम बुद्धिवाले समझेंगे, न उनपर कोई अहसान करेंगे। दूसरोंको निर्वल समझना और निर्वल बनाना सबसे बड़ी क्रूरता है। इससे बहुत हानि होती है। मनमें सदा अहम्मन्यता बनी रहती है। कर्मफलमें मेरे खयालसे आसक्तिका न होना बहुत बड़ी बात है। परन्तु उससे भी बड़ी बात तो यह है कि

कार्यके समय कर्तामें 'मैं' पनका भाव बिल्कुल ही न हो। कर्मफलमें आसक्तिका न होना कार्यमें 'मैं'पनके भावके न होनेका ही परिणाम है। मनमें इस भावका आना ही कि मैं संसारकी सेवा कर रहा हूँ या अमुक मनुष्यको लाभ पहुँचा रहा हूँ 'मैं'पन और द्वैतकी भावना उत्पन्न कर देनेके लिये काफी है। कार्य वही खाभाविक होता है, जिसमें कर्तृत्वका कोई भी भाव नहीं रहता। इस दशामें तृष्णाके लिये कोई स्थान नहीं रह जाता। मनके पूरे तौरपर स्वतन्त्र हो जानेमें सत्यका निवास है। जितना ज्यादा अंदर 'मैं'पन है उतना ही अधिक बाहर लोभ, मोह और द्देतकी भावना है और उन भावनाओंको स्थायी बना रखनेकी तृष्णा है। यदि इच्छाओंका सर्वथा उन्मूलन हो जाय तो जीवन अनन्त और आनन्दमय है। ऐसी बातोंको लोग यह कहकर टाल दिया करते हैं कि यह सब बहुत कठिन है, इसे कोई विरला ही साधु-महात्मा कर सकता है। मानो इन बातोंका जीवन और संसारके साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। यह बहत बड़ा भ्रम है। सत्य सबके लिये एक है और सबको इसे प्राप्त करना है। इसके विना छुटकारा नहीं है। अतः इसे जितनी जल्दी समझ लिया जाय, उतना ही अच्छा है। यही जीवनका सारा प्रयास है। लेकिन आधुनिक जीवनकी संलग्नता इसके नितान्त विरुद्ध है। प्राणियोंको जल्दी-से-जल्दी अपनी गलतियोंको समझकर उनसे अलग हो जाना चाहिये। मनको उन बातोंसे भी अलग कर लेना चाहिये, जो तृष्णा उत्पन्न करती हों। इमारा दुःख उससे अलग हो जानेके लिये हमें सजग करता है।

सजग होकर गौर करनेपर उचित और अनुचित कृत्यों में मेदका पता चल जाता है। इसके लिये कोई उपाय नहीं बतलाया जा सकता। प्रत्येक प्राणीको अपनी ओरसे अपनी कृष्णा और तजन्य कार्योंपर विचार करना चाहिये। इसका परिणाम जीवनकी सरलता है। मनको स्वतन्त्र किये विना यह सरलता नहीं आती। इसे समझ लेनेपर कार्य स्वामाविक हो जाता है। इस दशाको प्राप्त कर लेनेपर वही काम किया जाता है, जो आवस्यक और स्वामाविक होता है।

जीवनकी सरलतासे यह भी अभिप्राय नहीं है कि जो वस्तु उसके पास है, उसमें वह विरोधभावकी कल्पना करे। जीवनकी सरलता वह स्थिति है, जिसमें किसी वस्तुके प्रति राग अथवा विराग नहीं रह जाता और न किसी स्थिति था वस्तुके प्रति कोई आकर्षण ही रह जाता है । जीवनकी आवश्यकताएँ बहुत कम हो जाती हैं और वह सब प्रकारसे सरल बन जाता है । प्रत्येक मनुष्यकी आवश्यकताएँ भिन्न हैं। अतः इसके सम्बन्धमें अधिक नहीं कहा जा सकता । इतना जरूर है कि यदि लक्ष्य सत्यकी ओर है तो आवश्यकताएँ भी सुधरकर सम्मुख आती हैं। जो आवश्यकताएँ सामने आती मी हैं, वे बन्धन और रागको बढानेवाली नहीं होतीं।

इस प्रकारके सरल जीवन अथवा विभिन्नताके भावोंके विच्छेदनका यह भी अर्थ नहीं है कि जीवन कठोर बन जाय । शन और प्रेम दोनोंकी एक ही स्थिति है। लोग इसे प्रायः दो अलग स्थिति समझते हैं। इसने भी जीवनमें बहुत भेद-भाव उत्पन्न कर दिया है। भिक्तमार्गके अनुयायी यह कहा करते हैं कि भाई वह तो ज्ञानी है, ज्ञानी; इसकी प्रतिक्रियामें अनोध ज्ञानी भी दूसरांपर कटाक्ष किया करते हैं। दोनों भूलमें हैं। जीवन सबके लिये एक है और उसका क्रम भी एक है।

इस विभिन्नताको अलग कर देनेसे विचारका मार्ग और प्रेम अर्थात् भक्ति दोनों एक हैं। विचार ही प्रेम है। भाव-रहित विचार शुन्य है और विचाररिहत भाव भी शुन्य है। वही भाव अच्छा होता है, जिसमें विचारकी गम्भीरता और बुद्धिकी सजगता है। मन और द्धदयका पूर्ण सहयोग आनन्द है। इस भावनामें जीवनकी व्यर्थ बातोंका अन्त हो जाता है, मन कोमल हो जाता है और जीवन अतिशय सरल बन जाता है।

लोभके कारण मन ही तो भेदभावकी रचना करता है। जिस समय मन इससे बिलकुल स्वतन्त्र हो जाता है, उस समय उसकी सब स्कावटोंका अन्त हो जाता है और जीवनकी पूर्णता सम्पादित होती है। सब प्रकारके भेदको मिटा देना ही इसकी पूर्णता है। करनेकी केवल यही बात है कि सब प्रकारसे मनको वस्तुके आकर्षण और विकर्षणसे अलग कर

लो । निर्मल और खतन्त्र, निर्मम मन सत्यकी अनुभूति करता है । किसी मुख्य मार्ग अथवा उपायसे सत्यकी अनुभूति कभी नहीं होती। जीवन और सत्य एक ही वस्तु है। अर्थात् एक दूसरेमें ओतप्रोत है । सत्य जब जीवनसे अलग कोई वस्त नहीं है तो भला, उसका कोई मार्ग या उपाय ही क्या हो सकता है ? यह तो जीवनकी साधारण-से-साधारण बातोंके साथ मिला हुआ है, अतः प्रतिक्षण अनुभव करनेकी चीज है। एव प्रकारके मार्ग और उपाय इसके लिये बन्धन हैं। अनन्तको हम सीमित नहीं कर सकते । समुद्र बहुत बड़ा होनेपर भी सीमित है। दोनों छोर उसके बन्धन हैं। जिस किसी वस्तुका आदि है, उसका अन्त भी है। सत्यका न कोई आदि है और न अन्त है। इसलिये इसकी प्राप्तिका न कोई मार्ग है और न उपाय ही । जीवन जब सब बन्धनींसे स्वतन्त्र हो जाता है, तब वह खिल उठता है। उस समय इसके अंदर राग, द्वेष, तृष्णा और विराग-कुछ नहीं रह जाता । सत्यको जानने और समझनेकी इच्छाका भी लथ हो जाता है, क्योंकि मन इस अवस्थामें अपने सिवा किसी दूसरी चीजको देखता ही नहीं। सबका मेल होता है, सब अभिन होते हैं, भिन्नताके अस्तित्वका अन्त हो जाता है। उसके पास न कुछ देनेको रहता है और न किसीसे कुछ लेनेको । बहुत महतसे जिस नातेको जोड रक्खा था, उसके पृथक्त्वका अन्त हो जाता है। इसीको तुरीयावस्था कहते हैं।

सब दशाएँ और सब स्थितियाँ उसकी हो जाती हैं। वह सब कुछ करता हुआ भी कुछ नहीं करता, सब कुछ देखता हुआ भी कुछ नहीं देखता, सब कुछ सुनता हुआ भी कुछ नहीं सुनता। पर यह शून्य नहीं है। सबके साथ वह एक है। यही मनकी सबसे बड़ी साधना है। यही जीवन है, यही उसकी पूर्णता है।

#### 

आठ पहर चौंसठ घरी, जन बुल्ला धर ध्यान । निहं जानो कौनी घरी, आइ मिलै भगवान ॥ आठ पहर चौंसठ घरी, भरो पियाला प्रेम । बुल्ला कहै बिचारि कै, इहै हमारो नेम ॥

---बुक्ता साहेब



## उद्दालककी साधना और समाधि

( लेखक--पं॰ श्रीशान्तनुविहारीजी दिवेदी )

भारतवर्ष पृथिवीका हृदय है। पृथिवीका हृदय क्या है ? सिहष्णुता, क्षमा, मातृत्व, समत्व और अवाधित अस्तित्व । जिनका जन्म भारतवर्षमें हुआ है, जो इसके अज-जलसे परिपृष्ट हैं, जिन्होंने अपने जीवनको भारतीयतामें ढाला है, उनमें अनिवार्यरूपसे पृथिवीके हृदय भारतवर्षका वास्तविक स्वरूप अर्थात् उपर्युक्त गुण किसी-न-किसी रूपमें रहते ही हैं और समय-समयपर व्यक्त होकर संसारके लोगोंको चिकत करते रहते हैं । ऐसे एक नहीं अनेकों हृष्टान्त हैं, जिनके द्वारा इस बातकी पृष्टि होती है। प्राचीनकालके तपस्वी महर्षि उद्दालकका चरित्र मी इसका एक ज्वलन्त प्रमाण है। आज उन्हींकी साधना और परमसिद्धिकी चर्चा करके अपनेको पवित्र करना है।

भारतवर्षका दक्षिण प्रान्त बड़ा ही मनोहर है। उसके पश्चिम, पूर्व और दक्षिण ओर आकाशके समान विशाल और नीला समुद्र है। हरे-भरे जक्कल और ऊँची-ऊँची किन्त क्तिन्ध पर्वतश्रेणियोंसे व्याप्त है वह प्रदेश । सीधे समुद्रमें मिलनेवाली अधिकांश नदियाँ वहीं हैं। और भक्तिकी तो जन्मभूमि ही है वह । ज्ञान और योगके स्रोत भी वहीसे निकलकर हिमालयके उत्तुङ्ग शृङ्कपर आरूढ़ हुए हैं। दक्षिणका गन्धमादन पर्वत, जिसपर भगवान् रामने श्रीरामेश्वरकी प्रतिष्ठा की थी, जहाँसे संतुबन्ध प्रारम्भ हुआ या, आज भी ऐसी दिव्य सुगन्धका विस्तार करता है जिससे मुग्ध हुए विना नहीं रहा जाता । उसी गन्धमादन पर्वतकी एक गुफा महर्षि उद्दालककी तपोभूमि थी और उसके सामनका कुक्ष, जिसके नीचे बैठकर वे ध्यान करते थे, प्रतिदिन अपने सुगन्धित पुष्पोंकी वर्षासे वहाँकी भूमिको घुटनोंतक दक दिया करता या । उदालक बुद्धिमान् थे, तपस्वी थे, सदाचारी थे । उनके अन्तःकरणमें संसारकी वासनाएँ बहुत ही कम थीं। वे मौन ही रहा करते थे। शास्त्रीय विधानों के अनुष्ठानसे उनका अन्तःकरण ग्रुद्ध हो गया था।वे परमातमाकी प्राप्तिके लिये उत्सक हो रहे थे। उनके चित्तमें जितने भी विचार आते, वे परमात्मासे सम्बद्ध होते और भगवत्प्राप्ति होनेपर मेरी कैसी स्थिति हो जायगी-इसके उत्तरमें अनेकों प्रकारकी आनन्दमय स्थितियोंकी उद्भावना किया करते । संसारकी क्षणिकता और परिवर्तनोंसे वे घबडाये

हुए थे और इनके चक्रसे ऊपर उठकर एकरस वस्तु-स्थिति प्राप्त करनेके लिये व्याकुल हो रहे थे।

वे एक दिन विचार करने लगे ''वह कौन-सी वस्तु है जिसका साक्षात्कार हो जानेपर जन्म-मृत्युकी भूल-भुलैया समाप्त हो जाती है और फिर शोक, मोह एवं उद्देगके चिह्न भी अवशेष नहीं रहते ? जहाँ सम्पूर्ण भोग-वासनाएँ ज्ञान्त हो जाती हैं, एक भी सङ्कल्प नहीं रहता, 'यह कर चुका और यह करना बाकी हैं इस प्रकारकी कर्त्तव्यबुद्धि निःशेष हो जाती है, वह पद मुझे कब प्राप्त होगा ? संसारके प्राणी बहत महत्त्व-पूर्ण समझकर जिसकी प्राप्तिके लिये अपना जीवन खपा रहे हैं, तृष्णा-तरिङ्गणीके भवरमें भ्रम रहे हैं, उसको एक उपहासकी वस्तु समझकर, उसका पर्दा फाइकर कब मैं ऐसी स्थितिमें स्थिर हो जाऊँगा, जब मुझे सम्पूर्ण संसार बाललीलाके समान मालूम पड़ने लगेगा ? आज जो मन संसारके झलेमें झुलता हुआ कभी डरता है, कभी रोता है, कभी हँसता है और कभी मूर्च्छित हो जाता है, वह इस प्रकार धीर, गम्भीर और स्थिर कब हो जायगा ? जैसे संसारकी उथल-पृथलमें परमात्मा ? वह क्षण कब होगा; जब मैं संसारके लिये सोया होऊँगा और उस अन्तरात्मामें मेरा अनन्त जागरण होगा, जिसमें सुप्रतिकी कल्पनाके लिये स्थान ही नहीं है? मैं जो देखूँगा वह चिन्मय होगा, मेरी दृष्टि चिन्मय होगी, मैं चिन्मय होऊँगा—अजी, 'मैं', 'वह'का भेद नहीं होगा, केवल चिन्मय होगा । वह अनन्त प्रकाश जिसमें कालकी कला नहीं लगती-लगनेकी तो बात ही क्या, रहती ही नहीं, जिसमें देश-विदेशका अपदेश अपना कोई निर्देश नही रखता और जिसमें यह 'नाना' 'मा-मा' ( नहीं-नहीं ) का शिश्र हो जाता है, वह समस्त आइचर्योंका एकमात्र उद्गम मैं ही तो रहुँगा । कैसी शान्ति होगी—न इच्छा होगी न अनिच्छा; इच्छा-अनिच्छाकी इच्छा भी जो आज है, उस समय लापता होगी। आजका यह अन्धकारमय जीवन, जो मनोरथोंके उलुकांका विश्रामस्थान है, ज्ञान-सूर्यके प्रकाशसे परमोज्ज्वल हो जायगा। यह शरीर किसी कन्दरामें चट्टानकी तरह पड़ा होगा, अन्तःकरण परमात्मासे एक होगा । हाँ, हाँ, उस समय ये सुन्दर पक्षी मेरे सिरपर घोंसले बनाकर अण्डे देंगे

और उनके बालक मेरे शरीरपर खेलेंगे और मैं निर्धिकल्प समाधिमें स्थित होऊँगा।"

इस प्रकार विचार करते-करते कभी-कभी उनका मन शान्त हो जाता तो कभी-कभी वर्तमान जीवनकी विषमताएँ उन्हें भेर लेतीं और वे उद्दिम हो जाते । सहज चञ्चल मन कभी-कभी तो उन्हें बैठने ही नहीं देता। कभी चित्त विषयोंकी ओर चला जाता तो वे बलात् उसे अन्तर्मुख करते; मानसिक कल्पनाएँ बढ़ जातीं तो वे उन्हें शान्त करके एक भावमें स्थिर करते । फिर मन बाहर निकल जाता । कभी उनका मन सूर्यके समान प्रखर प्रकाशका अनुभव करता तो कभी अमावस्याकी रात्रिका-सा घना अन्धकार; कभी नींद आ जाती। कभी लय हो जाता और कभी तन्द्रा आ घेरती। कभी-कभी उनका मन शुभ-सास्विक प्रकाशमें विचरने लगता और नाना प्रकारके दृश्योंको देखकर उन्हींमें उलझ जाता। मन-ही-मन सुन्दर-सुन्दर पर्वत, जङ्गल, झरने और पश-पक्षियोंकी कल्पना करके उन्हींमें रम-से जाते । जब कोई ठेम लगती, तब एकाएक स्मरण हो आता और वे अपने मनकी गति देखकर आश्चर्य और पश्चात्ताप करते । परन्त इससे वे हताश नहीं हुए, उनका उत्साह और बढा । साधकोंकी यही प्रकृति है कि उनकी साधनामें जितना ही विश्व पड़ता है, उतना ही वे और भी द्वतगतिसे अपने लक्ष्यकी ओर बढते हैं।

उद्दालकने एक अत्यन्त एकान्त और परम शान्तिमय कन्दरामें प्रवेश किया। वह कन्दरा वायुसे क्ष्व नहीं होती थी। उसमें पशु-पक्षियोंकी गति नहीं थी। और तो क्या, देवता और गन्धर्व भी उसमें प्रवेश नहीं कर सकते थे । उसमें कही-कही हरे-हरे दूर्वादल थे तो कहीं-कही रङ्ग-बिरङ्गे फूल विखरे हुए थे। इतनी सुन्दर वह गुफा थी, मानो पूरी-की-पूरी मरकत अथवा चन्द्रकान्त-मणिसे बनी हुई हो । जहाँ-तहाँ ज्योतिर्मय रत जगमगा रहे थे। उसमें न गरमी थी न सरदी, वह सब ऋतुओंमें एकरस सुख देनेवाली थी। उदालकको वह कन्दरा बहुत पसंद आयी और उन्होंने कोमल-कोमल कोंपलोंका, रङ्ग-बिरङ्गे पुष्पोंसे सुसजित, आसन बनाया। उसके ऊपर मुगचर्म बिछाकर पवित्र भावसे पद्मासन बाँधकर वे बैठ गये और सबसे पहले उन्होंने ब्रह्मारे लेकर अपने गुक्तककी परम्पराका स्मरण करके नमस्कार किया। निर्विकल्प समाधिका निश्चय करके वे अपने चित्तको समझाने लगे। उन्होंने अपने मनसे कहा, ''रे मूर्ख मन, संसारके व्यापारोंसे

तेरा क्या प्रयोजन है ? जिन्हें त् आकर्षक समझकर उनकी ओर दौड़ रहा है, वे दु:खके खजाने हैं, उनमें शान्ति नहीं है। तू जिस कल्पकृक्षकी छायामें उज्जीवित हुआ है, उसको छोडकर विषवृक्षोंके जङ्गलमें क्यों जाना चाहता है ? चाहे तु पातालमें जा और चाहे ब्रह्मलोकमें, विना अपने मूलको दूँढ निकाले तुशे शान्ति-सुधाका एक बूँद भी नहीं मिलेगा। तेरी आशा ही तो तेरे दुः खकी जननी है। 'यह प्रिय है, यह अप्रिय है? यह विभाग तेरी कल्पना ही तो है; उन्हीं दोनोंके पाने और इटानेके लिये त आन्त और क्लान्त हो रहा है। तू अन्धा होकर उन विषयोंके लिये लोक-लोकान्तर और जन्म-जन्मान्तरमें भटकता रहता है, जो तेरे लिये व्यर्थ हैं। और जिसमें सुख एवं शान्ति है, जो परमानन्दस्वरूप है, उस समाधिके लिये तूने तनिक भी प्रयास नहीं किया । तु कानका रूप धारण करके मीठे शब्दोंके लिये, त्वकुका रूप धारण करके कोमल स्पर्शके लिये, नेत्रका रूप धारण करके सन्दर रूपके लिये, रसनाका रूप धारण करके चरपरे और रसीले भोजनके लिये और नासिकाका रूप धारण करके मोहक गन्धके लिये क्रमशः हरिण, हाथी, पतङ्ग, मीन और भौरेके समान अपने हित-अनहितको भूल गया और जान बृझकर बन्धनका वरण किया । तेरी वासना ही तो तेरे बन्धनका हेत्र है। मन ! त वासनाओंका आवरण छिन्न-भिन्न कर दे। यदि ऐसा नहीं करेगा तो जन्म और मृत्युके चक्रमें अज्ञात कालतक चूर-चूर होता रहेगा। तू मेरी बात नहीं सुन रहा है। तेरा नाश अवश्यम्भावी है। विचारके द्वारा स्वयं ही तेरा उच्छेद हो जायगा। अज्ञानका बन्धन ढीला तो पड़ने दे;फिर देखूँगा कि तेरा अस्तित्व कहाँ है । चित्त ! तू विनाशी है, असत् है, मिथ्या है; तुझे उपदेश करनेकी कोई आवश्यकता नहीं। जब तू उपदेश ग्रहण करता ही नहीं, तब तुझे उपदेश देना व्यर्थ है। तेरा तो त्याग ही होना चाहिये। मैं निर्विकल्प चित्रवरूप हूँ। न मुझमें अहङ्कार है और न वासना । रे असन्मय चित्त ! तृ ही अहङ्कारका बीज है। तेरे साथ मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है। 'यह देह मैं हूँ' यह तेरी कुदृष्टि कितनी मूर्खतापूर्ण है! मैं तो अनन्त, अपरिच्छिन, एकरस परमतत्त्व हूँ। मैं चित्त अथवा शरीरके अंदर सीमित कैसे हो सकता हूँ ! चित्त ! तूने वासनाओंको अपनाया है, परन्तु मैंने तुझे और तेरी वासनाओं को छोड़ दिया है। यह कैसा अज्ञान है कि 'मैं शरीर हूँ' ऐसी कल्पना हो गयी । मैंने पैरके ॲंगूठेसे लेकर शिखापर्यन्त दूँद-हूँद्के देख लिया-'अहम्' नामका कोई पदार्थ नहीं है।

में समस्त दिशा-विदिशा, काल-अकाल और वस्त-अवस्तका अधिष्ठान, चित्स्वरूप हूँ। न मेरी सीमा है न नाम है, न में एक हूँ न दो, न मैं महान हूँ न अणु । इस शरीरमें यह मांस है, यह खून है, ये हड्डियाँ हैं और यह है प्राणवायु-इसमें 'अहम्' क्या है ! शरीरमें प्राणकी शक्ति है, परमात्मा-का ज्ञान है, शरीरका घटना-बढना है--इसमें 'अहम्' क्या है ! शरीरके एक-एक अवयव पृथक्-पृथक्; प्राण और इन्द्रिय पृथक्-पृथक्; मन, बुद्धि, चित्त और वासनाएँ पृथक-पृथक; इनमें 'अहम्' क्या है ! मुझ साक्षी-स्वरूपसे ही तो ये और सारे जगत प्रकाशित हो रहे । हूँ तो केवल मैं-ही-मैं, अन्यथा यह सब कुछ नहीं है। देह-परिच्छिन्न अथवा जगत्परिच्छिन्न कोई भी 'अहम्' नामकी वस्तु नहीं है। जो वास्तविक 'अहम्' है, उसमें न देह है न जगतु: वह तो विशुद्ध एकरस चैतन्य है। मैं कल्पनावश परिच्छिन 'अहम' का वेश धारण करके सब कुछ करने और भोगने लगा, उलझ गया। मान लिया कि मैं ऐसा ही हूँ। अब वैसा नहीं होगा। यदि मेरे अतिरिक्त कोई परिच्छिन वस्तु है तो वह रहे या जाय, मुझसे कोई सम्बन्ध नहीं । बालकके लिये जैसे वेताल भयक्कर है, वैसे ही अज्ञानीके लिये यह जगत् । मैं मृगतृष्णामें समुद्र देख रहा था । इन्द्रियोंको और उनके विषयोंको, जो हैं ही नहीं। अपना समझ रहा था । वह 'अहम्' क्या था ! वह द्रष्टा, स्प्रष्टा, श्रोता, घाता, रसियता और मन्ता कौन था ! अज्ञान-ने ही तो 'अहम' का रूप धारण किया था । शानसे उसका मूल ही उखड़ जाता है, वासनाका बीज शक्तिहीन हो जाता है, शरीरकी क्रियाएँ फलदानमें समर्थ नहीं रहतीं। बस, यही दु:खका और सांसारिक सुखका भी आत्यन्तिक नारा है ।बच्चे जैसे मिट्टीके खिलौने रखते हैं, और उनके फूट जानेपर रोते हैं, वैसे ही चित्त वासनाएँ रखता है और उनके प्रतिकल क्रिया होनेपर रोता है। दुःखका निमित्त ही वासना है। परन्तु तत्त्ववेत्ताके लिये यह सब कुछ है ही नहीं; जो कुछ है, अपना खरूप है। हे इन्द्रियो, हे चित्त, तुम्हें तुम्हारी मृदता और तुम्हारा मिथ्यात्व मालूम हो गया है। अपने व्यक्तित्व और अहंताको छोडकर मुझ अनन्त सत्तामें मिल जाओ। देखी, देखी, एक-रस, अनन्त, परिपूर्ण, विज्ञानानन्दघनस्वरूप मैं ही स्थित हैं। अपने मल और वास्तविक स्वरूप मझको जानो । बस, इसीमें तुम्हारी कृतकृत्यता है।"

इस प्रकार विचार करते-करते उदालककी अवस्था और भी गाढ़ हो गयी । ज्यों-ज्यों प्राक्तन संस्कारोंके अनुसार कल्पित सत्यका आवरण दूर होने लगा त्यों-त्यों वे सत्यके निकट पहुँचने लगे, वस्त-तत्त्व उज्ज्वलरूपमें उनके सामने प्रकट होने लगा। उन्होंने निश्चय किया--''आत्माका स्वरूप अनन्त और असीम है, वह चेल्य-रहित चित् है, उसमें न वासना है और न उससे होनेवाले दोष ही । वहीं तो मैं हूँ । ये जो संसारके भय हैं, ये तो वासनामुखक अतुएव निर्मुख हैं; क्योंकि वासनाओंसे मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है। वासनाओंका दादा अज्ञान भी भेरा स्पर्श नहीं कर सकता। अज्ञान और उसके बाल-बच्चे ( अहङ्कारसे लेकर विषयपर्यन्त ) रहें या न रहें, मैं निर्लित चैतन्य हूँ । क्या जन्म और मृत्यु मेरा स्पर्श कर सकते हैं ? नहीं, नहीं, सब कुछ एकमात्र अद्वितीय आत्म-चैतन्य है। जब चित् ही 'सब' से रहित सबका जीवन है, तब छोटे-छोटे प्रतीयमान जीवनाभासोंका क्या प्रयोजन है ? और ऐसी स्थितिमें मृत्युका क्या भय है ? क्या इसके अतिरिक्त और किसी दिन्य जीवनकी आवश्यकता है ? अजी, जीवन और मृत्यु मनोविकल्पमात्र हैं। 'मैं देह हूँ' यह भाव ही जन्म-मृत्युका कारण है। आत्मामें अहंभाव ही नहीं है, तव जन्म-मृत्यु किसके ? देह जड है, विचारद्वारा मनका नाश हो जाता है; फिर अहंभाव किसमें है ? तीनों गुण प्रकाश, प्रवृत्ति और मोहके रूपमें स्थित हैं । प्रकृति प्रकृतिमें विद्यमान है, ब्रह्म ब्रह्मस्वरूपमें नित्य स्थित इनमें कौन किसको अहम कहता है ? यदि अहङ्कार है तो उसका स्वरूप क्या है ? उसका निर्माण किसने किया ? उसका रङ्ग-रूप क्या है ? किस वस्तुका विकार है ? 'अहम्' पदसे किस वस्तुका ग्रहण होता है ! और 'अनहम्' पदसे किसका त्याग होता है ? इसलिये यह अहम् न भाव है न अभाव । यह कुछ है ही नहीं। ऐसी स्थितिमें किससे किस रूपमें कौन-सा सम्बन्ध हो सकता है १ जब अपनेसे अतिरिक्त किसी भी वस्तुसे कोई सम्बन्ध ही नहीं हो सकता तब दूसरेका बोध, दूसरेका भाव अथवा दूसरेकी किया कैसे हो सकती है ? इसलिये द्वेतकी कल्पना सर्वथा अज्ञानजन्य और अलीक है। मेरा अस्तित्व ब्रह्मका अस्तित्व है। मैं ही सत् हुँ। इसमें अहंभाय और शोकके लिये बिल्कल स्थान नहीं है। जगत मनकी एक प्रविश्वना है और मन अज्ञान है। अज्ञान एवं उसका विनाश स्वयं ज्ञान भी मैं ही हैं।

(अहङ्कार एक भ्रम है। इसीने अपने खरूपको भम'के रूपमें ग्रहण किया। स्वरूपमें अन्यत्व और फिर ममत्व और परत्व-यही जगत्की घारणाएँ हैं; परन्तु जब परम वस्तु स्पन्दः परिणाम, बस्त्वन्तर और उसकी कल्पनासे रहित है, तब यह अहङ्कार कहाँ और उसके अभावमें यह प्रपञ्च कैसा ? मुझे हद बोध हो रहा है-यह सब मैं ही हूँ । वर्तमान समयमें जिसे घट कहा जाता है, वह अनादि पूर्वकालमें जैसे मिट्टीमें स्थित था वैसे ही आज भी है और आगे भी रहेगा, जैसे जल-तरङ्ग उठनेके पूर्व जलरूपमें स्थित था, है और रहेगा, वैसे ही यह शरीर ब्रह्ममें था, है और रहेगा। ब्रह्म-व्यतिरिक्त जगत् और शरीर कोई अस्तित्व ाहीं रखते । इसमे अन्तर और बाहरका भेद काल्पनिक है। स्वप्नका बाहर भी भीतर ही है। उसके बाहर और भीतर दोनो ही एक स्तरमें हैं। मृगतृष्णाके जलकी मछली अपनी लंबाई-चौड़ाई, फँसना और छूटना मृगतृष्णासे पृथक् नहीं बना सकती; इसी प्रकार यह जो कुछ प्रतीत हो रहा है, ब्रह्मसे पृथक् नहीं है।

''वासनाओंका अन्यत्व चिराम्यस्त है। जबतक मनकी पृथक् सत्ताका बाध नहीं होगा, तबतक वासनाओंका पूर्ण क्षय नहीं हो सकता । मनोनाश और वासनाक्षय परस्पर सापेक्ष हैं और तत्त्वज्ञान इनकी प्रतिष्ठा है। तत्त्व-शान अखण्ड स्वातन्त्र्य है, मनोनाश और वासनाक्षय उसके सहकारी हैं। यदि तत्त्वज्ञानका सुख प्राप्त करना है तो मनोनाश करना ही होगा । ज्ञानकी रक्षा, उसमें स्थितिः तपस्या, दृष्ट दु:खका नाश और जीवन्मुक्ति-सुखकी उपलन्धिके लिये मनोतारा करना उचित है। मनोनाशका स्वरूप क्या है ! उसके अस्तित्वका वाध ही उसका नाश है । शरीरकी कोई परवा नहीं है, मनकी कोई परवा नहीं है, न अपना कर्तृत्व है और न भोक्तृत्व । परन्तु प्रतीयमान मन यदि सहज भावसे ही निर्वाण चाहता है तो चाहे और उसके लिये साधना करं। इसमें तो अपनी निरपेक्षता ही है। मनके लिये जब कोई प्राप्तव्य वस्तु नहीं रही, तब वह मूलहीन और शाखाहीन होकर निर्वाणको प्राप्त हो जाय-यह स्वभाविसद ही है। मन ! यह एक भ्रम है कि तू निर्घाण नहीं है। वास्तवमें तू निर्वाणस्वरूप है। परन्तु यदि तू अपनेको ऐसा नहीं समझता है तो आ, तू मुझ निर्वाणमें स्थित हो जा; मैं स्वयं निर्वाण हूँ।"

उदालककी विशुद्ध बुद्धिने यही निर्णय किया कि मनको निर्वाणमें स्थित हो जाना चाहिये । पद्मासन बँघा हुआ याः सा० अं० २५

आँखें अधखुली थीं। उन्होंने ॐकारका उचारण प्रारम्भ किया । ॐकारके दीर्घ घण्टानादके समान तारस्वरसे उचारण करते-करते वह ध्वनि उनके मूर्द्धाका स्पर्श करने लगी और उनकी सुप्त चेतना जागरित होकर आकाशके समान निर्मलरूपसे विस्तृत हो गयी । ॐकारकी साढ़े तीन मात्राओंमेंसे जब उन्होंने प्रथम मात्राका चिन्तन किया और उसकी अन्तर्ध्वनिके साथ ही रेचक प्राणायाम किया, तब सारा शरीर प्राणवायुरे रहित हो गया और उनके प्राणवायु चिद्रसपूर्ण आकाशमें स्थित हो गये। अन्तःस्थित अभिने प्रज्वलित होकर उनके पाप-पुण्यमय शरीरको जला दिया और उन्होंने भावनासे ही प्रणवकी दूसरी मात्राका चिन्तन करते हुए निष्कम्प कुम्मक प्राणायामसे प्राणीको स्तम्भित कर दिया । बाहर-भीतर, नीचे-ऊपर, दिशा-विदिशा—कहीं भी उनके प्राण उस समय क्षुन्ध नहीं थे । पाप-पुण्यमय शरीरको भस्म करनेवाली अग्नि शान्त हो गयी, बरफके समान श्वेतवर्ण उनके शरीरकी राख बच रही । उस समय उनकी भावनासे ऐसा दीखता था कि उनके शरीरकी हिंहुयाँ कर्णूर-चूर्णकी शस्यापर शयन कर रही हैं । धीरे-धीरे वह भस्म और अवशिष्ट इडियाँ भी विलीन हो गयी और उन्होंने प्रणवकी तीसरी मात्राका चिन्तन करते हुए पूरक प्राणायाम किया। ऐसा अनुभव हुआ मानो उनके प्राण चेतनताकी सुधा-धारामें डुव गये हों । अत्यन्त शीतलताका अनुभव हुआ । उनके प्राणवायुने चन्द्रमण्डलका स्वरूप धारण किया। वह चन्द्र-मण्डल अमृतका समुद्र है। जैसे धर्ममेघ समाधि ही लग गयी हो ! उनकी उस आनन्दमेघ अवस्थासे अमृतकी अनेकों धाराएँ प्रवाहित होने लगीं और वे उनके शरीरके अवशिष्ट भस्मपर पड़ने लगीं । उस अमृतधाराके संयोगसे वह भस्म चन्द्रमाके समान सुन्दर और चतुर्वाहुके रूपमें प्रकट हो गयी। सुन्दर शरीर, खिले हुए कमल-सी आँखें मानो साक्षात नारायण ही मूर्तिमान् हो गये हों । मधुधारासे आफ्रावित प्राणींने उनके शरीरमें प्रवेश किया और चक्रोंमें विस्तृत कुण्डलिनीको परिपूर्ण कर दिया। उदालकका यह भावनामय दिव्य शरीर समाधि लगानेकी योग्यतासे युक्त होकर अत्यन्त दृढ़ भावसे स्थित हो गया।

पद्मासन बैंघा हुआ था और ऑखें अधखुली थीं। उन्होंने इन्द्रियोंको खींचकर उनके गोलकमें खापित किया। भूत, भविष्य और निकट-दूरकी वस्तुओंमें दौड़नेवाले चित्त-को द्वदयमें स्थिर किया, प्राण और अपानको सम करके

सुषुम्णाको सञ्चालित किया । इन्द्रियोंको इन्द्रियोंके विषयोंसे पृथक् करके बाह्य और आन्तर संस्पर्शोंको विलीन कर दिया। कुछ समयतक विकल्प उठते रहे। परन्तु उन्होंने धीरे-धीरे सबको नष्ट कर दिया। विकल्पोंके क्षीण होनेपर उनके हृदयाकाशमें घने अन्धकारका उदय हुआ और उनकी विवेकशक्ति छप्त-सी होने लगी, परन्त वे जागरित और सावधान रहे । उस अन्धकारके भी अंदर रहनेवाले सर्यने उसको छिन-भिन्न कर दिया और जैसे प्रात:काल धीरे-धीरे अन्धकारका नाश होकर सूर्यका उदय होता है, वैसे ही एक अत्यन्त रमणीय तेजःपुञ्ज उनके सामने प्रकट हुआ । यद्यपि यह तेजःपुद्ध अपार था, तथापि उनके अनन्त स्वरूपमें-जिसका कि उन्हें बोध था-इसकी कोई महत्ता नहीं थी। इसल्ये उसका स्मरण होते ही यह तेजःपुञ्ज सत्त्वहीन हो गया और उनका मन निर्विषय होकर लयको प्राप्त हो गया । परन्त्र यह लय कोई वाञ्छनीय अवस्था नहीं है। उन्होंने मनको इससे जगाया और जगते ही मनके सामने बृहत् आकाश उपस्थित हुआ। उस शून्यमें ही तो यह सब कुछ फैला हुआ है। इस आकाश-का बाध करते ही पुनः निद्रान्सी जड समाधि और तत्पश्चात् कुछ अनवधान सी दशा प्राप्त हुई। परन्तु उदालक इस प्राकृतिक जडताकी घन और शिथिल दोनों ही अवस्थाओंको पार करके एक क्षणके लिये चिल्बरूपमें स्थित हुए और दूसरे ही क्षण उस स्थितिसे च्युत हो गये। बार-बार उसपर आरूढ होते रहनेसे उसका रस मिला और आस्वादन करने-बाला रसमय हो गया । यह चिन्मयता ही अथवा रसमयता ही सविकल्प समाधि है। यह विशुद्ध रसस्वरूप नहीं है, किन्त रसप्रचुर है; इसलिये सूक्ष्मरूपसे इसमें त्रिपुटी विद्यमान रहती है। इसके परिपाकसे चित्त चित्तत्वसे रहित होकर चितु-तत्व हो जाता है। उसमें न चेत्य है और न चित्त, केवल चित्-ही-चित् है। जैसे तरङ्ग, फेन आदिसे रहित अनन्त शान्त महासागर हो, जिसमें बाहर-भीतर, स्थूल-सूक्ष्म, आदि-अनादिका भेद नहीं किया जा सकता, वैसे ही वह परम वस्त है और चित्तत्वहीन होकर चित्तका वही हो जाना, जिसमें त्रिपुटीका लेश भी नहीं रहे, निर्विकल्प समाधि है। स्वरूप-बोध और स्वरूपिश्वतिका यही एकत्व है। इस ग्रुद्ध विज्ञान-खरूप चिदाकाशमें स्थित होकर उदालक आनन्दस्वरूप हो गये और भेदवर्जित सत्ता-सामान्यके रूपमें स्थित हो गये। यही योगकी पराकाष्ट्रा है।

उद्दालकको इस पदपर स्थित होनेमें किसी विध-बाधा अथवा प्रलोभनोंका सामना नहीं करना पड़ा हो। ऐसी बात नहीं । ऐसी-ऐसी सिद्धियाँ उनके सामने आयीं, जो इन्द्र, सूर्य और ब्रह्माका पद देनेके लिये बहुत ही आग्रह करती थीं। अप्सराएँ उन्हें घेरकर खड़ी हो जातीं। परन्त गम्भीर एवं विचारशील पुरुष जैसे बालकोचित खिलौनेके लिये धुन्ध नहीं हुआ करते, वैसे ही उन सिद्धियोंसे उनका चित्त तनिक भी प्रभावित नहीं हुआ । जिस आनन्दमन्दिरमें वे निवास कर रहे थे, जिस आनन्दसरीवरमें वे क्रीडा कर रहे थे, उसके सामने ब्रह्मलोकके आनन्द भी वैसे ही थे, जैसे महान समद्रमें एक तच्छ तिनका। वे आनन्दके आस्वादक नहीं थे, बल्कि उस आनन्द, अनानन्दसे अतीत पदमें थे जिसमें एक क्षणके लिये स्थित हो जानेपर और किसी वस्तुकी महत्ता अथवा सत्ता उसके अतिरिक्त नहीं रह जाती। फिर दृश्य आवें कहाँसे ? और उनमें कोई प्रलोभित हो कैसे ? उनकी यह समाधि छ: महीनेतक लगी रही। जब उन्होंने आँखें खोलीं तब देखा कि वसिष्ठ आदि बड़े-बड़े मुनिगण, इन्द्रादि देवता हाय जोड़े उनके सामने खड़े हैं और बड़ी नम्रतासे उन्हें प्रणाम करके प्रार्थना कर रहे हैं कि भगवन ! आप क्रपादृष्टिसे हमलोगोंको कृतार्थ कीजिये। दूसरी तरफ जो अप्तराएँ थीं, उन्होंने अपनी सेवा स्वीकार करनेके लिये विशेष आग्रह किया। उदालक सबका आतिथ्य-सत्कार करके, 'अब आपलोग जा सकते हैं' ऐसा कहकर अपने काममें लग गये। न तो उनका अभिनन्दन ही किया और न त्यागका ही आग्रह किया। वे लोग कुछ दिनोंतक उनकी सेवा करके अपने-अपने स्थानको लौट गये।

जीवन्मुक्त उद्दालक यथाप्रारम्ध कभी जंगलोंमें और कभी ऋषियोंके आश्रमोंमें निवास करते। कभी-कभी वे हिमाचल, कैलास, विन्ध्याचल आदि पर्वतींपर धूमते तो कभी मुन्दर उद्यानों और समुद्रपरिवेष्टित द्वीपोंमें भी। उनके लिये नगर और जंगल, सम्पत्ति और विपत्ति—दोनों ही एक-से थे। उनकी समाधि कभी महीनोंमें टूटती तो कभी वर्णोंमें, कभी वे समाधिष्ट देखे जाते तो कभी व्यवहारमें संलग्न। उनहें समत्व प्राप्त हो गया था। संसारकी विभिन्नताएँ और विषमताएँ उनके लिये मिट चुकी थीं। उनकी एक-एक किया संसारके लिये वैसे ही थी, जैसे शिशुके लिये माताकी। उनकी समाधि संसारके लिये थी और व्यवहार भी। उनके मातृत्व और समत्व अवाधित सत्ताके ही अभिन्यक्त रूप थे। उनकी सन्ता

ही जगत्की दृष्टिसे एक महत्ता थी। वे स्वयं महान् चित थे। वे स्वयं एक सामान्य सत्ता थे।

यह सत्तासामान्य क्या है ? यह परिपूर्ण ब्रह्म ही है । पहले चेत्यसे चितका विवेक कर लिया जाय । चित्त कभी चेत्यमय न हो, चिन्मय हो। उसका यह जागरण साध्यसे पृथक साक्षितत्त्वकी अनुभूति है। परन्तु यह अनुभूति साक्ष्यको अपनेसे पृथक् नहीं रहने देती । एक दूसरेको देख ही नहीं सकता। स्वप्नके द्रष्टा और दृश्य एक ही तत्त्व हैं। उनमें सूक्ष्म-स्थूल और बाह्य-आन्तरका भाव कल्पित है। तत्त्वदृष्टिसे कार्य-कारण-भाव बन नहीं सकता । अवस्य ही बहिर्मुखताकी निवृत्तिके लिये अन्तर्मुखता आवश्यक है। परन्तु जिसमें अन्तर और बहि:का भेद ही नहीं, उसमें अन्तर्भुखता क्या और बहिर्भुखता क्या ! सब एकरस, अनन्त और अद्वितीय है। समुद्रका बाहर-भीतर हो सकता है, परन्त आकाशका भीतर-बाहर क्या ? आकाशके स्थल-सूक्ष्म स्तर सम्भव हैं; परन्त परिणामके लिये देश, काल और निमित्त न रखनेवाले निर्विकार तत्त्वमें सूक्ष्मता और स्थूलता क्या ? सब आत्मस्वरूप ही है, चाहे प्रतीत हो या अप्रतीत । यही सामान्य सत्ता है, जो कि निर्थिशेष है । इसे केवल बोधवान पुरुष ही जानते हैं और यही उनका स्वरूप है। यही सत्तासामान्य निर्विशेष सम है। योग और भोग, समाधि और विक्षेप एक हैं; क्योंकि वे शानीकी दृष्टिमें निर्विशेष हैं। यह दृष्टि अन्तःशीतलताकी जननी है। दूसरों-की दृष्टिमें जो बहुत महत्त्वपूर्ण कार्य है, अथवा बहुत निम्न-कोटिका है-दोनों ही उसके लिये अपने स्वरूप हैं। कोई भी उसे आश्चर्यचिकत अथवा क्षच्य नहीं कर सकता । इसी सत्तासामान्यमें उदालककी स्थिति थी। यही उनका खरूप

था और यही बास्तवमें स्वरूप है। अवतक जितने भी महा-पुरुष हुए हैं, वे इसमें स्थित हुए हैं और जो हैं, वे स्थित हैं और जो आगे होंगे, उन्हें स्थित होना होगा।

आगे चलकर उनकी स्थिति ऐसी हो गयी कि दूसरोंकी प्रेरणासे ही वे कुछ करते थे। उनका उठना, बैठना, सोना, चलना दूसरोंकी इच्छाके अनुसार ही होता था। थोड़े ही दिनोंमें ऐसी स्थिति हो गयी कि परप्रेरणाका भी उनपर कोई प्रभाव नहीं पड़ता था। एक बार उनका आसन बँधा, प्राण सम हुए, मन सून्य हुआ और वे सर्वोद्यातः विदेहमुक्तिमें स्थित हो गये। लोगोंकी दृष्टिमें जो उनका द्यारिर था, वह गिर गया और थोड़े ही दिन के बाद केवल हिंडुयाँ-ही-हिंडुयाँ दोप रह गयीं। बहुत दिनोंके बाद महामाया श्रीचामुण्डादेवीने आकर उनकी हड्डीको अपने मुकुटमें लगा लिया और अपनेको कृतकृत्य माना। महापुरुषके सम्बन्धकी वस्तुओंका ऐसा ही महत्त्व है।

जिस शरीरको संसार उद्दालक समझता था, अब वह अवस्य ही नहीं है; तथापि उद्दालकका जो वास्तविक स्वरूप है, वह आज भी है और आगे भी रहेगा। उन्होंने जिस विचार, त्याग, वैराग्य, साधना आदिके द्वारा जिस क्रमसे अपने स्वरूपकी उपलब्धि की थी वह हमारे सामने है और हमारा वास्तविक स्वरूप भी वही है। यदि उनके इस साधनक्रमको आदर्श मानकर हम भी उस स्वरूपबोध और स्थितिको प्राप्त कर सकें तो हम भी वैसे ही और वही हो सकते हैं, जो परम सत्य है और कल्पना जिसे छू नहीं सकती। महापुरुषकी द्वस्तियोंका यह जीवन हमारे लिये मार्गदर्शक हो और हम सत्यका साक्षात्कार करके कृतकृत्य हों—यही प्रभुके श्रीचरणीमें प्रार्थना है।

# सचे गुरुदेव

काह सौं न रोष तोष काह सौं न राग दोष,
काह सौं न बैरभाव काह की न घात है।
काह सौं न बकवाद काह सौं नहीं विषाद,
काह सौं न संग न तौ कोउ पक्षपात है॥
काह सौं न दुध बैन काह सौं न छैन दैन,
ब्रह्म कौ बिचार कछ बौर न सुदात है।
सुन्दर कहत सोई ईसनि कौ महाईस,
"सौई गुरुदेव जाकै दूसरी न बात है॥"

—**सुन्दरदा**सजो

# चारों युगोंका एक ही साधन

## [ नामजपकी महिमा ]

( रचयिता--श्रीशेषो घोडो झुंझुरवाड )

नारायणका सुधामय नाम पिये जा तू, रसने ! अबिराम । यही सब सार बस्तुका सार, इसे अपना सौभाग्य विचार। 'शेष' का यह कहना के मान, निरन्तर नामामृत कर पान ॥ × एक कोटि जपसे होती है 'तनु -स्थान' की शुद्धि, रज-तम होते अस्त, हस्तगत होती सरव-विशुद्धि । रोगिक सब बीज नष्ट हो जाते हैं तत्काल, और कल्पनाके प्रवाहमें आती बाढ़ विशाल । सपनेमें सब देववृन्द औ संत आप-ही-आप---आ-आकर दर्शन दे जाते, करते बार्तारुगप । रोष कहें, मनमें लेकर ऐसे अनुभवके भाव--आगे-आगे साधन-पथपर चलो बढ़ाते पाँव ॥ X × × X दो करोइतक हो जाता जब जपका उपसंख्यान, दोष-रहित---अत्यन्त शुद्ध हो जाता 'धनका स्यान'। निर्धनताकी पीड़ासे मिल जाता है निस्तार, सावकके हित हो जाता है सुखमय सब संसार । दैन्य-दुःखसे देशान्तरमे रहते जो अन्यत्र, शीघ लौटकर वे निज गृहमें हो जाते एकत्र। वे द्वःसह दारिद्रच-उपद्रव हो जाते हैं शान्त, होती रहती है कुटुम्बमें सुखकी वृद्धि नितान्त । शेष कहें, मनमें लेकर ऐसे अनुभवके भाव-आगे-आगे अधिक वेगसे चलो बढ़ाते पाँव ॥ × X

 मनुष्यकी जन्मकुण्डलीमें तनु, धन लादि कमसे बारह माव होते हैं, एक-एक करोड़के जपसे एक-एक मावकी शुद्धि होकर तेरहवें करोड़के जपसे नित्य-मुक्ति हो जाती है।

तीन कोटि भगवन्नामोंका जप होता जब पूर्ण, 'स्थान पराक्रमका' विशुद्ध तब हो जाता है तूंर्ण । पहले जो प्रतीत होतं थे कार्य अतीव असाध्य, वे सब-के-सब हो जाते हैं शीघ्र सहज ही साध्य । भाई-भाईका आपसमें रहता था जो द्वेष, हो जाता वह दूर और बढ़ जाता प्रेम विशेष 1 शेष कहें, मनमें लेकर ऐसे अनुभवके माव-आगे-आगे अधिक नेगरी चलो बढ़ाते पाँव ॥ × × × × चार कोटि जपसे होती है 'सुख-स्थान' की शुद्धि; फिर तो बाधित किसी त्राससे हों न कभी मन-बुद्धि । प्राणीको नित्यत्व-बोधका सुख मिलता भरपूर; कायिक, वाचिक तथा मानसिक दुख हो जाते दूर । शेष कहें, मनमें लेकर ऐसे अनुभवके भाव-आगे-आगे अधिक वेगसे चलो बढ़ाते पाँव ॥ × × × पाँच करोड़ पूर्ण हो जिता है जब जपका मान, परम शुद्ध होता है तत्क्षण 'सुत-विद्याका स्थान' । पुत्रहीनको पुत्र प्राप्त होता है आयुष्मान् , मूर्स मनुज इस जपके बरुसे हो जाता विद्वान् । द्वेषी हो यदि पुत्र, शीघ्र हो जाता साधु-स्वभाव, और पवित्र बुद्धिमें उसकी भरते सुन्दर भाव । शेष कहें, मनमें तेकर ऐसे अनुभवके भाव-आगे-आगे अधिक वेगसे चलो बढाते पाँव॥ × × छः करोड़ जपसे कट जाते 'रिपु-स्थान' के कष्ट, बाह्य और कामादि आन्तरिक वैरी होते नष्ट । होता है दुःसाध्य रोगका शीघ समूल विनाश, और पूर्ण आरोग्य देहमें करता नित्य-निवास ।

शेष कहें, मनमें लेकर ऐसे अनुमनके मान-आगे-आगे अधिक वेगसे चलो बढ़ाते पाँव ॥ X X X X सात कोटि नार्मोंके जपका हो जब पूर्ण विधान, तो उससे विशुद्ध होता है तत्क्षण 'जाया-स्थान'। अविवाहित मनुष्य यदि चाहे, होता शीघ्र विवाह, प्राप्त धर्म-पत्नीसे उसको हो आनन्द-उछाह । प्रतिकृता नारी भी होकर पति-सेवामें लग्न-स्वामीको निज देव मानती होती सुखमें मग्न । एक दूसरेको आपसमें देते मोद अमंद, दम्पति यों आनन्द मनाते हैं जगमें सानन्द । होष कहें, मनमें लेकर ऐसे अनुभवके भाव-आगे-आंग अधिक वेगरी चलो बढ़ाते पाँव ॥ X × × आठ कोटि जपसे होता है शुद्ध 'मृत्युका स्थान', बाघा दूर अकार मृत्युकी, होती आयु महान् । पूर्ण आयु पाकर साधक नर साधनमे हो लीन--आत्म-राज्यके सिंहासनपर हो जाता आसीन। शेष कहें, मनमें लेकर ऐसे अनुभवके माव-आंग-आंगे अधिक वेगसे चलो बढ़ाते पाँव ॥ × Х नौ करोड जब पूरा हो जाता है जपका मान, तब उससे अत्यन्त शुद्ध होता है 'धर्म-स्थान'। सगुण रूपमें मन्त्र-देवताका हो साक्षात्कार, कार्यरूपमें सन्ता होता वाणीका उचार। हो जाता है प्राप्त जीवको अनुपम पूर्णानन्द, इस सुख़का वर्णन करनेमें वाणीका मुह बन्द। शेष कहें, मनमें लेकर पेसे अनुभवके भाव-आगे-आगे अधिक बेगसे चलो बढ़ाते पाँव॥ X × X X हो जाता जब दस करोड़के जपका पूर्ण विधान, दोष-रहित अत्यन्त शुद्ध होता है 'कर्म-स्थान'। मिट जाते हैं बुरे कर्मके सब संकटप-विचार; बनता इस शरीरसे निशिदिन पुण्यकर्मै-व्यापार।

अन्धकारमें दीपक लेकर हुँदै वारंवार-तो भी कहीं न मिलता ऐसा मानव शुद्धाचार। ज्ञानीके वचनीक पीछे-पीछे फिरता अर्थ, त्यों ही वाणी होती इसकी अनुभवसिद्ध समर्थ । शेष कहें, मनमें तेकर ऐसे अनुभवके माव--आगे-आगे अधिक वेगसे चलो बढ़ाते पाँव ॥ × × × × ग्यारह कोटि पूर्ण होता जब जपका उपसंख्यान, दोष-रहित--अत्यन्त शुद्ध हो जाता लाभ-स्थान । गृह, धन-धान्य आदि लौकिक सुखका है होता लाभ, और कृपा करते हैं उसपर श्रीपति पङ्कजनाम । सब प्रकारके सुख-समृद्धिकी होती रहती वृद्धि, घरमें निशिदिन टहरू बजातीं ऋदि और सब सिद्धि । गोर्कुल-सा सब ओर सरसता रहता है सुख-कन्द, जहाँ तहाँसे उसे सदा ही मिलता परमानन्द । रीष कहें, मनमें लेकर ऐसे अनुभवके भाव--आगे-आगे अधिक बेगसे चलो बढ़ाते पाँव॥ X × × × बारह कोटि नाम-जपका जब पूरा होता मान, तब उससे अत्यन्त शुद्ध हो जाता 'व्ययका स्थान'। दया-घाम सद्गुरुको होती करुणा प्राप्त अतीव, जिससे पूर्ण परम-पदवीको पा लेता है जीव । सपनेमें अथवा जागृतिमें मिल करके स्वयमेव-अपनी सहज ऋपाकी वर्षा कर जाते गुरुदेव । श्रीगुरुकी करुणाका पाकर जीव सुखद संयोग-परमानन्द-सुधाका संतत करता है उपभोग। शेष कहें, मनमें हेकर ऐसे अनुभवके भाव-आगे-आगे अधिक वेगसे चलो बढ़ाते पाँव ॥ × × × × तेरह कोटि नाम-जपकी संख्या होती जब पूर्ण,

 भगवान श्रीकृष्णके दिव्य लीलाधाम गोकुलमें जैसे सदा आनन्द रहता है।

अङ्गसहित यह अनुष्ठान तब हो जाता परिपूर्ण।

द्रष्टा-दर्शन-दृदय-भेदका तथ होता तत्काल, नित्य-मुक्ति बनिता उसको है पहनाती बरमाल । 'सोऽहम्,' 'हंसः' इस अजपाको जपते रहनां नित्य, जिससे सिद्ध हुआ करता है जप वह अजपातीत । स्मरण-विस्मरणसे अतीत जो सत्स्वरूपका ध्यान, उसमें जीव सदा रहता है—यही सत्य है ज्ञान । रोष कहें, ऐसे अनुभवको ते करके, हे तात !—

सब लोगोंको यही बताया करो तत्त्वकी बात ॥

× × ×

नारायणका नाम जो तू हेता निर्व्याज । तो क्या तेरा रूठकर कर हेगा यमराज ॥ नारायण भगनान्के पावन नाम अनन्त । किसी पकका स्मरण कर प्रेमसहित अत्यन्त ॥ मिलता है इससे सदा सुख-सौमाग्य समस्त । 'शेष' यही देखा-सुना सुसका मार्ग प्रशस्त ॥

(अनुवादक-पाण्डेय श्रीरामनारायण दत्त शास्त्री 'राम')



( लेखक--श्रीनलिनीमोहन सान्याल, एम्० ए०, भाषातस्वरत्न )

'साधना' शन्दसे क्या समझा जाता है ? सिद्ध अर्थात् फलप्राप्तिके अभिप्रायसे जो काम किया जाता है, उसका नाम है 'साधना' । संसारके सभी व्यापारोंमें इसके उदाहरण मिलते हैं । इल चलाना इत्यादि कामोंसे किसानको अज मिलता है, पाठाभ्यासके द्वारा विद्यार्थी परीक्षामें उत्तीर्ण होता है, मोजनके द्वारा भूख मिटती है । ये हैं स्थूल या भौतिक जगत्की कार्यावलीके उदाहरण । किन्तु भौतिक जगत्के अतिरिक्त एक दूसरे जगत्में अधिकांश लोग विश्वासी हैं । उस जगत्का नाम है भाव-जगत् अथवा अध्यात्म-जगत् । इस भाव-जगत्की एक वस्तुका नाम है 'जीवात्मा' और एक दूसरी वस्तुका नाम है 'परमात्मा' । दोनों ही चिन्मय हैं । दोनों ही मूलतः एक हैं—जीवात्मा परमात्माका ही अंश है; किन्तु जड-जगत्के प्रभावमें पड़कर जीवात्मा अज्ञान-तिमिराच्छक हो गया है और भूल गया है कि मैं निर्विकार नित्य आनन्दमय परमात्माका ही अंश हूँ । इसी कारण उसे दु:ख-भोग करना पड़ता है ।

चिद्-विशिष्ट वस्तुमात्र ही जीवातमा है—मनुष्य, पशु, पक्षी, कीट, उद्भिज । इनमेंसे जडका प्रभाव जिसपर जितना अधिक है, वह उतना ही अज्ञान-तिमिरान्य हो रहा है। मनुष्य ही एकमात्र जीव है, जो ज्ञान तथा अज्ञानकी उपलब्धि करनेमें समर्थ है। मनुष्योंके भीतर भी ज्ञान तथा अज्ञानके तारतस्यके हेतु नाना स्तर हैं—पशु-प्रकृतिसे देव-प्रकृतितक।

उच प्रकृतिके मानवगण समझ सकते हैं कि वे मूलतः शुद्धसत्त्व परमात्मासे उत्पन्न हैं और तमोमय भौतिक जगत्के प्रभावमें पड़कर परमात्मासे बहुत दूर हट गये हैं। ह्रेदमुक्त होकर वे फिर परमात्माके साथ एकीभूत होनेकी आकांक्षा करते हैं। जिस कार्यावलीकी सहायतासे वे इस फलको प्राप्त करनेकी चेष्टा करते हैं, उसका नाम है साधना।

परमात्माकी उपासनाके निमित्त दो विभिन्न प्रणालियाँ अवलिम्बत होती हैं—कोई परमात्माको सगुण समझते हैं, और कोई निर्गुण । निर्गुण उपासकोंकी संख्या बहुत थोड़ी है । अधिकांश उपासक परमात्माके सगुण भावका अवलम्बन कर ही उनकी आराधना करते हैं । सगुण परमात्मा ही ईश्वर या श्रीमगवान हैं।

ईश्वर जगत्से भिन्न हैं, किन्तु जगत् ईश्वरसे भिन्न नहीं। वह जगत्के उपादान-कारण तथा निमित्त-कारण दोनों हैं। ईश्वर चेतन हैं और अपनी इच्छासे जगत्की रचना करके शासकके रूपमें उसके प्रत्येक अवयवमें प्रविष्ट होकर विराज रहे हैं। ईश्वरसे परे एक स्वतन्त्र निर्विशेष तत्त्व है, जो मनतथा बुद्धिके अगोचर है। वह निर्विशेष तत्त्व है, इस कारण प्रत्यक्षरूपमें जगत्का कारण नहीं हो सकता। निर्विशेष परमात्माकी उपासना नहीं हो सकती। जगत्के कारण अक्षर पुरुष ईश्वर ही उपासनाके उपयुक्त हैं। परमात्माकी स्वेच्छा-परिग्रहीत गुणविशिष्ट सत्ता ही ईश्वर है।

उपासकोंने उनकी जितनी मूर्तियोंकी कत्यना की है, वे केवल उनके सगुण भावका अवलम्बन कर । वह एक होते हुए भी भक्तोंकी चित्तवृत्तिके अनुसार नाना रूपोंमें प्रतिभात होते हैं। भेद है केवल नाम तथा रूपका। नाम और रूप





छोड़कर जो तत्व मिलता है, वही यथार्थ तत्त्व है—वह परमात्माके अतिरिक्त और कोई तत्व नहीं।

उपासनाके तीन मार्ग हैं--कर्म-मार्ग, ज्ञान-मार्ग तथा भक्ति-मार्ग । भक्ति दैतमूलक है और शान अदैतमूलक । व्यावहारिक कर्म-मार्गमें द्वैतभाव है और योगमूलक कर्म-मार्गकी अन्तिम अवस्थामें द्वैत-ज्ञान विव्यप्त हो जाता है। कर्म-मार्ग तथा भक्ति-मार्गकी चरमावस्था है ज्ञान, और ज्ञान-प्राप्तिका फल है मोक्ष । सब मार्गावलम्बियोंका उद्देश्य है चरमावस्थामें परमात्माके साथ एकत्व लाभ करना । अन्त-की अवस्थामें ज्ञान तथा भक्तिमें भिन्नता नहीं रहती । जीवात्माके परमात्मबोधको प्राप्त होनेके पश्चात् भी गौड़ीय वैष्णवगण परमात्मा तथा जीवात्माके बीच सेव्य-सेवक-भाव प्रतिष्ठित रखना चाहते हैं। वे कहते हैं कि शान-लाम होनेके बाद भी और परमात्माके साथ मिल जानेके पश्चात् भी जीवात्मामें भक्ति रह सकती है। यद्यपि ज्ञानके द्वारा 'मैं और तुम' का यथार्थ भेद छप्त हो जाता है, तथापि पराभक्तिके प्रभावसे अद्देत-समुद्रमें भी (कल्पित) द्वैत-भावकी लहरें उठती हैं। संक्षेपमें गौड़ीय वैष्णवगण भगवानके साथ सायुज्य-लाभ करते हुए भी उनकी सेवाके लिये उनके साथ भेदभाव रखनेको व्यम हैं। इसीमें उन्हें अधिक आनन्द मिलता है। और यही उनकी भक्तिकी पराकाष्ट्रा है।

कहा गया है कि साधनाकी प्रणालियाँ तीन हैं—कोई-कोई कर्मके द्वारा, कोई ज्ञानके द्वारा और कोई-कोई भक्तिके द्वारा परमार्थ प्राप्त करनेके प्रयासी हैं। किन्तु कर्मके साथ सम्पर्करहित ज्ञानमूलक अथवा भक्तिमूलक साधना असम्भव है। किसी भी प्रकारकी साधनामें हम प्रवृत्त होना चाहें, पहलेसे ही कर्मकी आवश्यकता है। पहला काम है, भगवान्में विश्वास करना। यह है ज्ञानमूलक कर्म। यदि हम कर्ममूलक उपासनामें प्रवृत्त हों तो याग-यज्ञ, पूजा-पाठ, सन्ध्या-वन्दनादि कर्म करने पहेंगे। किन्तु भगवान् वा जिस किसी देवताके उद्देश्यसे हम याग-यज्ञ, पूजा-पाठमें आत्म-नियोग करें, प्रथम ही उनके प्रति भक्ति उत्पन्न होना आवश्यक है। अतएव देखा जाता है कि कर्ममार्गमें ज्ञान तथा भक्तिकी सहायता आवश्यक है।

श्रानमार्गमें चिन्ता, युक्ति, तर्क इत्यादि कर्मके द्वारा भगवान्में विश्वास स्थापन करके उनके खरूपकी तथा उनके साथ सृष्टिके सम्बन्धकी उपलब्धि होनी चाहिये। अवण, मनन, निदिध्यासन, ध्यान, सम्प्रज्ञात समाधि, असम्प्रज्ञात समाधि—इन सब सारोंको क्रमशः अतिक्रम करना होगा। अतएव ज्ञानके साथ कर्म तथा भक्तिका सम्बन्ध है।

भक्तिमार्गमें भी कर्म तथा ज्ञानका सम्बन्ध है। पहले ही हूँद निकालना होगा कि भगवान्का अथवा जिस देवताके प्रति हम भक्ति अर्पण करना चाहते हैं, उनका स्वरूप क्या है। उसके पक्षात्, किस प्रणालीसे हम उनके प्रति अपना प्रेम अर्पण करेंगे ? हम उन्हें पिता या माता, या पुत्र या कन्या, या भ्राता या सखा, या प्रणयास्पद या प्रभु मानकर उसी सम्बन्धके अनुसार उनके प्रति अनुराग प्रदर्शन करेंगे। यहाँ भी कर्मसे छूटकारा नहीं।

किलकालमें मानवके लिये भक्तिमार्गका अवलम्बन समीचीन है। भगवान्को प्रमु अथवा माता समझकर अपनेको उनके दास या सन्तान मानकर भक्ति करना सबसे अधिक सुगम है। केवल इस भावको पकड्कर निश्चिन्त रहनेसे नही चलेगा। अपने देवताको दिन-रात स्मरण करना आवस्यक है। उनको स्मरण करनेका सबसे सहज उपाय है उनका नास-जप करना।

जैसे तिइत्-वार्तांबहमें धातव सूत्रके द्वारा एक स्थानके तिइत्-यन्त्रके साथ अन्य स्थानके तिइत्-यन्त्रका संयोग साधित होता है, उसी प्रकार वाक्-यन्त्रकी सहायतासे अथवा अन्तरमें नि:शब्दसे उच्चरित भगवान्के नामोंकी परम्पराकी सहायतासे एक ऐसा सूत्र ग्रथित होता है, जो भगवान्के साथ जीवात्माका संयोग कर देता है। नाम-जप बेतारके तारका काम करता है।

जपकी संख्या निर्धारित करनेके निमित्त तुल्सी, स्द्राक्ष या स्फटिककी मालाका उपयोग किया जाता है। जिन्होंने नाम-जपका वत प्रहाण किया है, वे प्रतिदिनके लिये एक नामकी संख्या निर्दिष्ट कर रखते हैं। मालाके द्वारा जाना जाता है कि अनुष्ठेय दैनिक वत प्रतिपालित हुआ है या नहीं। चैतन्य महाप्रभुके समसामयिक भक्तशिरोमणि यवन हरिदास नित्य यिना व्यतिक्रमके एक लक्ष हरिनाम-जप करते थे।

जपका नियम यह है कि हम जिन देवताका नाम ले रहे हैं, नाम-ग्रहणके साथ-साथ द्धदयमें उनका चिन्तन करते जाना चाहिये और अम्यास करना चाहिये कि दूसरा कोई भी चिन्तन मनमें न आने पावे । हाथमें माळा रहनेसे वह हमें अन्यममस्कतासे बचाती जाती है ।

# त्याग और पवित्रता साधनके प्रथम दो सोपान

( लेखक-रेवरेंड आधर ई. मैसी )

वेद-वेदान्त और पुराणादि ग्रन्थोंका बहुत-सा अध्ययन और अनुशीलन करके भी जिज्ञासुको अन्तमें निराश ही होना पड़ता है, यदि त्याग और पवित्रताकी उपेक्षा उसके जीवनमें हुई हों। स्योंकि साधनमार्गके प्रथम दो सोपान, जिनके विना कोई हस मार्गपर आगे नहीं बढ़ सकता, त्याग और पवित्रता ही हैं। साधकको साधनपथपर स्वयं ही चलना होगा, अधिक-से-अधिक आत्मसमर्पण और आत्मोत्सर्ग करना होगा, तब जाकर उसके हृदयकी अँधेरी कोठरीमें ज्योतिका उजियाला होगा। सेंट वर्नर्ड कहते हैं—

'बाह्य प्रकृति ईश्वरकी छाया है और अन्तरात्मा उसका प्रतीक । विशुद्ध अन्तरात्मा, जो अपने-आपको हुँट रहा है, उसका मुख्य और विशिष्ट दर्पण है । यदि ईश्वरकी दिव्य अहस्य सत्ताएँ सृष्टिकी सृष्ट वस्तुओं द्वारा समझी और साफ सफ्त देखी जा सकती हैं तो मैं कहता हुँ कि ईश्वर-सम्बन्धी वह ज्ञान उसके इसी प्रतीकमें, हमारे अन्तरात्मामें ही अङ्कित हैं। इससे अधिक गहरी छाप उस ज्ञानकी भला, और कहाँ हो सकती है ! इसलिये जो कोई अपने ईश्वरके दर्शनका प्यासा हो वह अपने इस दर्पणको, इसका एक-एक दाग छुड़ाकर, निर्मल बना दें। अपने हृदयको अद्वासे विशुद्ध कर दे।

जबतक मनुष्य अपने जीवनको शुद्ध बनानेका कार्य आरम्म नहीं करता, जबतक वह अपने आचार-विचारमें सचाई नहीं ले आता, जबतक वह सन्मार्गपर इस दृदताके साथ नहीं दृट जाता कि बाहरके कोई प्रलोभन उसे उससे हृटा न सकें अथवा पैर फिसलने या गिरनेकी अवस्थामें उसे पतन जानकर उस पतनसे पुनः उठनेकी चेष्टा नहीं करता, जबतक वह कम-से-कम अपने सामने सदाचारका कोई आदर्श रखकर उसके अनुरूप अपना जीवन बनानेका यल नहीं करता, तबतक उसकी बातें कोरी बातें ही हैं; उससे और कुछ नहीं बन पह सकता।

शान्तिके धामको जानेवाला और कोई मार्ग नहीं है; जो है, वह वही पुरातन सङ्कीर्ण मार्ग है—यही कि सब बुरे रास्तोंको छोड़ दो और शुद्ध बनो, सबके सहायक बनो, दूसरोंके लिये त्याग करना सीखो ।

व्यावहारिक योगकी प्रथमावस्था शारीर और मनका निग्नह है। संसारके सभी महान् धर्मोंमें उर्ध्वकी ओर ले जानेवाले पथका यही पायेय है। यह सब मन्धोंमें विविध हिष्टियोंसे लिखा हुआ है; पर मन्धोंके पाठसे ही काम नहीं बनेगा। उनमें जिन नियमोंका विधान किया गया है, उनका पालन करना होगा। एक-एक करके सब दोषोंको दूर करो। पहले एक दोष या त्रुटि लो। उस दोषका जो प्रतिद्वन्द्वी गुण है, उसपर नित्य प्रातःकाल अपने मनको एकाम करो और दिनमें उसके अनुरूप कार्य करनेकी आदत डालो। कुछ ही सप्ताहों या महीनोंमें अथवा इससे भी कम समयमें वह दोप या त्रुटि दूर हो जायगी और उसके स्थानमें उसका विरोधी सद्गुण आ जायगा।

जब अहङ्कारके त्यागसे हृदयकी ऑखोंपर पड़ा हुआ परदा हट जाता है, तब मनुष्य अपने-आपको उसी रूपमें देखता है जिस रूपमें उसे ईश्वर देखता है और उत्तम कर्म करनेमें समर्थ होता है। उत्तम गुणोंका चिन्तन करनेमें उत्तम कार्य करनेकी शक्ति बढ़ती है और उसका आकर्षण भी बढ़ता है।

मनुष्य अपने पहलेके विचारों से, गँवाये हुए सुअवसरों से, अपनी भूलों से, अपनी मूर्खतापूर्ण विषयाधीनतासे वँधा रहता है। समय-समयपर मनुष्य जो इच्छाएँ करता है, जिनकी पीछे उसे याद भी नहीं रहती, उनसे वह वँध जाता है। किसी समय उसने जो गलतियाँ कीं, वे उसकी बेहियाँ वन जाती हैं। तथापि मनुष्यकी केवल यह बाहरी सत्ता है जो इस तरह वँधती है, अन्तस्सत्तासे मनुष्य जैसा कुछ है वह नहीं वँधता। जिसने उसका वह भूतकाल निर्माण किया, जिसमें उसका वर्तमानकाल कैद हुआ है, वह इस कैदखानेके भीतरसे भी उत्तम कर्मके द्वारा अपना मुक्त भविष्य निर्माण कर सकता है। मनुष्यको यह जानना चाहिये कि उसका सदात्मा मुक्त है, जानते ही उसे जकह रखनेवाली बेहियाँ तहातह टूट

 जायँगी । उसका यह ज्ञान जितना होगा, उतना ही उसे अपना बन्धन मिथ्या प्रतीत होगा ।

हमारी सब शीमाएँ हमने ही निर्माण की हैं। हम उन्हें प्रहण करें और उन्हें विस्तृत करनेके लिये आगे बढ़ें। काम-कोधादि विकारोंका जल्दी शमन नहीं होता। परन्तु हर कोई उनसे लड़ सकता है और हारकर भी विजयी होनेका निश्चय करके फिर लड़ सकता है।

साधक इस कैदलानेके बीचमें भी सदा मुक्त ही है। वह इन दीवारोंको ढाह सकता है, जिन्हें उसने खुद ही तो खड़ा किया था। उसके अपने सिवा और कोई इस जेलका जेलर नहीं है। वह मुक्त होनेका संकल्प कर ले। संकल्पके बलसे ही वह वैसा ही होगा। यदि हम सोचें कि हम हारेंगे तो हार निश्चित ही है। मेरे प्रिय मित्र स्वर्गीय मि० जैम्स एलनने, जिन्होंने अपने सब उपदेशोंके अनुसार ही अपना जीवन बनाया था, लिखा है—

'यदि तुम दस बार हारो तो भी हिम्मत न हारो; यदि सौ बार हारो तो भी फिर उठो और अपने रास्तेपर चलो; यदि तुम हजार बार हारो तो भी निराश मत होओ। जब तुम ठीक रास्तेपर आये हो तब तुम्हारी विजय तो निश्चित ही है, यदि इस रास्तेको ही छोड़ न दो।

प्पहले युद्ध, पीछे विजयः पहले परिश्रम, पीछे विश्रामः पहले दुर्बलता, पीछे बल । आरम्भमें निकृष्ट जीवन और जीवनयुद्धका ताप और क्षोभः; अन्तमें सुन्दर जीवन, मौन और शान्ति।

सत्यको जानना ही मुक्त होना है।

सत्यको जाननेके लिये क्या-क्या साधन करना होगा ?-

- (१) अपने निकृष्ट आत्मभाव—अहंकारको हटाकर जीव-सेवामें लगना होगा।
- (२) किसी पदार्थ या शरीरमें कोई आसक्ति न रहे, इसका प्रयक्ष करना होगा; और जो कुछ हम हैं और हमारे पास है, उसे दें डालना होगा तथा उसके बदलेमें और किसी चीज़की इच्छा न कर केवल सेवाका अवसर चाहना होगा।
- (३) पृथ्वीके पदार्थीकी क्षणभङ्करताको अच्छी तरह समझ लेना होगा।

सा० अं० २६---

- (४) और उसी कार्यको हदतासे गले लगाना होगा। जिसे पूर्ण करना है।
- (५) मार्गके रम्य—पुष्पित दृश्योंकी ओर पीठ फेरकर सीधे योगपर्वतपर चढ़ जाना होगा। चाहे इसके लिये कुछ भी मूल्य देना पड़े, कुछ भी कृष्ट उठाना पड़े-जीवनका एक-एक दिन जिस द्वुत गतिसे बीत रहा है, उसी द्वुत गतिसे हमें आगे बढ़ना होगा।

अधोगामिनी प्रकृतिको शुद्ध करना साधनक्रमका एक अत्यावश्यक अंग है। इसका एक एक अंग ऊर्च्यगा प्रकृतिके स्वरके साथ मिले हुए स्वरमे स्पन्दित होना चाहिये। यह निम्नगा प्रकृति मनुष्यकी सत्ताका केवल वह अस्थायी अंश है, जिसे हम व्यक्तिविशेष कहते हैं और जो सनातन आत्मस्वरूप नहीं बिल्क अनेक जन्म-जन्मान्तरोंसे संग्रहीत संस्कारों, वासनाओं, प्राकृत गुणों और विशेषताओंका एक पुञ्जमात्र है। इनका भी जीवनमे कुछ काम होता है पर वह काम हो चुकनेपर इन सत्र चीजोंको जीव अपने अपरमे उतारकर फेंक देता और सनातन आत्माकी सहज मुक्तावस्था और पूर्वतन पवित्रतामें निम्जित हो जाता है। साधनमार्गमें इस निम्नगा प्रकृतिकी एक एक बातको शुद्ध कर लेना पड़ता है।

यह बहुत आवश्यक है कि साधक इस बातको अच्छी तरहसे समझ ले कि यह शरीर हमारा अधिनायक नहीं है, न इसे कभी ऐसा बनने देना चाहिये। असाइसीके संत फ्रांसिस अपने इारीरको भाई गर्दभ' कहा करते थे, क्योंकि वे जानते थे कि यह हमारा दास है, अपने वशमें छानसे बॉधकर रखनेकी चीज है। इस शरीरकी चाहे जो भी इच्छाएँ हों, चाहे जैसी आदतें इसे पड़ गयी हों, यह है हमारा नौकर और इसे लगाना होगा उसी काममें जो हम चाहते हैं। जिस क्षणमें मनकी लगाम शरीरके हाथमें आ जाती है और शरीर मनुष्यका हक्म बजा लानेके बजाय उसपर अपनी ही हुकूमत चलाता है, तब उसी क्षण जीवनका उद्देश्य कुछ-का-कुछ हो जाता और किसी प्रकारकी कोई भी उन्नति होना असम्भव हो जाता है। इस भौतिक शरीरकी बनावट ही कुछ ऐसी है कि इसे अनायास ही नौकर या यन्त्र बनाया जा सकता है । इसे यदि कोई खराब आदत पड़ गयी हो तो उस आदतके खुड़ानेमें यह तुरन्त राज़ी नहीं होगा, बड़ा तुफान मचायेगा; पर यदि इसपर जबर्दस्ती की जाय और जो कोई बाधा यह उपस्थित

करे उसका ठीक परिहार किया जाय और इस तरह जबर्दस्ती इससे वही कराया जाय जो मनुष्य चाहता है, तो कुछ दिनोंमें शरीर आप ही नये अभ्यासका अभ्यासी होकर खुशीसे उसीको बराबर करता रहेगा-उसी तरहसे, जिस तरह पूर्वके अभ्यासमें पूर्वका वह आचरण करता था। जिसे मनुष्यने बदल देना जरूरी समझा । अभ्यास एक ऐसी चीज है जो साधक भी होती है और त्राधक भी । और शरीर तभी नमता है जब वह यह समझता है कि हमारा कोई मालिक है: और यह मालिक ऐसा नहीं है कि जिसके काममें हम दखल दे सकें; क्योंकि वह मालिक है और इम सेवक-उसके हाथके एक यन्त्र। भूतकाल चाहे जैसा बीता हो, अब बिगड़ीको बना लो । तुम्हारे अंदर जो अगुद्ध कामनाएँ हो, उनसे तुम मुक्त हो सकते हो और यह अनुभव कर सकते हो कि जिन बराइयोंमें तुम्हारा शरीर आनन्दमम होता था, वही शरीर अब उस आदतके छुड़ाये जानेपर उन्हीं बुराइयोंका घोर विरोध करता है। इसका बस, एक ही मार्ग है-स्थिर ध्यान और युद्ध । इसीसे मनुष्य शरीरकी बुराइयोंसे अपने आपको मक कर सकता है।

जब कोई बुरा भाव चित्तमें उठे तो ऐसे समयमें कोई प्रिय सद्भवन या कोई क्ष्ठोक स्मरण कर लेना बहुत लाभकर होता है। अंदर मनमें यह दृढ़ विश्वास भी होना ही चाहिये कि 'बुराईका चाहनेवाला मैं नहीं हूँ बिक्क यह शरीर है, इसे मैं शिक्षा दे-देकर अपना आज्ञाकारी बनाऊँगा।' अन्तमें मेरी विजय होगी, यह विश्वास भी पूर्ण होना चाहिये।

जब कोई लोभ-मोह तुम्हारा रास्ता रोककर खड़े हों तो आखिरी दमतक उनका प्रतीकार करो और यदि तुम हारो तो अपने मनसे यह कहो कि, 'कोई बात नहीं, मैं विजयको ओर ही एक कदम आगे बढ़ा हूँ। उस हृदेशवासी अन्तर्यामी-के बलपर, जो मुझे बल देता है, मैं चाहे जो कर सकता हूँ।' प्रतीकार या युद्ध करनेका मतलब ही है शक्तिका सक्तना।

ग्रुम कामनाएँ जैसे-जैसे बढ़ायी और पुष्ट की जाती हैं। वैसे-बैसे अग्रुम कामनाएँ नष्ट होती जाती हैं—पोषण-रस न मिलनेसे मरती जाती हैं। अग्रुम वासनाओं के सिर उठाते ही बिचार उन्हें घर दबाता और कार्यरूपमें प्रकट होने ही नहीं देता। कहता है—'इन्द्रियों के विषयो! हट जाओ शरीरके अंदर रहनेबाले इस संयमी पुरुपसे।' कामना मुरक्षा जाती है, तुष्टिके न मिलनेसे भूखों मर जाती है। इन्द्रियों की

असदासनाओंसे उनका नियमन करना पवित्रता-लामका शक्तिमय साधन है।

आत्मशुद्धिकी दो अवस्थाएँ—कर्तव्यका कर्तव्यबुद्धिसे ही पालन और मुखपूर्वक स्वेच्छासे अपनी हर चीजका त्याग—बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं। मनुष्यका प्रत्येक अंग शुद्ध होना चाहिये, अन्तरंग और बहिरंग दोनों। पर शरीरादिको क्लेश पहुँचाकर नहीं, बिल्क युक्त यम-नियमके द्वारा। प्रकृतिको समझा-बुझाकर राहपर लाना होगा। आहार-विहारादिमें सावधान और नियमित रहकर सदा सन्मार्गपर चलना होगा। इस प्रकार शरीरको शिक्षा देकर नियमित करके पूर्णतया मन-बुद्धि और आत्माके अधीन करना होगा।

गाईस्थ्यका विधान शुक्रके वेगको संयत और नियत करनेके निमित्त किया गया था । सबके लिये ब्रह्मचर्यका विधान नहीं था । गृहस्थाश्रममें त्यागके अभ्यासके द्वारा धीरे-धीरे निम्न प्रकृतिको उसके मिथ्याचारसे खींचकर--नियत करके सर्वथा उदात्त प्रकृतिके अधीन करना होगा। प्रेमके जो स्वार्थमय स्थूल निकृष्ट रूप हैं। उन्हें क्रमशः उन्नत कर प्रेमका वह भाव प्राप्त करना होगा, जो अपने प्रेमपात्रके लिये त्याग करनेमें ही प्रसन्न होता है। यह प्रेम तब अपनी अन्तिम अवस्थामें परमकी ओर अभिमुखी होता है। कर्मयोगकी स्थितिमें इसका विकास होता है । इस प्रेममें मनुष्य देना-ही-देना जानता है, बदलेमें कुछ लेना नहीं जानता, कतज्ञताकी भी इच्छा नहीं करता, स्वीकृतिका इज़हार भी नहीं चाहता; अज्ञात रहकर कर्म करना उसे आता है। जहाँ उसके कर्मकी प्रशंसा होती है, उसका यश फैलता है, वहाँ रहनेके बदले वह ऐसी जगहमें जाकर कर्म करता है, जहाँ उसको कोई जाने नहीं, कोई माने नहीं। प्रेमके शृद्ध होनेकी जो अन्तिम स्थिति है, वह वहां है, जहाँ प्रेम भगवत्स्वरूप ही हो जाता है, जहाँ मनुष्य केवल देता है (क्योंकि देना-आनन्द वितरण करना ही उसका स्वभाव है), जहाँ अपने लिये वह कुछ भी नहीं चाहता-सिवा इसके कि और सब सखी हों !

त्याग और पवित्रता, साधनकमके इन दो सोपानींपर पहले चढ़े विना कोई भी साधनकी चढ़ाई चढ़कर शिखरपर नहीं पहुँच सकता। सबसे पहले साधनेकी ये ही दो चीकों हैं; इसके बाद जो-जो कुछ करना होगा, वह क्रमसे आप ही माद्म होता जायगा। ज्यों-ज्यों अज्ञान कम होता जायगा, प्रत्येक पदार्थ अधिकाधिक उद्भासित होगा; ज्यों-ज्यों दुर्बलता क्षीण होगी, प्रत्येक पदार्थमें अधिकाधिक शान्ति अनुभूत होगी और ज्यों-ज्यों पार्थिव स्पन्दनोंका काम-कोधोद्भव वेग घटेगा, त्यों-त्यों जगत्का रूप प्रशान्त देख पढ़ेगा। साधनशिखरपर क्या है, यह तो वे ही वतला सकते हैं, जो शिखरपर पहुँचे हों; वह परम लक्ष्य क्या है, उसका क्या स्वरूप है—यह भी वे ही वतला सकते हैं जो उसके साथ एक हो गये हों। परन्तु जो लोग अभी इस मार्गपर बहुत आगे नहीं बढ़े हैं, थोड़े ही दूर चले हैं और आगे चल रहे हैं, वे इतना तो जानते ही हैं कि संसारके मुखांको देखते हुए इस मार्गका दु:ख भी सुख ही है और इस मार्गके प्रथम सोपानपर आ जाना भी संसारसे मिलनेवाले सब मुखांका मूल्य चुका देनेसे भी कुछ अधिक है । इस मार्गपर जो ज्योति जगमगा रही है, उसकी एक किरण भी जो साधककी दृष्टिके सामने दिन-प्रतिदिन अधिक उज्ज्वल होती जाती है, उसके सामने इस पृथ्वीका सम्पूर्ण सूर्यप्रकाश एक अन्धकारमात्र है। जो इस मार्गपर चलते हैं, वे उस शान्तिका हाल जानते हैं, जो उससे पहले समझके बाहर है, वे उस आनन्दको अनुभव करते हैं, जिसे पार्थिव दुःख कभी हरण नहीं कर सकता। वे उस विश्रामको प्राप्त होते हैं, जिसे भूडोल हिला-बुला नहीं सकता। वे देवालयकी उस अन्तर्वेदीमें पहुँचते हैं, जहाँ सदा परमानन्दका ही निवास है।

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

#### ~1>10 151 151CH-

## प्रणवोपासना

( लेखक--श्रीमोतीलाल रविशक्करजी घोडा, बी॰ ए॰, एल्-एल्॰ बी॰, वेद-वेदान्तवारिधि )

प्रज्ञानां ग्रुप्तानेः स्थिरचरिनकर स्थापिभिष्यां प्य होकान् भुक्त्वा भोगान्स्थविष्ठान् पुनरिष धिषणोद्धासितान्कामजन्यान् । पीत्वा सर्वान्विशेषान्स्विषित मधुरशुक्कायया भोजयक्षो मायासंक्यातुरीयं परममृतमज्ञं ब्रह्म यत्तक्षतोऽस्मि ॥१॥% यो विश्वासमा विधिजविषयान्धाश्य भोगान्स्थविष्ठान् पश्चाक्षान्यान्स्वमतिविभवाञ्ज्योतिषा स्वेन सूक्ष्मान् । सर्वानेतान्पुनरिप शनैः स्वास्मिन स्थापित्वा हित्वा सर्वान्विशेषान्विगतगुणगणः पात्वसौ नस्तुरीयः ॥२॥ । । । । ।

शास्त्रोंमें प्रणवमन्त्र (ओंकार) को मन्त्रराज कहा है,

\* जो अपनी चराचर्च्यापिनी झानरिक्योंके विस्तारसे सम्पूर्ण लोकोंको ब्याप्त कर [जायत् अवस्थामें ] स्थूल मोगोंको मोगनेके अनन्तर फिर [स्त्रप्रावस्थामे ] बुद्धिसे प्रकाशित वासनाजनित सम्पूर्ण मोगोंको पानकर मायासे इम सब जीवोंको मोग कराता हुआ स्वयं आनन्दका मोक्ता होकर श्चयन करता है तथा जो परम अमृत और अजन्मा महा मायासे तुरीय (चौथी) संख्यावाला है, उसे हम नमस्कार करते हैं।

† जो सर्वारमा [जाग्रत् अवस्थामें ] शुमाशुम कर्मजिति स्थूल मोगोंको मोगकर फिर [स्वप्रकालमें ] अपनी बुद्धिसे परिकल्पित सङ्ग विषयोंको [सर्व आदि बाद्य ज्योतियोंका अमाब होनेके कारण ] अपने ही प्रकाशसे मोगता है और फिर भीरे-भीरे हन समीको अपनेमें स्थापित कर सम्पूर्ण विश्वेतोंको छोड़कर निर्गुणस्पसे स्थित हो जाता है, वह तुरीय हमारी रक्षा करे। क्योंकि उसकी उपासनासे निर्गुण ब्रह्मकी प्राप्ति होती है। वह प्रत्यगात्माका वाचक या प्रतीकरूप है। अथर्ववेदीय टिसंह्पूर्वतापनीयोपनिषद्में इसका बड़ा सुन्दर निरूपण किया गया है। देवताओंने मन्त्रराजका श्रवण करके सगुण ब्रह्मकी उपासनाद्वारा बुद्धिको शुद्ध किया और फिर मन्त्रराज प्रणवके मार्गको जाननेके लिये प्रजापतिसे प्रार्थना की। तब प्रजापतिने उन्हें दृसिंहोत्तरतापनीयोपनिषद्में उसका विस्तारसे युक्तिपूर्वक उपदेश किया। ऑकार अशेष जगदात्मक है— ऐसा ध्यान करके तथा 'सारा प्रपञ्च ब्रह्म है' एवं 'प्रत्यगात्मा ब्रह्म है'— ऐसी आलोचना करनेसे ब्रह्मके साथ आत्माकी एकता सिद्ध होती है और इससे निर्गुण ब्रह्मका 'अहं ब्रह्मास्मि' रूपसे अपरोक्ष साक्षात्कार हो जाता है। किन्तु ओक्कारका सार्वात्म्य ध्यानके लिये कस्पना किया जाता है और ब्रह्मका सार्वात्म्य ध्यानके लिये कस्पना किया जाता है और ब्रह्मका सार्वात्म्य वास्तविक है।

सिंदानन्दरूप ब्रह्म सम्पूर्ण पदार्थों में विद्यमान है तथा देह और इन्द्रियोंका साक्षी आत्मा भी सिंदानन्दरूप ही है। अतः असंसारी होनेके कारण इसकी ब्रह्मरूपता उचित ही है। चिदात्माका संसारित्व देहादि उपाधिके सम्बन्धसे है; स्वरूपसे तो यह असंसारी है, अतः इसका ब्रह्मत्व ठीक ही है। ज्यान करनेवाला उपासक 'ॐ' ऐसा उच्चारण करते हुए स्वात्माकी ब्रह्मके साथ और ब्रह्मकी आत्माके साथ एकता करता है। इससे ब्रह्म और आत्माका अन्योन्य तादाल्य सिद्ध होता है।

स्थूल, सूक्ष्म और कारण—इन तीनों दारीरोंका मायाके कारण आत्मभावसे आरोप हो रहा है—इस प्रकार ध्यान करनेपर बोध-ज्ञानसे इनका लय हो जाता है। इस प्रकार आरोप और अपवाद (संहार या लय) के समय ऑकारका स्मरण करके नादके अन्तमें चित्तको निर्विकल्प अर्थात् ध्येयाकारकृत्तियुक्त करना चाहिये। यदि चित्त फिर बाह्य विषयोंकी ओर जाय तो उपासकको अधिदैव एवं अध्यात्म-देहरूपसे अमेदचिन्तन करना चाहिये।

ब्रह्माण्ड, सूत्र और अव्यक्तसंज्ञक देह 'अधिदैय' हैं तथा पिण्ड, लिङ्क और अज्ञानरूप देहत्रय 'अध्यात्म' कहलाता है। इसी प्रकार विराट्, हिरण्यगर्भ और ईश्वर—ये तीनों 'अधिदैचदेही' रूपसे प्रसिद्ध हैं तथा विश्व, तैजस और प्राज्ञ—ये तीन 'अध्यात्मदेही' हैं। ये तीनों देही क्रमशः स्थूलमुक्, सूक्ष्ममुक् और आनन्दमुक् हैं तथा इनके स्थान जागरित, स्वप्न और सुषुप्ति हैं।

### आत्माके पाद

आत्माके चार पाद हैं। उनमें विश्व नामक अध्यात्म और वैश्वानर नामक अधिदैव देही प्रथम पाद हैं। इसका स्थान जागरित अवस्था है। मस्तक, नेत्र, मुख, प्राण, देहमध्य, मुत्रस्थान और उससे नीचेका स्थान ( चरणादि )-ये इसके सात अङ्ग हैं। वैश्वानरकी उपासनाविधिका वर्णन छान्दोग्य-श्रुतियोंमें हुआ है। वहाँ चुलोकको इसका मस्तक, आदित्यको नेत्र, वायुको प्राण, आकाशको देहमध्य, जलको मूत्रस्थान और पृथिवीको चरण बताया गया है। उस जगह अग्निका प्रसंग होनेके कारण आहवनीयामिको इसका मख बताया है। परन्तु माण्डूक्योपनिषद्में इसे उन्नीस मुखवाला कहा है। वे उन्नीस मुख ये हैं--पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, पाँच कर्मेन्द्रियाँ, पाँच प्राण, मन, बुद्धि, चित्त और अहङ्कार। आत्माकी चार अवस्थाएँ हैं--जागर, स्वम, सुपुप्ति और त़रीय। जहाँ इन्द्रियोंके द्वारा व्यवहार होता है, वह जागर; मानसचिन्तन स्वमः तृष्णीं स्थिति सुषुप्ति और तृप्तत्व---तृप्तिको तुर्या कहते हैं। जागरित-अवस्थामें इन्द्रियग्राह्य विषयोंको ग्रहण करने-वाला होनेसे वह बहिष्परा और स्थूलभुक है।

तैजसनामक अध्यातम और सूत्रसंज्ञक अधिदैव देही
दूसरा पाद हैं। इसका स्थान स्वप्नावस्था है। इसके सात
अङ्ग और उन्नीस मुख भी प्रथम पादके समान ही हैं। किन्तु
इसका भोग्य इन्द्रियपाह्य नहीं है। यह मनःकस्पित सुक्स

विषयोंको ग्रहण करता है। इसिलये इसे अन्तः प्रज्ञ और स्क्मभुक् कहते हैं।

सुषुप्तस्य प्राज्ञ और ईश्वर आत्माका तीसरा पाद हैं। उसमें बुद्धिका लय हो जानेसे, द्वेतका अभाव हो जानेके कारण आत्मा एकीभूत हो जाता है। और उस अवस्थामें दुःखका अभाव होनेके कारण उसे आनन्दमय कहते हैं। वह अवस्था ब्रह्मानन्दका भोग करानेवाली है।

सुपुतिके चार खरूप हैं। उन्हें सुति-जागर, सुति-खप्त, सुति-सुित और सुति-तुरीय कहते हैं। इनमें प्राञ्च सुखमयी सुति-तुर्य अवस्थाका अभिमानी है।

ये तीनों पाद मायामात्र हैं। आत्मा सदा चिदेकरस-स्वरूप ही होता है। तन्द्रामें जो वाणीसे अध्ययनादि होता रहता है, उसे सुप्ति-जागर कहते हैं तथा उस समय जो तरह-तरहके दृश्य दिखायी देने लगते हैं, वे सुप्ति-स्वम हैं। इसी प्रकार गाढ़ निद्राको सुप्ति-सुप्ति और तत्कालीन सुखानुभवको सुप्ति-तुर्य कहते हैं।

उपर्युक्त तीनों पादोंसे आत्माकी चिदेकरसता आवृत हो जाती है। उनसे अनावृत शृद्ध चिदात्मा तुरीय है। यही इसका चौथा पाद है। सम्पूर्ण पदार्थोंमें अनुस्यूत ब्रह्मका अनुभव करनेवालेको 'ओता' कहते हैं, अनुजाता होनेसे वह 'अनुज्ञाता' कहलाता है, ज्ञातत्वका निषेध होकर केवल चिदेकरसंखरूप रहनेके कारण उसे 'अनुजा' कहते हैं तथा इन तीनों अवस्थाओंसे मक्त होनेपर वह 'अविकल्प' कहा जाता है। विद्वानकी जागरित, खप्त और सुष्रि -- ये तीन अवस्थाएँ भी मायालेशसे युक्त होती हैं और आत्माका यह अविकल्पपाद मायासे सर्वथा मक्त होता है। तीसरा पाद सर्वेश्वर, सर्वज्ञ, सर्वान्तर्यामी, सबका कारण, समस्त भूतोंका प्रभवरूप और आश्रयस्थान है। किन्तु इस तुरीयपादका वर्णन किसी शब्दसे नहीं किया जा सकता। वह न अन्तः प्रश्न है न बहिष्प्रज्ञ है, न उभयतः प्रज्ञ है न प्रज्ञानघन है, न प्रज्ञ है और न अप्रज्ञ है। इस प्रकार छः निषेधात्मक पदींसे उसे लक्षित किया जाता है। यहाँ 'अन्तःप्रज्ञ नहीं है' ऐसा कहकर तैजसका, 'बहिष्पश नहीं है' ऐसा कहकर विश्वका, 'उभयतः-प्रज्ञ नहीं हैं ऐसा कहकर जाप्रत और स्वप्नके बीचकी अवस्थाका, 'प्रज्ञानघन नहीं है' इस वाक्यसे सुषुप्तिका, 'प्रज्ञ नहीं है। इससे एक साय सब विषयोंके शातत्वका और 'अप्रश नहीं है। इससे अचेतनताका प्रतिषेध किया गया है। उसका स्वरूप देखनेमें नहीं आता, यह व्यवहारका विषय नहीं है, उसे किसी इन्द्रियसे प्रहण नहीं कर सकते तथा उसका कोई लक्षण (चिह्न) भी नहीं है। वह चिन्तन और कथनमें भी नहीं आ सकता तथा एकमात्र आत्मचैतन्यका सारस्वरूप, सर्वथा प्रपञ्चशून्य, शान्त, शिव और अद्वैतस्वरूप है। इमीका नाम आत्मा है तथा उपर्युक्त तीन पादोंके निषेधद्वारा यही जिशासुओंका श्रेय है।

#### प्रणवयोग

श्रुत्युक्त योग और ब्रह्मविवेकसे संसारनिवृत्तिरूप इष्ट्रसिद्धि होती है। उपर्युक्त रीतिसे आत्माका विवेक कर उसे प्रणवके साथ युक्त करना चाहिये। यह आत्मा ओंकारका अक्षररूप है और ओंकार अधिमात्रारूप है। इसके पाद मात्रारूप हैं और मात्रा पादरूप हैं। वे अकार, उकार और मकार हैं।

स्थूल, सूक्ष्म, बीज और साक्षी—ये आत्माके आगमोक चार स्वरूप हैं तथा निवृत्ति, प्रतिष्ठा, विद्या और शान्ति—ये उसकी प्रसिद्ध कलाएँ हैं। चार प्रकारके भेदवाले इस आत्माका ओंकारकी प्रथम मात्रा अकारके रूपमे चतुर्विध जागर ध्यान करना चाहिये। अकार तथा जागरकी आप्ति (व्याप्ति) और आदित्वमें समानताका चिन्तन करना चाहिये। जागरित-अवस्थामें इन्द्रियोंके द्वारा आत्माकी व्याप्ति होती है और अकार क-ख आदि अक्षरोंमें व्याप्त है। अकारकी तथा जागरितकी आदिता भी लोकमें प्रसिद्ध ही है।

इसी तरह उत्कर्ष और उमयल (मध्यवितिल) के कारण उकारकी स्वप्रस्थ तैजससे समानता है तथा प्रमाण और लयस्थानरूप होनेके कारण मकार सुषुतिस्थान प्राज्ञके सहश है। इस प्रकार इन तीन मात्राओं के साथ वैश्वानरादिका अमेद चिन्तन करते हुए अकारको उकारमें, उकारको मकारमें और मकारको नादरूप अमात्रमें लीन करे। अकारके द्वारा उपासकका विश्वात्माके साथ अमेद होता है, उकारसे तैजसके साथ और मकारसे प्राज्ञके साथ और मकारसे प्राज्ञके साथ। किन्तु अमात्रकी उपालब्ध होनेपर फिर कोई गति नहीं होती। अमात्र ही तुरीय है। यह आत्माका चतुर्य पाद है। यह अव्यवहार्य, प्राप्त्रज्ञुन्य, आनन्दमय और अद्वितीय है। इस प्रकार ओंकार आत्मा ही है। जो इसकी आत्मभावसे उपासना करता है, वह आत्मामं ही लीन हो जाता है।

यह प्रणवोपासनारूप साधनका संक्षेपमें दिग्दर्शन कराया गया। यह ब्रह्मप्राप्तिका बड़ा उत्कृष्ट साधन है। इसका विशेष स्पष्टीकरण माण्डूक्योपनिषद् और उसके ऊपर लिखी हुई श्रीगौडपादाचार्यकी कारिकाओं एवं भगवान् शङ्कराचार्यके भाष्यमें किया गया है।



# राम विना सभी बेकार हैं

रसना साँपिनि बद्न बिल जे न जपिहं हरिनाम ।
तुलसी प्रेम न राम सों ताहि विधाता बाम ॥
हिय फाटहुँ फूटहुँ नयन जरउ सो तन केहि काम ।
द्रविहं स्वविहं पुलका नहीं तुलसी सुमिरत राम ॥
हदय सो कुलिस समान जो न द्रवह हरिगुन सुनत ।
कर न राम गुन गान जीह सो दादुर जीह सम ॥
स्ववै न सिलल सनेहु तुलसी सुनि रघुबीर जस ।
ते नयना जिन देहु राम ! करहु बह आँधरो ॥
रहैं न जल भरि पूरि राम ! सुजस सुनि रावरो ।
तिन आँखिन में धूरि भरि भरि मूठी मेलिये ॥

——तु<del>ल्ल्सी</del>दासजी

स्थूल, सूक्ष्म और कारण—इन तीनों शरीरोंका मायाके कारण आत्मभावसे आरोप हो रहा है—इस प्रकार ध्यान करनेपर बोध-ज्ञानसे इनका लय हो जाता है। इस प्रकार आरोप और अपवाद (संहार या लय) के समय ओंकारका स्मरण करके नादके अन्तमें चित्तको निर्विकल्प अर्थात् ध्येयाकारवृत्तियुक्त करना चाहिये। यदि चित्त फिर बाह्य विषयोंकी ओर जाय तो उपासकको अधिदैव एवं अध्यात्म-देहरूपसे अभेदचिन्तन करना चाहिये।

ब्रह्माण्ड, सूत्र और अव्यक्तसंत्रक देह 'अधिदैय' हैं तथा पिण्ड, लिङ्क और अज्ञानरूप देहत्रय 'अध्यात्म' कहलाता है। इसी प्रकार विराट्, हिरण्यगर्भ और ईश्वर—ये तीनों 'अधिदैवदेही' रूपसे प्रसिद्ध हैं तथा विश्व, तैजस और प्राज्ञ—ये तीन 'अध्यात्मदेही' हैं। ये तीनों देही क्रमशः स्यूलमुक्, स्क्ष्मभुक् और आनन्दमुक् हैं तथा इनके स्थान जागरित, स्वप्न और सुषुत्ति हैं।

### आत्माके पाद

आत्माके चार पाद हैं। उनमें विश्व नामक अध्यातम और वैश्वानर नामक अधिदैव देही प्रथम पाद हैं। इसका स्थान जागरित अवस्था है । मस्तक, नेत्र, मुख, प्राण, देहमध्य, मुत्रस्थान और उससे नीचेका स्थान ( चरणादि )-ये इसके सात अङ्ग हैं । वैश्वानरकी उपासनाविधिका वर्णन छान्दोग्य-श्रुतियोंमें हुआ है। वहाँ युलोकको इसका मस्तक, आदित्यको नेत्र, वायुको प्राणः आकाशको देहमध्यः, जलको मृत्रस्थान और प्रथिवीको चरण बताया गया है। उस जगह अग्निका प्रसंग होनेके कारण आहवनीयामिको इसका मुख बताया है। परन्तु माण्डूक्योपनिषद्में इसे उन्नीस मुखवाला कहा है। वे उन्नीस मुख ये हैं--पाँच शानेन्द्रियाँ, पाँच कर्मेन्द्रियाँ, पाँच प्राण, मन, बुद्धि, चित्त और अहङ्कार । आत्माकी चार अवस्थाएँ हैं--जागर, स्वप्न, सुषुप्ति और तुरीय। जहाँ इन्द्रियोंके द्वारा व्यवहार होता है, वह जागर: मानसचिन्तन स्वप्नः तुष्णीं स्थिति सुषुप्ति और तृप्तत्व-तृप्तिको तुर्या कहते हैं। जागरित-अवस्थामें इन्द्रियग्राह्य विपयोंको ग्रहण करने-वाला होनेसे वह बहिष्प्रज्ञ और स्थलभुक है।

तैजसनामक अध्यातम और सूत्रसंशक अधिदेव देही दूसरा पाद हैं। इसका स्थान स्वमावस्था है। इसके सात अक्क और उनीस मुख भी प्रथम पादके समान ही हैं। किन्तु इसका भोग्य इन्द्रियग्राह्म नहीं है। यह मनःकल्पित सूस्म विषयोंको ग्रहण करता है। इसलिये इसे अन्तः प्रज्ञ और सूक्ष्मभुक् कहते हैं।

सुष्ठांतस्य प्राञ्च और ईश्वर आत्माका तीसरा पाद हैं। उसमें बुद्धिका लय हो जानेसे, द्वैतका अभाव हो जानेके कारण आत्मा एकीभृत हो जाता है। और उस अवस्थामें दु:खका अभाव होनेके कारण उसे आनन्दमय कहते हैं। वह अवस्था ब्रह्मानन्दका भोग करानेवाली है।

सुष्तिके चार स्वरूप हैं। उन्हें सुप्ति-जागर, सुप्ति-स्वप्न, सुप्ति-सुप्ति और सुप्ति-तुरीय कहते हैं। इनमें प्राज्ञ सुखमयी सुप्ति-तुर्व अवस्थाका अभिमानी है।

ये तीनों पाद मायामात्र हैं। आत्मा सदा चिदेकरस-स्वरूप ही होता है। तन्द्रामें जो वाणीसे अध्ययनादि होता रहता है, उसे सुप्ति-जागर कहते हैं तथा उस समय जो तरह-तरहके दृश्य दिखायी देने लगते हैं, वे सुप्ति-स्वम हैं। इसी प्रकार गाढ़ निद्राको सुप्ति-सुप्ति और तत्कालीन सुखानुभवको सुप्ति-सुर्य कहते हैं।

उपर्युक्त तीनों पादोंसे आत्माकी चिदेकरसता आवृत हो जाती है। उनसे अनावृत शुद्ध चिदात्मा तुरीय है। यही इसका चौथा पाद है। सम्पूर्ण पदार्थोंमें अनुस्यूत ब्रह्मका अनुभव करनेवालेको 'ओता' कहते हैं, अनुज्ञाता होनेसे वह 'अनुशाता' कहलाता है। शातृत्वका निषेध होकर केवल चिदेकरसस्वरूप रहनेके कारण उसे 'अनुज्ञा' कहते हैं तथा इन तीनों अवस्थाओंसे मुक्त होनेपर वह 'अविकल्प' कहा जाता है। विद्वानकी जागरित, स्वम और सुष्रित-ये तीन अवस्थाएँ भी मायालेशसे युक्त होती हैं और आत्माका यह अविकल्पपाद मायासे सर्वथा मक्त होता है। तीसरा पाद सर्वेश्वर, सर्वज्ञ, सर्वान्तर्यामी, सबका कारण, समस्त भतोंका प्रभवरूप और आश्रयस्थान है। किन्त इस तुरीयपादका वर्णन किसी शब्दसे नहीं किया जा सकता। वह न अन्तः प्रश्न है न बहिष्पन्न है, न उभयतःप्रज्ञ है न प्रज्ञानघन है, न प्रज्ञ है और न अपन्न है। इस प्रकार छः निषेधात्मक पदोंसे उसे लक्षित किया जाता है। यहाँ 'अन्तः प्रज्ञ नहीं है' ऐसा कहकर तैजसका, 'बहिष्प्रज्ञ नहीं है' ऐसा कहकर विश्वका, 'उभयतः-प्रज्ञ नहीं है' ऐसा कहकर जामत् और स्वप्नके बीचकी अवस्थाका, 'प्रज्ञानघन नहीं है' इस वाक्यसे सुष्रतिका, 'प्रज्ञ नहीं है । इससे एक साथ सब विषयों के ज्ञातत्वका और 'अप्रक नहीं है। इससे अचेतनताका प्रतिषेध किया गया है। उसका स्वरूप देखनेमें नहीं आता, वह व्यवहारका विषय नहीं है, उसे किसी इन्द्रियसे प्रहण नहीं कर सकते तथा उसका कोई व्यक्षण (चिह्न) भी नहीं है। वह चिन्तन और कथनमें भी नहीं आ सकता तथा एकमात्र आत्मचैतन्यका सारस्वरूप, सर्वेषा प्रपञ्चश्चन्य, शान्त, शिव और अदैतन्यरूप है। इसीका नाम आत्मा है तथा उपर्युक्त तीन पादोंके निषेधद्वारा यही जिज्ञासओंका जेय है।

#### प्रणवयोग

श्रुत्युक्त योग और ब्रह्मविवेकसे संसारित हिक्स इष्टिसिट्स होती है। उपर्युक्त रीतिसे आत्माका विवेक कर उसे प्रणवके साथ युक्त करना चाहिये। यह आत्मा ओंकारका अक्षररूप है और ओंकार अधिमात्रारूप है। इसके पाद मात्रारूप हैं और मात्रा पादरूप हैं। वे अकार, उकार और मकार हैं।

स्थूल, सूक्ष्म, बीज और साक्षी—ये आत्माके आगमोक्त चार स्वरूप हैं तथा निवृत्ति, प्रतिष्ठा, विद्या और शान्ति—ये उसकी प्रसिद्ध कलाएँ हैं। चार प्रकारके भेदवाले इस आत्माका ओंकारकी प्रथम मात्रा अकारके रूपमें चतुर्विध जागर ध्यान करना चाहिये। अकार तथा जागरकी आप्ति (व्याप्ति) और आदित्वमें समानताका चिन्तन करना चाहिये। जागरित-अवस्थामे इन्द्रियोंके द्वारा आत्माकी व्याप्ति होती है और अकार क-ख आदि अक्षरोंमें व्यास है। अकारकी तथा जागरितकी आदिता भी लोकमें प्रसिद्ध ही है।

इसी तरह उत्कर्ष और उभयत्व (मध्यवर्तित्व) के कारण उकारकी स्वप्तस्य तैजसने समानता है तथा प्रमाण और लयस्थानरूप होनेके कारण मकार सुषुतिस्थान प्राञ्चके सहश है। इस प्रकार इन तीन मात्राओं के साथ वैश्वानरादिका अभेद चिन्तन करते हुए अकारको उकारमें, उकारको मकारमें और मकारको नादरूप अमात्रमें लीन करे। अकारके द्वारा उपासकका विश्वात्माके साथ अभेद होता है, उकारसे तैजसके साथ और मकारसे प्राञ्चके साथ । किन्तु अमात्रकी उपलब्ध होनेपर फिर कोई गति नहीं होती। अमात्र ही तुरीय है। यह आत्माका चतुर्थ पाद है। यह अव्यवहार्य, प्रपञ्चशूत्य, आनन्दमय और अद्वितीय है। इस प्रकार ओंकार आत्मा ही है। जो इसकी आत्ममावसे उपासना करता है, वह आत्मामें ही लीन हो जाता है।

यह प्रणवोपासनारूप साधनका संक्षेपमें दिग्दर्शन कराया गया। यह ब्रह्मप्राप्तिका बड़ा उत्कृष्ट साधन है। इसका विशेष स्पष्टीकरण माण्ड्रक्योपनिपद् और उसके ऊपर लिखी हुई श्रीगौडपादाचार्यकी कारिकाओं एवं भगवान् शङ्कराचार्यके भाष्यमें किया गया है।

# **−>>\***3\*\*\*

# राम विना सभी बेकार हैं

रसना साँपिनि बदन बिल जे न जपिहं हरिनाम।
तुलसी प्रेम न राम सों ताहि बिधाता बाम॥
हिय फाटहुँ फूटहुँ नयन जरउ सो तन केहि काम।
द्वविहं स्वविहं पुलकइ नहीं तुलसी सुमिरत राम॥
हृदय सो कुलिस समान जो न द्रवह हरिगुन सुनत।
कर न राम गुन गान जीह सो दादुर जीह सम॥
स्रवै न सलिल सनेहु तुलसी सुनि रघुबीर जस।
ते नयना जनि देहु राम! करहु बरु आँधरो॥
रहें न जल भरि पूरि राम! सुजस सुनि रावरो।
तिन आँखिन में धूरि भरि भरि मूठी मेलिये॥

--- तुष्ठसीदासजी

# सहुरु और शिष्य

#### 'तद्विज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्।'

जन्म-जन्मके सत्संस्कार जब अभिव्यक्त होकर इस अवस्थामें आते हैं कि उनपर आकर्षणके रूपमें भगवत्क्रपा-का प्रभाव पह सके, तब मनुष्यके अन्तःकरणमें यह लालसा होती है कि मझे अपने परम लक्ष्य परमात्माको प्राप्त करनेके लिये साधन करना चाहिये । सत्सङ्ग, सद्विचार और सच्छास्त्रके आधारपर इस लालसाको उष्णीवित एवं उद्दीत करना चाहिये। कहीं प्राचीन असत्कर्मोंकी संस्कारधारा आकर इसको दबा न दे, इसलिये अपनी सम्पूर्ण शक्ति लगा देनी चाहिये। ऐसे शुभ अक्सर जीवनमें बहुत कम आते हैं। परन्तु इस स्थितिमें यह एक बहुत बड़ी कठिनाई सामने आती है कि कौन-सा साधन किया जाय । साधारण साधकको अपने पूर्व-जन्मकी प्रवृत्तियों और वर्तमान अधिकारका तो पता होता नहीं, इतनी मैंजी हुई बुद्धि भी नहीं होती कि वह अपने अधिकारके अनुसार साधनका चुनाव कर सके । इसी समय बहत-से साधक किसी भी साधनकी प्रशंसा सुनकर उन्हें करने लग जाते हैं, परन्त अपनी ही बुद्धिसे निश्चित होनेके कारण उसपर उनका दृढ विश्वास नहीं हो पाता। वे जब कभी कहीं दूसरे साधनकी प्रशंसा सुनते हैं। तब उनका मन विचलित हो जाता है और वे अपने वर्तमान साधनको त्रुटिसे युक्त समझकर दूसरा शुरू कर देते हैं। यह एक प्रकारसे साधनका व्यभिचार है। परन्तु जिसका विवाह ही नहीं हुआ, उसके सतीत्वका क्या प्रश्न ? यह निश्चित है कि दस वर्ष जप करनेपर भी उस मन्त्रके विषयमें यदि कभी आपके मनमें संशयका उदय हुआ तो समझना चाहिये कि अभी आप वहीं हैं, जहाँ दस वर्ष पहले थे; क्योंकि आपने अनधिकार उस मार्गपर चलना प्रारम्भ किया है, जिसमें न तो आपको कुछ स्क्रता है और न आप सही-सही अनुमान ही कर सकते हैं । आज कृष्णका ध्यान, कल शिवका ध्यान, आज द्वादशाक्षर तो कल पञ्चाक्षर, आज कैलासकी ओर तो कल कन्याकुमारीकी ओर-यह कोई साधना नहीं है। इस प्रकार कहीं भी नहीं पहुँच सकेंगे। साधनाके लिये ऐसे विश्वासकी आवश्यकता है जो आकाशसे भी विशाल हो, समुद्रसे भी गम्भीर हो, सुमेक्से भी भारी और वज्रसे भी कठोर हो । परन्तु साधनापर ऐसा विश्वास प्राप्त कैसे हो !

ऐसा विश्वास प्राप्त होता है तब, जब साधनाका उद्गम हृदयके अन्तरालसे हुआ हो, उस साधनाका एक-एक अंश हृदयका स्पर्श करनेवाला हो । ऐसा तभी हो सकता है जब हृदयके आन्तरिक रहस्यको जाननेवाले और उस साधनाके द्वारा लक्ष्यतक पहुँचे हुए महापुरुषने साधकको स्पष्टरूपसे साधनसे साध्यतकका मार्ग दिखला दिया हो । साध्य और साधकके बीचकी दूरी ही साधना है, जो एकको दूसरेके निकट पहुँचाती है। जिसे साधकके अधिकार और साध्यके स्वरूपका पता नहीं है वह साधनाको भला, कैसे जान सकता है ? इसीसे सर्वज्ञ महापुरुष ही साधनाका निर्देश करनेके अधिकारी हैं। जीवका शिवसे गठबन्धन कराना साधारण पुरोहितका काम नहीं है। यदि ऐसा पुरोहित मिल जाय, मनुष्य उसे दूँद निकाले तो उसके पुरुषकारका अधिकांश वहीं समाप्त हो जाता है। वे ऐसा सूत्र बाँध देते हैं, जो कभी टूटता ही नहीं। परन्तु ये पुरोहित हैं कौन ? मिलेंगे कहाँ ? मिलें भी तो इन्हें पहचाना कैसे जाय ?

वर्तमान युगको आधुनिक लोग तो उन्नतिका युग कहते हैं, परन्त आध्यात्मिक दृष्टिसे देखा जाय तो अधःपतनका ऐसा निकृष्ट युग कभी नहीं आया था। प्रतारणा और विश्वासघात तो इस युगकी विशेष देन है। आजकल ऐसे बहत-से लोग प्रकट हो गये हैं, जो अपनेको भगवानका संदेशवाहक अथवा स्वयं भगवान् बतलाते हैं। भोलेभाले साधक उनकी मीठी-मीठी बातोंमें आकर अथवा उनके रहस्यात्मक वाग्जालमें फँसकर अपना सर्वस्व खो बैठते हैं और 'माया मिली न राम' की कहावत चरितार्थ करते हैं। ऐसी स्थितिमें किसपर श्रद्धा की जाय ! किसकी शरणमें होकर आगेका मार्ग तै किया जाय ? कैसे यह विश्वास किया जाय कि यह मार्ग ठीक है और इसपर चलकर हम अपने गन्तव्य स्थानतक पहुँच सकते हैं ? ये बातें ठीक होने-पर भी श्रदाञ्ज और लगनवाले साधकपर लागू नहीं होतीं। उसकी दृष्टिमें संसारी सम्पत्तियोंका कोई मूल्य नहीं होता, उसकी श्रद्धा और लगनको कोई ठग नहीं सकता। वह आँख बंद करके संसारकी ओरसे सचमुच अंघा होकर भगवान्की ओर चलना चाहता है और चलता है। दूसरी बात यह है कि प्रायः वे ही लोग ठगे जाते हैं, जो दूसरेको ठगना चाहते हैं। शास्त्रोंमें ऐसा वर्णन है कि अहिंसाकी छुद्ध प्रतिष्ठा होनेपर साधकके सामने पद्म-पक्षीतक हिंसा नहीं कर सकते। यही बात श्रद्धावान्के सम्बन्धमें भी है। उसको कोई धोखा दे नहीं सकता। उसे तो केवल अपनी श्रद्धा-सम्पत्तिकी ही रक्षा करनी चाहिये।

तब क्या किसीपर यों ही श्रद्धा कर लेनी चाहिये ? कुछ भी छान-बीन नहीं करनी चाहिये ? अवस्य करनी चाहिये और गुरु करनेके पहले तो अवस्य ही कर लेनी चाहिये। परन्तु उस छान-बीनका स्वरूप दूसरा ही होता है। गुरुदेवके नामश्रवण, दर्शन, आलाप और स्मरण-मात्रसे ही प्राणोंमें शान्तिका सञ्चार होने लगता है, चिर दिनको प्यास बुझने लगती है, घोर अवृतिमें भी वृतिका अनुभव होने लगता है। जिनकी प्रतीक्षा थी, जिनके लिये प्राण तड़फड़ा रहे थे, जिनके विना मनुष्य अंधेकी भाँति भटक रहा था, उन्हींके मिलनेपर हृदय शीतल न हो जाय-ऐसा नहीं हो सकता । गुरुदेवकी यह सबसे बडी पहचान है, परन्तु यह पहचान भी सर्वसाधारणके लिये व्यावहारिक नहीं है। महापुरुष शरीर और अन्तःकरणसे ऊपर उठे रहते हैं, भगवान्से एक रहते हैं; इसलिये उनकी कोई व्यावहारिक पहचान होती भी नहीं। वस्तुतः वे परमार्थस्वरूप हैं। भगवान् ही गुरु और गुरु ही भगवान् हैं। यह केवल भाव नहीं है, क्योंकि परमार्थ सत्य वस्तको परमार्थ सत्य वस्तुके सिवा और कौन दिखा सकता है ? इसीसे जन्मोंतक भटकनेके बाद जब अन्तःकरण उनके दर्शनके योग्य होता है, तभी वे कृपा करके दर्शन देते हैं और अपने ज्ञान एवं शक्तिसे अपने खरूपमें मिला लेते हैं। जिसे परमार्थतत्त्व अथवा भगवान् कहते हैं, उन्हींके मूर्तिमान् अनुग्रहका नाम गुरु है। गुरुका दीख पड़नेवाला शरीर स्थूल-शरीर नहीं है, दीख पड़नेवाला रूप मनुष्यरूप नहीं है, वह तो विश्वद्ध चैतन्य है। भला, इस जड जगत्में विश्वद्ध चेतनके अतिरिक्त और ऐसा कौन है जो अज्ञानका पर्दा फाइकर जीवको उसके स्वरूपकी उपलब्धि करा दे। राजकुमारको जो यह चिरकालसे भ्रम हो रहा है कि मैं एक दीन, हीन, कंगाल भिक्षक हुँ, उसको उसके खरूप और अधिकारका ज्ञान कराकर स्वपद्पर सम्राट्के रूपमें प्रतिष्ठित करनेवाले गुरुदेव ही हैं। शिष्य गुरुका उत्तराधिकारी है अर्थात् गुरुका ज्ञान ही शिष्यके रूपमें अभिन्यक्त हुआ है। ज्ञानकी दृष्टिसे परमातमा, गुरु और शिष्य एक हैं। इस एकत्वके बोधमें

ही शिष्यकी पूर्णता है। तभी तो यह शास्त्रवाक्य सार्थक है— 'गुरु: साक्षात् परं ब्रह्म'। इस रूपमें शिष्य उन्हें पकड़ नहीं सकता, वे स्वयं ही शिष्यके सामने प्रकट होकर अपनेको पकड़ा देते हैं।

गुरुकी महिमा केवल शिष्य ही समझ सकता है, सो भी तभी जब गुढ उसके सामने अपना खरूप प्रकट कर देते हैं। और कोई उन्हें जान नहीं सकता, क्योंकि वे अपनेको गुप्त रखते हैं। शिष्य जानता है कि मेरे गुरुदेव सर्वज्ञ हैं, वे मेरे और चराचर जगत्के सम्पूर्ण रहस्योंके एकमात्र ज्ञाता हैं। वे सर्वशक्तिमान् हैं, बड़े-बड़े देवता भी उनकी शक्तिसे शक्तिमान् होकर अपना-अपना काम कर रहे हैं; वे परम कृपाछ हैं, क्योंकि कृपापरवश होकर ही उन्होंने जीवोंके उद्धारकी लीलाका विस्तार किया है। जब वे मेरे हृदयकी बात जानते हैं, उसको पूर्ण करनेकी शक्ति रखते हैं, तब वे परम कृपाछ उसे पूर्ण किये विना रह ही नहीं सकते। यही उनका स्वरूप है। जगत्में जितने भी जीवोंका उद्धार करनेवाले महात्मा प्रकट हैं, वे सब-के सब उन्होंके लीलाविष्ठ हैं। में उनको प्राप्त करके धन्य हो गया हूँ, शिष्यकी यह हिष्ठ कल्याणकारिणी ही नहीं कल्याणस्करिणी है।

यद्यपि परमात्माके ही समान गुरुदेक्के लक्षण भी अनिर्वचनीय हैं, तथापि लोकन्यवहारके लिये शास्त्रोंमें उनका वर्णन भी होता है। उन आदर्श सहुण, सद्भाव और सत्कर्मोंको देखकर, जो कि स्वभावसे ही सहुरुमें होते हैं, साधक अपने जीवनका निर्माण करता है और मुमुसु उन्हें महापुरुषके रूपमें पहचानकर उनकी शरण प्रहण करता है। महापुरुषोंके लिये तो लक्षणोंकी कोई आवश्यकता ही नहीं हुआ करती। उनका वर्णन केवल साधकोंके लाभार्य ही होता है। सहुरु कैसा होना चाहिये, इसका वर्णन इस प्रकार मिलता है:—

मातृतः पितृतः गुद्धः शुद्धभावो जितेन्द्रियः ।
सर्वागमानां सारज्ञः सर्वज्ञास्त्रार्थतस्वित् ॥
परोपकारनिरतो जपपूजादितस्परः ।
अमोधवचनः ज्ञान्तो वेदवेदार्थपारगः ॥
योगमार्गाजुसन्धायी देवताहृदयक्षमः ।
इस्यादिगुणसम्पद्धो गुरुरागमसम्मतः ॥
(ज्ञारदातिलक २ । १४२-१४४)

की कुलीन हो, सदाचारी हो, जिसकी भावनाएँ गुद्ध हों और इन्द्रियाँ वशमें हों, जो समस्त शास्त्रोंके सार उपासनाके रहस्यको जानता हो, समस्त शास्त्रोंके तात्र्यरंखरूप ब्रह्मको जानता हो, जो परोपकारमें रसका अनुभव करता हो, जप और पूजा आदिमें संलग्न हो, जिसकी वाणी अमोध हो, शान्ति जिसे कभी न छोड़ती हो, जो वेद और वेदार्थका पारदर्शी हो, योगमार्गमें जिसकी पूर्ण प्रगति हो, जो हृदयके लिये देवताके समान सुखकर हो तथा और भी अनेकों गुण जिसमें स्वभावसे ही निवास करते हो, वही शास्त्रसम्मत गुरू है।

गुरुमें अर्थात् जिसे हम गुरु बनाना चाहते हैं, चार प्रकारकी शुद्धि होना आवश्यक है—आनुवंशिक शुद्धि, क्रियागत शुद्धि, मानस शुद्धि और विशुद्ध चैतन्यमें स्थितिरूप परम शुद्धि। जो जानता बहुत है, परन्तु करता कुछ नहीं, किया कुछ नहीं, उससे साधकको साधनामें हद् और स्थिर होनेकी शिक्षा नहीं मिल सकती। जिसकी इन्द्रियाँ अपने बशमें नहीं हैं, वह दूसरेको जितेन्द्रिय होनेकी शिक्षा नहीं दे सकता; यदि दे भी तो उसकी सुनेगा कौन १ इसलिये गुरु ऐसा ही बनाना चाहिये, जो सिद्ध होनेपर भी साधक हो और इसीसे गुरुमें उपर्युक्त लक्षणोंकी आवश्यकता होती है। जिनमें ये लक्षण दीखते हैं, उनमें स्वाभाविक ही श्रद्धा हो जाती है। श्रद्धा करनी नहीं पड़ती, होती है। जिसमें श्रद्धा हो, उसमें भगवान्का दर्शन और वहाँसे प्रवाहित होनेवाले भागवत ज्ञानका स्वीकार ही गुरुकरण है।

जबतक हम गुरुको भगवान्के रूपमें नहीं देख पाते, उनसे प्रवाहित होनेवाले भागवत ज्ञानको नहीं स्वीकार करते और उनकी प्रत्येक किया हमें लीलाके रूपमें नहीं मालूम होने लगती, तबतक गुरुकरण नहीं हुआ है—ऐसा समझना चाहिये। जबतक गुरु गुरु नहीं हुए हैं, तबतक चाहे जो समझ लीजिये। गुरु होनेके पक्षात् उन्हे भगवान्से नीचे कुछ भी समझना पतनका हेतु है। इस भागवत स्वरूपमें वे ही एक हैं, जगत्के और जितने भी गुरु हैं, वे मेरे गुरुके लीला-विग्रह हैं, सर्वत्र उन्हींका ज्ञान और उन्हींका जनुग्रह प्रकट हो रहा है। इसीसे शास्त्रोंमें भगवान्ने स्वयं कहा है—

आदिनायो महादेवि महाकालो हि यः स्मृतः । गुरुः स एव देवेशि सर्वमन्त्रेषु नापरः ॥ शैवे शाक्ते वैष्णवे च गाणपस्ये तथैन्दवे । महाशैवे च सौरे च स गुरुनीत्र संशयः ॥ मन्त्रवक्ता स एव स्थाद्वापरः परमेश्वरि । ंहे महादेवि ! जो आदिनाथ महाकाल अर्थात् भगवान् शिव हैं, वही शैव, शाक्त, वैष्णव आदि सभी मन्त्रोंके एकमात्र गुरु हैं, उनके अतिरिक्त और कोई मन्त्रदाता हो ही नहीं सकता।

मन्त्रदानके समय अथवा उसके पश्चात् जो गुरुकी मनुष्यरूपमें प्रतीति होती है, यह तो शिष्यकी एक कल्पना है। वास्तवमें परमात्मा ही गुरु हैं। इन गुरुकी शरण और इनके कर-कमलोंकी छत्रछाया पाकर शिष्य धन्य-धन्य हो जाता है।

आजकलका समय ही दूसरा है । पहले गुरु वर्षीतक शिष्यकी परीक्षा करते थे। तब उसे स्वीकार करते थे। परन्तु अब तो गरुओंकी भरमार हो गयी है और जैसे बाजारमें दलाल अपनी-अपनी दकानोंपर लानेके लिये ग्राहकोंको परेशान करते हैं, वैसे ही गरू कहलानेवाले लोग भी अपना शिष्य होनेके लिये लोगोंको तरह-तरहरी प्रलोभित करते हैं। सिद्धान्ततः सभीको शिष्यके रूपमें स्वीकार नहीं किया जा सकता। इसके लिये बहुत ऊँचे अधिकारकी आवश्यकता होती है। अग्रद्ध पात्रमें अच्छी चीज रख दी जाय तो वह विगड जाती है । अनिधकारी शिष्य उत्तम साधनाको सरक्षित नहीं रख सकता । इसलिये शिष्यकी परीक्षा भी आवश्यक है। संक्षेपसे यदि कहा जाय तो जो सद्गुकको परमात्माके रूपमें पहचानकर शरीर, धन और प्राण उनके चरणोंमें निवेदन करके उनके ज्ञान और सिद्धिको प्राप्त करनेकी चेष्टा करता है, वही शिष्य है-ऐसा कहना पड़ेगा। शिष्यका लक्षण शारदातिलकमें इस प्रकार कहा गया है-

> शिष्यः कलीनः श्रद्धारमा पुरुषार्थपरायणः। दरमुक्तमनोभवः॥ अधीतवेवः कुशलो हितैषी प्राणिनां निस्यमास्तिकस्त्यक्तनास्तिकः । स्वधर्मनिस्तो भक्तपा पितृमातृहितोचतः ॥ वाङ्मनःकायवसुभिगुरुश्रुश्रृषणे स्यक्ताभिमानो गुरुषु जातिविद्याधनादिभिः॥ गुर्वोज्ञापाळनार्थं हि प्राणम्ययरतोद्यतः । विहत्य च स्वकार्याणि गुरुकार्यरतः सदा॥ दासवन्निवसेचस्तु गुरौ भक्तवा सदा शिशुः । कर्वसाज्ञां दिवारात्री गुरुभक्तिपरायणः॥ आज्ञाकारी गुरोः शिष्यो सनोवाकायकर्मभिः। यो भवेष्य तदा प्राह्मो नेतरः शुभकाङ्मया॥ मन्त्रपुजारहस्थानि यो गोपयति सर्वदा। क्षिकालं यो नमस्कूर्यादागमाश्वारतस्वविद् ॥

स एव शिष्यः कर्नब्यो नेतरः स्वल्पजीवनः । एतारक्षगुष्ठोपेतः शिष्यो अवति नापरः॥

'जो कुलीन हो, सदाचारी हो, सिद्धिके लिये तत्पर हो, वेदपाठी हो, चतुर हो और कामवासनासे रहित हो; जो समस्त प्राणियोंका हित ही चाहता हो, आस्तिक हो, नास्तिकों-का सङ्ग छोड़ चुका हो, अपने धर्ममें प्रेम रखता हो, भक्तिभावसे माता-पिताके हितमें संलग्न हो, कर्म, मन, वाणी और धनसे गुरुसेवा करनेके लिये लालायित रहता हो, गुरु-जनोंके सामने जाति, विद्या, धन आदिका अभिमान न रखता हो। गुरुकी आज्ञा पालनके लिये मृत्युतकके लिये तैयार रहता हो, अपने काम छोड़कर भी गुरुके काममें लगा रहनेवाला हो; जो गुरुके पास दासकी भाँति निवास करता हो, शिशुके समान आज्ञा पालन करता हो और दिन-रात गुरुभक्तिमें द्ववा रहता हो; जो मन, वाणी, शरीर और कमेरी गुरुकी आज्ञाका पालन करता हो-वही शिष्यरूपमें स्वीकार करने योग्य है, दूसरा नहीं । जो मनत्र और पूजाके रहस्योंको गुप्त रखता है। त्रिकाल नमस्कार करता है और शास्त्रीय आचारके तत्त्वोंको जानता है वही शिष्यरूपसे म्वीकार करने योग्य है, दूसरा नहीं। क्योंकि जो इन गुणोंसे युक्त होता है। वही शिष्य होता है।

इन लक्षणोंके स्वाध्यायसे मादूम होता है कि शिष्यका अधिकार कितना ऊँचा होता है। गुइके सामने किस प्रकार रहना चाहिये, इसके लिये शास्त्रों में कहा है—

प्रणम्योपविशेष्पार्के तथा गच्छेदनुज्ञ्या ।

सुस्रावछोकी सेवेत कुर्यादादिष्टमाद्रशत् ॥

असर्ष्यं न वदेदमे न बहु प्ररूपेदपि ।

कामं क्रोधं तथा छोभं मानं प्रहसनं स्तुतिम् ॥

चापळानि न जिक्कानि कार्याणि परिदेननम् ।

ऋणदानं तथादानं वस्तुनां क्रयविक्रयम् ॥

न कुर्यादुरुणा सादं शिष्यो भूष्णुः कदाचन ।

'प्रणाम करके पास बैठे, आज्ञा लेकर वहाँसे जाय, उनकी आज्ञाकी प्रतिक्षा करता हुआ ही सेवा करे, आदरमावसे उनकी आज्ञाका पालन करे, झूठ न बोले, उनके सामने बहुत न बोले और काम, कोध, लोम, मान, हँसी, स्तुति, चपलता, कुटिलता न करे और न रोवे-चिल्लावे। कल्याण-कामी शिष्यको गुरुसे ऋण लेना तथा देना और वस्तुओंका क्य-विकय भी नहीं करना चाहिये।'

गुकके प्रति शिष्यके हृदयमें जितनी श्रद्धा, प्रेम और उनके महत्त्वका ज्ञान रहता है, उन्होंके अनुसार उनसे शिष्य-का व्यवहार होता है। शास्त्रोंमें गुरु-महिमा और शिष्य-लक्षणका इतना विस्तार है और उनका इतना अवान्तर मेद है कि यदि संक्षेपसे भी उनका उद्धरण दिया जाय तो एक बहुत बड़ा ग्रन्थ तैयार हो सकता है। संक्षेपमें इतना समझ लेना चाहिये कि गुरुके विना उपासनामार्गके रहस्य नहीं मालूम होते और न उसकी अड्चनें दूर होती हैं। जो उपासना करना चाहता है, वह गुरुके विना एक पग भी नहीं बढ़ सकता। गुरुके सन्तोपमें ही शिष्यकी पूर्णता है। जिह्नापर 'गुरु' शब्दके आते ही वह गद्गद हो जाता है। गुरुको स्मरण करानेवाली वस्तुको देखकर वह छोट-पोट होने लगता है। गुरुके स्मरणमें ही समस्त देवताओंका स्मरण अन्तर्भूत है। गुरु सबसे श्रेष्ठ हैं। गुरु साक्षात् भगवान् हैं । गुरु-पूजा ही भगवत्पूजा है । गुरु, मन्त्र और इष्ट देवता-ये तीन नहीं, एक हैं। गुरुके विना शेप दोकी प्राप्ति असम्भव है। शिष्य अधिकारहीन होनेपर भी यदि सद्गुरुकी शरणमें पहुँच जाय तो वे उसे अधिकारी बना लेते हैं। पारसका स्वभाव ही लोहेको सोना बनाना है। इसलिये जिनके हृदयमें भगवत्पाप्तिकी इच्छा है, जो वास्तवमें साधना करना चाहते हैं। उनके लिये श्रीगुरुदेवकी शरणमें जाना सर्वप्रथम कर्तव्य है ।

यस्य देवे परा भक्तिर्यया देवे तथा गुरौ। तस्यैते कथिता हार्थाः प्रकाशन्ते महास्मनः ॥ शा०

सहजो कोघी अति बुरो, उलटी समझै बात । सबही सूँ पेंठो रहै, करै बचन की घात ॥ कूकर ज्यों भूसत फिरै तामस मिलवाँ बोल । घर बाहर दुख रूप है, बुधि रहै डाँवाडोल ॥

# दीक्षा और अनुशासन

'आचार्यासुँच बिदिता विद्या साधिष्ठं प्रापत्।'

श्रीगुरुदेवकी कृपा और शिष्यकी श्रद्धा, इन दो पवित्र धाराओंका सङ्गम ही दीक्षा है। गुरुका आत्मदान और शिष्यका आत्मसमर्पण एककी कृपा और दूसरेकी श्रद्धाके अतिरेकसे ही सम्पन्न होता है। दान और क्षेप-यही दीक्षाका अर्थ है। ज्ञान, शक्ति और सिद्धिका दान एवं अज्ञान, पाप और दारिद्रचका क्षय; इसीका नाम दीक्षा है। सभी साधकोंके लिये यह दीक्षा अनिवार्य है। चाहे जन्मीकी देर लगे; परन्तु जबतक ऐसी दीक्षा नहीं होगी, तबतक सिद्धिका मार्ग रका ही रहेगा । यदि समस्त साधकोंका अधिकार एक होता, यदि साधनाएँ बहुत नहीं होतीं और सिद्धियोंके बहुत-से स्तर न होते तो यह भी सम्भव था कि विना दीक्षाके ही परमार्थकी प्राप्ति हो जातीः परन्तु ऐसा नहीं है । इस मनुष्य-शरीरमें कोई पशु-योनिसे आया है और कोई देवयोनिसे; कोई पूर्वजन्ममें साधनासम्पन्न होकर आया है और कोई सीधे नरककुण्डसे; किसीका मन सुप्त है और किसीका जागरित; ऐसी स्थितिमें सबके लिये एक मन्त्र, एक देवता और एक ध्यान हो ही नहीं सकते । यह सत्य है कि सिद्ध, साधक, मन्त्र और देवताओं के रूपमें एक ही भगवान प्रकट हैं; फिर भी किस हृदयमें, किस देवता और मन्त्रके रूपमें उनकी स्फूर्ति सहज है-यह जानकर उसी रूपमें उनको स्फुरित करना, यह दीक्षाकी विधि है।

दीक्षा एक दृष्टिले गुरुकी ओरसे आत्मदान, ज्ञानसञ्चार अथवा शक्तिपात है तो दूसरी दृष्टिले शिष्यमें सुषुप्त ज्ञान और शक्तियोंका उद्बोधन है। दीक्षाले ही शरीरकी समस्त अग्रुद्धियाँ मिट जाती हैं और देहगुद्धि होनेसे देवपूजाका अधिकार मिल जाता है। 'गुरु और शिष्य' शीर्षक निवन्धमें यह बात कही गयी है कि वास्तवमें गुरु एक हैं और उन्हींसे चारों ओर शक्तिका विस्तार हो रहा है। यदि परम्पराकी दृष्टिसे देखें तो मूल पुरुष परमात्मासे ही ब्रह्मा, रुद्र आदिके कमसे ज्ञानकी परम्परा चली आयी है और एक शिष्यसे दूसरे शिष्यमें संकान्त होकर वही वर्तमान गुरुमें भी है। इसीका नाम सम्प्रदाय है और गुरुके द्वारा इसी अविच्छिन साम्प्रदाय है और गुरुके द्वारा इसी अविच्छिन साम्प्रदायक ज्ञानकी प्राप्ति होती है। क्योंकि मूलशक्ति ही कमशः प्रकाशित होती आयी है। उससे द्वारयस्थ सुप्त शक्तिके जागरणमें बड़ी सहायता मिलती है और यही कारण है कि

कभी-कभी तो जिनके चित्तमें बड़ी भक्ति है, व्याकुलता और सरल विश्वास है, वे भी भगवत्कृपाका उतना अनुभव नहीं कर पाते जितना कि शिष्यको दीक्षासे होता है।

दीक्षा बहुत बार नहीं होती, क्योंकि एक बार रास्ता पकड़ लेनेपर आगेके स्थान स्वयं ही आते रहते हैं। पहली भू मिका स्वयं ही दूसरी भू मिकाके रूपमें पर्यवसित होती है। साधनाका अनुष्ठान क्रमशः हृदयको शुद्ध करता जाता है और उसीके अनुसार सिद्धियोंका उदय एवं ज्ञानका सान्निध्य भी प्राप्त होता जाता है। ज्ञानकी पूर्णता ही साधनकी पूर्णता है। शिष्यके अधिकारभेदसे ही मन्त्र और देवताका भेद होता है। जैसे सद्धेय रोगका निर्णय होनेके पश्चात् ही औषधका प्रयोग करते हैं, रोगनिर्णयके विना औषधका प्रयोग निरर्थक है। वैसे ही साधकके लिये मन्त्र और देवताके निर्णयमें भी होता है। यदि रोगका निर्णय ठीक हो, औषध और उसका व्यवहार नियमितरूपसे हो, रोगी कुपथ्य न करे तो औषधका फल प्रत्यक्ष देखा जाता है । इसी प्रकार साधकके लिये उसके पूर्वजन्मकी साधनाएँ, उसके संस्कार, उसकी वर्तमान वासनाएँ जानकर उसके अनुकल मन्त्र और देवताका निर्णय किया जाय और साधक उन नियमोंका पालन करे तो वह बहुत थोड़े परिश्रमसे और बहुत शीघ्र ही सिद्धि-लाभ कर सकता है।

जिस प्रकार ज्यौतिष शास्त्रमें वर-वधूके सम्बन्धका निर्णय करनेके लिये नाड़ी, मैत्री, भकूट आदिका विचार करना पड़ता है, वैसे ही मन्त्र और देवताके सम्बन्धमें भी विचार किया जाता है। ऋणी-धनी नक्षत्र, राशि, कुलाकुल, सिद्धारि चक्रोंका विचार दूसरे लेखका विषय है। यहाँ संक्षेपसे दीक्षाके भेद-प्रभेदपर लिखा जाता है।

सामान्यतः दीक्षाके तीन भेद माने जाते हैं-शाकी, शाम्भवी और मान्त्री। मान्त्री दीक्षा ही बद्रयामल आदि प्रन्थोंमें आणवीके नामसे प्रसिद्ध है। शाक्ती दीक्षाका विवरण करते हुए कहा गया है कि परम चेतनरूपा कुण्डलिनी ही शक्ति है। उसको जागरित करके ब्रह्मनाडीमेंसे होकर परम शिवमें मिला देना ही शाक्ती दीक्षा है। इस दीक्षामें श्रीगुरुदेव शिष्यके अन्तर्देहमें प्रवेश करके कुण्डलिनी शक्तिको जॉगरित करते हैं और अपनी शक्तिसे ही उसको मिला देते हैं। इसमें शिष्यको अपनी ओरसे कोई भी किया नहीं करनी पहती।

शास्मवी दीक्षाका विवरण वायवीय संहितामें इस प्रकार मिलता है—'श्रीगुरुदेव अपनी प्रसन्नतासे दृष्टि अथवा स्पर्शके द्वारा एक क्षणमें ही स्वरूप स्थित कर देते हैं।' रुद्रयामलमें कहा गया हैं कि भगवान शस्मुके चरणद्वयसे सम्भूत दीक्षा ही वास्मवी दीक्षा है। चरणद्वयका अर्थ है—शिव और शिक्त दोनोंके चरण। सहस्रदल कमलकी कर्णिकापर चन्द्रमण्डलकी सुधाधारासे आफ्रावित उन चारों चरणोंका चिन्तन करना चाहिये। तीन चरण तीन गुणोंके द्योतक हैं एवं चौथा निर्वाण तथा परमानन्दस्करण है। उनके वर्ण शुक्त, रक्त, मिश्र एवं वर्णातीत हैं। गुरुकी दृष्टमात्रसे शिष्यका सहस्रार प्रफुलित हो जाता है और वह समाधिस्थ होकर कृतकृत्य हो जाता है।

मान्त्री दीक्षा अथवा आणवी दीक्षा मन्त्र, पूजा, आसन, न्यास, ध्यान आदिसे सम्पन्न होती है। इसमें गुरुदेव शिष्यको मन्त्रोपदेश करते हैं। उपर्युक्त दोनों दीक्षाओंसे तत्काल सिद्धि प्राप्त हो जाती है, परन्तु मान्त्री दीक्षासे उसका अनुष्ठान करनेपर क्रमशः सिद्धिलाम होता है। पल सबका एक ही है। सभी साधक शक्तिपातके पात्र नहीं हो सकते। मान्त्री दीक्षासे शक्तिपातको पात्रता प्राप्त होती है और मन्त्रदेवतात्मक शक्तिसे सिद्धि भी प्राप्त होती है।

कहीं-कहीं आणवी दीक्षाके दस भेद मिलते हैं, यथा— स्मातीं, मानसी, यौगी, चाक्षुषी, स्पार्शिकी, वाचिकी, मान्त्रिकी, होत्री, शास्त्री और अभिषेचिका।

सातीं दीक्षा जब गुरु और शिष्य दोनों भिन्न-भिन्न देशमें स्थित हों, तब होती है। गुरु शिष्यका स्मरण करता है और उसके त्रिविध पापोंका विक्लेषण करके उन्हें भस्म कर देता है और पुनः दिव्य पुरुषकी सृष्टि करके भूतशुद्धिमें वर्णित लययोगके कमसे उसे परम शिवमें स्थित कर देता है। मानसी दीक्षाका प्रकार भी सातीं दीक्षाके समान ही है। अन्तर केवल इतना है कि स्मार्ती दीक्षामें शिष्य और गुरु पास-पास नहीं रहते और मानसी दीक्षामें शोनकी उपस्थिति रहती है। यौगी दीक्षा उसे कहते हैं, जिसमें योगी गुरु योगोक्त पद्धतिसे शिष्यके शरीरमें प्रवेश करके उसकी आत्माको अपने शरीरमें लाकर एक कर लेता है। चाक्षुषी दीक्षामें श्रीगुरुदेव भीं स्वयं परम शिव हूँ, ऐसा निश्चय करके करणाई देव भीं स्वयं परम शिव हूँ, ऐसा निश्चय करके करणाई

दृष्टिसे शिष्यकी और देखते हैं। इतनेसे ही शिष्यके सारे दोष नष्ट हो जाते हैं और वह दिव्यत्वको प्राप्त हो जाता है। स्पार्शिकी दीक्षाका विधान यह है कि ग्रुच पहले अपने दाहिने हायपर सगन्धद्रव्यद्वारा मण्डलका निर्माण करे। तत्पश्चात वह उसपर विधिपूर्वक भगवान् शिवकी पूजा करे । इस प्रकार वह 'शिवहस्त' हो जाता है । 'मैं स्वयं परम शिव हूँ' यह निश्चय करके श्रीगुरुदेव असन्दिग्ध चित्तसे शिष्यके सिरका स्पर्श करते हैं। उस 'शिवहस्त' के स्पर्शमात्रसे शिष्यका शिवत्य अभिव्यक्त हो जाता है। वाचिकी दीक्षामें गुरुदेव पहले अपने गुरका चिन्तन करते हैं। अपने मुखको उनका मुख समझ कर शिष्यके शरीरमें न्यासादि करके विधि-विधानके साथ मन्त्र-दान करते हैं। मान्त्रिकी दीक्षामें गुरुदेव स्वयं अन्तर्न्यास, बहिन्यांस आदि करके मन्त्र-शरीर हो जाते हैं और अपने शरीरमेंसे शिष्यके शरीरमें मन्त्रका संक्रमण चिन्तन करते हैं। होत्री दीक्षामें पहले कुण्डमें या वेदीपर अग्निस्थापन होता है। वहाँ षडध्वाका संशोधन करके होमसे ही दीक्षा सम्पन होती है। पडध्वाका संशोधन दूसरे लेखका विषय है। शास्त्री दीक्षा सामग्रीसे सम्पन्न नहीं होती । भगवत्यूजाके प्रेमी, भक्त, सेवापरायण शिष्यको उसकी योग्यताके अनुसार शास्त्रीय पदोंके द्वारा दीक्षा दी जाती है। अभिषेचिका दीक्षाका प्रकार यह है कि पहले गुरुदेव एक घटमें शिव और शक्तिकी पूजा करते हैं, फिर उसके जलसे शिष्यका अभिषेक करते हैं। यही अभिषेचिका दीक्षा है । ये सब शक्तिपातके प्रकारभेद हैं ।

शारदापटलमें दीक्षाके चार भेदोंका विस्तारसे वर्णन है। वे चार भेद हैं —िक्रियावती, वर्णमयी, कलावती और वेषमयी। िक्रियावती दीक्षामें कर्मकाण्डका पूरा उपयोग होता है। स्नान, सन्ध्या, प्राणायाम, भूतशुद्धि, न्यास, ध्यान, पूजा, शङ्काशापन आदिसे लेकर शास्त्रोक्त पद्धतिसे हवनपर्यन्त कर्म किये जाते हैं। षडध्याके शोधनक्रमसे पृथक् पृथक् आहुति देकर शिवमें विलीन करके पुनः दृष्टिकमसे शिष्यका चैतन्य-योग सम्पादित होता है। गुरु शिष्यसे अपनी एकताका अनुभव करता हुआ आत्मविद्याका दान करता है। गुरु-मन्त्र प्राप्त करके शिष्य धन्य-धन्य हो जाता है।

वर्णमयी दीक्षा न्यासरूपा है । अकारादि वर्ण प्रकृति-पुरुषात्मक हैं । शरीर भी प्रकृति-पुरुषात्मक होनेके कारण वर्णात्मक ही है । इसल्यि पहले समस्त शरीरमें वर्णोंका सविधि न्यास किया जाता है । श्रीगुरुदेव अपनी आशा और इच्छा- शक्तिसे उन वर्णोंको प्रतिलोमविधिसे अर्थात् संहार-क्रमसे विलीन कर देते हैं। यह क्रिया सम्पन्न होते ही शिष्यका शरीर दिव्य हो जाता है, और गुरुके द्वारा वह परमालमामें मिला दिया जाता है। ऐसी स्थिति होनेके पश्चात् श्रीगुरुदेव पुनः शिष्यको पृथक् करके दिव्य शरीरकी सृष्टिक्रमसे रचना करते हैं। शिष्यमें परमानन्दस्वरूप दिव्य भावका विकास होता है, और वह अतकृत्य हो जाता है।

कलावती दीक्षाकी विधि निम्नलिखत है। मनुष्यके शरीरमें पाँच प्रकारकी शक्तियाँ प्रतिष्ठित हैं। पैरके तलवेसे जानुपर्यन्त निवृत्ति-शक्ति है, जानुसे नामिपर्यन्त प्रतिष्ठा-शक्ति है, नामिसे कण्ठपर्यन्त विद्या-शक्ति है, कण्ठसे ललाटपर्यन्त शान्ति-शक्ति है, ललाटसे शिखापर्यन्त शान्त्यतीत कला-शक्ति है। संहार-क्रमसे पहलीको दूसरीमें, दूसरीको तीसरीमें और अन्ततः कलाको शिवमें संयुक्त करके शिष्य शिवस्प कर दिया जाता है। पुनः सृष्टि-क्रमसे इसका विस्तार किया जाता है, और शिष्य दिवस भावको प्राप्त होता है।

वेधमयी दीक्षा षट्चक्रवेधन ही है। जब गुरु कुपा करके अपनी शक्ति शिष्यका पट्चक्रमेद कर देते हैं, तब इसीको वेधमयी दीक्षा कहते हैं। गुरु पहले शिष्यके छः चक्रोका चिन्तन करते हैं और उन्हें क्रमशः कुण्डलिनी शक्तिमें विलीन करते हैं। छः चक्रोंका विलयन बिन्दुमें करके तथा बिन्दुको कलामें, कलाको नादमें, नादको नादान्तमें, नादान्तको उन्मनीमें, उन्मनीको विष्णुमुख्यमें और तत्पश्चात् गुरुमुख्यमें संयुक्त करके अपने साथ ही उस शक्तिको परमेश्वरमें मिला देते हैं। गुरुकी इस कुपाने शिष्यका पाश छिन-भिन्न हो जाता है। उसे दिव्य बोधकी प्राप्ति होती है और वह सब कुछ प्राप्त कर लेता है। इस प्रकार यह वेधमयी दीक्षा सम्पन्न होती है।

इसके अतिरिक्त एक पश्चायतनी दीक्षा भी होती है। इसमें शक्ति, विष्णु, शिव, सूर्य और गणेश—इन पाँचोंकी पूजा होती है। पाँचोंके पृथक्-पृथक् यन्त्र बनते हैं। जिसकी प्रधानता रखनी होती है, उसको मध्यमें स्थापित करते हैं; शेप देवताओंको चार कोनोंपर। जैसे शक्तिको बीचमें स्थापित करें तो ईशानमें विष्णु, अप्रिमें शिव, नैऋृंत्यमें गणेश और वायुक्तोणमें सूर्यकी पूजा की जाती है। यदि मध्यमें विष्णु हों तो ईशानमें शिव, अप्रिमें गणेश, नैऋृंत्यमें सूर्य और वायुक्तोणमें शक्तिकी पूजा की जाती है। यदि मध्यमें शंकर हों तो ईशानमें शिख्य, अप्रिमें सूर्य, नैऋृंत्यमें गणेश और वायुक्तोणमें शक्तिकी पूजा की जाती है। यदि मध्यमें शंकर हों तो ईशानमें विष्णु, अप्रिमें सूर्य, नैऋृंत्यमें गणेश और वायु-

कोणमें शक्तिकी पूजा की जाती है। यदि मध्यमें सूर्य हों
तो ईशानमें शिव, अग्निमें गणेश, नैक्ट्र्त्यमें विष्णु और
वायुकोणमें शक्तिकी पूजा की जाती है। यदि मध्यमें गणेश
हों तो ईशानमें विष्णु, अग्निमें शिव, नैक्ट्र्त्यमें सूर्य और
वायुकोणमें शक्तिकी पूजा की जाती है। गणेश-विमर्शिनीमें
कहा गया है कि कम-भंग करनेपर सिद्धि नहीं मिलती।
गौतमीय तन्त्र और रामार्चनचिन्द्रकाके अनुसार इनमें उलटफेर भी किया जा सकता है। सिविधि पूजा करके पुष्पाञ्जलि
दी जाती है। इस पञ्चायतन-पूजाकी विधि और मन्त्र गुक्से
प्राप्त होते हैं। तारा, छिन्नमस्ता आदि कुछ देवताओंकी
पञ्चायतनी दीक्षा नहीं होती।

शाकोंमें, विशेष करके तन्त्रप्रन्थोंमें क्रम-दीक्षाका भी वर्णन आया है। इसकी बड़ी महिमा है। इसमें शुद्धि तथा सिद्धारि-चिन्तन आदिकी कोई आवश्यकता नहीं होती, यह केवल गुरुकृपा-साध्य है। दिन, महीना अथवा वर्षके क्रमसे दीक्षा और अभिषेक होते हैं। क्रमशः साधकका अधिकार बढ़ता जाता है और वह एक दीक्षासे दूसरी दीक्षाके स्तरमें पहुँचता जाता है। इस दीक्षाकी पद्धित साधारण लोगोंके लिये उपयोगी नहीं है। इसलिये गुरु और शास्त्रके द्वारा ही इसका अधिगम प्राप्त करना चाहिये। इसी प्रकार आम्रायमेदसे भी दीक्षाका मेद होता है। वैदिक दीक्षा, तान्त्रिक दीक्षा, मिश्र दीक्षा, स्त्री दीक्षा, भाव दीक्षा, स्त्रम दीक्षा, महा दीक्षा आदि अनेकों प्रकारकी दीक्षाएँ हैं, जो भगवत्कृपाके फलस्वरूप अधिकारी साधकोंको प्राप्त होती हैं। विना दीक्षा लिये कोई दीक्षाका महत्त्व जान नहीं सकता।

यह सत्य है कि वर्तमान समयमें दीक्षा एक प्रथा-मात्र रह गयी है। न शिष्यमें साधनाकी ओर प्रवृत्ति है और न गुकमें साधनाकी शक्ति। फिर दीक्षाका उज्ज्वल रहस्य लोगोंकी विषयोन्भुख बुद्धिमें किस प्रकार आ सकता है। परन्तु इससे यह नहीं समझ लेना चाहिये कि अव कोई योग्य सद्गुरु हैं ही नहीं। जो अधिकारी पुरुष उनकी खोज करता है, उसे वे मिलते हैं और वैसी ही दीक्षा सम्मन्न होती है जैसी कि प्राचीन समयमें होती थी। हाँ, जो लोग इतना परिश्रम नहीं करना चाहते, उनके लिये साधनाकी अपेक्षा भजनकी प्रणाली अधिक सुगम है। वे आर्च भावसे भगवान्से प्रार्थना करते रहें, श्रद्धा और प्रेमसे उनका नाम लेते रहें, जिस संतके प्रति उनका विश्वास हो उसका सङ्क और आज्ञापालन करते रहें। एक- न-एक दिन उनका मार्ग भी ते हो ही जायगा। यदि आवस्यकता होगी, उनका अधिकार होगा तो एक-न-एक दिन उन्हें सद्गुर और दीक्षाकी प्राप्ति होगी।

दीक्षाके पश्चात् गुरु शिष्यके प्रति मर्यादाओंका उपदेश करते हैं। शास्त्रोंमें उसे 'समय' कहा गया है। 'श्रीहरिमक्तिविलास' नामक ग्रन्थमें विष्णुयामलके चार सौ नियमोंका उल्लेख है, जिनके पालनसे ही दीक्षाका पूर्ण फल मिलता है। उन सबका उल्लेख यहाँ सम्भव नहीं है। यहाँ श्रीनारदपाञ्चरात्रके कुछ स्ठोक उद्धत किये जाते हैं—

स्वमन्त्रो नोपदेष्टब्यो वक्तक्यश्च न संसदि। गोपनीयं तथा शास्त्रं रक्षणीयं शरीरवत् ॥ भक्तिगचार्याणां विशेषतः। वैष्णवानां परा पूजनं च यथाशक्ति तानापसांश्र रक्षयेष् ॥ प्राप्तमायतनाद्विष्णोः शिरसा प्रणतो बहेत्। निश्चिपेदम्भसि ततो न पतेदवनी यथा॥ सोमसुर्यान्तरस्थं च गवाश्वरथाग्निमध्यगम्। भावयेष्टैवतं विष्णं गुरुविप्रशरीरगम् ॥ प्रदाने च विशेषतः। प्रदक्षिणे प्रयाणे च प्रभाते च प्रवासे च स्वमन्त्रं बहशः स्मरेत्॥ आश्चर्यमतिहर्षदम् । स्बमे वाक्षिसमधं वा अकस्माद् यदि जायेत न ख्यातब्यं गुरोर्विना ॥ 'अपने मन्त्रका किसीको उपदेश नहीं करना, समामें नहीं कहना, पूजाविधिको गुप्त रखना और इस विषयके शास्त्रकी शरीरकी भाँति रक्षा करना, वैष्णवों और आचार्योसे विशुद्ध प्रेम रखना और उनकी पूजा करना, आपद्ग्रस्त होनेपर उनकी यथाशिक सेवा करना, भगवान्के मन्दिरसे पुष्पमाल्यादि प्राप्त हो जाय तो उसे सिरपर धारण करना और जमीनपर न गिराकर पानीमें डाल देना, सूर्य, चन्द्रमा, गी, पीपल, अभि, ब्राह्मण और गुक्जनोंमें अपने इष्टदेय मगवान्का दर्शन करना, प्रदक्षिणा, यात्रा एवं विदेशमें, प्रातःकाल और दानके समय विशेषरूपसे बार-बार भगवान्का स्मरण करना। स्वप्नमें अथवा आँखोंके सामने यदि कोई आश्चर्यजनक और आनन्ददायक दृश्य आ जाय तो गुक्के अतिरिक्त और किसीसे नहीं कहना।'

इस प्रकार साधक-जीवनके लिये उपयोगी बहुत-सी बातें गुरु वताते हैं । शिष्य उन्हें धारण करता है और वैसे ही अपना जीवन बनाता है । उपासनाकाण्ड साधनसापेक्ष है । इसमें इष्टदेवके स्वरूप और साधन-पद्धतिके ज्ञानमात्रसे ही कल्याण नहीं होता । उनका ज्ञान प्राप्त करके अनुष्ठान करना पड़ता है । जो शिष्य सद्भुष्टसे सम्प्रदायानुगत दीक्षा प्राप्त करके उसका अनुष्ठान करता है, उसको अवस्य ही सिद्धि-लाम होता है । उसकी परम्परामें कभी कोई अज्ञानी नहीं होता ।

'नास्यामहावित् कुले भवति ।'

য়া৹

### **--€€€€€**\*\*•

# राम ही राम

बैठत राम हि ऊठत राम हि बोलत राम हि राम रहा है। जीमत राम हि पीवत राम हि घीमत राम हि राम गहा है। जागत राम हि सोवत राम हि जोवत राम हि राम लहा है। वेत हु राम हि लेत हु राम हि सुन्दर राम हि राम कहा है। श्लोत्र हु राम हि लेत हु राम हि सुन्दर राम हि राम हिगाजे। श्लोत्र हु राम हि होत्र हु राम हि राम हिगाजे। सीस हु राम हि हाथ हु राम हि पाव हु राम हि राम हि साजे। येट हु राम हि पीठ हु राम हि रोम हि वाजे। अन्तर राम हि पीठ हु राम हि रोम हि राम हि वाजे। अन्तर राम निरन्तर राम हि सुन्दर राम हि राम बिराजे।

--सुन्दरदास्त्री

# भूतशुद्धि

भूतगुद्धिका अर्थ है अव्यय ब्रह्मके संयोगसे शारीरके रूप-में परिणत पञ्चभूतोंका शोधन । भावनाशक्ति और मन्त्रशक्तिके संयोगसे कियाविशेषद्वारा शारीरस्य मिलन भूतोंको भस्म करके, नवीन दिव्य भूतोंका निर्माण करने और स्थूलशारीर और स्क्ष्मशारीरके शोधनमें ही इस कियाका तास्पर्य है। चित्तशुद्धिके लिये जितनी कियाओंका निर्देश किया गया है, उनमें इस कियाका स्थान सर्वोपिर है। वसिष्ठसंहितामें तो यहाँतक कहा गया है कि इसके विना जप-पूजादि कृत्य निरर्थक हो जाते हैं। वास्तवमें ऐसी ही बात है। जबतक शारीर अशुद्ध रहेगा, मनमें पापभावनाएँ रहेंगी, तवतक एकाय-भावसे किसीकी पूजा, ध्यान आदि कैसे किये जा सकते हैं। भूतशुद्धिके संक्षेप और विस्तारभेदसे कई प्रकार हैं। उनमेंसे कुछ थोड़े-से यहाँ लिखे जाते हैं।

कान, सन्ध्या आदि नित्य कृत्योंसे निवृत्त होकर ध्यानके स्थानपर आवे और वहाँ आसनपर बैठकर आचमनादि आवहपक कृत्य करके अपने चारों ओर जल छिड़के और ऐसी भावना करे कि मेरे चारों तरफ अमिकी एक दिव्य चहार-दीवारी है—ऐसा करते समय अमिबीज 'रं' का जप करता रहे और मेरा आसन दृढ़ एवं द्यारीर स्थिर है, परमात्माकी कृपासे कोई विम-बाधा मुझे अपने रंकल्पसे विमुख नहीं कर सकेगी। इसके पश्चात् भूतग्रुद्धिका सङ्कल्प करे—

'श्रोम् अधेस्यादिः ''देवपृजाद्यधिकारसिद्धये भूतशुद्धवाद्यहं करिष्ये ।'

तत्यश्चात् कुण्डिलिनीका चिन्तन करे । कुण्डिलिनी सहस्त-सहस्र विद्युत्की कान्तिके समान देदीप्यमान है और कमलनाल-गत तन्तुके समान स्क्ष्म एवं सर्पाकार है । वह मूलाधार-चक्रमें \* सोती रहती है । अब वह जग गयी है और क्रमझः स्वाधिष्ठान और मणिपूरचक्रका भेदन करके सुषुग्गामार्गसे हृदयस्थित अनाहतचक्रमें आ गयी है । हृदयमें दीपशिखाके समान आकारवाला जीव निवास करता है । उसे उसने अपने मुखमें ले लिया और कण्डस्य विद्युद्धचक्र तथा भूमध्यस्य आज्ञा-चक्रका भेदन करके पूर्वोक्त मार्गसे ही सहस्रारमें पहुँच गयी । सहस्रारमें परमात्माका निवास है । 'इंसः' मन्त्रके द्वारा वह कुण्डिलिनी जीवात्माके साथ ही परमात्मामें विलीन हो गयी ।

इसके बाद ऐसी भावना करनी चाहिये कि शरीरमें पैरके तलवेसे लेकर जानुपर्यन्त पृथिवीमण्डल है। वह चौकोन है और उसका रंग पीला है। उसीमें पादेन्द्रिय, चलनेकी क्रिया, गन्तव्य स्थान, गन्ध, घाण, पृथिवी, ब्रह्मा, निवृत्तिकला प्रवं समान वायु निवास करते हैं। इनका स्मरण करके-'ॐ हां बहाणे पृथिव्यधिपतये निवृत्तिकलात्मने हुं फट् खाहा ।' -इस मन्त्रका उच्चारण करते हुए कुण्डलिनीके द्वारा उन्हें जलस्थानमें विलीन कर देना चाहिये। जानुसे नाभिपर्यन्त श्वेतवर्णका अर्द्धचन्द्राकार जलमण्डल है । उसीमें इस्त-इन्द्रियः दानिकया, दातव्य, रस, रसनेन्द्रिय, जल, विष्णु,प्रतिष्ठाकला, और उदान वायु निवास करते हैं । उनका समरण करके— 'ॐ हीं विष्णवे जलाधिपतये प्रतिष्ठाकलात्मने हुं फट् स्वाहा ।' ---इस मन्त्रका उच्चारण करके कुण्डलिनीके द्वारा उन सवको अभिस्थानमें विलीन कर देना चाहिये । नाभिसे लेकर हृदयपर्यन्त रक्तवर्णका त्रिकोण अग्निमण्डल है । उसमें पायु-इन्द्रिय, विसर्ग-क्रियाः, विसर्जनीयः, रूपः, चक्षुः, तेजः, रुद्रः, विद्याकला एवं व्यान-वायु निवास करते हैं। उनका सारण करके-'ॐ हं रद्राय तेजोऽधिपतये विद्याकलात्मने हुं फट् स्वाहा' इस मन्त्रका उचारण करके कुण्डलिनीके द्वारा वायुमण्डलमें विलीन कर देना चाहिये । हृदयसे भ्रूपर्यन्त काले रंगका गोलाकार छः विन्दुओंसे चिह्नित वाबुमण्डल है। उसमें उपस्थ-इन्द्रिय, आनन्द-क्रिया, उस इन्द्रियका विषय, स्पर्श, स्पर्शका विषय और वायु, ईशान, शान्तिकला एवं अपानवायुका निवास है । उनका स्मरण करके-'ॐ हैं ईशानाय वाय्वधिपतये शान्ति-कलात्मने स्वाहा' इस मन्त्रका उच्चारण करके आकाशमण्डलमें उनको विलीन कर देना चाहिये। भ्रूमध्यसे ब्रह्मरन्ध्रपर्यन्त स्वच्छ आकाशमण्डल है । उसमें वाग्-इन्द्रिय, वचन-क्रिया, वक्तव्य, शब्द, श्रोत्र, आकाश, सदाशिव, शान्त्यतीतकला और प्राण-वायुका निवास है। उनका स्मरण करके-'ॐ हों सदाशिवाय आकाशाधिपतये शान्त्यतीतकलात्मने हुं फट् स्वाहा' इस मन्त्रका उच्चारण करके उन सबको कुण्डलिनीके द्वारा अहङ्कारमें विलीन कर दे। अहङ्कारको महत्तत्त्वमें और महत्तत्त्व-को शब्दब्रह्मरूपा हृदयशब्दके सूक्मतम अर्थ प्रकृतिमें विलीन कर दे । और प्रकृतिको नित्यग्रह्मबुद्धस्वभाव, स्वयंप्रकाश,

चर्नोका विवरण एवं बुण्डलिनीका जागरण दूसरे लेखोंमें
 देखना चाहिये।

<sup>†</sup> कलाओंका वर्णन दोक्षाके प्रसङ्गमें कलावनी दीक्षामें देखना चाहिये।

सत्यशान, अनन्त आनन्दस्वरूप, परम कारण, ज्योतिःस्वरूप परम्बद्ध परमात्मामें विलीन कर दे।

इसके पश्चात् पापपुरुषका शोषण करनेके लिये विनियोग करे-'ॐ शरीरस्यान्तर्यामी ऋषिः सत्यं देवता प्रकृतिपु रूपश्छन्दः पापपुरुषशोषणे विनियोगः । पहले पापपुरुषका चिन्तन इस प्रकार करना चाहिये--मेरी वाम कुक्षिमें अनादिकालीन पाप मूर्तिमान् पुरुषके रूपमें निवास करता है। उसका शरीर अँगूठेके बराबर है। वह कान्तिहीन है। पाँच महापापीं से ही उसके शरीरका निर्माण हुआ है- ब्रह्महत्या उसका सिर है, स्वर्णस्तेय (सोनेकी चोरी) दोनों हाथ हैं, सुरापान हृदय है, गुरुतल्पगमन कटि है और इन पापोंसे युक्त पुरुषोंका संसर्ग दोनों पैर हैं; अङ्ग-प्रत्यङ्ग पापसे ही बने हैं। रोम-रोम उपपातक हैं, दाढी और ऑखें लाल हैं, उसके हाथोंमें अविवेकका खड्ग और अहंताकी ढाल है, असत्यके घोडेपर सवार है, चेहरेसे पिशनता प्रकट हो रही है, कोधके दाँत हैं, कामकी कवच है। गदहेके समान रेंकता है। ऐसा मृद पापपुरुष व्याधिग्रस्त होनेके कारण मरणासन्न हो रहा है। इस प्रकार पापपुरुषका चिन्तन करके उसके शोषणका विनियोग करना चाहिये । ॐ 'यं'-यह वायु-बीज है । इसके किष्किन्ध ऋषि हैं, बायु देवता हैं और जगती छन्द है। पापपुरुषके शोपणमें इनका विनियोग है। नाभिके मूलमें षड्विन्दुचिह्नित एक मण्डल है। उसपर धूम्रवर्णका वायु-बीज 'यं' रहता है । उसकी ध्वजाएँ चञ्चल होती रहती हैं और उसमेंसे 'घूं-घूं' शब्द निकलता रहता है। सबको सुखा डालना उसका काम है। इस प्रकार 'यं' बीजका चिन्तन करके और पूरकके द्वारा सोल्ह बार उसकी आवृत्ति करके उस बीजसे उठे हुए वायुके द्वारा पापपुरुषको सशरीर सूला हुआ देखना चाहिये। इसके पश्चात् अग्नि-बीज 'रं' का चिन्तन करना चाहिये। इसके कश्यप ऋषि, अग्नि देवता और त्रिष्टप छन्द हैं । हृदयमें रक्तवर्णका अग्निमण्डल है । उसके देवता रुद्र हैं, विद्याकलाका उसीमें निवास है। उसमें बीज है 'रं' । ऐसा चिन्तन करके कुम्भकके द्वारा ६४ या ५० बार 'रं' की आवृत्ति करके पापपुरुषके सूखे हुए शरीरको भस्म कर दे। इसके पश्चात् पूर्वोक्त प्रकारसे वायु-बीज 'यं' की ३२ बार आवृत्ति करके रेचक प्राणायामके द्वारा पापपुरुषका भस्म उड़ा दे । इसके पश्चात् वरुण-बीज 'वं' का चिन्तन करे । इसके हिरण्यगर्भ ऋषि हैं, इंस देवता हैं और त्रिष्टुप् छन्द है । सिरमें अर्द्धचन्द्राकार दो श्वेत पदावाले वरुणदैवत

वरुण-बीज 'बं' का चिन्तन करना चाहिये और उससे प्रवाहित होनेवाले अमृतसे पिण्डीभूत भस्मको आग्रावित अनुभव करना चाहिये । इसके पश्चात् पृथिवी-वीज 'सं' का चिन्तन करे। इसके ऋषि ब्रह्मा हैं, देवता इन्द्र हैं और छन्द गायत्री । आधारमण्डलमें वज्रलाञ्छित पृथिवी है-चौकोनी, कडी, पीली और इन्द्रदैवत। उसपर 'लं' बीजका चिन्तन करना चाहिये। उसके प्रभावसे शरीरको दृढ़ एवं कठिन चिन्तन करके आकाश-बीज 'हं' का चिन्तन करना चाहिये । आकाशमण्डल वृत्ताकार, खच्छ, शान्त्यतीतकला-से युक्त, आकाशदैवत एवं 'हं' रूप है। इसकी भावनासे शरीर सावकाश एवं व्यक्ति हो जाता है। इसको अपना दिव्य शरीर भावित करके पूर्वोक्त प्रक्रियासे परमात्मामें विलीन तत्त्वोंको पुनः अपने-अपने स्थानपर स्थापित करना चाहिये। इस प्रकार जब सूक्ष्मशरीर और स्थूलशरीरकी दिन्यता सम्पन्न हो जाय, तब 'ॐ सोऽहम' इस मन्त्रसे परमात्माकी सिन्निधिसे जीवको हृदय-कमलमें ले आवे और ऐसा अनुभव करे कि मैं परमात्माकी सत्ता, शक्ति, कृपा, सान्निध्य और सायुज्यका अनुभव करके परम पवित्र और दिव्य हो गया हूँ । मेरा शरीर पापरहित, नृतन, निर्मल और इष्ट देवताकी आराधनाके योग्य हो गया है। इसके पश्चात आगेका कार्य-क्रम प्रारम्भ करे।

इसके अतिरिक्त एक संक्षित भृतशुद्धि है, उसका प्रकार निम्नलिखित है—

**अथवान्यप्रकारे**ण भूतञ्जिर्द्विधीयते । धर्मकन्द्रसमुद्भृतं सुशोभितम् ॥ ज्ञाननालं ऐश्वर्याष्ट्रदलोपेतं परवैराग्यकर्णिकम् । स्वीयहत्कमले ध्यायेष्प्रणवेन प्रकाशितम् ॥ तत्कर्णिकासंस्थं प्रदीपकछिकानिभम् । जीवारमानं हृदि ध्याखा मुले सञ्चित्रय कुण्डलीम् ॥ परमारमनि सुषुम्णावस्म नारमा नं यो जयेव ।

इस प्रकारसे भूतग्रुद्धि की जाती है 'हृदयमें एक कमल है, उसका मूल धर्म है और नाल ज्ञान है। आठ प्रकारके ऐक्वर्य उसके दल हैं और परवैराग्य ही कर्णिका है। वह प्रणवके द्वारा उद्घासित हो रहा है। उस कर्णिकापर दीपशिखाके समान ज्योतिःखरूप जीवात्मा स्थित है। ऐसा ध्यान करके मूलाधार-में कुण्डलिनीका चिन्तन करे। वहाँसे आकर कुण्डलिनी जीवात्माको अपने मुखमें ले लेती है और मुष्मणा मार्गसे जाकर परमात्मामें मिल जाती है। १ कुछ समयतक इसी अवस्थाका अनुभव करके पुनः जीयात्माको हृदयमें ले आना चाहिये और आगेका विभान करना चाहिये। यह संक्षेप भूतग्रुद्धि है।

भूतशुद्धिकी ये दोनों प्रणालियाँ साधक-सम्प्रदायमें प्रचित हैं और में ऐसे कई साधकोंको जानता हूँ, जिन्हें इनसे बहुत लाम हुआ है। एक मित्रने मुझसे कहा था कि भूत-शुद्धि करते-करते मेरा चित्त शुद्ध होकर परमात्मामें इस प्रकार लीन हो जाता है और इतने आनन्दका अनुभव करता है कि मैं घण्टों उसी स्थितिमें बैठा रहता हूँ और दूसरी कियाका स्मरण ही नहीं होता। एक वयोवृद्ध बाबू साह्यने बतलाया था कि इस कियाके द्वारा मेरा शरीर नीरोग और अन्तःकरण शुद्ध हो गया है। जिस दिन मेरी भूतशुद्धि ठीक-ठीक सम्पन्न हुई थी, उसके बाद मेरे चित्रमें कभी विकार नहीं आया। उन्हें स्पष्ट अपने शरीरकी दिव्यताका अनुभव होता है। एक स्वामीजीकी तो एकमात्र यही साधना है। उनकी दिव्यताका अनुभव तो उनके दर्शनमात्रसे ही होता है। शरीरके अणु-अणु बदल जाते हैं, इस कियाकी प्रशंसा करते हुए उन्होंने स्वयं कहा था।

इन दो प्रणालियोंके अतिरिक्त एक तीसरी प्रणाली भी है, जो एक महात्मासे प्राप्त हुई थी। मैं नहीं जानता किस प्रन्थमें उसका उल्लेख है, परन्तु उससे बड़ा लाभ होता है। यह सत्य है कि उपर्युक्त प्रणालियोंमें राजयोगकी अनुभृति, लययोगकी भावना, मन्त्रयोगकी शक्ति और हठयोगकी कियाएँ विद्यमान हैं। परन्तु इसमें केवल मन्त्र-शक्ति ही है। भावनाका सुन्दर पुट है। राजयोगमें इसकी परिणति है। परन्तु इठयोग विल्कुल नहीं है। उसके चार मन्त्र निम्नलिखित हैं—

- १. ॐ भूतश्रङ्गाटात् शिरःसुषुम्णापथेन जीवशिवं परमशिवपदे योजयामि स्वाहा ।
  - २. ॐ यं लिङ्गदारीरं शोषय शोषय स्वाहा ।
  - ३. ॐ रं सङ्कोचशरीरं दह दह स्वाहा ।
- ४. ॐ परमशिव सुषुज्ञापथेन मूरुश्क्काटम् उछस उछस, ज्वल ज्वल, प्रज्वल प्रज्वल सोऽहं हंसः स्वाहा ।

मन्त्रोक्त अर्थकी भावना करते हुए उपर्युक्त मन्त्रोंकी आदृत्ति कर लेनी चाहिये। कुछ दिनोंतक लगातार श्रद्धा-पूर्वक अभ्यास करनेसे बड़े विचित्र-विचित्र अनुभव होते हैं और अपनी दिन्यता प्रकट हो जाती है।

इष्टरेव और श्रीगुरुदेवके ध्यानमें जब चित्त तन्मय ही जाता है और उनकी कृपाका अनुभव करके उसीमें उन्मजननिमजन करने लगता है तब पवित्रता, शक्ति, शान्ति और आनन्दकी शत-शत धाराएँ उसके सम्पूर्ण 'स्व' को और यही क्यों, निखिल जगत्को आप्यायित, आप्रावित अय च अत्यन्त दिव्य बना देती हैं। जो धीर भावसे साधन करते हैं। उनके जीवनमें ये सब बातं प्रत्यक्ष हैं। इसल्ये विशेष लिखनकी आवश्यकता नहीं। शा०



# हरिका बिरह

जनम जनम के बीछुरे, हिर अब रहाों न जाय । क्यों मन कूँ दुख देत हों, बिरह तपाय तपाय ॥ काग उड़ावत थके कर, नैन निहारत बाट । प्रेम सिंध में पर्यो मन, ना निकसन को घाट ॥ बौरी है चितवत फिरूँ, हिर आवैं केहि ओर । छिन ऊठूँ छिन गिरि पर्फ, राम-दुखी मन मोर ॥ सोवत जागत एक पछ, नाहिन बिसरूँ तोहिं। कहना-सागर दया-निधि, हिर छीजै सुधि मोहिं॥

---

# आदर्श-ध्यानयोग

#### चित्त स्थिर करनेका एक उपाय

( लेखक--पं० श्रीरामचन्द्र कृष्ण कामत )

अनेक ग्रन्थकारोंने आदर्श-ध्यानयोग इस प्रकार बतलाया है----

अपने सामने एक आदर्श या आईना रक्खे और धीका दीया इस तरह उसके सामने रक्खे कि उसकी ज्योति दर्गणके मध्यभागपर प्रतिविभ्नित हो । दर्गणके मध्यभागमें मुगन्धित तेलका एक बूँद डाल दे । अनन्तर दर्गणके मध्यभागमें जहाँ ज्योति दिख रही हो, वहाँ उस ज्योतिकी शङ्काकृतिपर दृष्टि स्थिर करनेका अभ्यास करे । इस अभ्यासके समय मौन रहे, मनमें कोई विचार न आने दे और बाहरसे आनेवाले शब्दोंकी ओर जिसमें ध्यान न जाय, इसके लिये आगे लिखे अनुसार कर्णमुद्राका उपयोग करे । केसर, इलायची और जायफल समभाग लेकर उसे कृटकर चूर्ण करे, और उसे बख्वसे छानकर किसी रेशमी कपड़ेके दुकड़ेमें रखकर उसकी पोटली बनाकर इस तरह उसे सीये कि कानमें उसका डाट दिया जा सके । डाट देकर उसपर मोम लगा दे । यह कर्णमुद्रा कानमें लगाकर तब

दर्पणमें ज्योतिके प्रतिविम्बकी शङ्काकृतिपर दृष्टि स्थिर करे। ग्ररू-ग्ररूमें उष्णताके कारण आँखोंसे गरम पानी जायगा। उसे जाने दे, बंद न करे। लगभग एक सप्ताहके अंदर ही पानीका जाना बंद हो जायगा । पानीसे यदि आँखें बीचहीमें बंद हो जायँ तो कोई हर्ज नहीं। आँखें पोंछकर फिरसे अभ्यास आरम्भ करे । चित्तवृत्तिको स्थिर करके, विना पलक गिराये जितनी ही अधिक देरतक अभ्यास किया जा सके उतना ही अधिक लाभप्रद है । पहले प्रतिदिन दस-ही-पंद्रह मिनट अभ्यास करे, पीछे धीरे-धीरे घंटे-सवा-घंटेतक बढ़ा ले जाय। जब आध घंटेतक चित्तको स्थिर रखकर विनापलक गिराये एकाम दृष्टिसे देखनेका अभ्यास हो जाता है तब इष्टदेवताके दर्शन होते हैं, उनसे सम्भाषण होता है और भूत, भविष्य, वर्तमानका ज्ञान आदि अनेकविध चमत्कार देख पड़ते हैं। परन्तु इन चमत्कारोंमें न फँसकर साधक भगवत्स्वरूपकी भावनाको दृढ़ रखकर उसका प्रत्यक्ष होते ही उससे तन्मय हो जाय और इस तरह कृतार्थता लाभ करे।



## मन्त्रानुष्ठान

'मन्त्र' शब्दका अर्थ है गुप्त परामर्श । वह श्रीगुरुदेवकी ही कृपासे प्राप्त होता है । मन्त्र प्राप्त होनेपर भी यदि उसका अनुष्ठान न किया जाय, सविधि पुरश्चरण करके उसे सिद्ध न कर लिया जाय तो उससे उतना लाभ नहीं होता जितना होना चाहिये । श्रद्धा, भिक्तभाव और विधिक संयोगसे जब मन्त्रों अक्षर अन्तर्देशमें प्रवेश करके एक दिव्य आहिण्डन करने लगते हैं तो उस सङ्घर्षसे जन्म-जन्मान्तरीय पाप-तापोंके संस्कार धुल जाते हैं । जीवकी प्रसुप्त चेतनता जीवन्त्र, ज्वलन्त एवं जागरितरूपमें चमक उठती है । मन्त्रार्थके साक्षात्कारसे वह कृतकृत्य हो जाता है । जवतक दीर्घकालतक निरन्तर श्रद्धाभावसे मन्त्रका अनुष्ठान नहीं किया जायगा, तवतक प्रेम अथवा शनके उदयकी कोई सम्भावना ही नहीं है । इस अनुष्ठानमें कुछ नियमोंकी आवश्यकता होती है ।

यम और नियम ही आन्तरिक एवं बाह्य शान्तिके मूल हैं। इन्हींकी नीवपर अनुष्ठानका प्रासाद प्रतिष्ठित है। इसलिये अनुष्ठान करनेके पूर्व उन्हें जान लेना आवश्यक है। यहाँ संक्षेपमें उनका दिग्दर्शन कराया जाता है।

## मन्त्रानुष्ठानके योग्य स्थान

मन्त्रानुष्टान स्वयं ही करना चाहिये। यह सर्वोत्तम कस्य है। यदि श्रीगुद्धदेव ही कृपा करके कर दें तव तो पूछना ही क्या। यदि ये दोनों सम्भव न हों तो परोपकारी, प्रेमी, शास्त्रवेत्ता, सदाचारी ब्राझणके द्वारा भी कराया जा सकता है। कहीं-कहीं अपनी धर्मपत्नीसे भी अनुष्टान करानेकी आज्ञा है; परन्तु, ऐसा उसी स्थितिमें करना चाहिये, जब उसे पुत्र हो। अनुष्टानका स्थान निम्नालिखित स्थानोंमेंसे कोई होना

श्रीपरांजपेद्वारा सम्पादित केकावली (ए० ६७८), चतुर्थ संस्करण।

चाहिये । सिद्धपीठ, पुण्यक्षेत्र, नदीतट, गुहा, पर्वतशिखर, तीर्थ, सङ्गम, पवित्र जङ्गल, एकान्त उद्यान, विस्ववस्त पर्वतकी तराई, तुलसीकानन, गोशाला ( जिसमें बैल न हों ), देवालय, पीपल या आँवलेके नीचे, पानीमें अथवा अपने घरमें मन्त्रका अनुष्ठान शीघ्र फलप्रद होता है । सूर्य, अग्नि, गुरु, चन्द्रमा, दीपक, जल, ब्राह्मण और गौओंके सामने बैठकर जप करना उत्तम माना गया है । यह नियम सार्वत्रिक नहीं है। मुख्य बात यह है कि जहाँ बैठकर जप करनेसे चित्तकी ग्लानि मिटे और प्रसन्नता बढ़े, वही स्थान सर्वश्रेष्ठ है । घरसे दसगुना गोष्ठ, सौगुना जंगल, हजारगुना तालाबः, लाखगुना नदीतटः, करोङ्गुना पर्वतः, अरबीं गुना शिवालय और अनन्तराना गुरुका सन्निधान है । जिस स्थानपर स्थिरतासे बैठनेमें किसी प्रकारकी आशङ्का अथवा आतङ्क न हो, म्लेच्छ, द्रष्ट, बाघ, साँप आदि किसी प्रकारका विष्न न डाल सकते हों, जहाँके लोग अनुष्ठानके विरोधी न हों, जिस देशमें सदाचारी और भक्त निवास करते हों, किसी प्रकारका उपद्रव अथवा दुर्भिक्ष न हो, गुरुजनोंकी सन्निधि और चित्तकी एकाग्रता सहजभावसे ही रहती हो, वही स्थान जप करनेके लिये उत्तम माना गया है । यदि किसी साधारण गाँव अथवा घरमें अनुष्ठान करना हो तो पहले कूर्म भगवान्का चिन्तन करना चाहिये । जैसे कूर्म भगवान्की पीठपर स्थित मन्दराचलके द्वारा समुद्रमन्थन किया गया था, वैसे ही मैं कुर्मा-कार भूमिप्रदेशमे स्थित होकर उन्होंके आश्रयसे अमृतत्वकी प्राप्तिके लिये प्रयत्न कर रहा हूँ। ऐसी भावना करनी चाहिये।

## भोजनकी पवित्रता

मन्त्रके साधकको अपने भोजनके सम्बन्धमं पहलेसे ही विचार कर लेना चाहिये; क्योंकि भोजनके रससे ही शरीर, प्राण और मनका निर्माण होता है। जो अशुद्ध भोजन करते हैं, उनके शरीरमे रोग, प्राणोंमें क्षोभ और चित्तमें ग्लानिकी बृद्धि होती है। ग्लान चित्तमें देवता और मन्त्रके प्रसादका उदय नहीं होता। इसके विपरीत जो शुद्ध अन्नका भोजन करते हैं, उनके चित्तके मल और विक्षेप शीष्ठ ही निवृत्त हो जाते हैं। अन्नका सबसे बड़ा दोप है न्यायोपार्जित न होना। जो अन्यायसे, बेईमानी, चोरी, डकैती आदि करके अपने शरीरका पालन-भोषण करते हैं, उनकी उस कियाके मूलमें ही अशुद्ध मनोवृत्ति रहनेके कारण वह अन्न सर्वया दूपित रहता है और उसके द्वारा शुद्ध चित्तका निर्माण असम्भवप्राय है।

जो लोग अन्याय तो नहीं करते, परन्तु संन्यासी अथवा ब्रह्मचारी न होनेपर भी विना परिश्रम किये ही दूसरोंका अन खाते हैं, उनमें तमोगुणकी वृद्धि होती है; वे अधिकांश आलस्य और प्रमादमें पड़े रहते हैं। उनके चित्तका मल दूर होना भी बड़ा कठिन है। अपनी कमाईके अन्नमें भी जिससे दूसरोंका चित्त दुखता है, उस अन्नसे चित्तकी शुद्धि सम्भव नहीं है। जिस गौका बछड़ा अलग छटपटा रहा है, पेटभर भोजन न मिलनेके कारण जिस गौकी ऑखोंसे ऑसू गिर रहे हों, उसका न्यायोपार्जित दूध भी चित्तको प्रसन्न कर सकेगा—इसमें सन्देह है। इसलिये भोजनमें सबसे पहले यह बात देखनी चाहिये कि यह वर्णाश्रमोचित परिश्रमसे प्राप्त किया हुआ है या नहीं ? इसके उपयोगसे किसीका हक तो नहीं मारा गया है? इसको स्वीकार करनेसे किसीको कष्ट तो नहीं हुआ है ? कहीं इसके मूलमें विषादका बीज तो नहीं है ? इन बातोंको ध्यानमें रखकर ही भोजनकी व्यवस्था करनी चाहिये।

भोजनमें तीन प्रकारके दोष और माने गये हैं — जाति-दोष, आश्रयदोष और निमित्तदोष। जातिदोष वह है, जो स्वभावसे ही कई पदार्थोंमे रहता है। इसके उदाहरणमें प्याज, लहसुन और सलगमको रख सकते हैं। जातिदोष न होनेपर भी स्थानके कारण बहुतन्सी वस्तुएँ अपवित्र हो जाती हैं। ग्रद्ध दूध भी यदि शराबखानेमें रख दिया जाय तो वह अपवित्र हो जाता है। यही आश्रयदोष है। ग्रुद्ध स्थानमें रक्खी हुई ग्रुद्ध वस्तु भी कुत्ते आदिके स्पर्शसे अग्रद्ध हो जाती है। इस प्रकारके दोषका नाम निमित्तदोष है।

साधकका मोजन अवश्य ही इन तीन दोषोंसे रहित होना चाहिये। गौके दही, दूध, धी, क्षेत तिल, मूँग, कन्द, केला, आम, नारियल, ऑवला, जड़हन धान, जी, जीरा, नारंगी आदि हविष्याच जो विभिन्न मतोंमें उपादेय माने गये हैं, तथा जिस देशमें जिनकी पवित्रता शिष्टसम्मत है उस देशमें वहाँके निवासी वही मोजन कर सकते हैं। मधु, स्वारी नमक, तेल, पान, गाजर, उड़द, अरहर, मसूर, कोदो, चना, बासी अन, रूखा अन और वह अन्न, जिसमें कीड़े पड़ गये हों, नहीं खाना चाहिये। काँसेके वर्तनमें भी न खाना चाहिये।

भोजनके सम्बन्धमें एक बात और भी ध्यानमें रखनी चाहिये। जितने भोजनकी आवश्यकता हो, उससे कम ही खाया जाय। भोज्य अन्न खूब पका हुआ हो, थोड़ा गरम हो,

१. कूर्मचक्रका विचार अन्यत्र किया गया है।

हृदयदाही न हो । जिससे इन्द्रियोंको अधिक बल और उत्तेजना मिले, पेट बढ़े एवं निद्रा, आलस्य आवें, वह सर्वया वर्जित है । भगवान् श्रञ्जरने एक स्थानपर पार्वतीसे कहा है कि—जिनकी जिहा परावसे जल गयी है, जिनके हाथ प्रतिप्रहसे जले हुए हैं और जिनका मन परजीके चिन्तनसे जलता रहता है, उन्हें भला मन्त्रसिद्धि कैसे प्राप्त हो सकती है ! जिन्हें भिक्षा लेनेका अधिकार है, उन संन्यासी आदिकोंके लिये भिक्षा पराव नहीं है । परन्तु वैदिक, सदाचारी, पवित्र एवं कुलीन ब्राह्मणोंसे ही भिक्षा लेनी चाहिये । एक प्रन्थमें ऐसा उत्लेख मिलता है कि सर्वोत्तम बात तो यही है कि अभिके आतिरिक्त और कोई भी वस्तु किसीसे न ली जाय । यदि ऐसा सम्भव न हो तो तीर्थके बाहर जाकर पर्वोंको छोड़कर न्यायोपार्जित अनकी मिक्षा लेनी चाहिये, सो भी एक दिन खानेभर । ओ रागवश इससे अधिक मिक्षा प्रहण करता है, उसे मन्त्रसिद्धि नहीं प्राप्त हो सकती ।

## कुछ आवश्यक बातें

स्त्रीसंसर्ग, उनकी चर्चा, तथा जहाँ वे रहती हों वह स्थान छोड़ देना चाहिये। ऋतुकालके अतिरिक्त अपनी स्त्रीका मी स्पर्श करना निपिद्ध है। स्त्री-साधिकाओं के लिये पुरुषों के सम्बन्धमें भी यही बात समझनी चाहिये। कुटिलता, धौर, उबटन, विना भौग लगाये भोजन और विना संकल्पके कर्म नहीं करने चाहिये। केवल ऑयलेसे अथवा पञ्चगव्यसे शास्त्रोक्त विधिसे स्त्रान करना चाहिये। स्त्रान, आचमन, भोजन आदि मन्त्रोच्चारणके साथ ही हों। यथाशक्ति तीनों समय, दो समय अथवा एक समय स्त्रान, सन्ध्या और इष्टदेवकी पूजा भी अवश्य करनी चाहिये। स्नान-तर्पण किये विना, अपवित्र हाथसे, नम्न-अवस्थामें अथवा सिरपर वस्त्र रखकर जप करना निपिद्ध है। जपके समय माला पूरी हुए विना बातचीत नहीं करनी चाहिये। आवश्यक हो तो जप समाप्त करने और प्रारम्भ करनेके पूर्व आचमन कर लेना चाहिये।

यदि जप करते समय एक शब्दका उच्चारण हो जाय तो एक बार प्रणवका उच्चारण कर लेना चाहिये। यदि वह शब्द कठोर हो तो प्राणायाम भी आवस्थक हो जाता है। यदि कहीं बहुत बात कर जाय, तो आचमन, अक्कन्यास करके पुनः माला प्रारम्भ करनी चाहिये। छींक और अस्पृष्य स्थानोंका स्पर्श हो जानेपर भी यही विधान है। जप करते समय यदि शौच, लघुशक्का आदिका वेग हो तो उसका

निरोध नहीं करना चाहिये; क्योंकि ऐसी अवस्थामें मन्त्र और इष्टका चिन्तन तो होता नहीं, मल-मूत्रका ही चिन्तन होने लगता है। ऐसे समयका जप-पूजनादि अपवित्र होता है। मिलन वस्त्र, केश और मुखसे जप करना शास्त्रविषद है। जप करते समय इतने कर्म निषिद्ध हैं—आलस्प, जॅमाई, नींद, छींक, थूकना, डरना, अपवित्र अङ्गोंका स्पर्श और क्रोध।

जपमें न बहुत जल्दी करनी चाहिये और न बहुत विलम्ब । गाकर जपना, सिर हिलाना, लिखा हुआ पदना, अर्घ न जानना और बीच-बीचमें भूल जाना— ये सब मन्त्रसिद्धिके प्रतिबन्धक हैं । जपके समय यह चिन्तन रहना चाहिये कि इष्टदेवता, मन्त्र और गुरु एक ही हैं ।

जबतक जप किया जाय, यही बात मनमें रहे | पहले दिन जितने जपका सङ्कल्प किया जाय, उतना ही जप प्रति-दिन होना चाहिये । उसे घटाना-बढ़ाना ठीक नहीं । मन्त्र-सिद्धिके लिये बारह नियम हैं—१—भूमिश्यम, २—ब्रह्मचर्य, ३—मौन, ४—गुरुसेबन, ५—त्रिकाल्स्तान, ६—पापकर्म-परित्याग, ७—नित्य पूजा, ८—नित्य दान, ९—देवताकी स्तुति एवं कीर्तन, १०—नैमित्तिक पृजा, ११—इष्टदेव और गुरुमें विश्वास, १२—जपनिष्ठा । जो इन नियमोंका पालन करता है, उसका मन्त्र सिद्ध ही समझना चाहिये ।

स्त्री, शुद्ध, पतित, ब्रात्य, नास्तिक आदिके साथ सम्भाषण, उच्छिष्ट मुखसे वार्तालाप, असत्यभाषण और कुटिलभाषण छोड़ देना चाहिये। किसी भी अनुष्ठानके समय शपथ लेनेसे सब निरर्थक हो जाता है। अनुष्ठान आरम्भ कर देनेपर यदि मरणाशौच या जननाशौच पड जाय तो भी अनुष्ठान नहीं छोड़ना चाहिये । अपने आसन, शय्या, वस्त्र आदिको शृद्ध एवं खच्छ रखना चाहिये। किसीका गाना, बजाना, नाचना न मुनना चाहिये और न देखना। उबटन, इत्र, फूल-मालाका उपयोग और गरम जलसे स्नान नहीं करना चाहिये। एक वस्त्र पहनकर अथवा बहत वस्त्र पहनकर एवं पहननेका वस्त्र ओटकर और ओढ़नेका वस्त्र पहनकर जप नहीं करना चाहिये। सोकर, विना आसनके, चलते या खाते समय, विना माला दके और सिर दककर जो जप किया जाता है। अनुष्ठानके जपमें उसकी गिनती नहीं होती । जिसके चित्तमें व्याकुलता, क्षोम, भ्रान्ति हो, भूख लगी हो, शरीरमें पीड़ा हो, स्थान अशुद्ध एवं अन्धकाराच्छन्न हो, उसे वहाँ जप नहीं करना चाहिये। जूता पहने हुए अथवा पैर फैलाकर जप करना निषिद्ध है। और भी बहुत से नियम हैं, उन्हें जानकर यथाशक्ति उनका पालन करना चाहिये। ये सब नियम मानस जपके लिये नहीं हैं। शास्त्रकारोंने कहा है—

### अञ्जीवर्वो श्रुविर्वापि गर्च्छलिष्टन् स्वपक्कपि । मन्त्रेकशरणो विद्वान् मनसैव सदाभ्यसेत्॥ न दोषो मानसे जाप्ये सर्वदेशेऽपि सर्वदा।

अर्थात् 'मन्त्रके रहस्यको जाननेवाला जो साधक एक-मात्र मन्त्रकी ही शरण हो गया है, वह चाहे पवित्र हो या अपवित्र, सब समय चलते-फिरते, उठते-बैठते, सोते-जागते, मन्त्रका अभ्यास कर सकता है। मानस जपमें किसी भी समय और स्थानको दोषयुक्त नहीं समझा जाता।' कुछ मन्त्रोंके सम्बन्धमें अवस्य ही विभिन्न विधान हैं। उनके प्रसंगमें वे नियम स्पष्ट कर दिये जायँगे।

'माला और उसके संस्कार' शीर्षक लेखमें संक्षेपमें इस बातका निर्देश किया गया है कि जप किस प्रकार सुष्प्र चेतनाको जागरित करके परम तत्त्वसे एक कर देता है। यहाँ उसकी पुनरुक्ति आवश्यक नहीं है। जो लोग आधिदैविक जगत्का रहस्य जानते हैं, वे भलीभाँति इस तत्त्वसे अवगत हैं कि स्थल जगत्की एक-एक वस्तुके पृथक्-पृथक् अधिष्ठातृ देवता होते हैं और वे जगा लिये जानेपर अनेक प्रकारकी सिद्धियाँ दे सकते हैं। केवल परमार्थ ही नहीं, इनके द्वारा स्वार्थ भी सिद्ध होता है। इन देवताओं में अनेकों प्रकारके चमत्कारकी शक्ति रहती है और इनकी सहायतासे अर्थप्राप्तिः धर्मपालन एवं कामोपमोग पूर्णरूपसे किये जा सकते हैं। प्राचीन भारतीयोंके सम्बन्धमें जो बहत-सी बातें सुनी जाती हैं वे किंवदन्तीमात्र नहीं हैं, पूर्ण सत्य हैं। चाहे अर्वाचीन लोग इसे न मानें, परन्तु वे ही सिद्धियाँ आज भी सम्भव हैं। इन मन्त्रोंमें ऐसी ही शक्ति है, चाहे जो इनका जप करके प्रत्यक्ष फल प्राप्त कर सकता है।

## जपकी महिमा और मेद

शास्त्रों में जपकी बड़ी महिमा गायी गयी है, सब यज्ञोंकी अपेक्षा जप-यज्ञको श्रेष्ठ बतलाया गया है। जप-यज्ञमें किसी भी बाह्य सामग्री अथवा हिंसा आदिकी आवश्यकता नहीं होती। पद्म एवं नारदीय पुराणमें कहा गया है कि और समस्त यज्ञ वाचिक जपकी तुलनामें सोलहवें हिस्सेके बराबर भी नहीं हैं। वाचिक जपसे सौगुना उपांशु और सहस्रगुना

मानस जपका फल होता है। मानस जप वह है, जिसमें अर्थका चिन्तन करते हुए मनसे ही मन्त्रके वर्ण, स्वर और पदोंकी बार-बार आवृत्ति की जाती है। उपांशु जपमें कुछ-कुछ जीम और होंठ चलते हैं। अपने कानीतक ही उनकी ध्विन सीमित रहती है, दूसरा कोई नहीं सुन सकता। वाचिक जप वाणीके द्वारा उचारण है। तीनों ही प्रकारके जपोंमें मनके द्वारा इष्टका चिन्तन होना चाहिये। मानसिक स्तोत्र-पाठ और जोर-जोरसे उच्चारण करके मन्त्र-जप, दोनों ही निष्फल हैं। गौतमीय तन्त्रमें कहा गया है कि केवल वर्णोंके रूपमें जो मन्त्रकी स्थिति है, वह तो उसकी जडता अथवा पराता है । सुषम्णाके द्वारा उच्चारित होनेपर उसमें शक्तिसञ्जार होता है। पहले ऐसी भावना करनी चाहिये कि मन्त्रका एक-एक अक्षर चिच्छक्तिसे ओतप्रोत है और परम अमृतस्वरूप चिदाकाशमें उसकी स्थिति है। ऐसी भावना करते हुए जप करनेसे पूजा, होम आदिके विना ही मन्त्र अपनी शक्ति प्रकाशित कर देते हैं। मन्त्रजप करनेकी यही विधि है कि प्राणबुद्धिसे सुषुम्णाके मूलदेशमें स्थित जीवरूपसे मन्त्रका चिन्तन करके मन्त्रार्थ और मन्त्रचैतन्यके ज्ञानपूर्वक उनका जप किया जाय । कुलार्णवतन्त्रमें भगवान् शङ्करने कहा है कि मन एक जगह, शिव दूसरी जगह, शक्ति तीसरी जगह और प्राण चौथी जगह-ऐसी स्थितिमें मन्त्रसिद्धिकी क्या सम्भावना है। इसलिये इन सबको एकत्र चिन्तन करते हुए ही जप करना चाहिये।

## मन्त्रमें सतक और मन्त्रसिद्धिके साधन

मन्त्रमें दो प्रकारके स्तक होते हैं—एक जात-स्तक और दूसरा मृत-स्तक । इन दोनों अशौचोंका मङ्ग किये विना मन्त्र सिद्ध नहीं होते । इसके मङ्ग करनेकी विधि यह है कि जपके प्रारम्भमें एक सौ आठ बार अथवा असमर्थ होनेपर सात बार ओंकारसे पुटित करके अपने इष्ट मन्त्रका जप कर लेना चाहिये । मन्त्रार्थ और मन्त्रचैतन्यका उल्लेख किया जा चुका है । उनके साथ ही योनिमुद्राका अनुष्ठान करना भी आवश्यक होता है । उसके विकल्पमें भूत-लिपिका विधान होता है, उससे अनुलोम-विलोम पुटित करके मन्त्रजप करनेसे बहुत ही शीघ्र मन्त्र सिद्ध होता है । भूत-लिपिका कम निम्नलिखत है—

अंद्र ऋष्टल ए ऐओओ हयर व ल रू क स्व घाज च छ झाज ण ट ठ ढ ड न त थ घद म पफ भ व दाघस (इसके बाद इष्टमन्त्र)फिर) सिषश्वभिष्पमद्घथत नडढठटणजा झा छ च अगघः स्वकङ्लय रयह औं ओ ऐएल ऋ उइअ।

इस प्रकार एक महीनेतक एक हजार जप करना चाहिये । ऐसा करनेसे मन्त्र जागरित हो जाता है । तीन प्राणायाम पहले और तीन पीछे कर लेने चाहिये । प्राणायामकी साधारण विधि यह है कि चार मन्त्रसे पूरक, सोल्ह मन्त्रसे कुम्भक और आठ मन्त्रसे रेचक करना चाहिये । जप पूरा हो जानेपर उसको तेज:स्वरूप ध्यान करके हष्ट देवताके दाहिने हाथमें समर्पित कर देना चाहिये । यदि देवीका मन्त्र हो तो बायें हाथमें समर्पण करना चाहिये । प्रतिदिन अथवा अनुष्ठानके अन्तमें जपका दशांश हवन, हवनका दशांश तर्पण, तर्पणका दशांश अभिषेक और यथाशक्ति ब्राह्मणभोजन कराना चाहिये ।

होम, तर्पण आदिमेंसे जो अंग पूरा न किया जा सके, उसके लिये और भी जप करना चाहिये । होम न कर सकनेपर ब्राह्मणोंके लिये होमकी संख्यासे चौगुना, क्षत्रियोंके लिये छमुना, वैश्योंके लिये आठगुना जप करनेका विधान है।

िक्रयों के लिये वैश्यों के समान ही समझना चाहिये। शुद्र यदि किसी वर्णका आश्रित हो, तब तो उसके लिये अपने आश्रयकी संख्या ही समझनी चाहिये। यदि वह स्वतन्त्र हो तो उसे होमकी संख्यासे दसगुना जप करना चाहिये। अर्थात् एक लाखका अनुष्ठान हो तो होमके लिये भी एक लाख जप करना चाहिये। 'योगिनीहृद्य'में यह संख्या कुछ कम करके लिखी है। ब्राह्मणों के लिये होम-संख्याका दुगुना, क्षत्रियों के लिये तिगुना, वैश्यों के लिये चौगुना और शहरों के लिये पाँचगुना है। अनुष्ठानके पाँच अङ्ग हैं जप, होम, तर्पण, अमिषेक और ब्राह्मणमोजन। यदि होम, तर्पण और अमिषेक न हो सकें तो केवल ब्राह्मणोंके आदीर्वादसे भी काम चल जाता है। क्रियोंके लिये तो ब्राह्मणमोजनकी भी उतनी आवश्यकता नहीं है। उन्हें न्यास, ध्यान और पूजाकी भी खूट है, केवल जपमाश्रसे ही उनके मन्त्र सिद्ध हो जाते हैं। अनुष्ठानमें दीक्षासम्पन्न ब्राह्मणोंको ही खिलाना चाहिये।

अनुष्ठान पूरा हो जानेपर गुरु, गुरुपुत्र, गुरुपत्नी अथवा उनके वंशजोंको दक्षिणा देनी चाहिये। वास्तवमें यह सब उनकी प्रसन्नताके लिये ही है । जबतक वे प्रसन्न न हों, तब-तक परम रहस्यमय ज्ञानकी उपलब्धि नहीं हो सकती। अपने प्रयत्न एवं विचारसे चाहे कोई कितना ही ऊपर क्यों न उठ जाय, वह पूर्णरूपसे सन्देहरहित नहीं हो सकता। इसलिये विशेष करके उपासनाके सम्बन्धमें गुरुके अतिरिक्त और कोई गति ही नहीं है। उनके विना वह रहस्य और कौन बता सकता है, जिसमें गुरु और शिष्य एक हैं। शिष्य स्वयं गुरुका अस्तित्व कभी मिटा नहीं सकता । केवल गुरु ही अपने गुरुत्वको मिटाकर शिष्यको उसके वास्तविक स्वरूपमें उसे प्रतिष्ठित करते हैं। यह एक ऐसा रहस्य है, जिसे निगुरे नहीं जान सकते । अतः समझना चाहिये कि अनुष्ठानकी पूर्णता गुरुकी प्रसन्नतामें है। एक बार एक मन्त्र सिद्ध हो जानेपर दूसरे मन्त्रोंको सिद्धिमें किसी प्रकारका विलम्ब नहीं होता, वे निर्विध सिद्ध हो जाते हैं।

इस प्रकार विधि-निषेध आदि जानकर गुरुदेवके आश्रयमें रहते हुए, श्रद्धा-भक्तिपूर्वक मन्त्रानुष्ठान करनेसे अवस्यमेव मन्त्रसिद्धि होती है—इसमें कोई सन्देह नहीं है। शा०

# रामके सन्मुख हो रहो

दिरिया गैला जगत से, समझ औ मुख से बोल। नाम रतन की गाँठकी, गाहक बिन मत खोल॥ दिरिया साँचा राम है, और सकल ही झूठ। सनमुख रहिये राम से, दे सबही को पूठ॥

—दिया साहेब

# मन्त्र-साधन

## मन्त्र और सिद्धादिशोधन

'ते यथा तत्र वर्त्तरंस्त्वं तथा तत्र वर्तेथाः ।'

जैसे विवाह-सम्बन्ध निश्चित होनेके पूर्व नाड़ी, भक्ट आदिका ज्यौतिष शास्त्रके अनुसार विचार किया जाता है, वैसे ही मन्त्र-दीक्षा-निर्णयके पूर्व साधक और मन्त्रके सम्बन्धका विचार भी मन्त्रशास्त्रके अनुसार किया जाता है। इसका विस्तार बहुत है, परन्तु संक्षेपमें कुछ आवश्यक चक्रोंका वर्णन कर दिया जाता है। पहले कुलाकुल चक्रका विचार होता है। पचास वर्णोंको पञ्चभूतोंके अन्तर्गत करके साधकके नामके साथ विचार किया जाता है और यदि मन्त्रका आदि अक्षर साधकके नामके आदि अक्षरवाली पंक्तिमें ही आता है तो वह मन्त्र और साधक एकदैवत हैं, ऐसा समझना चाहिये। चक्र निम्नलिखित है—

| ه کوچونیستان     |        |
|------------------|--------|
| <b>4000 400.</b> | E1 60h |
|                  |        |

|          |          | 3.11102.11 | 4-1-        |            |
|----------|----------|------------|-------------|------------|
| वायु     | अग्नि    | भूमि       | जल          | आकाश       |
| अ आ<br>ए | इ ई<br>ऐ | उ ऊ<br>ओ   | ऋ ऋ<br>औ    | ल ल्<br>अं |
| क        | ख        | ग          | घ           | ङ          |
| <b>ਚ</b> | छ        | ज          | <b>'</b> ≇स | ু হ        |
| ट        | ठ        | ड          | ढ           | ण          |
| त        | थ        | द          | ध           | न          |
| प        | फ        | 4          | भ           | म          |
| य        | ₹        | ਲ          | ं व         | श          |
| <b>4</b> | क्ष      | ਲ          | ₹           | ह          |

यह चक्र पाँच कोष्ठों ने विभक्त है। ऊपर पाँच तत्त्वों के नाम लिखे हुए हैं। एक भूतके नीचे जो अक्षर लिखे हुए हैं, वे एकदैयत हैं। साधक के नामका आदि अक्षर और मन्त्रका आदि अक्षर यदि एक ही कोष्ठक में पहते हों तो वह अपने कुलका मन्त्र है और उसे प्रहण करना चाहिये। यदि एक कोष्ठक में न पड़ें तो अपने मित्रके कोष्ठक मा मन्त्र लिया जा सकता है। जलवर्ण भूमिवर्णका और वायुवर्ण अग्निवर्णका मित्र है। वायुवर्ण भूमिवर्णका एवं अग्निवर्ण जल और भूमिवर्णका रात्र है। आकाशवर्ण सभी भूतों का मित्र है। जिन मन्त्रों के आदि अक्षर रात्रुतत्त्वके वर्णके हों, उन्हें नहीं प्रहण करना चाहिये।

अब राशि-चक्रका विचार लिखा जाता है। उसका खरूप निम्नलिखित है-

### राशिचक्र

|                                               | राशियम्                      |                                              |
|-----------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------------|
| मिथुन<br>मू लि लू<br>लि ल<br>हि<br>कि         | मेप<br>अ आ<br>इ <sup>ई</sup> | मीन<br>य र ल व<br>१<br>१<br>१<br>१<br>१<br>१ |
| म मने<br>ए ऐ                                  |                              | त य द<br>ध न                                 |
| कर्म<br>कर स्थाप स<br>अप्रे<br>स्थाप<br>अप्रे | पुठा<br>क ल ग<br>घड          | च्यक<br>स्य<br>हर्षक<br>हर्षक<br>प्र         |

राधि-चक्रमें उक्षिति अक्षरोंके द्वारा अपनी और मन्त्रकी राधि निश्चित करनी चाहिये। फिर अपनी राधिते मन्त्रकी राधितिक गिनकर उसका फलाफल निश्चित करना चाहिये। यदि छठा, आठवाँ अयवा बारहवाँ पहें तो मन्त्र श्रेष्ठ नहीं है। एक, पाँच और नौ मित्र हैं; दो, छः, दस हितकारी हैं; तीन, सात, ग्यारह पुष्टिकर हैंं। चार, आठ, बारह घातक हैं।

इसके पश्चात् नक्षत्र-चक्रका विचार करना चाहिये । उसका खरूप निम्नलिखित है-

नक्षत्र-चक्र

| अश्वि <b>नी</b> | भरणी                 | कृत्तिका         | रोहिणी | मृगशिरा | आর্রা    | पुनर्वसु               | पुष्य            | आश्चेषा   |
|-----------------|----------------------|------------------|--------|---------|----------|------------------------|------------------|-----------|
| अआ              | इ                    | ईउऊ '            | ऋऋ लल् | ए       | ऐ        | ओ औ                    | ,<br>क           | खग        |
| देव             | नर                   | राक्षर .         | नर     | देव     | नर       | देव                    | देव              | राक्षस    |
| मघा             | पू <b>०फा</b> ल्गुनी | -<br>उ०फाल्गुनी  | हस्ता  | चित्रा  | स्वाती   | <sup> </sup><br>विशाखा | अनुराधा          | ज्येष्ठा  |
| घङ              | :<br>! च             | छ ज              | इस ञ   | ट ठ     | <u>ड</u> | ढण                     | ं तथद            | घ         |
| राक्षस          | ' <b>न</b> र         | नर               | देव    | राक्षस  | देव      | राक्षस                 | देव              | राक्षस    |
| मूल             | पूर्वाषाढ़ा          | -<br>उत्तराषाढ़ा | श्रवणा | धनिष्ठा | शतभिषा   | पू०भाद्रपद             | <b>उ०भाद्रपद</b> | रेवती     |
| नपफ             | च                    | भ                | Ħ      | य र     | ਲ        | ्व श                   | ष सह             | लक्षअं अः |
| राक्षस          | नर                   | नर               | देव    | राक्षस  | राक्षस   | नर                     | नर               | देव       |

इस चक्रके अनुसार अपना और मन्त्रका गण निश्चित कीजिये । यदि आप मनुष्यगण हैं तो मनुष्यगणका मन्त्र ही आपके लिये श्रेष्ठ है । देवगणका भी उत्तम है, किन्तु राक्षसगणका घातक है । देवगणके लिये मनुष्यगणका मन्त्र मध्यम है और राक्षसगणका शत्रु है । राक्षसगणके लिये केवल राक्षसगणका मन्त्र ही उपयोगी है । इसी चक्रके अनुसार अपना और मन्त्रका नक्षत्र निश्चित करके अपने नक्षत्रसे मन्त्रका नक्षत्र गिने । क्रमशः जन्म, सम्पत्, विपत्, क्षेम, प्रत्यित, साधक, वध, मित्र और परम मित्र समझना चाहिये । यदि मन्त्र इतनी संख्याके अंदर न आवे तो इनको दुवारा और तिवारा गिन लेना चाहिये ।

इसके पक्षात् अकडम-चक्रका विचार करना चाहिये। यह चक्र अ, क, ड, म, इन अक्षरोंसे प्रारम्भ होता है; इसलिये इसका वही नाम है। इसका स्वरूप निम्नलिखित है—

अकडम-चक्र

| ક          | अ:<br>`<br>य     | <b>Б</b>              | अ<br>क<br>ड<br>म | आ<br>ख ढ<br>य<br>१<br>१ | p       |
|------------|------------------|-----------------------|------------------|-------------------------|---------|
| <b>%</b> ₩ | સ ત              |                       |                  | থে এ                    | ত্র শা  |
| स्र        | tr<br>he∕<br>hhv | <i>بن</i><br>ته<br>ته | ь<br>8<br>21     | Æ<br>F<br>5<br>Fe &     | iz<br>G |

साधकके नामका पहला अक्षर जिस प्रकोष्ठमें हो, उससे गिनना प्रारम्भ कीजिये। मन्त्रका पहला अक्षर जिस प्रकोष्ठमें हो, वहाँतक गिनते चिलये। यह गणना दक्षिणावर्त होनी चाहिये। मन्त्रका पहला अक्षर पहले प्रकोष्ठमें ही हो तो सिद्ध, दूसरेमें हो तो साध्य, तीसरेमें हो तो सुसिद्ध, चौथेमें हो तो अरि—ऐसा समझना चाहिये। मान लीजिये कि साधकका नाम 'स्याम' है और 'ऐम्' मन्त्रका विचार करना है। जिस प्रकोष्ठमें 'श्वा' है, उससे ग्यारहवें प्रकोष्ठमें 'ऐ' पड़ता है। स्यामके लिये 'ऐम्' सुसिद्ध मन्त्र है। अरि मन्त्र त्याज्य है, साध्य मन्त्र मध्यम है, सिद्ध और सुसिद्ध उत्तम हैं।

इसी प्रकार एक अकथह-चक है। उसमें भी सिद्ध, साध्य आदिका ही विचार होता है। चक्र निम्नलिखित है—

अकथह-चक्र

| १<br>अक | ्<br>र<br>उ | <sup>३</sup><br>आ | ४<br>ऊ   |
|---------|-------------|-------------------|----------|
| 1 "     | ; 3         | ગા                | <b>J</b> |
| थह      | ङ प         | खद                | चफ       |
| 4       | Ę           | હ                 | 6        |
| ओ       | ल           | औ                 | ॡ        |
| डब      | इस म        | <b>ত</b> হ        | ञ य      |
| 9       | १०          | ११                | १२       |
| ई       | ऋ           | इ                 | ऋ        |
| घन      | जभ          | गध                | छ व      |
| १३      | १४          | १५                | १६       |
| अ:      | ऐ           | अं                | ए        |
|         |             | ,                 |          |
| तस      | उ ल         | णघ                | टर       |

साधकके नामका आदि अक्षर जिस प्रकोष्टमें हो, उससे मनत्रके आदि अक्षरवाले प्रकोष्टतक गिनते चलिये। पहले प्रकोष्टमें मन्त्राक्षर हो तो सिद्ध, दूसरेमें हो तो साध्य, तीसरेमें हो तो सुसिद्ध और चौथेमें हो तो अरि। इस प्रकार जबतक मनत्राक्षर न मिले, गिनते जाना चाहिये। इसकी गिनती कमशः दाहिनी ओर चलती है।

एक ऋणि-धनि-चक्र है। उससे भी प्राह्म मन्त्रका विचार होता है। उसका स्वरूप निम्नलिखित है—

ऋणि-धनि-चक्र

| ξ      | Ę        | Ę             | o                | ३      | ४ | 8        | o | 0        | ٥  | ą  |
|--------|----------|---------------|------------------|--------|---|----------|---|----------|----|----|
| अ<br>आ | por char | उ<br><b>ऊ</b> | भ <u>ृ</u><br>भृ | ल<br>ॡ | ए | ऐ        | ओ | औ        | अं | अ: |
| क      | ख        | ग             | घ                | ङ      | च | छ        | ज | <b>₹</b> | স  | ટ  |
| ठ      | ड        | <b>ढ</b>      | व                | त      | थ | <b>द</b> | घ | न        | q  | फ  |
| ब      | भ        | Ą             | य                | ₹      | ਲ | व        | श | ष        | ₹  | ह  |
| २      | २        | ષ             | 0                | 0      | २ | 8        | 0 | ٧        | ጸ  | 8  |

रुद्रयामलमें लिखी हुई प्रक्रियासे यह चक्र अङ्कित किया गया है। ऊपर मन्त्र-वर्णोंके अङ्क हैं और नीचे साधक-वर्णों के अङ्क हैं। मन्त्र और साधकके स्वर और वर्ण अलग-अलग करके प्रत्येकके अङ्क पृथक्-पृथक् जोड़ लेने चाहिये। दोनोंमें अलग-अलग आठका भाग देना चाहिये। शेषमें मन्त्रका अङ्क अधिक होनेपर वह ऋणी होता है और कम होनेपर धनी। ऋणी मन्त्रसे बहुत शीघ्र सिद्धि मिलती है, बराबर होनेपर भी उत्तम होता है, धनी होनेपर विलम्ब होता है और यदि रोष शून्य हो तब तो मृत्युकारक है। मान लीजिये साधकका नाम 'राम' है। इसके नाममें चार अक्षर हैं-र्, आ, म् और अ। इनके अङ्क हुए क्रमशः०,२, ५ और २। इनका योग हुआ ९। ८ का भाग देनेपर १ शेष बचा। अब इसको 'ऐम्' मन्त्रकी साधना करनी है। इसमें दो अक्षर हैं, ऐ और म्। इनके अक्क हुए कमशः ४ और ६ । योग हुआ १० । और ८ का भाग देनेपर बचा २। साधककी अपेक्षा मन्त्रके अङ्क अधिक हैं, इसलिये 'राम' के लिये 'ऐम्' मन्त्र ऋणी हुआ। इसलिये वह उत्तम है।

इस प्रकारके और भी कई चक हैं। विस्तारभयसे उन-का उछेख नहीं किया जाता। इन सब चक्रोंके अनुसार शुभ होनेपर ही मन्त्र ग्रहण करना चाहिये। कुछ मन्त्रोंमें इसका अपवाद भी है। जैसे—

स्वप्रकच्धे स्त्रिया दत्ते मालामन्त्रे च प्यक्षरे । वैदिकेषु च सर्वेषु सिद्धादीक्षेव शोधयेत्॥ इंसस्याष्टाक्षरस्यापि तथा पञ्चाक्षरस्य च। एकद्विभ्यादिबीजस्य सिद्धादीक्षेव शोधयेत्॥

'जो मन्त्र स्वप्नमें प्राप्त हुआ हो, स्त्री-गुरुने जिसकी दीक्षा-दी हो, जो मन्त्र बीस अक्षरसे अधिकका हो, जिसमें तीन ही अक्षर हों और जितने भी वैदिक मन्त्र हें, उनमें सिद्धादि-शोधनकी आवश्यकता नहीं । हंसमन्त्र, अष्टाक्षरमन्त्र, पश्चाक्षरमन्त्र, एक, दो, तीन आदि बीजरूप मन्त्र—इनमें भी सिद्धादिशोधनकी आवश्यकता नहीं।'

समस्त ऐश्वर्य और ज्ञानके एकमात्र आश्रय परमानन्द-स्वरूप भगवान् श्रीकृष्णके मन्त्रोंमें भी सिद्धादिशोधनकी आवस्यकता नहीं है। त्रैलोक्य-सम्मोहनतन्त्रमें गोपाल-मन्त्रको लक्ष्य करके कहा गया है---

न चात्र शात्रवा दोषा नर्णस्यादिविचारणा। ऋक्षराशिविचारो वा न कर्तस्यो मनौ विवे ॥ अर्थात् भोपालमन्त्रमं अरि आदि दोष नहीं हैं, ऋणी-धनीका विचार भी नहीं है। इस मन्त्रमें नक्षत्र और राशिका विचार भी नहीं करना चाहिये। बृहद्गीतमीयमें सामान्यतः समस्त श्रीकृष्ण-मन्त्रोंमें सिद्धादि-विचारकी अनावश्यकता बतलायी है।

नात्र चिन्स्योऽरिश्चस्यादिनौरिमिश्चादिरुक्षणम् । न वा प्रयासबाहुल्यं साधने न परिश्रमः ॥ सिद्धसाध्यसुसिद्धारिरूपा नात्र विचारणा ।

अर्थात् 'श्रीकृष्ण-मन्त्रमें सिद्धः, साध्यः, मुसिद्धः, अरि आदिका विचार नहीं करना चाहिये।'

इसी प्रकार दश महाविद्या, सिद्धविद्या आदिके सम्बन्धमें भी वचन मिलते हैं । परन्तु इस विषयमें निबन्धकारोंने ऐसा निर्णय किया है कि मन्त्रोंके विचारका प्रकरण दूसरा है और उनकी प्रशंसाका प्रकरण दूसरा है । उनके विचारका जहाँ प्रकरण है, वहाँ विचार करना चाहिये और उनकी महिमा और प्रशंसाके प्रकरणमें उनके प्रति श्रद्धाभावकी अभिवृद्धि करनी चाहिये । तात्पर्य यह कि साधारणतः इनका विचार करना ही चाहिये । जहाँ अनन्य श्रद्धाका विषय हो, वहाँ ये बातें लागू नहीं होतीं ।

यह चक्रोंका विषय एक प्रकारसे तन्त्रच्योतिषका विषय है; इसलिये इस प्रसङ्गमें यदि मन्त्रग्रहणके मास, पक्ष, तिथि आदिका निर्णय कर लिया जाय तो अनुपयुक्त न होगा। मासनिर्णयमें ऐसा समझना चाहिये कि वैशाख, आवण, आश्विन, कार्तिक, मार्गशीर्ष, माघ और फाल्गन मन्त्र-ग्रहणमें उत्तम हैं । चैत्रमें केवलगोपाल-मन्त्र लिया जा सकता है। आषादमें केवल श्रीविद्याका ग्रहण ही वर्जित है; और मन्त्र हे सकते हैं। महमास सर्वथा निषिद्ध है। उपर्युक्त उत्तम मार्सोमेंसे किसीके भी ग्रुक्क या कृष्णपक्षमें दीक्षा ले सकते हैं। ग्रद्धपक्ष उत्तम है। कोई-कोई कृष्णपक्षकी पञ्चमीतक ग्राह्म मानते हैं । कालोत्तर-तन्त्रके अनुसार सम्पत्ति चाहनेवालेको शक्कपक्षमें और मोक्ष चाहनेवालेको कृष्णपक्षमें प्रदृण करना चाहिये । मन्त्रग्रहणमें दितीया, तृतीया, पञ्चमी, सप्तमी, दशमी, एकादशी, द्वादशी और पूर्णिमा श्राह्म हैं: शेष निषद्ध । कुछ महीनोंकी विशेष तिथियाँ भी अपना विशिष्ट स्थान रखती हैं-जैसे अक्षयतृतीया, नागपञ्चमी आदि । सौर गणनासे मास और चान्द्र गणनासे तिथियोंका विचार करना चाहिये। शनि और मञ्जलको छोडकर शेष

दिन दीक्षाग्रहणमें उपयोगी हैं। नक्षत्रोंमें अश्विनी, रोहिणी, मृगिशरा, पुनर्वसु, पुष्य, मधा, पूर्वाफाल्गुनीसे स्वातीतक, अनुराधा, मूल, पूर्वीत्तराषाढा, शतभिषा, पूर्वीत्तरभाद्रपद, रेवती—ये नक्षत्र उत्तम हैं । ग्रुभ, सिद्ध, आयुष्मान् आदि उत्तम योग और बच, बालच आदि उत्तम करणोंका भी विचार कर लेना चाहिये। इस प्रकार नक्षत्र, चन्द्र, तारा आदिकी ग्राह्म देखकर लग्नका विचार करना चाहिये। वृष, सिंह, कन्या, धनुष् और मीन-ये लग उत्तम हैं। विष्णुमन्त्र लेनेमें स्थिर लग्न, शिवमन्त्र लेनेमें चर लग्न और शक्तिमन्त्र हेनेमें स्थिर चर हम उत्तम कहे गये हैं। लमनिर्णयमें ग्रहविचारकी भी आवश्यकता होती है। लमसे तीसरे, छठे और ग्यारहवें स्थानमें पापग्रह तथा केन्द्र (१, ४, ७, १० ) और त्रिकोण (९,५) में शुभ ग्रह हों तो उत्तम हैं। ये सब विचार करके ही मन्त्र-ग्रहणका दिन रखना चाहिये । सूर्य और चन्द्रमाके ग्रहण आदि अवसरोंपर विशेष महर्तकी अपेक्षा नहीं होती।

इन सन विचारों में साधककी उपादानगत विशेषता, मनत्रकी विशेष शक्ति और ज्योतिश्चकका स्थूल-सूक्ष्म सृष्टि-पर प्रभाव-इन सन्नका सम्बन्ध आ जाता है। किस तिथिको साधकका ब्रह्माण्डके साथ कैसा सम्बन्ध रहता है और उसके अन्तःकरणके द्रव्य किस प्रकार प्रभावित रहते हैं और कैसी स्थितिमें कौन-सा मनत्र उसके हृदयका स्पर्श करेगा, किस शक्तिके साथ उसकी एकता हो सकेगी-इन बातोंको ध्यानमें रखकर ही दीक्षाके मुहूर्तका निर्णय किया गया है।

सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् श्रीगुक्देवकी दृष्टिसे ये वातें छिपी नदी रहतीं। इसीसे दीक्षाके सम्बन्धमें पूर्णतः उन्हींपर निर्भर रहना चाहिये। वे जिस दिन, जिस अवस्थामें दिष्ण्यपर कृपा कर देते हैं, चाहे जो मन्त्र दे देते हैं, विधिपूर्वक या अविधिपूर्वक—सव ज्यों-का-त्यों शास्त्रसम्मत है। वही श्रुम मुहूर्त है, जब श्रीगुक्देवकी कृपा हो; वही श्रुम मन्त्र है, जो वे दे दें। उसमें किसी प्रकारके सन्देह या विचारके लिये स्थान नहीं है। वे अनिधकारीको अधिकारी बना सकते हैं। एक-दो-की तो बात ही क्या, सारे संसारका उद्धार कर सकते हैं। तत्त्वसारमें क्या ही सुन्दर कहा है—

यः समः सर्वभूतेषु विरागो वीतमस्सरः । कर्मणा मनसा वाचा भीते चाभयदः सदा ॥ समबुद्धिपर्दं प्रातस्तत्रापि भगवस्मयः । पञ्चकालपर्श्चैव पाञ्चरात्रार्थेदित्तथा ॥

### विष्णुतस्त्रं परिज्ञाय एकं चानेकभेदगस् । दीक्षयेन्मेदिनीं सर्वा किं पुनश्चोपसन्नतान्॥

4जो समस्त प्राणियोंमें सम हैं, राग-द्रेषहीन हैं, कर्म, मन और वाणीसे आर्तत्राणपरायण हैं, जिन्हें समत्वकी प्राप्ति हो गयी है और जो मगवन्मय हो गये हैं, जो नित्यकर्मका पालन करते हैं और वैष्णवशास्त्रका रहस्य जानते हैं—वे एक ही विष्णुतत्त्वको अनेक रूपोंमें जानकर सारी पृथिवीको दीक्षित कर सकते हैं; फिर शरणमें आये हुए अधिकारियोंकी तो बात ही क्या है।

श्रीगुरुदेवकी ऐसी ही महिमा है । ये विधि-विधान भी उनकी लीला और उनकी प्रसन्नताके साधन ही हैं ।

### मन्त्र-चैतन्य

साधारणतः लोगोंकी ऐसी धारणा है कि शब्दोंके तीन ही प्रकार हो सकते हैं-एक तो आकाशके कारण तन्मात्राके रूपमें शब्द, दूसरा आकाशरूप शब्द और तीसरा आकाशके गुण अथवा कार्यके रूपमें शब्द । पाश्चास्य वैज्ञानिकीने तो वायके गुणके रूपमें ही शब्दोंको स्वीकार किया है। परन्त ये सब दृष्टियाँ बहुत ही स्थूल हैं। आध्यात्मिक जगत्में शब्द-तत्त्वकी बड़ी ही सुन्दर विवेचना हुई है । शब्द दो प्रकारके हैं-एक तो किसी अर्थके अवगत हो जानेपर उसको व्यक्त करनेके लिये मनःप्रेरित वायुके आधातसे कण्ठ, तालु आदि विशेष स्थानोंसे उच्चारित होनेवाला शब्द और दसरा अन्तःकरणमें अर्थको उद्धासित करने-वाला चैतन्य शब्द, जिसको वैयाकरणोंने 'स्फोट' अथवा 'शब्द-ब्रह्म' कहा है। 'स्फोट' शब्दका अर्थ ही यह है-ज़िससे अर्थ स्फटित हो । अर्थका स्फरण स्पन्दन अथवा कम्पनसे होता है और कम्पन नादसहकारी है। अतः कम्पन शब्दरूप ही है । यह चैतन्य-स्पन्दन, जिससे कि समस्त सूक्ष्म अर्थ, शब्दतन्मात्रा, आकाश, स्थूल शब्द और स्थूल सृष्टिकी अभिन्यक्ति हुई है। शब्द-ब्रह्म अथवा सगुण ब्रह्म ही है । यही मन्त्रका मूल स्वरूप है और इसी अर्थमें मन्त्र, देवता और गुरुका ऐक्य है। यही कारण है कि मन्त्रशास्त्रमें मन्त्रोंको साधारण शब्दोंकी भाँति किसी सामान्य अर्थका बोधक नहीं माना है-जिसके समझ लेनेपर मन्त्रका काम समाप्त हो जाय-बल्कि मन्त्रको समस्त सृष्टिका मूल एवं चैतन्यस्वरूप परमात्मा ही माना है। इसलिये यह आवश्यक हो जाता है कि साधकके चित्रमें अपने मन्त्रके प्रति साधारण शब्द-भाव

न रहे, ब्रह्म-भाष जाग्रत् हो जाय, मन्त्र चैतन्यके रूपमें स्फुरित होने लगे और वह उसीमें तल्लीन एवं तन्मय हो जाय।

इस मन्त्र-चैतन्यकी प्रक्रिया अनेक प्रकारसे शास्त्रोंमें वर्णित हुई है । उन प्रक्रियाओंमेंसे कुछ यहाँ लिखी जाती हैं ।

- १. जिन्हें षट्चककी प्रक्रिया ज्ञात है, वे जानते हैं कि षट्चकोंके कमल एक प्रकारसे वर्णरूप ही हैं। ये वर्ण सृष्टिक्रमसे समस्त कमलदलोंपर आते हैं और संहारक्रमसे कुण्डलिनी शक्ति है। इसा अपने मूलस्थानमें विलीन कर दिये जाते हैं। पुनः दिव्यरूपमें उनकी सृष्टि होती है। इसी प्रकार अपने मन्त्रकों, जो कि चिच्छित्ति अथवा कुण्डलिनी शक्ति ही ध्वनित हो रहा है, वर्णभावसे परे चैतन्यरूपमें स्थित अनुभव करना, पट्चक्रोंका भेदन करके सनातन शब्दरूपमें अर्थात् नाद-विन्दुसंयुक्त चैतन्यसे एक कर देना और पुनः उन्हीं देदीप्यमान, जीवन्त, ज्वलन्त और जाम्रत् चैतन्य वर्णोंकी समष्टिसे निर्मित मन्त्रका साक्षात् करना—यह एक प्रकारका मन्त्र-चैतन्य है।
- २. ऐसा ध्यान करना चाहिये कि मेरे हृदयमें अनाहत चक्रपर मेरे मन्त्रके सब वर्ण स्थित हैं। मूलाधारसे जामत् होकर कुण्डलिनी सुषुम्णा मार्गसे आती है। और मेरे मन्त्रको कण्डस्थित विद्युद्ध चक्रका भेदन करके सहस्रारमें ले जाती है। वहाँ सहस्रदलकमलकी कर्णिकापर नाद-विन्दुसंयुक्त मन्त्रके सम्पूर्ण अक्षर स्थित हैं और चैतन्यरूप मन्त्र-शक्ति स्फुरित हो रही है। मन्त्रका प्रत्येक अक्षर चैतन्य-शक्ति ही निर्मित एवं प्रियित हैं, ऐसी भावना करके मन्त्र-वर्णोंको नामिस्थित मणिपूर चक्रमें ले आवे। और वहाँसे वे वाणीमें आते हैं, ऐसा जानकर चिद्रूपसे ही उनका जप करे। यह दूसरे प्रकारका मन्त्र-चैतन्य है।
- ३. मन्त्रके पूर्व कामबीज, श्रीबीज और शक्तिबीज तथा अकारसे लेकर क्षकारपर्यन्त समस्त स्वर-वर्णोंको बोले । फिर मन्त्रका उच्चारण करके पीछे भी उन्हीं बीजों और अक्षरोंका उच्चारण करे । इस प्रकार इस मूलविद्याका १०८ बार जप करे । इस प्रयोगसे मन्त्र-चैतन्य हो जाता है । मान लीजिये मन्त्र है 'एँ', इसको चैतन्य करना है, तो पहले पूर्वोक्त तीनों बीजोंका उच्चारण करना चाहिये—'ॐ क्ली श्री हीं' और इसके पश्चात् कं खं गं घं छं चं छं—इस प्रकार क्षं पर्यन्त उच्चारण करना चाहिये । इसके पश्चात् उसी 'एँ' मन्य और पुनः उन्हीं बीज तथा अक्षरोंका १०८ बार जप करनेसे

मन्त्र-चैतन्य हो जाता है एवं जपका फल कोटि-कोटि-गुणित होता है।

४. सूर्यमण्डलमें—बहि:स्थित अथवा अन्तःस्थित द्वादशकलात्मक सूर्यमें अपने मन्त्रका चिन्तन करे और १०८ बार जप करे । सूर्यमण्डलमें अपने सनातन शिवस्वरूप गुरु एवं ब्रह्मरूपा उनकी शक्तिका भी ध्यान करे । इस प्रकार श्रीगुरुदेव, उनकी शक्ति और मन्त्रका चिन्तन करता हुआ जो साधक १०८ बार अपने मन्त्रका जप करता है, उसका मन्त्र-चैतन्य हो जाता है।

५. वरदातन्त्रमें ऐसा उल्लेख मिलता है कि यदि मन्त्रको 'ईं' से सम्पुटित करके जप किया जाय तो स्वयं ही मन्त्र-चैतन्य हो जाता है।

उपर्युक्त भावनाओं, िकयाओं अथवा तत्त्वज्ञानसे मन्त्र-नैतन्य अवश्य ही सम्पन्न कर लेना चाहिये । विना मन्त्र-नैतन्यके मन्त्र-सिद्धि होनी बहुत ही कठिन है । इसलिये जपके पूर्व मन्त्र-नैतन्यकी क्रिया कर लेनी चाहिये।

## मन्त्रार्थ

मन्त्र साधारण शब्दमात्र नहीं है, उसकी शक्ति दिव्य है; तथापि उसका एक अर्थ तो होता ही है। वह इष्टदेवतासे अभिन्न होनेपर भी देवताके स्वरूपका बोध कराता है, इसलिये इष्टदेवका अनुप्रहिवशेष ही मन्त्र है। मन्त्र जिस वस्तुका सक्केत करता है, साधकको जहाँ ले जाना चाहता है, यदि साधकको भी उस लक्ष्यका पता हो तो यात्रामें—साधनामें और भी सुविधा हो जाती है। यही कारण है कि शास्त्रोंमें मन्त्रजपके साथ उसके अर्थ-ज्ञानकी भी आवश्यकता बतलायी गयी है और योगदर्शनमें तो मन्त्रार्थमायनाको ही जप कहा गया है। भन्त्र' शब्दका धातुगत अर्थ है गुप्त परिभाषण। परन्तु साधकके लिये वह गुप्त नहीं, प्रकट होना चाहिये। श्रीगुददेवकी कृपासे कुछ बीज-मन्त्रोंके अर्थ यहाँ प्रकट किये जाते हैं।

हीं—इसको प्रसादबीज कहते हैं। इसमें हकारका अर्थ है 'शिव', औकारका अर्थ है 'सदाशिव' और विन्दु दुःख-हरणके अर्थमें है। इसिल्ये इस बीजका अर्थ है—शिव और सदाशिवकी कृपा और प्रसादसे मेरे समस्त दुःख नष्ट हो जायँ। दूं-'द' का अर्थ है दुर्गा, ऊकारका अर्थ है रक्षा और विन्दुका अर्थ है करो। इस प्रकार दुर्गा-बीज अर्थात् 'दूं' का अर्थ हुआ--'हे मा दुर्गे, मेरी रक्षा करो।'

क्रीं—क का अर्थ है काली, 'र'का अर्थ है ब्रह्म, ईकारका अर्थ है महामाया, नादका अर्थ है विश्वमाता और विन्दुका अर्थ है दु:खहरण । इस कालीबीज अथवा कर्पूरवीज 'क्रीं' का अर्थ है — 'ब्रह्मशक्तिस्वरूपिणी महामाया कालीमाता मेरे दु:खोंका नाश करें ।'

हों-ह=िराव; र=प्रकृति; ई=महामाया; नाद=विश्वमाता और विन्दु=दु:खहरण । इस शक्तिबीज अथवा मायाबीजका अर्थ है—शिवयुक्त विश्वमाता महामाया शक्ति मेरे दु:खोंका नाश करें।

श्रीं-श=महालक्ष्मीः र=धन-सम्पत्तिः ई=तुष्टिः नाद= विश्वमाता और विन्दु=दुःखहरण । इस लक्ष्मीबीज अथवा श्रीबीजका अर्थ है—धन-सम्पत्ति, तुष्टि-पुष्टिकी अधिष्ठात्री माता महालक्ष्मी मेरे दुःखोंका नाश करें ।

**पें**-ऐ=सरस्वती और विन्दु=दुःखहरण । देवी सरस्वती मेरे दुःखोंका नाश करें । यह सरस्वतीबीज है ।

क्रीं-क=कृष्ण अथवा काम; ल=इन्द्र; ई=तुष्टि और विन्दु=मुखकर। सर्वश्रेष्ठ मन्मथमन्मथ भगवान् श्रीकृष्ण मुझे मुख और शान्ति दें। यह कृष्णवीज अथवा कामबीज हे।

हूं-ह=शिवः ऊ=भैरवः नाद=सर्वोत्कृष्ट और विन्दु= दुःखहरण । सर्वश्रेष्ठ असुर-भयङ्कर भगवान् शिव मेरे दुःखों-का नाश करें । इसको वर्मवीज अथवा कुर्चवीज कहते हैं ।

गं—ग=गणेश और विन्दु=दुःखहरण । इस गणेश-बीजका यही अर्थ है कि गणेश भगवान् मेरे दुःखोंको दूर करें ।

ग्लॉं-ग⇒गणेशः ल≔च्यापकः औ=तेज और विन्दु= दुःखहरण । परम व्यापक ज्योतिर्मय भगवान् गणेश मेरे दुःखोंका नाश करें । यह भी गणेशबीज है ।

स्र्वी-श्व-नृसिंह; र=ब्रह्म; औ-ऊर्ध्यदन्त और विन्दु= दुःखहरण । यह नृसिंहबीज है। ब्रह्मस्वरूप ऊर्ध्यदन्त भगवान् नृसिंह दुःखोंसे मेरी रक्षा करें।

**रुबी**—स=दुर्गोत्तारणःत=तारकः र=मुक्तिः ई=महामायाः नाद=विश्वमाता और विन्दु≈दुःखहरण । दुर्गोत्तारिणीः,

# श्रीनृहिंहदेव



कोपादालोलजिक्कं विवृतनिजमुखं सोमसूर्याग्निनेत्रं पादादानाभि रक्तप्रभिष्टिरि सितं भिन्नदेत्येन्द्रगात्रम् । राक्कं चकं च पादााङ्कराकुलिसगदा दारुणान्युद्धहर्न्तं भीमं तीक्ष्गोप्रदेष्ट्रं मणिमयविविधाकस्पमीडे नुसिक्षम् ॥

तारिणीः मुक्तिस्त्ररूपाः विश्वमाता भगवती महामाया दुःखोंसे मेरी रक्षा करें । यह वधू-बीज है ।

इसी प्रकार और भी अनेकों बीज हैं—जैसे आकाशका 'हं', वायुका 'यं', अप्रिका 'रं', जलका अथवा अमृतका 'वं', पृथिवीका 'लं' आदि । उन्हें एकाक्षरी कोपसे देख लेना चाहिये। ऐसा कोई अक्षर नहीं है, जो मन्त्र न हो। केवल उनका ठीक-ठीक प्रयोग करनेकी विधि जाननी चाहिये।

परन्त यह अर्थ तो साधकके लिये भावनाविशेष है। मन्त्रका वास्तविक अर्थ तो मन्त्रप्रतिपादित देवताका साक्षात्कार होनेपर ही माळ्म होता है । इसीसे सरस्वतीतन्त्रमें मन्त्रार्थका ज्ञान और साक्षात्कार प्राप्त करनेकी एक बिधि बतलायी गयी है। उसमें कहा गया है कि मूलाधारचक्रमें शुद्ध स्फटिकके समान स्वच्छ इष्टदेवता और मन्त्ररूप इष्टविद्याका चिन्तन करना चाहिये । आधे मुहूर्ततक ध्यान करके फिर नाभिचक्रमें इष्टदेवता और इष्टमन्त्रका चिन्तन करना चाहिये। वहाँ उनका वर्ण रक्त होगा । फिर हृदयमें मरकत मणिके समान दोनोंका ध्यान होगा और विशुद्धादि चक्रोंके क्रमसे सहस्रारमें जाकर ब्रह्मस्वरूपमें दोनों एक हो जायँगे, इस स्थितिका अनुभव किया जायगा । इस प्रकार ध्यान करते-करते जब साधक इतना तन्मय हो जायगा कि वह स्वयं मन्त्रदेवतात्मक ब्रह्मसे पृथक नहीं रह जायगा, तब कहीं इस स्थितिके फलस्वरूप मन्त्रका वास्तविक अर्थ अर्थात् लक्ष्यार्थे प्रकट होगा। वास्तवमें वही मन्त्रार्थ है। परन्त एकाएक वह बुद्धिगम्य नहीं हो सकता, इसलिये उस तत्त्वतक पहुँचनेकी दृष्टिसे इस प्रकारके अर्थ कहे जाते हैं। भगवान् शंकरके वचन हैं-

#### ध्यानेन परमेशानि यद्द्रं समुपस्थितम् । तदेव परमेशानि मन्त्रार्थं विद्धि पार्वति॥

'सहस्रारमें पहुँचकर ब्रह्मस्वरूपका ध्यान करते-करते जो स्वरूप स्वयं प्रकट होता है, वही मन्त्रका अर्थ है। उसी मन्त्रार्थको प्राप्त करनेकी चेष्टा करनी चाहिये।'

### मन्त्रोंकी कुल्लुका

सरस्वती-तन्त्रमें कहा गया है कि मन्त्रोंके जपके पूर्व उसकी कुल्छुकाका ज्ञान भी आवस्यक है। जप प्रारम्भ करनेके समय जिस मन्त्रका जप करना हो, उसकी कुल्छुका सिरपर स्थापित कर लेनी चाहिये अर्थात् मूर्द्धामें उसका न्यास कर लेना चाहिये। कुछ मन्त्रोंकी कुल्छुका यहाँ लिख दी जाती है—

| तारा              | मन्त्रकी | कुल्छका- | -ॐ हीं स्नीं हूं।             |
|-------------------|----------|----------|-------------------------------|
| काली              | ,,       | "        | 🥠 कीं हूं स्त्रीं हीं फट्।    |
| छि <b>ञ</b> मस्ता | "        | ,,       | , श्री ही हीं ऐं हीं हीं      |
|                   |          |          | स्वाहा ।                      |
| वज्रवैरोचनी       | ,,       | "        | ,, श्री ही ही ऐं ही <b>ही</b> |
| •                 |          |          | स्वाहा हूं ।                  |
| भैरवी             | 33       | ,,       | <b>,, हस</b> री।              |
| त्रिपुरसुन्दरी    | "        | ,,       | ,, ऐं क्लीं हीं त्रिपुरे      |
|                   |          | ;        | भगवति स्वाहा अथवा हरीं।       |
| मञ्जूषोपा         | ,,       | ,,       | ॐ अरवचल धीं।                  |
| भुवनेश्वरी        | ,,       | ,,       | γ हीं।                        |
| विष्णु            | ,,       | "        | 🥠 नमो नारायणाय ।              |
| मातङ्गी           | ,,       | ,,       | "aŏ″l                         |
| धूमावती           | ,,       | ,,       | » हीं।    .                   |
| पोडशी             | ,,       | ,,       | <b>,, स्त्रीं</b> ।           |
| लक्ष्मी           | "        | ,,       | <b>",剂!</b>                   |
| सरस्वती           | "        | ,,       | " ऐं।                         |
| अन्नपूर्णा        | ,,       | >>       | ,劇!                           |
| शिव े             | ,,       | ,,       | ,, हीं।                       |
|                   |          |          |                               |

दूसरे देवताओं के अपने-अपने मन्त्र ही कुल्छका हैं।

### मन्त्रसेतु

प्रधानतः मन्त्रोंका सेतु प्रणय ही है। ब्राह्मण और क्षत्रियोंके लिये प्रणय, वैश्योंके लिये फट् और श्रृहोंके लिये हीं सेतु है। जय प्रारम्भ करनेके पूर्व हृदयमें इसका जप कर लेना चाहिये।

## महासेतु

जपके पहले महासेतुका जप किया जाता है। इसके जपसे सभी समय और सभी अवस्थाओं में जप करनेका अधिकार प्राप्त हो जाता है। त्रिपुरसुन्दरीका महासेतु 'ह्रीं', कालिकाका 'कीं' तथा ताराका 'हूं' है। अन्य सब देवताओं का महासेतु 'क्रीं' है। इसका जप कण्ठदेशस्थित विशुद्धचक्रमें करना चाहिये।

### निर्वाण

पहले प्रणव और उसके पश्चात् 'अ' इत्यादि समस्त स्वर-वर्णोंका उद्यारंण करके अपना मन्त्र पढ़े। तत्पश्चात् 'ऐं' तथा समस्त स्वर-वर्णोंका और अन्तमें प्रणवका जप करे। इस प्रकार सम्पुट करके मणिगूरकचक्रमें जप करना चाहिये। इसका नाम निर्वाण है।

### मुखशोधन

मन्त्रशास्त्र जाननेवालोंका कहना है कि मन्त्र-जपके पूर्व मुखशोधन अवश्य कर लेना चाहिये। क्योंकि अशुद्ध जिह्ना- से जप करनेसे सिद्धिके बदले हानि होती है। जिह्नापर अनेकों प्रकारके मल निवास करते हैं—भोजनका मल, शुद्ध बोलनेका मल और कल्हका मल। इनके शोधनके विना जिह्ना मन्त्रोचारणके योग्य नहीं होती। इसल्ये शास्त्रों में जिह्नाशोधनकी विधि बतलायी है। जिस देवताका मन्त्र जपना हो, उसके अनुसार मुखशोधन-मन्त्रका पहले दस यार जप कर लेना चाहिये। मन्त्र निम्नलिखत हैं—

त्रिपुरसुन्दरी = श्री ॐ श्री ॐ श्री ॐ ।

श्यामा = कीं कीं कीं ॐ ॐ कीं कीं कीं।

तारा = हीं हूं ही । दर्गा = एँ ऐं ऐं ।

बगलामुखी = ऐं हीं ऐं।

मातङ्गी = ॐ ऐं ॐ।

लक्ष्मी = श्री । धूमावती = ॐ ।

धनदा = ॐ धूं ॐ।

गणेश = ॐ गं। विष्णु = ॐ हं।

अन्य देवताओंका केवल ॐकार ही मुखशोधनका मन्त्र है। मन्त्र-जपके पहले दस यार इसका जप कर लेना चाहिये।

### प्राणयोग

जैसे प्राणयुक्त दारीर ही सचेष्ट होता है, वैसे ही प्राणयुक्त मन्त्र ही सिद्ध होता है। इसकी विधि केवल इतनी ही है कि माया-वीज अर्थात् 'हीं' से पुटित करके अपने मन्त्रका सात बार जप कर लेना चाहिये।

### दीपनी

जैसे दीपकसे घरका अन्धकार दूर होकर उसकी सारी चीजें दीखने लगती हैं, वैसे ही दीपनी कियासे मन्त्र प्रकाशमें आ जाता है। यह दीपनी किया केवल इतनी ही है कि मन्य-जप प्रारम्भ करनेने पहले मन्त्रको प्रणयसे पुढित करके सात बार अप केना चाहिये।

### मन्त्रके आठ दोष

हरितत्त्वदीधितिमें मन्त्रके आठ दोष गिनाये गये हैं। वे क्रमशः ये हैं—अभक्ति, अक्षरभ्रान्ति, छुन, छिन्न, हस्य, दीर्घ, कथन और स्वप्रकथन।

१—मन्त्रको अक्षर और वर्णोंकी समष्टिमात्र समझना अभिक्त है। जैसा कि सिद्धान्तदृष्टिसे है—मन्त्र देवतास्वरूप है, ऐसा अनुभव करके एक-एक मन्त्रके उच्चारणमें परमानन्दका अनुभव करते हुए जो जप करते हैं, उन्हें बहुत ही शीघ सिद्धि मिलती है। परन्तु जो मन्त्रको केवल अक्षर-वर्णमात्र समझते हैं अथवा दूसरे मन्त्रको अपने मन्त्रसे श्रेष्ठ समझकर अपने मन्त्रको हीन समझते हैं, उन्हें सिद्धि तो मिलती ही नहीं, विपरीत फल भी मिलता है। इस अभिक्तिको दूर करनेके लिये उस मन्त्रका बहुत-बहुत जप करना चाहिये। जप, हवन और तपस्यासे जब मन्त्रकी अधिष्ठात्री देवता प्रसन्न होती है, तब उसमें मिक्तका उदय होता है और मिक्तका उदय होनेपर सिद्धिलाभमें विलम्ब नहीं होता।

२-गुरु अथवा शिष्यके भ्रम-प्रमादसे मन्त्रके अक्षरोंमें उलट-फेर हो जाना अथवा एक-आध अक्षर बढ़ जाना—यह अक्षरभ्रान्ति है। ऐसा हो जानेपर गुरुसे, उनकी अनुपरियतिमें उनके पुत्रसे अथवा और किसी साधकसे पुनः मन्त्र प्रहण करना चाहिये।

३-मन्त्रमें किसी वर्णकी न्यूनता 'छुत' दोघ है। इसके लिये भी पुनः मन्त्रग्रहणकी आवस्यकता है।

४-'छिन्न' दोष उसको कहते हैं जिसमें संयुक्त वर्णोंमेंसे कोई अंश छूट जाता है। यह दोष भी उपर्युक्त पद्धतिसे ही दूर होता है।

५-दीर्घ वर्णके स्थानमें ह्रस्व वर्णका उच्चारण ह्रस्व नामक दोष है।

६--हस्य वर्णके स्थानपर दीर्घ वर्णका उचारण करना दीर्घ नामक दोप है।

७-जाग्रत् अवस्थामें अपना मन्त्र किसीको कह देना कथन नामका दोष है।

८-स्वप्नमें अपना मन्त्र किसीको बतला देना स्वप्नकथन नामका दोष है।

५ और ६ दोपका निराकरण तो पूर्वोक्त पद्धतिवे ही होता है, परन्तु ७ और ८ होष श्रीगुष्टदेवके चरणीर्ने निषेदन करनेपर वे जिस प्रायश्चित्तकी व्यवस्था करें, उसके अनुष्ठानसे होता है। इन आठ प्रकारके दोषोंसे बचकर ही मन्त्रजप करना चाहिये, तभी सिद्धि होती है।

### मन्त्रसिद्धिके उपाय

श्रद्धा और विधिके साथ मन्त्रानुष्ठान करनेपर भी यदि सिद्धि-लाम न हो तो पुनः पुनः उसका अनुष्ठान करना चाहिये। तीन बारके अनुष्ठानसे भी यदि मन्त्र सिद्ध न हो तो निम्नलिखित सात उपाय करने चाहिये। एक साथ ही इन सबको करनेकी आवश्यकता नहीं। एक करनेपर मन्त्र सिद्ध न हो, तब दूसरा करना चाहिये। इनके द्वारा अवस्य ही मन्त्रसिद्धि प्राप्त होती है। वे उपाय निम्नलिखित हैं— १. भ्रामण, २. रोधन, ३. वश्य, ४. पीडन, ५. पोपण, ६. शोषण और ७. दाहन।

- १. भ्रामण उसको कहते हैं जिसमें वायु-वीज 'यं' द्वारा मन्त्रको प्रथित किया जाता है। यन्त्रपर एक वायुवीज और एक मन्त्राक्षर, इस कमसे मन्त्रके सम्पूर्ण अक्षरोंको सम्पृटित करना चाहिये। तत्पश्चात् शिलारस, कर्पूर, कुङ्कुम, ग्वस और चन्दनको मिलाकर उसीने यन्त्रपर पूरा मन्त्र लिग्वे। लिखित मन्त्रको दूच, घी, मधु और जलमें छोड़कर पूजा, जप और होम करें। ऐसा करके अनुष्ठान करनेसे मन्त्र शीष्र ही सिद्ध हो जाता है।
- २. वाग्-बीज 'ऐं' के द्वारा मन्त्रको पुटित करके यथा-साध्य जप करनेसे रोधन-क्रिया सम्पन्न होती है ।

- ३. अलक्तक, रक्तचन्दन, कुट, धत्रेका बीज और मैनसिल—इन सबको एकमें मिलाकर इसीसे भोजपत्रपर अपना मन्त्र लिखे और उसे गलेमें धारण करे। इसी किया-का नाम वस्य अथवा वशीकरण है।
- ४. अधरोत्तर-योगसे मन्त्रका जप करते हुए अधरोत्तर-स्वरूपिणी देवताकी पूजा करे। इसके पश्चात् अकवनके दूधसे मन्त्र लिखकर पैरसे दवाकर हवन करे। इसका नाम पीडन-किया है।
- ५. मन्त्रके आदि और अन्तमें 'स्त्रीं' जोड़कर जप करे और गायके दूधसे मन्त्र लिखकर हाथमें पहने । इस क्रियाका नाम पोपण है ।
- ६. वायुवीज 'यं' द्वारा मन्त्रको पुटित करके जप करे और यक्त्रिय भस्मसे भोजपत्रपर लिखकर गलेमें धारण करे । इस कियाका नाम शोपण है ।
- ७. मन्त्रके प्रत्येक स्वर-वर्णके साथ अग्निवीज 'रं' जोड़-कर जप करे और पलास बीजके तेल्से मन्त्र लिखकर कंधेपर धारण करें । इस प्रक्रियाका नाम दाहन है !

ये सातों प्रयोग एक साथ करनेके लिये नहीं हैं। एकसे मन्त्र सिद्ध न हो तो दूसरा करना चाहिये। इनके अनुग्रानसे अवस्य ही मन्त्र सिद्ध हो जाता है। शा॰

~50t5+-

# सत्यकी महिमा

साच बराबर तप नहीं, झूठ बराबर पाप।
जा के हिरदे साच है, ता हिरदे गुरु आप॥
साई में साचा रही, साई साच सुहाय।
भावे छंबे केस रखु, भावे घोट मुँडाय॥
तेरे अंदर साच जो, वाहर कछु न जनाव।
जाननहारा जानिहै, अंतरगति का भाव॥
साचे श्राप न लागई, साचे काल न खाय।
साचे को साचा मिलै, साचे माहिं समाय॥

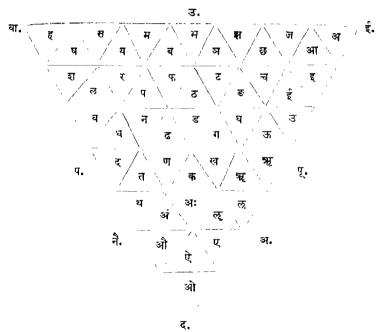
## मन्त्रोंके दस संस्कार

( लेखक---पं० श्रीहरिरामजी शर्मा 'मार्तण्ड' विद्वच्हामणि )

कोई भी मन्त्र छिन्न, रुद्ध, शक्तिहीन, पराङ्मुख आदि पचास दोषोंसे बच नहीं सकता। सप्तकोटि मन्त्र हैं, सभी इन दोषोंमें किसी-न-किसी दोषसे दुष्ट पाये जाते हैं। इन दोषोंकी निश्चिक्त लिये मन्त्रके निम्नलिखित दस संस्कार करने चाहिये।

दोषानिमानविज्ञाय यो मन्त्रान् भजते जडः । सिद्धिने जायते तस्य कल्पकोटिशतैरपि॥ जनन, दीपन, बोधन, ताडन, अभिषेक, विमलीकरण, जीवन, तर्पण, गोपन और आप्यायन—ये दस संस्कार हैं।

१. भोजपत्रपर गोरोचन, कुङ्कुम, चन्दनादिसे आत्माभिमुख त्रिकोण लिखे, फिर तीनों कोणोंमें छः-छः समान रेखा खींचे। ऐसा करनेपर ४९ त्रिकोण कोष्ठ बनेंगे, उनमें ईशानकोणसे मातृकावर्ण लिखकर देवताका आवाहन-पूजन करके मन्त्रका एक-एक वर्ण उद्धार करके अलग पत्रपर लिखे। ऐसा करनेपर 'जनन' नामका प्रथम संस्कार होगा।



मन्त्रोद्धारके अनन्तर यन्त्रको धोकर ग्रुद्ध जलमें डाल दे।

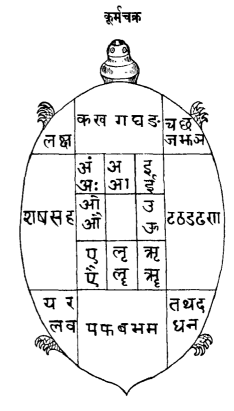
- इंसमन्त्रका सम्पुट करनेसे एक हजार जपद्वारा मन्त्रका
   व्सरा 'दीपन'-संस्कार होता है । यथा—हंसः रामाय
   नमः सोऽहम् ।
- हूँ-बीज-सम्पुटित मन्त्रका पाँच हजार जप करनेसे
   'बोधन' नामक तीसरा संस्कार होता है। यथा—हूँ
   रामाय नमः हूँ।
- ४. फट्-सम्पुटित मन्त्रका एक हजार जप करनेसे 'ताइन' नामक चतुर्थ संस्कार होता है । यथा—फट् रामाय नमः फट्।
- ५. भूजीपत्रपर मन्त्र लिखकर 'रौं हंसः ओं' इस मन्त्रसे अभिमन्त्रित करे और एक हजार वार जये हुए जलसे अश्वत्थपत्रादिद्वारा मन्त्रका अभिषेक करे। ऐसा करनेपर 'अभिषेक' नामक पाँचवाँ संस्कार होता है।
- ६. (ओं त्रों वपट्' इन वर्णोंसे सम्पुटित मन्त्रका एक हजार जप करनेसे 'विमलीकरण' नामक छठा संस्कार होता है। यथा—ओं त्रों वषट् रामाय नमः वषट् त्रों ओं।
- स्वधा वषट्-सम्पुटित मूलमन्त्रका एक हजार जप करनेसे
   'जीवन' नामक सातवाँ संस्कार होता है। यथा—
   स्वधा वषट् रामाय नमः वषट् स्वधा ।
- दुग्ध, जल, घृतसे मूलमन्त्रसे सौ बार तर्पण करना ही 'तर्पण' संस्कार है ।
- हीं-बीज-सम्पुटित एक हजार जप करनेसे 'गोपन' नामक नवम संस्कार होता है । यथा—हीं रामाय नमः हीं ।
- १०. हों-बीज-सम्पुटित एक हजार जप करनेसे 'आप्यायन' नामक दसवाँ संस्कार होता है । यथा—हौं रामाय नमः हों १०००।

इस प्रकार संस्कृत किया हुआ मन्त्र शीघ्र सिद्धिप्रद होता है।

प्रसङ्गवशात् दीपस्थान (कूर्मचक्र) का भी निर्णय लिखते हैं । ऐसा कहा गया है---

#### 'दीपस्थानं समाश्रिस्य कृतं कर्म फरूप्रदम्।'

जिस स्थानमें, क्षेत्रमें, नगरमें वा ग्रहमें पुरश्चरण करना हो उसके नौ समान भाग कल्पना करके मध्यभागमें स्वर लिखे और पूर्वादि कमसे कवर्गादि लिखे; ईशानकोणमें ल, स लिखे, यथा—



जिस कोष्ठमें क्षेत्रका पहला अक्षर हो, उस कोष्ठको मुख समझना चाहिये। उसके दोनों ओरके दो कोष्ठ भुजा, फिर दोनों ओरके दो कोष्ठ कुक्षि, फिर दोनों ओरके दो कोष्ठ पैर, शेष कोष्ठ पुच्छ समझने चाहिये। मुखस्थानमें जप करनेसे सिद्धि प्राप्त होती है, भुजामें स्वल्पजीयन, कुक्षिमें उदासीनता, पैरोंमें दुःख और पुच्छमें वध-बन्धनादि पीड़ा होती है।



# माला और उसके संस्कार

साधकोंके लिये माला बड़े महत्त्वकी वस्तु है। माला भगवान्के सारण और नामजपमें बड़ी ही सहायक होती है, इसलिये साथक उसे अपने प्राणींके समान प्रिय समझते हैं और उसे ग्रप्त धनकी भाँति सरक्षित रखते हैं। यह कहनेकी आवस्यकता नहीं कि जपकी संख्या अक्क्य होनी चाहिये। इससे उतनी संख्या पूर्ण करनेके लिये सब समय प्रेरणा प्राप्त होती रहती है एवं उत्साह तथा लगनमें किसी प्रकारकी कमी नहीं आने पाती । जो लोग विना संख्याके जप करते हैं, उन्हें इस बातका अनुभव होगा कि जब कभी जप करते-करते मन अन्यत्र चला जाता है, तब मालूम ही नहीं होता कि जप हो रहा था या नहीं या कितने समयतक जप बंद रहा । यह प्रमाद हाथमें माला रहनेपर या संख्यासे जप करनेपर नहीं होता। यदि कभी कहीं मन चला भी जाता है तो मालाका चलना बंद हो जाता है, संख्या आगे नहीं बढती, और यदि माला चलती रही तो जीभ भी अवश्य ही चलती रहेगी और ये दोनों कुछ ही समयमें मनको खींच लानेमें समर्थ हो सकेंगी। जो लोग यह कहते हैं कि मैं जप तो करता हैं पर मेरा मन कहीं अन्यत्र रहता है, उन्हें यह विश्वास रखना चाहिये कि यदि जीभ और माला दोनों धुमती रहीं-क्योंकि विना कुछ-न-कुछ मन रहे ये घुम नहीं सकर्ती तो बाहर घूमनेवाला मन कहीं भी आश्रय न पाकर अपने उसी स्थिर अंशके पास लौट आवेगा, जो मूर्ज्छितरूपसे मालाकी गतिमें कारण हो रहा है। मालाके फिरनेमें जो श्रद्धा और विश्वासकी शक्ति काम कर रही है, वह एक दिन व्यक्त हो जायगी और सम्पूर्ण मनको आत्मसात् कर छेगी।

मालांके द्वारा जब इतना काम हो सकता है, तब आदरपूर्वक उसका विचार न करके यों ही साधारण-सी वस्तु समझ
लेना भूल नहीं तो और क्या है ! उसे केवल गिननेकी एक
तरकीव समझकर अगुद्ध अवस्थामें भी पास रखना, बायें
हाथसे गिन लेना, लोगोंको दिखाते फिरना, पैरतक लटकाये
रहना, जहाँ कहीं रख देना, जिस किसी चीज़से बना लेना तथा
चाहे जिस प्रकार गूँथ लेना सर्वथा वर्जित है। ऐसी बातें समझदारी
और श्रद्धाकी कमीसे ही होती हैं, विशेषकर उन लोगोंसे,
जिन्होंने किसी गुस्ते विधिपूर्वक दीक्षा न लेकर मालांके
सम्बन्धमें बहुत विचार किया गया है। यहाँ संक्षेपसे उसका
कुछ थोहा-सा दिग्दर्शन कराया जाता है।

माला प्रायः तीन प्रकारकी होती है-करमाला वर्णमाला और मणिमाला। ॲंगलियोंपर जो जप किया जाता है, वह करमालाका जप है। यह दो प्रकारसे होता है--एक तो ॲंगुलियोंसे ही गिनना और दूसरा ॲंगलियोंके पर्वोपर गिनना । शास्त्रतः दूसरा प्रकार ही स्वीकृत है । इसका नियम यह है कि अनामिकाके मध्यभागसे नीचेकी ओर चले, फिर कनिष्ठाके मूलसे अग्रभागतकः और फिर अनामिका और मध्यमाके अग्रभागपर होकर तर्जनीके मुलतक जाय। इस क्रमसे अनामिकाके दो, कनिष्ठाके तीन, पुनः अनामिका-का एक, मध्यमाका एक और तर्जनीके तीन पर्य-कुल दस संख्या होती है। मध्यमाके दो पर्व सुमेरके रूपमें छूट जाते हैं। साधारणतः करमालाका यही कम है, परन्तु अनुष्ठानभेदसे इसमें अन्तर भी पड़ता है। जैसे शक्तिके अनुष्ठानमें अनामिकाके दो पर्व, कनिष्ठाके तीन, पुनः अनामिकाका अग्रभाग एक, मध्यमाके तीन पर्व और तर्जनीका एक मूलपर्व-इस प्रकार दस संख्या पूरी होती है। श्रीविद्यामें इससे भिन्न नियम है। मध्यमाका मूल एक, अनामिकाका मुल एक, कनिष्ठाके तीन, अनामिका और मध्यमाके अग्रभाग एक-एक और तर्जनीके तीन--इस प्रकार दस संख्या पूरी होती है। करमालासे जप करते समय अँगुलियाँ अलग-अलग नहीं होनी चाहिये। थोड़ी-सी हथेली मुड़ी रहनी चाहिये। मेरुका उल्लब्सन और पर्वोकी सन्धि (गाँठ) का स्पर्श निषिद्ध है। यह निश्चित है कि जो इतनी सावधानी रखकर जप करेगा, उसका मन अधिकांश अन्यत्र नहीं जायगा। हायको हृदयके सामने लाकर, अँगुलियोंको कुछ टेढी करके वस्त्रसे उसे दककर दाहिने हाथसे ही जप करना चाहिये। जप अधिक संख्यामें करना हो तो इन दशकोंको स्मरण नहीं रक्खा जा सकता। इसलिये उनको स्मरण करनेके लिये एक प्रकारकी गोली बनानी चाहिये। लाक्षा, रक्तचन्दन, सिन्दर और गौके सूखे कंडेको चूर्ण करके सबके मिश्रणसे वह गोली तैयार करनी चाहिये। अक्षत, अँगुली, अन्न, पुष्प, चन्दन अथवा मिट्टीसे उन दशकोंका स्मरण रखना निषिद्ध है। मालाकी गिनती भी इनके द्वारा नहीं करनी चाहिये।

वर्णमालाका अर्थ है—अक्षरोंके द्वारा खंख्या करना।
यह प्रायः अन्तर्जपमें काम आती है, परन्तु बहिर्जपमें

भी इसका निषेध नहीं है। वर्णमालाके द्वारा जप करनेका प्रकार यह है कि पहले वर्णमालाका एक अक्षर विन्द्र लगाकर उच्चारण कीजिये और फिर मन्त्रका-इस क्रमसे अवर्गके सोल्ह, कवर्गसे पवर्गतकके पचीस और यवर्गके हकारतक आठ और पुनः एक लकार-इस प्रकार पचास-तक गिनते जाइये। फिर लकारसे लौटकर अकारतक आ जाइये-सौकी संख्या पूरी हो जायगी। क्षको सुमेर मानते हैं। उसका उलङ्कन नहीं होना चाहिये। संस्कृतमें प्र और ज स्वतन्त्र अक्षर नहीं, संयुक्ताक्षर माने जाते हैं। इसलिये उनकी गणना नहीं होती। वर्ग भी सात नहीं, आठ माने जाते हैं। आठवाँ शकारसे प्रारम्भ होता है। इनके द्वारा 'अंकंचंटंतं पंयं शं' यह गणना करके आठ बार और जपना चाहिये-ऐसा करनेसे जपकी संख्या १०८ हो जाती है। ये अक्षर तो मालाके मणि हैं। इनका सूत्र है कुण्डलिनी शक्ति । वह मूलाधारसे आशाचक-पर्यन्त सूत्ररूपसे विद्यमान है। उसीमें ये सब स्वर-वर्ण मणिरूपसे गुथे हुए हैं। इन्हींके द्वारा आरोह और अवरोह क्रमसे अर्थात् नीचेसे ऊपर और ऊपरसे नीचे जप करना चाहिये। इस प्रकार जो जप होता है, वह सद्यः सिद्धिप्रद होता है।

जिन्हें अधिक संख्यामें जप करना हो, उन्हें तो मणि-माला रखना अनिवार्य है। मणि ( मनिया ) पिरोये होनेके कारण इसे मणिमाला कहते हैं। यह माला अनेक वस्तुओंकी होती है। रुद्राक्ष, तुलसी, श्रञ्ज, पद्मवीज, जीवपुत्रक, मोती, स्फटिक, मणि, रत्न, सुवर्ण, मूँगा, चाँदी, चन्दन और कुशमूल-इन सभीके मनियोंसे माला तैयार की जा सकती है। इनमें वैष्णवोंके लिये तुलसी और स्मार्त, शैव, शाक्त आदिकोंके लिये बद्राक्ष सर्वोत्तम माना गया है। माला बनानेमें इतना ध्यान रखना चाहिये कि एक चीजकी मालामें दूसरी चीज न लगायी जाय। विभिन्न कामनाओं के अनुसार भी मालाओं में मेद होता है और देवताओं के अनुसार भी। उनका विचार कर लेना चाहिये। मालाके मणि (दाने) छोटे-बड़े न हों। एक सौ आठ दानोंकी माला सब प्रकारके जपोंमें काम आती है। ब्राह्मण-कन्याओं के द्वारा निर्मित स्तरे माला बनायी जाय तो सर्वोत्तम है। शान्तिकर्ममें खेत, वशीकरणमें रक्त, अभिचारमें कृष्ण और मोक्ष तथा ऐश्वर्यके लिये रेशमी सतकी माला विशेष उपयक्त है। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और श्रूद्रॉके लिये क्रमशः क्वेत, रक्त, पीत और कृष्ण वर्णके सूत्र श्रेष्ठ हैं। रक्त वर्णका प्रयोग सब वर्णीके लोग सब प्रकारके अनुष्ठानोंमें कर सकते हैं। सूतको तिगुना करके फिरसे तिगुना कर देना चाहिये। प्रत्येक मणिको गूँथते समय प्रणवके साथ एक-एक अक्षरका उचारण करते जाना चाहिये--जैसे 'ॐ अं' कहकर प्रथम मणि तो 'ॐ आं' कहकर दूसरी मणि । बीचमें जो गाँठ देते हैं, उसके सम्बन्धमें विकल्प है । चाहे तो गाँठ दें और चाहे तो न दें । दोनों ही बातें ठीक हैं। माला गूँथनेका मन्त्र अपना इष्टमन्त्र भी है। अन्तर्मे ब्रह्मप्रन्थि देकर सुमेर गूँथे और पुनः प्रन्थि लगावे। स्वर्ण आदिके सूत्रसे भी माला पिरोई जा सकती है। चद्राक्षके दानोंमें मुख और पुच्छका भेद भी होता है। मुख कुछ ऊँचा होता है और पुच्छ नीचा। पोहनेके समय यह ध्यान रखना चाहिये कि दानीका मुख परस्परमें मिलता जाय अथवा पुच्छ । गाँठ देनी हो तो तीन फेरेकी अथवा ढाई फेरेकी लगानी चाहिये। ब्रह्मप्रन्थि भी लगा सकते हैं। इस प्रकार मालाका निर्माण करके उसका संस्कार करना चाहिये।

पीपलके नौ पत्ते लाकर एकको बीचमें और आठको अगल-बगल इस ढंगसे रक्खे कि वह अष्टदल कमल-सा माल्म हो । बीचवाले पत्तेपर माला रक्खे और 'ॐ' अं आं' इत्यादिसे लेकर 'ई क्षं' पर्यन्त समस्त स्वर-वर्णोंका उच्चारण करके पञ्चगव्यके द्वारा उसका क्षालन करे और फिर 'सद्योजात' मन्त्र पढ़कर पवित्र जलसे उसको घो डाले । 'सद्योजात' मन्त्र यह है—

संचोजातं प्रपद्मामि सचोजाताय वै नमो नमः । भवे भवे नाति भवे भवस्व मां भवोद्भवाय नमः ।

इसके पश्चात् वामदेवमन्त्रसे चन्दन, अगर, गन्ध आदिके द्वारा घर्षण करे। वामदेवमन्त्र निम्नलिखित है—

8ँ वामदेवाय नमो ज्येष्ठाय नमः श्रेष्ठाय नमो रुद्राय नमः कछविकरणाय नमो बरुविकरणाय नमः।

बकाय नमो बक्षप्रमथनाय नमः सर्वभूतदमनाय नमो मनोन्मनाय नमः ।

तत्पश्चात् अघोरमन्त्रसे धूपदान करे ।

क अवोरेम्योऽघ चोरेम्यो घोरघोरतरेभ्यः सर्वेभ्यः सर्वे-शर्वेभ्यो नमस्ते अस्तु दृहरूपेभ्यः । यह अधोरमन्त्र है। तदनन्तर तत्पुरुषमन्त्रसे लेपन करे।

ॐ तरपुरुवाय विद्याहे महादेवाय धीमहि तस्रो रहः प्रचोदयात् ।

इसके पश्चात् एक-एक दानेपर एक-एक बार अथवा सौ-सौ बार ईशानमन्त्रका जप करना चाहिये। ईशानमन्त्र यह है—

ॐ ईशानः सर्वविचानामीश्वरः सर्वभूतानां ब्रह्माधिपतिब्रह्मणोऽधिपतिर्वह्मा शिवो मे अस्तु सदाशिवोम् ।

फिर मालामें अपने इष्टदेवताकी प्राण-प्रतिष्ठा करे। प्राण-प्रतिष्ठाकी विधि पूजाके प्रकरणमें देखनी चाहिये। तद-नन्तर इष्टमन्त्रसे सविधि पूजा करके प्रार्थना करनी चाहिये—

माछे माछे महामाछे सर्वतस्वस्वरूपिणि। चतुर्वर्गस्विय न्यस्तसास्मान्मे सिद्धिदा भव॥

यदि मालामें शक्तिकी प्रतिष्ठा की हो तो इस प्रार्थनाके पहले 'हीं' जोड़ लेना चाहिये | और रक्तवर्णके पुष्पसे पूजा करनी चाहिये | वैष्णवोंके लिये माला-पूजाका मन्त्र है---

'ॐ ऐं श्री अक्षमालाये नमः।'

अकारादि क्षकारान्त प्रत्येक वर्णसे पृथक्-पृथक् पृटित करके अपने इष्टमन्त्रका एक सौ आठ बार जप करना चाहिये। इसके पश्चात् एक सौ आठ आहुति हवन करे अथवा दो सौ सोलह बार इष्टमन्त्रका जप कर ले। उस मालापर दूसरे मन्त्रका जप न करे। स्वयं हिले नहीं और मालाको हिलावे नहीं। आवाज नहीं होनी चाहिये और हाथसे छूटकर गिरनी नहीं चाहिये। मालाका टूटना मृत्यु ही है—ऐसा समझकर निरन्तर सावधान रहना चाहिये। उसे बड़े आदरसे पवित्र स्थानमें रखना चाहिये और प्रार्थना करनी चाहिये-

ॐ त्वं माले सर्वदेवानां सर्वसिद्धिप्रदा मता ! तेन सत्येन में सिद्धिं देष्टि मातर्नमोऽस्तु ते ॥

ऐसी प्रार्थना करके मालाको गुप्त रखना चाहिये। अङ्गुष्ठ और मध्यमाके द्वारा जप करना चाहिये और तर्जनीसे मालाका कभी स्पर्ध नहीं करना चाहिये। सूत पुराना हो जाय तो फिर गूँथकर सौ बार जप करना चाहिये। प्रमादव्या हाथसे गिर पड़े अथवा निषिद्ध स्पर्ध हो जाय तो भी सौ बार जप करना चाहिये। टूट जानेपर फिर गूँथकर पूर्ववत् सौ बार जप करना चाहिये। मालाके इन नियमोंमें सावधानी बर्तनेसे बीघ ही सिद्धि-लाम होगा, इसमें सन्देह नहीं।

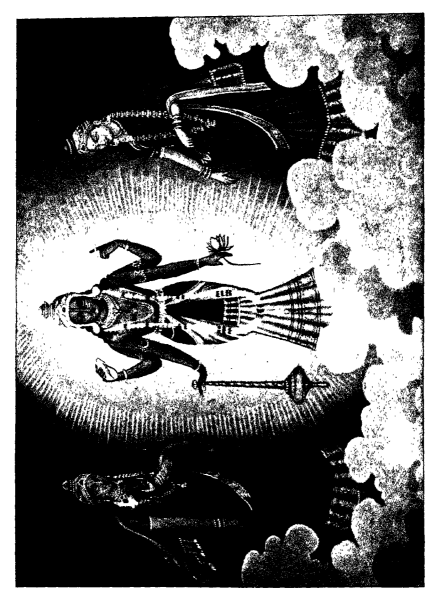
मालाके संस्कारकी एक और प्रक्रिया है जिसका, आगम-कल्पद्रुममें उल्लेख हुआ है। भृतशुद्धि आदि करके मालामें विष्णु, शिव, शक्ति, सूर्य और गणेशका आवाहन करके पूजा करनी चाहिये। फिर मालाको पञ्चगव्यमें डालकर (ॐ है सौ:' इस मन्त्रसे निकालकर उसको सोनेके पात्रमें रक्खे। उसके ऊपर पञ्चामृतके नियमसे दूध, दही, धी, मधु और शीतल जलसे स्नान करावे। इसके पश्चात् चन्दन, कस्तूरी और कुङ्कुम आदि सुगन्धद्रव्यसे मालाको लिप्त करे और 'हे सौ:' इस मन्त्रका एक सौ आठ बार जप करे। इसके पश्चात् मालामें नवग्रह, दिक्पाल और गुरुदेवकी पूजा करके उस मालाको ग्रहण करना चाहिये। इस प्रकारकी माला ही प्रत्येक क्षण भगवान्का स्मरण दिलाती रहती है। साधकको मालाकी आवश्यकता, उसके भेद, निर्माणपद्धति, संस्कार और प्राथिश्वत्त जानकर उनके अनुसार अनुष्ठान करना चाहिये। शा॰

#### -

# तेरे विचार कुछ न चलेगा

तूँ कछु और बिचारत है नर तेरी बिचार धरधी ही रहैगी। कौटि उपाय करें घन के हित भाग लिख्यों तितनी है लहैगी। भोर कि साँझ घरी पल माँझ सु काल अचानक आह गहैगी। राम भज्यों न कियी कछु सुम्रत सुंदर यौं पछिताह कहैगी।

—-सुन्दरदासजी



उद्यत्कोटिदियाकराभमनिर्गं शक्कं गर्गं पक्कं चक्कं विभ्रतमिन्दिरावसुमतीसंशोभिपार्श्वद्वयम् । केष्रुराक्कदहारकुण्डलधरं पीताम्बरं कौस्तुभोद्दीसं विश्वघरं स्वयक्षसि लसच्छ्रीवत्सचिक्कं भजे ॥

# पूजाके विविध उपचार

संक्षेप और विस्तारके भेदसे अनेकों प्रकारके उपचार हैं—चौंसठ, अठारह, सोलह, दस और पाँच।

#### ६४ उपचार

देवीकी पूजाके चौंसठ उपचार यहाँ लिखे जाते हैं। इष्टमन्त्रसे इनका समर्पण होता है। मानस-पूजामें इनकी भावना होती है। वाग्बीज, मायाबीज और लक्ष्मीबीजके साथ भी इनका समर्पण होता है-जैसे पाद्यके समय 'ॐ ऐं हीं श्री पाद्यं कल्पयामि नमः' । प्रत्येक उपचारका नाम जोडकर यही मन्त्र बोल सकते हैं। उपचारोंके नाम ये हैं-- १. पाद्यमु, २. अर्घम् , ३. आसनम् , ४. सुगन्धितैलाभ्यङ्गम् ,५. मजनशालाप्रवेशनम्, ६. मजनमणिपीठोपवेशनम्, ७. दिव्यस्तानीयम्, ८. उद्वर्तनम्, ९. उष्णोदकस्तानम्, १०. कनककल्झस्थितसर्वतीर्थाभिषेकम् , ११. धौतवस्त्रपरिमार्जनम्, १२. अरुणदुकूलपरिधानम्, १३. अरुणदुकूलोत्तरीयम्, १४. आलेपमण्डपप्रवेशनम्, १५. आलेपमणिपीठोपवेशनम्, १६. चन्दनागुरुकुङ्कममृगमदकर्पृरकस्त्र्रीरोचनादिव्यगन्धसर्वाङ्गा-नुलेपनम् , १७. केशभारस्य कालागुरुधूपमल्लिकामालतीजाती-चम्पकाशोकशतपत्रपूगकुहरीपुन्नागकह्वारयूयीसर्वर्तुकुसुम-मालाभूषणम्, १८. भूषणमण्डपप्रवेशनम्, १९. भूषण-मणिपीठोपवेशनम् 🦫 २०. नवरत्नमुकुटम्, २१. चन्द्र-शकलम्, २२. सीमन्तसिन्दूरम्, २३. तिलकरत्नम्, २४. कालाञ्जनम्, २५. कर्णपालीयुगलम्, २६. नासाभरणम्, २७. अधरयावकम् , २८. प्रयनभूषणम् , २९. कनकचित्र-पदकम्, ३०. महापदकम्, ३१. मुक्तावलीम्, ३२. एकावलीम्, ३३. देवच्छन्दकम्, ३४. केयूरयुगलचतुष्कम्, ३५. वलयावलीम् , ३६. ऊर्मिकावलीम् , ३७. काञ्चीदाम-कटिसूत्रम् , ३८. शोभाख्याभरणम् , ३९. पादकटकयुगलम्, ४०. रक्षनृपुरम्,४१. पादाङ्कलीयकम्,४२. एककरे पाशम्, ४३. अन्यकरे अङ्क्षराम्, ४४. इतरकरेषु पुण्ड्रेक्षुचापम्, ४५. अपरकरे पुष्पवाणान्, ४६. श्रीमन्माणिक्यपादुकाम्, ४७. स्वसमानवेशास्त्रावरणदेवताभिः सह सिंहासनारोहणम्, ४८. कामेश्वरपर्यङ्कोपवेद्यनम्, ४९. अमृताद्यनम्, ५०. आचमनीयम्, ५१. कर्पूरविटकाम्, ५२. आनन्दोलास-विलासहासम्, ५३. मङ्गलारात्रिकम्,५४. श्वेतच्छत्रम्, ५५. चामर्यगलम्, ५६. दर्पणम्,५७. तालवृन्तम्, ५८. गन्धम्, ५९. पुष्पम्, ६०. धूपम्, ६१. दीपम्, ६२. नैवेचम्, ६३, पानम्, ६४. पुनराचमनीयम्; इसके पश्चात् ताम्बूलम्, नमस्कारम्—इत्यादि; इन सबके साथ पूर्वोक्त बीज पहले जोड़कर पीछे 'कत्यर्यामि नमः' कहना चाहिये। मानस पूजामें तो ये उपचार ही पूरा ध्यान करा देते हैं। बाह्य-पूजामें उपचारोंका अभाव होनेपर भी स्थिरमावसे इन मन्त्रोंका पाठ कर लेनेपर पूजाका ही फल मिलता है।

#### १८ उपचार

अष्टादशोपचार ये हैं—१. आसन, २. स्वागत, ३. पादा, ४. अर्घ्य, ५. आचमनीय, ६. स्नानीय, ७. वस्त्र, ८. यज्ञोपवीत, ९. भूषण, १०. गन्ध, ११. पुष्प, १२. धूप, १३. दीप, १४. अन, १५. दर्पण, १६. माल्य, १७. अनुलेपन और १८. नमस्कार।

#### १६ उपचार

षोडशोपचार ये हैं—१. पाद्य, २. अर्घ्य, ३. आचमनीय, ४. कानीय, ५. वस्त्र, ६. आभूपण, ७. गन्ध, ८. पुष्प, ९. धूप, १०. दीप, ११. नैवेद्य, १२. आचमनीय, १३. ताम्बूल, १४. स्तवपाठ, १५. तर्पण और १६. नमस्कार।

#### १० उपचार

दशोपचार ये हैं—-१. पाद्य, २. अर्घ्य, ३. आचमनीय, ४. मधुपर्क, ५. आचमनीय, ६. गन्ध, ७. पुष्प, ८. धूप, ९. दीप और १०. नैवेदा।

#### ५ उपचार

पञ्चोपचार ये हैं—१. गन्ध, २. पुष्प, ३. धूप, ४. दीप और ५. नैवेद्य।

#### आवश्यक बातें

आसन-समर्पणमें आसनके ऊपर पाँच पुष्प भी रख लेने चाहिये। इः पुष्पींसे स्वागत करना चाहिये। पाद्यमें चार पल जल और उसमें स्वामा धास, दूब, कमल और अपराजिता देनी चाहिये। अर्घ्यमें चार पल जल और गन्ध, पुष्प, अक्षत, यब, दूब, चार तिल, कुशाका अग्रभाग तथा खेत सरसो देना चाहिये। आचमनीयमें इः पल जल और उसमें जायफल, लयङ्ग और कङ्कोलका चूर्ण देना चाहिये। मधुपर्कमें कांस्य-

### दीप

सुप्रकाशो महादीपः सर्वतस्त्रिमिरापहः । सबाद्याम्यन्तरं ज्योतिर्दीपोऽयं प्रतिगृद्यताम् ॥

'परम तेजसे सम्पन्न, भीतर और बाहर ज्योतिर्मय, सब ओरसे अन्धकारको दूर करनेवाला जो उत्तम आलोकमय दीपक है, वह आप स्वीकार करें।'

### नैवेद्य

सरपात्रसिद्धं सुहविविविधानेकभक्षणम् । निवेदयामि देवेश सानुगाय गृहाण तत् ॥

'हे देवेश, पवित्र पात्रमें बनाये हुए, अनेक प्रकारकी खाद्य-सामग्रियोंसे युक्त यह उक्तम नैवेद्य अनुचरोंके सहित आपकी धेवामें समर्पित करता हूँ; आप कृपा करके इसे स्वीकार करें ∤' भोजनके पश्चात् जल आदि पूर्वोक्त मन्त्रोंसेही देने चाहिये। आगेकी विधि मन्त्रपुरश्चरणके प्रसङ्क्षमें देखनी चाहिये।

### पूजाके पाँच प्रकार

शास्त्रीमें पूजाके पाँच प्रकार वताये गये हैं—अभिगमन, उपादान, योग, स्वाध्याय और इज्या। देवताके स्थानको साफ करना, लीपना, निर्माल्य हटाना—ये सब कर्म अभिगमनके अन्तर्गत हैं। गन्ध, पुष्प आदि पूजा-सामग्रीका संग्रह उपादान है। इष्टदेवकी आत्मरूपसे भावना करना योग है। मन्त्रार्थका अनुसन्धान करते हुए जय करना, स्क्त, स्तोत्र आदिका पाठ करना, गुण, नाम, लीला आदिका कीर्तन करना, वेदान्तशास्त्र आदिका अभ्यास करना—ये सब स्वाध्याय हैं। उपचारोंके द्वारा अपने आराध्यदेवकी पूजा इज्या है। ये पाँच प्रकारकी पूजाएँ क्रमशः सार्ष्टि, सामीप्य, सालोक्य, सायुज्य और सारूप्य मुक्तिको देनेवाली हैं। शा०

# श्रीभगवान्के रूपादिका चिन्मयत्व

( लेखक-पं० श्रीकृष्णदत्तजो मारद्वाज, एम्० ए०, आचार्य, शास्त्री )

आचार्य रामानुजने वेदार्थसंग्रहः श्रीभाष्य एवं गीता-भाष्यमें श्रीभगवान्के रूपः गुणः, धाम आदिका जो वर्णन किया है उससे उनके चिन्मयत्वकी स्पष्ट सिद्धि होती है। दिग्दर्शनार्थ नीचे कुछ उद्धरण दिये जाते हैं—

(१) यथा ज्ञानादयः परस्य ब्रह्मणः स्वरूपतया निर्देशात् स्वरूपभूतगुणासयेदमपि रूपं श्रुर्खा स्वरूपतया निर्देशात् स्वरूपभूतम् । (वेदार्थसंग्रहे )

अर्थात् 'जिस प्रकार शानानन्दादिक गुण परब्रह्मके अपने गुण हैं, तो भी शास्त्रने उन्हें स्वरूप बताया है, इसलिये वे ब्रह्म-के स्वरूपभूत गुण हैं उसी प्रकार यह रूप भी स्वरूप ही है; क्योंकि श्रुतिने इसे भी स्वरूप कहकर निर्देश किया है। 'इदमपि रूपम्' से भगवान्के कर-चरण-नयन-वदनादिमती व्यक्तिकी ओर सङ्केत है।

(२) परस्य ब्रह्मणः प्राकृतहेयगुणान् प्राकृतहेयदेह-सम्बन्धं तन्मूळकर्मवस्यतासम्बन्धं च प्रतिषिध्य कस्याण-गुणान् कस्याणरूपं च वदन्ति । तदिदं स्वामानिकमेव रूप-मुपासकानुष्रहेण तत्प्रतिपस्यनुगुणाकारं देवमनुष्यादिसंस्थानं करोति स्वेच्छयैव परमकासणिको भगवान् । (श्रीभाष्ये)

अर्थात् 'श्रुतियोंके बाक्य यही उद्घोषित करते हैं कि परम्रक्षके गुण प्रकृति-विकार नहीं हैं—हेय नहीं हैं; और न उनका वपु ही प्राक्कत और हेय है। इसके विपरीत परब्रह्मके गुण कल्याणगुण हैं और उनका विष्रह कल्याणविष्रह है। दयाछ भगवान् अपने इसी स्वाभाविक स्वरूपको भक्तोंकी अभिलाधाकी पूर्तिके लिये देव, मनुष्य आदि आकारोंमें सम्पन्न कर लेते हैं।

(३) अपहतपाप्मत्वादिसमस्रकल्याणगुणात्मकत्वं सर्वमैश्वरं स्वभावमजहदेव स्वमेव रूपं देवमनुष्यादिसजातीय-संस्थानं कुर्वशात्मसङ्ख्पेन देवादिरूपः सम्भवामि ।

(गीताभाष्ये)

अर्थात् भी श्रीकृष्ण अपहतपाप्मत्वादिक निखिल कल्याणगुणवाले अपने समग्र ईश्वरीय स्वभावको न त्यागता हुआ ही अपने ही रूपको देव-मनुष्यादिके आकारका बनाता हुआ देवादिरूपमें अवतीर्ण होता हूँ।'

श्रीभाष्यमें जिनको कल्याणगुण और कल्याणरूप कहा गया है, वेदार्थसंग्रहमें उन्हींको स्वरूपभूत गुण और स्वरूप-भूत रूप बताया है। श्रीभाष्योक्त 'स्वाभाविकमेव रूपम्' यह पदावली विशेष ध्यान देने योग्य है। भावका अर्थ है सत्ता। सत्ता दो प्रकारकी होती है, स्वकीय और परकीय। स्वकीय सत्ता ही दूसरे शब्दोंमें स्वभाव कही जाती है। भगवानकी

# कल्याण राष्ट्र



१-चौबीस अवतार

कर-चरण-नयन-बदनवती व्यक्ति स्वाभाविक है, स्वश्तात्मक है; निर्विशेषवादियोंके कथन्।नुसार आगन्तुक, परकीय, प्राकृत, त्रिगुणमयी नहीं है। वह व्यक्ति केवल सत्त्वमयी है, ऐसा भी नहीं कहा जा सकता; क्योंकि रजस्तमःस्पृष्ट सत्त्वकी तो वहाँ कल्पना भी नहीं हो सकती।

रामानुजाचार्यके हृदयको जाननेवाले साम्प्रदायिकोंमें एक स्कि प्रचलित है—

किमारिमका भगवतो व्यक्तिः ? यदारमको भगवान् । किमारमको भगवान् ? ज्ञानारमको भगवान् ।

इससे भी यही सिद्ध होता है कि भगवद्व्यक्ति भगवत्-स्वरूप ही है। भगवान्की सत्ता शुद्ध हैं। उसमें अणुमात्र भी तत्त्वान्तरका सम्पर्क नहीं है। शुद्ध सत्ता ही शुद्ध तत्त्व कही जाती है। सत्ता और सत्त्व समानार्थक शब्द हैं। 'सत्' शब्दसे भाववाचक 'ता, त्व, य' इन तीन प्रत्ययों के साहाय्यसे सत्ता, सत्त्व और सत्य शब्द निष्पन्न होते हैं। भगवान्के विख्यात 'सचिदानन्द' नामका प्रथमांश 'सत्' ही है। इसी सत्को शुद्ध तत्त्व, शुद्ध सत्त्व, विशुद्ध तत्त्व, विशुद्ध सत्त्व कहा जाता है। जब यह कहा जाता है कि भगवान् प्राकृत गुणत्रयमें प्रथम सत्त्वगुणनामक गुणसे उपिहत हैं। आचार्यने वार्व्यार श्रीभगवान्में प्राकृत हेय गुणोंका और प्राकृत हेय देह-सम्बन्धका प्रतिपंघ किया है। भगवदीय विशुद्ध सत्त्वाको

> १. विष्णुपुराणके ये क्षोक इस विषयमें द्रष्टव्य है— सस्वादया न सन्तीशे यत्र च प्राकृता गुणाः । स शुद्धः सवैशुद्धेश्यः पुमानाषः प्रसीदतु ॥ सन्धिनी झादिनी संवित् त्वय्येका सुपपधते । हादनापकरा मिश्रा त्वयि नो गुणविजिते ॥

अर्थात् 'वे आदिपुरुप मगवान् मुझपर प्रसन्न हों, जो सारे शुद्ध पदार्थोंकी भी अपेक्षा शुद्ध है और जिनमें प्रकृतिके सत्त्व आदि गुण नहीं हैं। हे भगवन् ! आपमें एकमान्न सच्छक्ति, चिच्छक्ति और आनन्दक्षक्ति ही हैं। सुख, दु:ख, मीह आपमें नहीं हैं; क्योंकि आपमें त्रिगुणका अभाव है।'

इन वचनोंसे स्पष्ट विदित होना है कि जगत्तके स्ववहास्की दृष्टिसे सस्वग्रुण भले ही सर्वोत्तम हो, किन्तु भगवान्में वह प्राकृत सस्व नहीं है। भगवान् अप्राकृत सत्ता है। भगवत्-सत्तासे तुल्ना करनेपर प्राकृत सस्व अपने उद्यास्त्रद्य स्तरमें भी तृष्क्व है, देय है। यही तो भगवान्तकी भगवत्ता है। भगविद्यार अचेतन सन्धगुण समझनेवाले परवर्ती लेखकींने रामानुजके हृदयको समझा ही नहीं। रामानुजलेखनीप्रसूत किसी वाक्यसे ऐसा सिद्ध नहीं होता कि भगवद्-विग्रह— भरावस्वरूप स्वाभाविक, अप्राकृत अथवा चिस्वरूप नहीं है।

जब परब्रह्मका रूप स्वरूपभूत है तब उस रूपका सत्, गुद्धसत्त्व, विशुद्धसत्त्व, सत्य, सदात्मक, गुद्धसत्त्वात्मक, विशुद्धसत्त्वात्मक, सत्यात्मक, सत्यवरूप, सत्यस्वरूप आदि शब्दोंसे निर्देश करना उचित ही है। इसी प्रकार उस रूपको शानात्मक, ज्ञानमय, विज्ञानमय, चित्, चिन्मय, चिदात्मक, संवित्, संविदात्मक, आनन्द, आनन्दात्मक, आनन्दमय आदि शब्दोंसे लक्षित करना भी शास्त्रीय ही है।

प्राकृत तत्त्वोंसे रचित देहेन्द्रियोंकी सहायताके विना परमात्मा किस प्रकार बोद्धा, मन्ता, श्रोता, स्प्रष्टा, द्रष्टा, रसयिता, घाता हो सकते हैं ? इस शङ्काका समूलोच्छेदन करते हुए आचार्यने श्रीभाष्यमें एक स्थानपर कहा है—

न च परस्यात्मनः करणायत्तं द्रष्टृत्वादिकम्; अपि मु स्वभावत एव सर्वज्ञस्वात् सत्यसङ्कल्पत्वाच स्वत एव । स च रूपादिसाक्षात्कारः कर्मतिरोहितस्वाभाविकज्ञानस्य जीवस्य चक्षरादिकरणजन्मा, परस्य तु स्वत एव ।

अर्थात् परमात्माका द्रष्टृत्वादिक व्यापार इन्द्रियोपर निर्भर न होकर सर्वज्ञ और सत्यसङ्कल्य होनेके कारण स्वभावसं ही स्वयमेव होता है। शब्द, स्पर्श, रूप, रम, गन्धके साधात्कारके लिये जीवको श्रोत्रादि इन्द्रियोकी आवश्यकता है, क्योंकि अविद्याके कारण उसका स्वाभाविक ज्ञान बद्धावस्थामें तिरोहित रहता है; किन्तु परब्रह्मका रूपादि-साक्षात्कार स्वयमेव होता है।

्अस्येशाना जगतो विष्णुपत्नी' तथा 'श्रीश्व ते लक्ष्मीश्व पत्न्यौ' इत्यादि श्रुतिवाक्योंने प्रतिपादिता श्रीलक्ष्मीदेवीके सम्बन्धमें आचार्यने विष्णुपुराणका यह वचन उद्धृत किया है—

नित्येवेषा जगन्माता विष्णोः श्रीरनपायिनी। यथा सर्वगतो विष्णुस्तर्थेवेयं द्विजोत्तम॥

अर्थात् 'जगजननी श्रीलक्ष्मीजी भगवान् नारायणसे पृथक् न रहनेवाली सनातनी हैं। जिस प्रकार भगवान् सर्वव्यापक हैं, उसी प्रकार ये भी हैं।

आचार्यने वेदार्थसंग्रहमे नित्यविभूतिका जो प्रतिपादन किया है वहाँ उसकी नित्यता, निरवद्यता, अवाखानसगोचर-स्वभावता तथा कल्याणगुणता ही बतायी है। जैसा कि--- 'निरतिशयकस्याणविविधानन्तभूषण · · · · · · कस्याणज्ञानकियाद्यपरिमेयगुणानन्तपरिजनपरिष्छद् · · · '

—आदि विशेषणींसे विदित होता है। श्रीमाध्य और वेदार्थसंग्रहकी एकवाक्यता दिखाते समय ऊपर यह कहा ही जा चुका है कि रामानुजके 'कल्याणगुण' का अर्थ 'स्वरूप-भूत गुण' है और भगवान्का स्वरूप आचार्यको जड नहीं—अपितु चेतन ही—अमीष्ट है। आचार्यकृत नित्यविभूतिके वर्णनसे भगवान्के समस्त परिजन-परिच्छदका अप्राकृत और चिन्मय होना ही सिद्ध होता है।

दिव्यधामके सम्बन्धमें 'क्षयन्तमस्य रजसः पराके' इस वचनको प्रमाणरूपसे रखते हुए आचार्यने कहा है--- रजङ्गाब्देन त्रिगुणास्मिका प्रकृतिरूच्यते, केवलस्य रजसो-ऽनवस्थानात् । इमां त्रिगुणास्मिकां प्रकृतिमतिक्रम्य स्थिते स्थाने क्षयन्तं वसन्तमित्यर्थः ।

अर्थात् 'रजस् शन्दका अर्थ त्रिगुणमयी प्रकृति है, क्योंकि सत्त्व और तमस्के विना केवल रजोगुण नहीं रह सकता। तीन गुणवाली इस प्रकृतिसे परे भगवान्का निवास है।

भगवत्प्राप्तिके लिये साधनकी और संकेत करते हुए रामानुजाचार्यने भक्तिको ही प्रधान माना है, जैसा कि उनके इस वचनसे विदित होता है-'इयमेव भक्तिरूपा सेवा ब्रह्मविद्या।'

~>#G~

## योगनिद्रा

( लेखक--पण्डित श्रीविजयानन्दजी त्रिपाठी )

सकर दश्य निज उदर मेरि सोर्वे निद्रा तिज जोगी । सो हरि पद अनुभवै परम सुख अतिसय द्वैत वियोगी ॥

---तहर

प्राणिकी स्वस्थावस्था समाधि है और शेष तीन अवस्थाएँ ( जाग्रत्, स्वप्न और सुषुप्ति ) अस्वस्थावस्था ही हैं। मन्त्र-योग, लययोग, हठयोग और राजयोग सवका एकमात्र परम लक्ष्य समाधि है।

इन सब योगोंमें यम और नियम पहली सीढ़ी हैं। क्योंकि विना इनके बात-पित्तादि दोगोंका वैषम्य मिटता ही नहीं। पॉच प्रकारके यम और पॉच प्रकारके नियम हैं। इन यम-नियमोंका सम्पादन बहुत ही कठिन है, इसीलिये समाधि भी असाध्य-सी हो रही है।

इन्हें दुस्साध्य देखकर पिछले कालके योगियोंने धातु-वैषम्य दूर करनेके लिये नया मार्ग हुँद् निकाला । वे नेति, धौति, वस्ति आदिसे धातुवैषम्य दूर करने लगे । इससे स्थायी फल तो नहीं होता, पर योगमार्गके चमत्कारोंकी झलक आ जाती है—जिससे इतना लाभ तो अवस्य होता है कि शास्त्रों-पर विश्वास हो जाता है ।

इसके बाद आसनकी बारी आती है । सूत्रकारने तो इतना ही ख्रिखा कि 'स्थिरसुखमाधनम्'—जिस भाँति सुखसे स्थिर होकर बैठ सके उसी भाँति बैठना चाहिये; पर महात्माओंने ८४ आसन ठीक किये और उन सबोंका बहुत कुछ उपयोग है। आसनविशेषसं रोगविशेष दूर होते हैं, व्यायामका भी काम निकल जाता है। पर वे मुख्य प्रयोजनसे बहुत दूर चले गये।

मुख्य प्रयोजन आसनसिद्धि है। आठ घंटेतक एक आसनसे बैठे रहनेकी योग्यता प्राप्त करनेसे ही आसनसिद्धि होती है। आसनसिद्धि होनेपर अगली कियाएँ सहल हो जाती हैं, आप-से-आप प्राणायाम होने (प्राण रुकने )लगता है और कमद्दाः धारणा, ध्यान, समाधितककी प्राप्ति होती है; पर इतनी देरतक कौन बैठे ? अतः विना आसनसिद्धिके ही प्राणायाममें हाथ लगा देते हैं।

विना नाडीशुद्धिके प्राणायाम हो नहीं सकता, नाडी-शुद्धिके लिये केवल रेचक-पूरक छः महीनेतक करना पड़ता है। इसे विना किये बलपूर्वक प्राणायाम करनेमें लाभकी अपेक्षा हानि ही अधिक होती है; अनेक प्रकारके रोग हो जाते हैं, जो दवासे नहीं छूटते।

जो महातुभाव इन बाधाओंका अतिक्रमण करके लक्ष्यतक पहुँच जाते हैं) उनके चरणोंमें में प्रणाम करता हूँ; पर इसमें सन्देह नहीं है कि उनकी संख्या अत्यन्त विरल होगी । मैं आज पाठकोंको श्रीगुरुचरणों (पूज्यपाद स्वामीनवीनानन्दजी महाराज कैलासवासी ) से पाये हुए तथा अपने अनुभव किये हुए साधनको लिपिबद्ध करता हूँ ।

इस साधनमें साधक यथासाध्य यम-नियमोंका पालन करे, पर ब्रह्मचर्यका पालन तो सम्यक् रूपसे करे । यहाँ एक बारकी चूकसे छः महीनेका परिश्रम मिटी हो जाता है । इस साधनमें बड़ा भारी काम यह है कि साधक कुछ न करे। केवल अपने श्वास-प्रश्वासकी गतिका निरीक्षण किया करे।

इसमें रहस्य यह है कि हमलोग खाभाविक नियमानुसार श्वास ले नही पाते, मानसिक उद्देगों के कारण उसकी
स्वाभाविक गतिमें बड़ी बाधा पड़ती है—कहीं अस्वाभाविक
रीतिसे उसकी गति तीव हो जाती है, तो कहीं शरीरके किसी
भागमें ६क जाती है। यदि स्वाभाविक रीतिसे श्वास चलने
पावे, तो अपने-आप ही प्राणकी गति ६ककर प्राणायाम हो
जाय और समाधिकी प्राप्ति हो।

इसके स्वाभाविक रीतिसे चलने देनेका उपाय यही है कि मनको उसके साथ कर दे। उसकी गितमें किसी प्रकारका विक्षेप न करे, केवल देखता रहे कि वह किस रास्तेसे भीतर जाता है और कहाँतक जाता है तथा फिर कैसे लौटकर किस रास्तेसे बाहर निकलता है और कहाँतक बाहर जाता है एवं फिर वहाँसे कैसे खिंचकर भीतर जाता है। अर्थात् साक्षी होकर प्राणवायुके खेल देखे।

देखनेके लिये भी श्वास-प्रश्वासकी गतिको न घटावे, न बढ़ावे; यदि वह अपने-आप ही घटे या बढ़े तो उसे रोके भी नहीं । बराबर इस बातका प्रयत्न रक्खे कि मन श्वास-प्रश्वास-की गतिका साथ छोड़कर हटने न पावे । यदि कोई बात मनमें उठ जावे या कोई काल्पनिक हस्य सामने आ जावे तो उसे इटानेकी चेष्टा भी न करे, ध्यान श्वासकी गतिपर ही बनाये रक्खे । यदि मन वहाँसे हट जाय, तो फिर ले जाकर वही लगा दे ।

श्वासके बाहर आनेके समय यह ध्यान करे कि वह 'रा' उच्चारण कर रहा है और भीतर जानेके समय यह चिन्तन करे कि वह 'म' उच्चारण कर रहा है। इस भाँति श्वास-श्वासपर राम-नामका जप भी होता रहता है, यथा—

तुरुसी रा के कहत ही निकसत सकल विकार ।
पुनि आवन पावत नहीं देत मकार किवार ॥
( तुरुसी )

गति देखनेका प्रयक्त ही इस साधनका मूल है । पहले तो रास्तेका पता ही नहीं चलता कि वह किधरसे होकर भीतर जाता है और किस रास्तेसे बाहर निकलता है। फिर भी घवड़ाकर किया न छोड़े, देखनेका प्रयक्त बराबर करता ही रहे।

दस-पाँच दिनोंमें उसे ऐसे रास्तेसे आता-जाता माल्स होगा जो कि सर्वथा असम्भव है; पर इसमें भी धनड़ानेकी बात नहीं है, उन असम्भव रास्तोंसे चलते हुएको ही देखता रहे। कभी श्वासका वेग बढ़ जायगा, तो उसे रोकनेका भी प्रयत्न न करे। धीरे-धीरे उसे ठीक रास्तेसे चलता हुआ माल्स्म पड़ने लगेगा; पर इस बातसे भी उसे प्रयोजन नहीं, उसे केवल गतिनिरीक्षणस प्रयोजन है।

आध घंटेके अभ्याससे साधक साधन आरम्भ करे। जब एक घंटेका अभ्यास हो जाय, तो एक घंटेतक बैठकर अभ्यास करनेके बाद शवासनसे लेट जाय और अभ्यास करता रहे। एक घंटेतक तो उसके सामने मनोराज्यके काल्पनिक दृश्य आते जायँगे। उसके बाद ऐसे दृश्योंका उठना बंद हो जाता है।

तत्पश्चात् क्या होता है, उसके कहनेकी गुरुजीकी आशा नहीं है; साधक स्वयं देखेगा कि क्या होता है। पर जो कुछ दिखायी पड़े या अनुभव हो, उसपर ध्यान न देकर अपना काम करता ही रहे, अर्थात् श्वासकी गति ही देखता रहे। श्वासकी गति देखना ही इस साधनका आरम्भिक उपदेश है; और यही अन्तिम उपदेश है।

इस अभ्यासमें यदि हाथ या पैर एकाएक इधर-से-उधर गिर जाय, तो फिर ठीक कर ले। इस प्रकारके विक्षेपसे कोई हानि न होगी। किसी अवस्थामें भी न धवरावे और समझे कि भगवान् उसके साथ हैं, केवल अभ्यास करता चला जावें; और वह यह है कि श्वासकी गति देखनेमें फरक न पड़ने पावे।

यदि कोई विचित्र बात देखे, तो फिर उसे देखनेकी इच्छा न करे। इच्छा करनेसे वह बात दूर चली जायगी। अपने अभ्यासमें लगे रहनेसे इस कियासे क्या नहीं हो सकता! चौकीपर गुदगुदा विछावन विछाकर हलकी-सी तिकया लगा-कर तब शवासनसे लेटे। गरमीके दिनोंमें मसहरी अवस्य लगावे, जिसमें मच्छर और मिक्खयोंसे विक्षेप न हो।

इस बातकी बहुत बड़ी चौकसी रहनी चाहिये कि अभ्यासके समय कोई शब्द न हो । अभ्यासके समय यदि किसीको जगाना ही हो तो बहुत मधुर शब्दसे ऐसे बोले मानो कोई दूसरेसे वार्ते कर रहा हो। साधक स्वयं जाग जायगा।

हठात् किसी तीव शब्दके होनेसे साधकको प्राणभय उपस्थित हो सकता है। अभ्याससे उठनेपर थोड़ा-सा धृत अवश्य खा लेना चाहिये। इस क्रियासे बहुत शीघ समानका भेदन होकर प्राणापानका ऐक्य होता है और योगनिद्राका अनुभव होता है, जिसका वर्णन योगिराज श्रीगोस्वामीजीने दो पदोंमें किया है।

साधक यदि खेचरी मुद्रा जानता हो तो इस साधनमें बड़ी सहायता मिलती है। इस साधनमें कभी-कभी निद्रा भी लग जाती हैं। और नये साधकको यह निश्चय करना कठिन पड़ जाता है कि उसे निद्रा लग गयी या समाधि हुई। यदि वह खेचरी मुद्रा जानता होगा तो उसे निर्णय करनेमें कोई कठिनता नहीं होगी, क्योंकि निद्रा लगते ही खेचरी खुल जायगी। और यदि समाधि होगी तो खेचरी और भी दृदतासे यद्ध हो जायगी। यह कठिनता प्रारम्भमें ही रहती है, समाधि लगना प्रारम्भ हो जानेपर साधकको स्वयं पहचान होने लगती है; अतः इस कियामें खेचरीकी अनिवार्य आवश्यकता नहीं है। अनिवार्य आवश्यकता है ब्रह्मचर्य, श्रद्धा और उत्साहकी।



#### अष्टपाश

( लेखक--अध्यापक पण्डित श्रीशिवनारायणजी हार्मा )

दुर्गासप्तशती अध्याय ८ के आरम्भमें मुनिवर मार्कण्डेयजी कहते हैं—

चण्डे च निहते देत्ये मुण्डे च विनिपातिते । बहुलेषु च सैन्येषु क्षयितेष्वसुरेश्वरः ॥ १ ॥ ततः कोपपराधीनचेताः ग्रुम्भः प्रतापवान् । उद्योगं सर्वसैन्यानां देत्यानामादिदेश ह ॥ २ ॥

'चण्डके मारे जाने और मुण्डके धराद्यायी होनेपर तथा अधिकांश सेनाके नष्ट हो जानेपर प्रतापशाली असुरराज शुम्भने कोधातुर होकर सम्पूर्ण दैत्यसेनाको प्यार होनेकी आज्ञा दी।'

यहाँ अध्यात्मपक्षमें चण्ड-मृण्डसे प्रवृत्तिः 'निवृत्तिः'का एवं ग्रुम्भसे 'अस्मिता'का ग्रहण होता है । जब अस्मिताने असुरों-सहित प्रवृत्ति-निवृत्तिको नष्ट हुए देखा तो वह अत्यन्त क्रोधमें भरकर युद्धकी तैयारी करने लगी । उसने दैत्यकुलकी सम्पूर्ण सेना और समस्त सेनापितयोंको युद्धमें जानेकी आज्ञा दी । वस्तुतः द्वैतप्रतीति ही दैत्य है । द्वैतप्रतीति असंख्य है, इसिज्ये दैत्यदलकी भी कोई संख्या नहीं कही जा सकती । 'अतस्मिन् तद्बुद्धः' अर्थात् जो वस्तु जैसी नहीं है, उसे वैसी माननारूप विपर्ययज्ञान ही सारी द्वैतप्रतीतिका मूल है । अतः सबसे पहले विपर्ययज्ञानका विनादा होना चाहिये । चण्डीके तृतीय चरित्रके वर्णनमें सबसे पहले स्द्रप्रन्थि-मेदनके पश्चात् विपर्ययज्ञानस्य धूम्रलोचनके वधका

उल्लेख है। उसके पश्चात् द्वैतप्रतीतिके सर्वप्रधान आलम्बन प्रवृत्ति-निवृत्ति (चण्ड-मुण्ड) का निधन हुआ है। यह देखकर अस्मिता (ग्रुम्भ) ने अपने समस्त अध्यवसायका प्रयोग किया। यही ग्रुम्भकी भीषण युद्धकी तैयारीका रहस्य है।

अब गीता अटारहवें अध्यायके 'सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं वज' इस छाछटवें श्लोकद्वारा वर्णित सर्वधर्म परित्यक्त होंगे । (साधक, देखिये यह सर्वधर्मपरित्याग कद्रप्रन्थिमें जाकर ही हो सकता है, पहले नहीं)। इस मीषण समरमें निशुम्भ (ममत्य) के साथ शुम्भको भी आत्मविल देनी होगी, अतः यह सारी तैयारी उसीकी पूर्वसूचना मात्र है। यह सब मातृक्वपा या माता (मगवान्) का आकर्षण मात्र ही है। यहाँ हमें गीताके ये श्लोक स्मरण करने चाहिये—

यथा नदीनां बहवोऽम्बुवेगाः
समुद्रमेवाभिमुखा द्रविन्तः ।
तथा तवामी नरलोकवीरा
विद्यान्ति वक्त्राण्यभिविज्वलन्ति ॥
यथा प्रदीप्तं ज्वलनं पत्रज्ञा
विद्यान्ति नाशाय समृद्धवेगाः ।
तथैव नाशाय विद्यान्ति लोकास्तवापि वक्त्राणि समृद्धवेगाः ॥
(११ । २८, २९)

अर्थ स्पष्ट ही है । 'जिस प्रकार नदियों के अनेकों प्रवाह समुद्रकी ओर ही दौड़ते हैं, उसी प्रकार ये सारे मनुष्य भगवान्के ही देदीप्यमान मुखोंमें लीन हो रहे हैं। अयवा जैसे प्रदीप्त अभिकी ज्यालाके रूपपर आसक्त होकर पतङ्क उसीमें अपनेको होम देते हैं, उसी प्रकार जीव बड़ी तेजीसे भगवान्के ही मुखोंमें अपनी आहति दे रहे हैं। 'यही माँके प्रवल आकर्षणसे आकृष्ट हुए दैत्योंका समरानलमें आहृतिप्रदान है। साधक ! विचारिये, क्या यह अपने वश-की बात है ? क्या साधनादारा यह हो सकता है ? माँकी कृपाके विना क्या ऐसा सुयोग प्राप्त हो सकता है ? माँ स्वयं श्रीकृष्ण हैं। उनका प्रवल आकर्षण हए विना क्या द्वैत-प्रतीतियाँ अपने-आप अद्वयसत्तामें लीन होनेके लिये दौड सकती हैं ? वस, आप माँके चरणोंमें आत्मसमर्पण करके उदासीन साक्षी पुरुपकी तरह निश्चिन्त रहिये । माँका स्नेहमय आकर्षण आपके द्वैतभावोंका विलय करके आप-को स्वयं ही परमानन्दमय अद्भयस्वरूपमें पहुँचा देगा। माताकी इस अहैतुकी असीम कृपाका विचार करनेसे ही चित्तमें कैसा विसायपूर्ण उलास होता है—इसका अनुशीलन तो की जिये।

हाँ, तो चण्ड-मुण्डसहित अधिकांश दैत्यदलका दलन हो जानेपर असुरराज शुम्भने क्या आशा दी !—-

अच सर्वयलेंद्रैंस्याः षडशीतिहदायुषाः । कम्बूनां चतुरशीतिर्निर्यान्तु स्वयलेर्युताः ॥ कोटिवीर्याणि पद्माशदसुराणां कुलानि व । शतं कुलानि घौम्राणां निर्गेच्छन्तु ममाज्ञ्या ॥ कालका दौर्ह्दा मौर्याः कालकेयास्वथासुराः । युद्धाय सजा निर्यान्तु आज्ञ्या स्वरिता मम ॥

ंहे देत्यगण ! आज मेरे हुक्ममे मारी देत्यसेनाके सहित छियासी उदायुघ, चौरामी कम्बु, पचास कोटिवीर्य, मो धौम्र तथा कालक, दौर्ह्द, मौर्य और कालकेय वंशोंके अमुर युद्धके लिये तैयार होकर निकलें।

साधकराण ! यहाँ महासुर शुम्भने भीषण संप्रामका आयोजन करनेकी आज्ञा देते हुए आठ दैत्यवंशोंका नाम लिया है। यथा—उदायुष, कम्बु, कोटिवीर्य, घौम्र, कालक, दौर्द्धद, मौर्य और कालकेय । आध्यात्मिक दृष्टिसे इन्हें ही 'अष्टपाश' कहा जाता है। उन अष्टपाशोंके नाम कुलार्णव-तन्त्रमें इम प्रकार गिनाये हैं—

घुणा छजा अयं शङ्का जुगुप्सा चेति पञ्चमी। कुळं बीछं तथा जातिरही पाशाः प्रकीर्तिताः॥ पाशबद्धोः अवेजीवः पाशमुक्तः सदाशिवः।

वृणा, लजा, भय, शङ्का, जुगुप्ता, कुल, शील और जाति—ये आठ पाश हैं। जो इन पाशोंसे वॅचा हुआ है, यह जीव है; और जो इनसे मुक्त है, वही सदाशिव है।

ये आठ पाश ही यहाँ आठ दैत्यवंशोंके रूपमें वर्णन किये गये हैं। इनके नष्ट हो जानेसे अस्मितारूप शुम्भका विशेष आधार दूर हो जाता है। इनी रहस्यका यहाँ चित्रण किया गया है। आहये, अब हम इन असुरोंका कुछ परिचय प्राप्त करनेकी चेष्टा करें।

१. उदायव--उद्गत है आयध जिसका, उसे 'उदायुध' कहते हैं। आध्यात्मिक दृष्टिसे इसीका नाम 'पृणा' है । वास्तवमें घुणा उद्यतायुध ही है । दूसरेके प्रति घुणा या अवज्ञाका भाव होनेसे ही हम अहङ्कारको बढाते-उद्यत करते हैं। मैं बड़ा कुलीन और बोधवान् हूँ तथा दूसरे अकुलीन और अज्ञानी हैं—ऐसी दृष्टिसे ही घुणाका आविर्भाव होता है। इसीसे इसे उदायुध कहा है। घुणाके आलम्बन ८६ हैं, इसीसे उदायुधीं-की संख्या भी छियासी ही बतायी है। जाग्रतकालमें दस इन्द्रिय और चार अन्तःकरण-इन चौदहको आश्रय करके जरायुज आदि चार प्रकारके जीवोंके प्रति घृणा होती है। अतः जाप्रत् अवस्थामें इसके १४×४=५६ भेद हुए; तथा स्वप्नावस्थामें केवल अन्तःकरणचतुष्ट्यके आश्रयसे चार प्रकारके प्राणियोंके प्रति इसका प्रकाश होता है, इसलिये उस समय इसके ४×४=१६ भेद होते हैं। एवं परमात्मखरूपमें स्थितिलाभ करने-का प्रयत्न करनेवाले अहङ्कारका अपनेसे भिन्न रूपमे रफुरित होनेवाले करणोंके प्रति जो म्वाभाविक ही कुछ विदेप या पूणा-का भाव रहता है, उनकी संख्या चौदह है। इस प्रकार धृणा या उदायध असरोंके कल ५६+१६+१४=८६ मेद हैं। इसीसे यहाँ 'पडशीतिरदायधाः' ऐमा उल्लेख हुआ है ।

२. कम्बु — कम्बु शंखको कहते हैं।यह जीवका 'लजा' रूप दूसरा पाश या बन्धन है। शंखजातिका एक जलचर जीव होता है। शंख उसका आवरण या खोल है। जिम समय कोई प्रतिकृल-वेदना आती है तो वह अपने हाथ-पाँच आदि समस्त अवयवोंको सिकोइकर इसीमें छिपा लेता है। मनुष्यकी लजा-का भी ठीक ऐसा ही स्वरूप है। मनुष्य लजा या आत्मगोपन इसीलिये करता है कि उसकी किसी प्रकारकी दुर्बलता प्रकाशित न हो। यह भी एक प्रकारका पाश या बन्धन ही है। भेदज्ञानसे ही ऐसी लब्बा या संकोचका आविर्माव होता है। पहले (अध्याय ५ कोक ४५ में) जो—

#### या देवी सर्वभूतेषु छजारूपेण संस्थिता। नमस्तस्यै नमस्तस्यै नमस्तस्यै नमो नमः॥

—ऐसा कहकर मातृरूपसे लजाको प्रणाम किया है, उसीके फलस्वरूप आज यह कम्बु असुरके रूपसे आत्मबलि देनेको उपस्थित हुई है। इसकी संख्या चौरासी है, क्योंकि यह चौदह करणोंको आश्रय करके षाट्कौशिक देहमें (१४×६=८४) ही प्रकट होती है। इसीसे ग्रुम्भ आदेश करता है— 'कम्बूनां चतुरशीतिः।'

३. कोटिवीर्य—जिसका अतुलित पराक्रम हो, उसे कोटि-वीर्य कहते हैं। यह जीवका 'भय' नामक तीसरा पाश है। भय वस्तुतः कोटिवीर्य है। जीवको अपने अस्तित्वनाशका भय न तो दिल खोलकर सांसारिक भोगोंको ही भोगने देता है और न पूर्णतया साधन-भजनमें ही लगने देता है। इस भय-रूप कोटिवीर्य असुरकुलका आविर्भाव पारमार्थिकी सत्ताके अप्रकाशके कारण ही हैं। दस इन्द्रियाँ और पाँच कोश इस असुरकुलके प्रकाशस्थान हैं) इसलिये ये संख्यामें (१०×५= ५०) पचास हैं। इस प्रकार भयनामक पाशके पचास भेद होनेके कारण ही उक्त मन्त्रमें 'कोटिवीर्याणि पञ्चाशत्' ऐसा कहा है। #

गीतामें मगवान् श्रीकृष्णने इस भयनामक पारासे बचनेका
 वडा सन्दर साधन बतलाया है—

एषा तेऽभिहिता सांख्ये बुद्धियोंगे त्विमां शृणु । बुद्धया युक्तो यथा पार्थ कर्मबन्धं प्रहास्यसि ॥ नेहाभिक्रमनाशोऽस्ति प्रत्यवायो न विवते । स्वरूपमध्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात्॥ (२ । ३९, ४० )

अर्थात् 'यहाँतक तुन्हें पुरुष-प्रकृतिविवेन रूप सांख्य कहा गया; अब उसके उपायरूप कर्मानुष्ठानके लिये बुद्धियोग सुनो, जिसके साधनसे तुम कर्मबन्धनसे छूट जाओगे। इस बुद्धियोगके आरम्भर्में किसी प्रकारका विद्या नहीं होता और न इसका विपरीत फल ही होता है। इस निष्काम-कर्मरूप धर्मका थोड़ा-सा साधन भी जन्म-मृत्युरूप महान् भथसे बचा लेना है।'

ध्यानयोगका साधक जब अपनी वृत्तियोंको सब ओरसे समेटकर अपने इष्टदेवकी मूर्तिका चिन्तन करता है तो उसके हृदयमें निहत ४. चीम्र — धूमनामक असुरके वंशको घौम्न कहते हैं।
यह धूम्न हमारा पूर्वपरिचित धूमलोचन ही है। सब प्रकारकी
शंकाओंका आविर्भाव विपर्ययशानसे ही होता है, यही धूम्न
है और इससे आविर्भूत होनेवाला 'शंका' नामक चतुर्थ पाश ही
धौम्नवंशीय असुरसमूह है। भय और शंकामें भेद यह है कि
भय अपने अस्तित्वनाशकी आशंकाको कहते हैं और शंका
अपनेसे सम्बन्धित पदार्थोंके विनाशकी आशंकाको। अथवा

तरह-तरहकी बासनाएँ जाग्रव् होकर उसके ध्यानमें विम्न उपस्थित कर देती हैं। वह बढ़ी तत्परतासे उन्हें हटाकर अपने प्रियतमकी मनोभोहिनी झॉकी करना चाहता है, किन्तु फिर अन्यान्य मानस चित्र आकर बोचमे खड़े हो जाते हैं। इस प्रकार बार-बार अपने उधोगमें असफल होनेसे वह छटपटाकर रह जाता है। परन्तु यदि वह ऐसा निश्चय कर छे कि मेरे मानस नेत्रोंके सामने जो भी चित्र आता है, वह मेरे इष्टदेवका ही छश्चवेश्च है तो उसे सर्वत्र अपने प्रियतमकी ही झॉकी होगी। फिर जो भा मूर्ति उसके प्राणोंमे फूटेगी, उसीके पादपद्योंमें वह अपनी श्रद्धाक्षति समर्पित कर देगा। इसीका नाम समस्वयोग या बुद्धियोग है। यह बुद्धियोग ही सारे विम्नोकी अमोघ ओपि है, यही कर्मकीशल है, इसके द्वारा साधक बड़ी सुगमतासे सारे बन्धनोंसे मुक्त हो जाता है। इससे युक्त होनेपर वह पुण्य-पाप दोनोंहीसे मुक्त हो जाता है—'बुद्धियुक्तो जहातीह उमे सुकृतदुष्कृते।' (गीता २। ५०)

मान लो तुम भगवान् राष्ट्रस्ता ध्यान करना चाहते हो;
किन्तु तुम्हारे सामने आ जाता है कोई सर्प, तो तुम इससे
धवराओ मत । उसीको छष्पवेद्याधारी राष्ट्रस्त समझो । याद रक्खो,
जबसे तुमने अपने इदयसिंहासनपर अपने इष्टदेवको बिठानेका
संकल्प कर लिया है, तबसे वह उसीका हो गया है, अब उसे दूसरा
कोई स्पर्श नहीं कर सकता । किसी प्रकारका मान अथवा चित्र
तुम्हारे इत्यमे आविर्भूत हो, तुम उसे उस रूपमें आया हुआ अपना
इष्टदेव ही समझो । यदि कुछ दिन ऐसा अभ्यास करोंगे तो वह
छष्पवेदा त्यागकर अपने निज रूपसे तुम्हारे सामने प्रकट हो
जायगा और तुम उसका मझलमय दर्शन करके कृतकृत्य हो जाओंगे।

इस प्रकारके प्रारम्भका कथा नाश नहीं होता। इसमें कभी विफलता या विष्ठ होनेकी सम्भावना नहीं है, क्योंकि वे विष्ठादि भी तुम्हारे प्रियतमके ही छन्नवेश हैं। अतः इसका धोड़ा-सा अनुष्ठान कर सकनेपर भी तुम्हारे हृदयके सारे अभाव नष्ट हो जायेंगे और तुम अपने इष्टदेकता पता पाकर जन्म-मरणके महान् भयसे मुक्त हो जाओंगे। भगनान् शङ्कराचार्य कहते हैं, 'मॉजी!

यों समिक्षिये कि भय अपनी मृत्युका होता है और शङ्का धन-सन्तान आदि अपनी बस्तुओं के नाशकी। भेदप्रतीतिसे ही इसका आविर्भाव होता है, इसिलये यह भी एक बन्धन-विशेष है। दस इन्द्रिय और स्क्ष-स्यूलभेदसे दस भूतों का आश्रय करके ही इसका प्रकाश होता है, अतः इस असुर-कुलकी संख्या (१०×१०=१००) सी है। इसिसे मन्त्रमें 'शतं कुलानि धीम्राणाम्' ऐसा उन्नेख हुआ है।

५. कालक—'काल' शब्दके आगे स्वार्थमें 'क' प्रत्यय होनेसे यह पद सिद्ध होता है। इसका अर्थ है काले रंगका असुर।यही 'जुगुप्ता' नामक पाँचवाँ पाश है। अज्ञान कृष्ण-वर्ण है, अज्ञानसे ही बहुत्वप्रतीति या भेदज्ञान पुष्ट होता है तथा भेदज्ञानसे ही जुगुप्ता—निन्दा अथवा छिपानेकी इच्छा-का आविर्माव होता है। साधक जवतक एकत्वमें उपनीत नहीं होता, तबतक यह किसी प्रकार कालक असुररूप जुगुप्सा-के पक्षेसे परिचाण नहीं पाता।

६. दोईद — यह दुईद्नामक असुरका वंशधर है। दुष्ट भावोका आहरण करनेवालेको दुईत् कहते हैं। उसका वंशज यह दोईद 'अभिमान'रूप छठा पाश है। साधकको हजार बार अद्भय ब्रह्मसत्ताका उपदेश दिया जाय, तब भी कुलाभिमान-रूप अज्ञानके कारण वह उसे ग्रहण नहीं कर सकता; अतः यह अभिमानरूप पाश भी एक आसुर भाव ही है।

७. मौर्य-यह मुरनामक अमुरकी सन्तान है, आध्यात्मिक दृष्टिसे यह जीवका 'शील' संज्ञक आठवाँ पाश है। 'शील' शब्दका अर्थ है स्वभाव या प्रकृति । अद्भय-पदतक पहुँचनेमें अपना स्वभाव या प्रकृति महान् अन्तराय है। प्रकृति ही जीवकी जन्मदात्री माँ है। जिन्होंने इस सत्यको अनुभव तुम्हें पुकारना नहीं पड़ता, तुम्हें बुलार्वे -- इतनी याद आते ही तम सन्तानको गोदमें उठाकर अपने अङ्गसे मिलाकर सायुज्य पद प्रदान कर देती हो।' मातृसन्तानका यह महाबाक्य सभी मातृ-सन्तान अनुभव करते हैं। यह अपूर्व आश्वासनवान्य प्रत्येक साधकको आनन्दमग्न कर देता है। इसे सुनकर वह मांके वियोग-को भूलकर उसके वात्सल्यमे तन्मय हो जाता है। अतः मगवान् श्रीकृष्णकी इस अमीघवाणीको सर्वेदा अपने हृदयपटलपर अंकित रखिये। मांके इस रनेहमय आश्वासनको सदाके लिये अपने गलेका हार बना लीजिये । बस, सर्वदा याद रखिये—'दिलके आईनेमें है तस्वीरे यार । जब जरा गर्दन झुकार्र देख ली।' इससे आप बड़ी सुगमता-से अष्टपाशके महान् बन्धनसे मुक्त हो जायँगे।

कर लिया है, नेवल वे ही इस स्द्रमन्थि-भेदके क्षेत्रमें पहुँचकर यह अनुभव कर सकेंगे कि यह प्रकृति स्वयं ही जीवको छोड़कर अद्भय आनन्दमयी सत्ताका पता लगा देती है। अपनी प्रकृतिको 'भाँ' न कह सकनेपर विश्व-प्रकृतिका पता कभी नहीं पाया जा सकता और विश्व-प्रकृतिका पता पाये विना विश्वातीत क्षेत्रमें —िनरक्षन-स्वरूपमें उपनीत नहीं हुआ जाता।

८. कारकेय—यह कालक असुरकी सन्तान है। बही जीवका 'जाति' नामक आठवाँ पाश है। अज्ञान या भेदज्ञानसे ही जात्यिभमान पुष्ठ होता है, इसीसे इसे कालक अर्थात् अज्ञानरूप कृष्णवर्ण असुरकी सन्तान यानी कालकेय कहा जाता है। वास्तवमें ये कुल, शील, जाति आदि प्रत्यय अत्यन्त कठिनतासे दूर होनेवाले हैं। ये बार-बार विलीन होनेपर भी फिर आविर्भूत हो जाते हैं। इन प्रतीतियोंको समूल नष्ट करनेके लिये ही माँका यह साधन समररूप चरम आयोजन है।

ये घृणा-लजा आदि अष्टपाश जीवत्वके सुरुढ बन्धन हैं। इन्हें छेदन किये विना विमल बोधरूप मातृ (भगवत् ) साक्षात्कार नहीं हो सकता । अथवा यों भी कह सकते हैं कि मातृसाक्षात्कार हुए विना इन अष्टपाशोंका नाश नहीं होता । देखते हैं, साधक छोग इन पाशोंसे छूटनेके लिये अनेक प्रकारके बाह्य साधन किया करते हैं; किन्तु उनसे ये पाश छिन्न नहीं होते—केवल इतना ही नहीं, अपितु उन विपरीत कर्मोंके कारण बहुतन्से नये-नये संस्कार भी सिश्चत हो जाते हैं। याद रिखये—बन्धन और मुक्ति दोनों शानके ही प्रकारमेदमात्र हैं। जवतक विद्युद्ध बोधका उदय नहीं होगा (भगवत्साक्षात्कार या मातृ-साक्षात्कार न होगा) तबतक अशानमृलक अष्टपाशका बन्धन किसी प्रकार नहीं कटेगा। भगवान् श्रीकृष्णने भी अर्जुनसे यही बात कही है—

#### विषया विनिवर्तन्ते निराहारस्य देहिनः। रसवर्जं रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा निवर्तते॥ (गीता २।५९)

'आहारादि विषयोंको ग्रहण न करनेवाले पुरुषके विषय तो छूट जाते हैं, परन्तु उस भगवन्द्रावहीन व्यक्तिका विषया-नुराग निवृत्त नहीं होता। किन्तु जिसने भगवान्का साक्षात्कार कर लिया है, उस स्थितप्रक्तका वह अनुराग भी स्वतः निवृत्त हो जाता है।' अतः जो साधक साधनाकी आरिम्मक अवस्थासे ही अपने सत्-असत् सब प्रकारके भाव सरल प्राणसे विना विचारे माँ (परमात्मा) के सम्मुख रख देते हैं, केवल वे ही माँकी कृपासे बड़ी सुगमतासे अष्ट्रपाशसे मुक्त होकर परमानन्द-सागरमें अवगाहन कर सकते हैं। कद्रप्रन्थि-भेदके साधक माँकी गोदमें निर्मम चिक्तसे बैठकर ठीक ऐसा ही अनुभव करते हैं कि माँके प्रबल आकर्षणसे आकृष्ट होकर पाशसमूह एक-एक कर स्वेच्छासे अपनी बलि देनेके लिये मलयकी ओर बढ़ रहे हैं। इस प्रकार जिन पाशोंसे मुक्त होना असम्भव जान पड़ता था तथा जिनसे मुक्त होनेके लिये अनेकों कठोर साधनाओंकी आवश्यकता अनुभव होती थी, वे सब भगवत्क्रपासे स्वयं ही छोड़ जानेका उपक्रम कर रहे हैं।

साधक ! क्या आप यह विश्वास नहीं करते कि माँको सरल प्राणसे 'माँ' कहकर पुकारनेसे, मातृचरणोंमें आत्म- समर्पण कर सकनेसे, माँकी गोदमें बैठनेके लिये व्याकुल हो सकनेसे सचमुच तुम्हारे भी सब बन्धन इसी प्रकार खुल जायँगे ? ऐ स्नेहकी सन्तान ! माँ स्वयं आकर तुम्हारे सब बन्धन अपने-आप खोल देगी और तुम्हें छातीसे लगाकर मुक्तिके हिरण्मय-मन्दिरमें पहुँचा देगी । तुमने बहुत दिनोंसे आत्मराज्यसे विच्युत होकर अपनी ही इच्छासे यह जीवत्वका बन्धन स्वीकार कर लिया है । स्नेहिबहुला माँ तुम्हारे सब किसत बन्धनोंको सदाके लिये दूर कर देगी और जहाँ बन्धनका नाम भी नहीं है—भेदशानका लेश भी नहीं है—निरानन्दका स्पर्श भी नहीं है—उस निरवच्छित्र आनन्दमय, विशुद्ध चैतन्यमय अखण्ड ब्रह्मसत्तामें सदाके लिये तुम्हारी विशिष्ट सत्ताको मिला लेगी और तुम भी 'अहं ब्रह्मास्मि' ऐसा कहते हुए जीवत्वसे पार होकर शिवत्व प्राप्त कर लोगे। इस प्रकार तुम्हें अपने मानव-जीवनकी पूर्ण चिरतार्थता अनुभव हो जायगी। (साधन-समरके आधारपर)

--- sata---

# साधकोंके कुछ दैनिक कृत्य

मनुष्य विचारप्रधान प्राणी है। यह पशुत्वसे ऊपर उठकर दिव्यत्वकी ओर जा रहा है। पशकी अपेक्षा मनुष्यकी यही विशेषता है कि पशु तो अपनी आँखोंके सामने कोई मोहक रूप देखकर उसे पानेके लिये दौड़ पड़ता है और उसके प्रलोभनमें फँसकर पीछे होनेवाली ताडनापर दृष्टि नहीं रखता, उसे तो केवल वर्तमान मुख चाहिये। परन्तु मनुष्य किसी आकर्षक वस्तुको देखकर उसे जानता है। अपने अतीत और भविष्य जीवनसे उसका क्या सम्बन्ध है-यह विचार करता है और फिर यदि वह वस्तु अपने जीवनकी प्रगतिमें सहायक हुई तो उसे जहाँतक वह अपनी उन्नतिमें बाधक न हो, स्वीकार करता है और उसका उपयोग करता है। मन्ष्यकी दृष्टि क्षणिक उपभोग-सखपर, जो कि अत्यन्त तुच्छ और क्षद्र है, कभी मुग्ध नहीं होती। यदि मुग्ध होती है तो अभी उसका पशुत्व निष्टृत्त नहीं हुआ है, जो कि अबसे बहुत पहले हो जाना चाहिये था। परन्तु पूर्व संस्कारों और वर्तमान जन्मके अभ्यास और सङ्कसे जब मन्ध्यकी दृष्टि तमसाच्छन्न रहती है, तब उसका पशुत्व अपना काम करता रहता है और वह बुद्धिका प्रयोग न करके केवल मनको प्रिय लगनेवाले विषयोंके पीछे ही भटकता रहता है। यह पश्चत्व है, जिसको नष्ट करके मनुष्यत्वको जागरित करना

पद्गा। यह मनुष्यत्वका जागरण सहसा भी सम्पन्न हो सकता है और क्रमविकाससे भी सम्भव है। जिनका मनुष्यत्व जागरित है, उनके मनुष्यत्वकी रक्षा और दिव्यत्वकी जायतिके लिये तथा जिनका सुपुप्त है, उनके पश्रत्यकी निवृत्ति और मनुष्यत्वके जागरणके लिये एक ऐसे निर्दिष्ट पथकी आवश्यकता है जो केवल मनको प्रिय लगनेवाले विषयोंकी परिधिमें ही सीमित न हो प्रत्युत ज्ञानके विश्वव्यापी आलोकसे देदीप्यमान हो और जिसमें पद-पदपर दिव्यभावकी झॉकी एवं उसकी ओर अग्रसर होनेके प्रत्यक्ष निदर्शन प्राप्त होते हों। यही पथ सदाचारका पथ है, जो पाशविक प्रवृत्तियों और उच्छुक्कल वृत्तियोंको चूर-चूर करके एक ऐसी मर्यादामें स्थापित कर देता है, जो शान्ति और आनन्दका उद्गम है तथा जिसके मूलमें दिव्यताकी पूर्ण प्रतिष्ठा है। सदाचारका राजपथ इतना सस्पष्ट और प्रशस्त है कि उसका विज्ञान अथवा रहस्य समझानेकी आवस्यकता नहीं होती। उसकी रूप-रेखापर एक बार दृष्टि डालते ही उसकी उत्तमता अवगत हो जाती है और जो अपने जीवनको एक निर्दिष्ट लक्ष्यपर ले जाना चाहते हैं। वे तो अवस्य ही उसका आश्रय कर लेते हैं।

हिन्दूजातिकी प्राचीन संस्कृति और सम्यता इस बातकी साक्षी है कि उसकी नियमनिष्ठाने उच्च-से-उच्च आध्यात्मिक तत्त्वोंके आविष्कार, उसकी उपपत्ति और उसके सम्बन्धकी घारणाओंको क्रियात्मक रूप देनेमें सफलता प्राप्त की है और वह न केवल आध्यात्मिक योग्यतामें ही प्रत्युत शारीरिक और जागतिक प्रवृत्तियोंमें भी उन जातियोंसे बहत ही आगे रही है, जो आजकल उन्नतिके शिखरपर प्रतिष्ठित मानी जाती हैं। आजकी परिस्थिति ऐसी है कि अधिकांश लोग यह भी नहीं जानते कि उस आचार-व्यवहारका क्या स्वरूप था, जिसके द्वारा प्राचीन कालमें समद्र-गम्भीर बुद्धि और हिमाचलके समान अविचल एकाप्रतासे सम्पन्न होकर लोग असम्भवको भी सम्भव करनेमें समर्थ हो सके थे। वास्तवमें उन आचरणों में ऐसी ही क्षमता है। उनको कोई अपने जीवनमें लाकर देखे तो सही, सारी समस्याएँ स्वयं इल हो जायँगी । वे आचरण क्रत्रिम नहीं, सहज हैं । उनके पालनमें कप्ट नहीं, सख है। वे किसीकी स्थितिके विरोधी नहीं। उन्नायक हैं । संक्षेपतः उन्हीका दिग्दर्शन करानेकी चेष्टा की जाती है ।

#### निद्रा-त्याग

रात्रिका चौया भाग बड़ा ही पवित्र है । उस समय प्रकृति शीतल रहती है; एवं चारों ओर शान्तिका साम्राज्य रहता है। बाहरी विक्षेप कम एवं आन्तरिक अनुकुलता अधिक होनेके कारण मन सहज ही अन्तर्देशमें प्रवेश करता है। किसी भी विषयपर गम्भीरतासे विचार करनेका वह सर्वोत्तम समय है। मनुष्य-जीवनका लक्ष्य भगवत्पाप्ति है। इसलिये शास्त्रकारोंने आदेश किया है कि मनुष्यको इस शान्त समयसे लाभ उठाना चाहिये। धर्मार्थचिन्तन और स्वास्थ्यलामकी दृष्टिसे भी उस समयका जागरण ही श्रेयस्कर है। बहुत ही प्राचीन कालसे यह समय ब्राह्ममुहूर्तके नामसे प्रसिद्ध है। इस समयमें जगकर दिनभरके लिये उपयक्त शक्ति और शान्तिका संग्रह कर लेना चाहिये। जो इस पवित्र समयको निद्रा, प्रमाद अथवा आलस्यवश यों ही गवाँ देता है, वह अपने लाभकी एक उत्तम सामग्री खो बैठता है। साधकोंके लिये यह बतलाया गया है कि वे रात्रिका चौथा भाग प्रारम्भ होते ही उठ बैठें और हाथ-पैर घोकर शयनका वस्त्र परित्याग कर दें एवं आचमन करके अलग आसनपर बैठकर श्रीगुरु-देवका ध्यान करें । गृहदेव स्वयं शिवस्वरूप हैं और अपनी शक्तिके साथ मस्तकस्थित सहस्रदल कमलमें विराजमान हैं।

उनके नेत्रोंसे अनुग्रहकी वर्षा हो रही है, एवं उनके चरण-कमलोंकी नखझटासे एक ऐसी अमृतमयी ज्योति निकल रही है, जो मेरे सम्पूर्ण अन्तःकरण, प्राण और शरीरमें एक महान् शक्तिका सञ्चार कर रही है। इस प्रकार श्रीगरुदेवका चिन्तन करके इष्टदेवका ध्यान करनेके लिये उनसे अनुमति ले और अपनी साधनाके अनुसार कुण्डलिनी शक्ति अथवा इष्ट मूर्ति-का ध्यान करे। बाह्ममहर्तके ध्यानमें निद्रा और आलस्यके लिये अवसर नहीं होता । मन शीघ ही अन्तर्मुख हो जाता है, अवस्य ही थोडी-सी लगन और प्रेमकी आवस्यकता है। ध्यान करते समय समस्त शारीरिक और व्यावहारिक चिन्ताओं-से मक्त हो जाना चाहिये। भीतर-ही-भीतर मनको अपने हाथमें उठा लेना चाहिये और जबतक वह स्थिरभाव न ग्रहण करे तबतक बार-बार ले जाकर उसे इष्टदेवके चरणोंमें चढाते रहना चाहिए । इस क्रियामें आनन्दका इतना अधिक अनुभव करना चाहिए कि मन स्वयं उसमें रस लेने लगे और इस स्थितिसे नीचे न उतरना चाहे ।

स्योंदय होनेमें कुछ विलम्ब हो तभी यह निश्चय करके उठना चाहिये कि 'आज मेरे जीवनकी सम्पूर्ण क्रिया, यहाँतक कि छोटे-मोटे व्यवहार भी भगवान्का स्मरण करते हुए भगवान्के लिये होंगे। मेरी किसी भी क्रियासे किसी भी प्राणीको कष्ट नहीं पहुँचेगा और किसी भी परिस्थितिमें मेरे चित्तमें उद्देश, अशान्ति, क्रोध, हिंसा, द्वेष, विषाद, चिन्ता और दुःखका प्रवेश नहीं होगा। पिछले दिनोंकी अपेक्षा आज में अधिक शान्त सर्वया पवित्र रहूँगा और अत्यन्त तीव गतिसे अपने लक्ष्यकी ओर बहुँगा। आजका दिन मेरे लिये बड़ा ही मङ्गलमय है। 'इस सत्सङ्कल्पके साथ ही शौच, क्रानादि आवश्यक कृत्योंके लिये यात्रा करनी चाहिये।

प्रातःकाल भगवान्के स्तोत्र, उनके जागरणके मङ्गल-गीत, उनके पावन नार्मोका मधुर कीर्तन, हृदयस्पर्शी प्रार्थना और युधिष्ठिर, जनक, नल आदि महापुर्वणेका स्मरण, उनके नार्मोका उचारण आदि—जैसा कि प्राचीन परिपाटीका पालन करनेवाले हिन्दू घरानोंमें आजकल भी देखा जाता है— करना चाहिये। जिसका प्रभात मङ्गलमय है, उसका सारा दिन मङ्गलमय है।

### स्नानविधि

मनुष्य-जीवनमें भोजनसे भी ऊँचा स्थान है सानका। यों तो भोजन भी साधनाका एक अस ही है—यदि साधनके स्पमं उसका अनुष्ठान हो; परन्तु भोजनमं तो क्रमी-कभी व्यवधान भी डालना पड़ता है, लेकिन स्वस्थ पुरुषके लिये ऐसा एक दिन भी नही है जिसमें स्नान करनेका निषेध हो। स्नानके लिये स्वोत्तम स्थान समुद्र और गङ्गा, नर्मदा, गोदावरी आदि महानदियाँ हैं। उनके अभावमें छोटी-छोटी नदियाँ, प्राष्ट्रतिक सोते, स्वच्छ जलके ताल, सरोवर, बावली और कुएँ हैं। जिस जलकी पवित्रता सन्दिर्ध हो, जो स्वास्थ्यके लिये हानिकर, चित्तके लिये ग्लानिकर एयं अस्वच्छ हो उसमें स्नान नहीं करना चाहिये। जलके समीप ग्रुद्ध भूमिपर अपने वस्त्र आदि स्थापित करके जलाधिष्ठात्री देवताको नमस्कार करके स्नानकी अनुमति माँगे और फिर अपने ऊपर जल छिड़ककर सङ्गल्य करे—'ॐ अग्रेत्यादि अमुकगोत्रः अमुकनामाहं भगवत्यीत्ये अमुकतीर्ये स्नानं करिये।' इसके पश्चात् अपनी शाखोक पद्धतिसे वैदिक स्नान करके फिर इष्ट-मन्त्रसे अङ्गल्यास और प्राणायाम करे।

### ॐ गङ्गे च यमुने चैव गोदावरि सरस्वति। नर्मदे सिन्धु कावेरि जलैऽस्मिन् सक्तिधिं कुरु॥

---इस मन्त्रसे अङ्क्षरा-मुद्रा करते हुए ऐसी भावना करे कि सूर्यमण्डलसे साक्षात् इस तीर्थकी अधिष्ठात्री देवता उतर रही है। 'वं' इस अमृत-बीजका उच्चारण करके धेनुमुद्रा करते हए ऐसी भावना की जाय कि यह जल अमृतस्वरूप **हो** गया है । 'हं<sup>7</sup> इस मन्त्रसे कवच-मुद्राके द्वारा अवगुण्ठन करके, 'फट्' इस मन्त्रसे संरक्षण करके और ग्यारह बार इष्ट-मन्त्रका जप करके अभिमन्त्रित करे । सूर्यको बारह अञ्जलि जल देकर यह भावना करे कि मेरे इष्टदेवके चरण-कमलोंसे ही यह जल निकला हुआ है, इसलिये परम पावन है। तत्पश्चात् उसमें तीन डुबकी लगावे और अपने इष्ट-देवका स्मरण करता हुआ मन्त्रका जप करे। कलश-मुद्रासे अपने सिरपर तीन बार अभिषेक करे और तत्पश्चात् वैदिक सन्ध्या और तर्पण आदि करे। सूर्यार्घ्य, अधमर्घण और तर्पण आदि कियाएँ तान्त्रिक विधिसे भी की जा सकती हैं। देवतर्पण, ऋषितर्पण एवं पितृतर्पण करके गुरु, परमगुरु, परापर गुरु और परमेष्टिगुरुका भी तर्पण करना चाहिये।

इसके अतिरिक्त चाहे गङ्कामें स्नान करते हों या अन्यत्र, श्रीगङ्काजीका ध्यान और मन्त्र-जप कर लेना चाहिये। साधारणतः एक तीर्यमें दूसरे तीर्यका ध्यान करना तीर्यापराध है, परन्तु गङ्काका स्मरण अपबादस्वरूप है। गङ्काका ध्यान इस प्रकार करना चाहिये— 'चे गुद्ध स्फटिक के समान श्वेत-वर्ण हैं। श्वेत वक्क, श्वेत आभूषण, श्वेत पुष्पमाला और श्वेत ही मुक्तामाला धारण किये हुए हैं। उनकी अवस्था सर्वदा सोलह वर्षकी रहती है और ब्रह्मादि देवता, बड़े-बड़ें श्रृषि-महर्षि उनकी सेवामें संलग्न रहते हैं। 'इस प्रकारका ध्यान करके उनके मन्त्रका जप करना चाहिये। उनका मन्त्र है— 'ॐ हीं गङ्गाये ॐ हीं स्वाहा'। उपर्युक्त ध्यान करके इस मन्त्रका जप करते हुए चाहे जहाँ भी स्नान किया जाय, गङ्गास्नानका फल प्राप्त होता है।

स्नाम सात प्रकारके होते हैं। उनके नाम ये हैं—मान्त्र, भीम, आग्नेय, वायव्य, दिव्य, वारण और मानस। 'आपीहि ष्ठा॰' इत्यादि मन्त्रोंसे जो मार्जन होता है, उसको मान्त्र स्नान कहते हैं। शरीरमें मिट्टी लगाकर उसके प्रक्षालनको भौम स्नान कहते हैं। भस्म-स्नानको आग्नेय स्नान कहते हैं। गौओंके चरणोंकी धूलि वायुके द्वारा उड़कर आती है और सारे पार्योको घोकर शरीरको पवित्र कर देती है। यह गोरज-स्नान जब इच्छापूर्वक किया जाता है, तब इसके निमित्त-कारण वायुके नामसे इसको वायव्य स्नान कहते हैं। धूपमें होती हुई वर्षामें जो स्नान होता है, वह दिव्य स्नान है। जलमें डुक्की लगाना वारण स्नान है और भगवानका चिन्तन मानस स्नान है। मानस स्नान अपने इष्टदेवके अनुसार होता है। यहाँ उसके कुछ प्रकारविशेष लिखे जाते हैं।

वैष्णवका आम्यन्तर स्नान इस प्रकार होता है— 'साधकको ऐसा चिन्तन करना चाहिये कि ऊपर मेरे सामने आकाशमें द्वादशदल कमलपर, जिसके प्रत्येक दलपर द्वादशाक्षर मन्त्रका एक एक अक्षर अङ्कित है, शङ्क-चक्र-गदाधारी चतुर्भुंज भगवान विष्व विराजमान हैं। वे वनमाला पहने हुए हैं। उनके नेत्र-कमलेंसे आशीर्वाद और प्रेमकी वर्षा हो रही है। उनके मुख-कमलेंसे ओशीर्वाद और प्रेमकी वर्षा हो रही है। उनके चरण-कमलोंसे अमृतकी एक धारा निकलकर मेरे सिरपर गिर रही है और मेरे ब्रह्मरन्थ्रके द्वारा शरीरमें प्रवेश करके समस्त वासनाओं, संस्कारोंको धो रही है। मेरा शरीर, अन्तःकरण और स्वयं में स्फटिक मणिके समान स्वच्छ एवं निर्मल हो रहा हूँ।' ऐसी भावनासे जो आम्यन्तर स्नान किया जाता है— शास्त्रोंमें कहा है कि वह मान्त्र स्नानसे भी हजार गुना उत्तम है।

शाकों के आभ्यन्तर कानमें ऐसा चिन्तन होता है कि शानानन्दस्वरूपिणी महामाया अपने बीजाक्षर 'हीं' के रूपमें प्रकट हो रही है । तीन 'हीं' मेसे सत्, चित् और आनन्दकी तीन धाराएँ प्रवाहित होकर मुझे सम्पूर्ण रूपसे आप्नावित कर रही हैं। ये धाराएँ अविन्छिन आनन्द, अनन्त शान और अखण्ड स्वातन्त्र्यका वितरण करती हैं। इनका अनुभव केवल भावुक साधक ही कर सकता है। जो इस प्रकार आभ्यन्तर स्नान करता है, वह कृतकृत्य हो जाता है।

है गोंका आभ्यन्तर स्नान इस प्रणालीसे होता है—'अपने इष्ट-मन्त्रसे प्राणायाम करके मूलाधारसे लेकर आकाचक- पर्यन्त रात्तिका उत्थान और गमन सम्पन्न करके सहसारस्थित परमिश्चके साथ उसका सङ्गम करावे । उन दोनोंके सिम्मलनसे प्रकट अमृतकी धारामें मैं स्नान कर रहा हूँ, ऐसी भावना करे।' यह होवाभ्यन्तर स्नान स्वोमुक्तिस्वरूप है। इसी प्रकार अन्य देवताओंका भी आभ्यन्तर स्नान होता है।

जैसे पृथिवीतलमं और स्थूल ब्रह्माण्डमं गङ्गा, मन्दाकिनी, भोगवती आदि अनेकों नदियाँ और मानस-सरोवर आदि अनेकों तीर्थ सानके लिये विशेष महत्त्वके माने गये हैं वैसे ही पिण्ड-ब्रह्माण्डके अत्यन्त सूक्ष्म भावराज्य अथवा मनोमय जगतुमें भी स्नानके अनेकों तीर्थ माने गये हैं। यह भी कहा गया है कि जो अन्तर्जगत्के तीर्थोंमें स्नान करते हैं, उन्हे बाह्य तीर्थोंके स्नानकी विशेष अपेक्षा नहीं रहती । जगतके सुख-दुःख और बन्ध-मुक्तिका कारण मन ही है। जिसका मन तीर्थसेवी हो गया, वह समस्त गोरख-धन्धोंसे छटकारा पा गया। उदाहरणके लिये मनुष्यके हृदयमें पुष्कर तीर्थ है; शिरोभागमें विन्दु तीर्थ है; सुबुम्णामें शिव तीर्थ है; इडा, पिङ्गला और सुष्मणाका जहाँ समागम होता है वहाँ त्रिवेणी तीर्थराज है; भौंहोंके बीचमें वाराणसी है। इसी प्रकार छहीं चक्रोंमें विशेष-विशेष तीर्थ हैं। उनमें जो स्नान करता है। वह स्नानमात्रसे ही समस्त पापींसे मक्त एवं भगवत्प्राप्तिका अधिकारी हो जाता है। स्नानकी उपर्युक्त विधि शरीर, प्राण, मन, सभीकी दृष्टिसे कितनी लाभप्रद है-यह कहनेकी आवश्यकता नहीं।

#### वस्त्रधारण

वस्त्रधारणके सम्बन्धमें यह नियम है कि यदि जलके अंदर ही नित्यकर्म करना हो तब तो गीले वस्त्रसे ही कर•

लेना चाहिये, परन्तु यदि श्वलपर करना हो तो अवस्य ही स्था यस्त्र पहन लेना चाहिये । यस्त्र ग्रुद्ध होना चाहिये और सादा भी । नीला वस्त्र कभी नहीं पहनना चाहिये । सिले हुए, जले हुए, फटे हुए और दूसरेका (पारक्य) वस्त्र पहनकर नित्यकर्म करनेका निषेध है।

#### न कुर्यात् सन्धितं बस्चं देवकर्मणि भूमिप । न दग्धं न च वै छित्रं पारक्यं न तु धारयेत्॥

यहाँ 'पारक्य'का अर्थ दूसरेका किया गया है। एक बार पण्डित श्रीपञ्चाननजी तर्करकने इस शब्दका अर्थ 'विदेशी' लिखा या । अर्थात विदेशी वस्त्र पहनकर नित्यकर्म नहीं करना चाहिये। श्वेत वर्णका रेशमी वस्त्र नित्यकर्ममें तो प्रशस्त है, पर उसे पहनकर स्नान नहीं करना चाहिये। ऊनी वस्त्र मलम्त्रके त्यागके समय नहीं पहनना चाहिये। बाकी सब समय पहना जा सकता है। ऊनी कपहेकी अग्रुद्धि अभिके ताप, वायु और सूर्यकी किरणोंसे ही नष्ट हो जाती है। इष्ट और कर्मोंके भेदसे भी वका-भेद होता है। इन सब बातोंका विचार करके ही वस्त्र धारण करने चाहिये। वर्जोमें मल रहनेसे शरीर और चित्तपर उनका बुरा प्रभाव पड़ता है। इसलिये वस्त्रोंको सदा धोकर साफ रखना चाहिये। विना धोये अथवा घोबीके यहाँ घोये हुए वस्त्र भी अपवित्र माने गये हैं। धोबीके घर धुले वस्त्रोंको फिरसे घोकर पहनना चाहिये। मैले, गंदे और दुषित वस्त्र अस्वास्थ्यः, ग्लानि आदिके कारण होनेसे भावोत्पत्तिमें प्रतिबन्धक होते हैं । भगवदीय अथवा आध्यात्मिक रसकी अनुभूतिके लिये जितने भी उद्दीपन आवश्यक हैं, उनमें वस्त्र भी हैं। इसलिये इसका विचार कर लेना चाहिये।

#### तिलक अथवा भस्म

वस्त्रधारणके पश्चात् पूर्वमुख अथवा उत्तरमुखसे बैठकर तिलक धारण करना चाहिये। श्वेत या रक्त चन्दन, गोपी-चन्दन, कुंकुम, मृत्तिका, मलयज, बिल्वपत्र-भस्म आदिसे अपने-अपने सम्प्रदायके अनुसार तिलक करना चाहिये। और कुछ न हो तो जलसे ही तिलक कर लेना चाहिये। शास्त्रोंमें इसकी बड़ी महिमा है। इसके द्वारा भगवान्की स्मृतिमें सहायता मिलती है। वैष्णवोचित तिलक देखते ही बहुतसे लोग 'जय सियाराम' 'जय श्रीकृष्ण' और मस्मके त्रिपुण्डू देखकर 'जय शक्कर' आदि कहकर भगवान्का स्मरण करते

हैं। उससे अपने द्वदयमें भी बड़ी पवित्रता और आनन्दका अन्भव होता है। तिलकके रूपमें अपने इष्टदेव ही तो शरीरपर निवास करते हैं-जिसके हृदयमें इस सुन्दर भावका उदय होता है, उसकी शान्तिमें सन्देह ही क्या है ? सिर, ललाट, कण्ड, हृदय, दोनों बाहु, दोनों बाहुमूल, नाभि, पीठ और दोनों बगलमें-बारह अङ्गोंमें तिलक करनेका विधान है। इनकी आकृति साम्प्रदायिक परम्परासे जाननी चाहिये। तिलक करनेका सामान्य मनत्र है-

> केशवानस्त गोविन्द वराह पुरुषोत्तम। पुण्यं यशस्यमायुष्यं तिस्तकं मे प्रसीदतु ॥

चन्दन-धारणका मन्त्र है-

कान्ति लक्ष्मी एवि सीक्यं सीमाग्यमतुलं मम । ददातु चन्दनं नित्यं सततं धारयाम्यहम्॥

इतना विशेष समझ लेना चाहिये कि त्रिपुण्ड और कर्ध्वपुण्ड दोनों एक व्यक्तिके लिये एक साथ निषिद्ध हैं। इसलिये दोनोंमेंसे कोई एक ही करना चाहिये। इनसे शरीर और मनमें पवित्रताका विशेष सञ्चार होता है।

#### सम्ध्या

सन्न्याकी विधि बहुत ही प्रसिद्ध है। यह इतनी पवित्र विधि है कि व्यावहारिक जीवनको पूर्ण बनाने, परमार्यकी ओर अग्रसर होने, पाप एवं पापजन्य ग्लानिको नष्ट करनेमें इसके समान और कोई भी कर्म नहीं है। इससे चित्तकी एकाप्रता एवं अन्तर्भुखता इस प्रकार बढ़ती है कि यदि विधिपूर्वक और भावसे कुछ दिनोंतक लगातार सन्ध्या की जाय तो बहुत ही शीघ्र परमात्मामें स्थिति हो सकती है। इमलोगींपर बहुत ही अनुग्रह करके शास्त्रकारीने इमारे जीवनके साथ इसको जोड़ दिया है। यह विधि इतनी प्रचलित है कि इसका उल्लेख करना पिष्टपेषणमात्र है। इसके एक-एक अङ्गका व्यष्टि और समष्टिके साथ क्या सम्बन्ध है, इसके अनुष्ठानसे उनपर क्या प्रभाव पहता है और यह किस प्रकार साधकको स्थूलराज्यसे भावराज्यमें और भावराज्यसे आत्मराज्यमें पहुँचाती है-इस प्रश्नका उत्तर देनेके लिये कोई नवीन विचार नहीं करना पहला, युक्तियोंकी आवस्यकता नहीं होती, खयं अनुभूति ही सब शङ्काओंका समाधान कर देती है। सन्ध्यामें मुख्यतः दस क्रियाएँ हैं-आसनश्रद्धिः मार्जनः आचमनः प्राणायामः अधमर्षणः नहीं, अनुभव करके देखने योग्य है।

अर्घ्यदान, सूर्योपस्थान, न्यास, ध्यान और जप । यहाँ इनका बहुत ही संक्षेपमें वर्णन किया जाता है !

आएनश्रद्धि-इस कियामें तीन बातका ध्यान रखना पहता है। एक तो वह स्थान स्वभावतः पवित्र होना चाहिये-नदीतट हो, जंगल हो, मन्दिर हो अथवा पूजा करनेका स्थान हो। दूसरे जिस आसनपर बैठा जाय वह कुरा, कम्बल अथवा अन्य किसी पवित्र वस्तुका बना हो। तीसरे बैठनेका ढंग शास्त्रीय हो अर्थात सिद्धासन आदि आसर्नोमेंसे किसी आसनसे बैठा जाय। इन तीनों बातोंके विचारसे पवित्रता और एकाग्रताकी अभिवृद्धि होती है। उस समय जो मन्त्र पढा जाता है, उसका अर्थ है कि 'हे माँ पृथिवी, तुम्हें विष्णुने धारण कर रक्खा है और तुमने लोगोंको। माँ, तुम मुझे भी धारण करो और यह आसन पवित्र कर दो।' इस मन्त्रकी शक्ति और भावनासे साधकको बहुत ही बल मिलता है और वह अपने साध्यकी ओर अप्रसर होता है ।

सन्ध्याकी क्रियामें कई बार मार्जन करना पड़ता है। इससे शरीरमें शीतलता आती है; जलकी अधिष्ठात्री देवता आलस्य आदि षृत्तियोंको नष्ट करके ग्रुद्ध, शान्त, सात्त्विक भावींकी भारा प्रवाहित करती हैं। मार्जनके बहुत-से मन्त्र हैं, जिनमें कुछका अर्थ इस प्रकार है—'हे जलके अधिष्ठात्री देवताओ, तुम सम्पूर्ण जगत्के लिये मुखकर हो । मेरे हृदयमें परम सुखरूप परमात्माको प्रकट करो । ऐसी शक्ति दो मुझे कि मैं निरन्तर परमात्मामें ही स्थित रहूँ। तुम अपने माताके समान रसदानसे मुझे तृप्त और कृतकृत्य करो । मुझे परम रसके आस्वादनका अधिकारी बनाओ । जलाधिष्ठात्री देवताके अनुग्रहसे शरीर, प्राण, इन्द्रिय और मन शान्त हो जाते हैं और साधक स्थिरभावसे भगवानके चिन्तनमें समर्थ होता है।

आचमनके मन्त्रोंमें ऐसी भावना है कि यह समस्त सृष्टि परमात्मासे उत्पन्न हुई है और इस सृष्टिमें ऐसी कोई भी वस्तु नहीं है, जो परमात्मासे शून्य हो । इसके साथ ही यह भी कहा गया है कि सूर्य, अभि आदि देवता पापोंसे मुझे बचार्ये और अवतकके किये हुए पाप उनके अमृत-स्वरूपमें मैं इवन करता हूँ। इस प्रकारके आचमनसे कितनी शक्ति मिलती है साधनामें !--यह कहनेकी बात

ॐ मध्यान्ने सावित्री रविमण्डलमध्यस्था कृष्णवर्णा चतुर्भुजा त्रिनेत्रा शङ्खनकरादापग्रहस्ता गरुडाक्दा युवती वैग्णवी विग्णुदैवत्या यञ्जैवेदोदाहता ध्येया।



ॐ प्रातगांयत्री रविमण्डलमध्यक्षा रक्तवणां द्विभुजा गायत्री अक्षम्त्रकमण्डल्युधरा हंमास्तसमास्द। ब्रह्मार्णा ब्रह्म-देवत्या कुमारी ऋग्वेदांदाहता ध्येया ।

ॐ सायांद्वे सरस्वती गविमण्डलमध्यक्षा ग्रुक्कवर्णा चतुर्भुजा त्रिशूल्डमरूपाशपात्रकरा बृपभासनमारूढा बृद्धा रुद्राणी रुद्रदेवत्या सामवेदादाह्वता ध्येया । प्राणायामकी महिमा सभी जानते हैं । शारीरिक स्वास्थ्यकी दृद्धि, पाप-वासनाओं की निवृत्ति और चञ्चलताको दूर करनेके लिये यह अनुत उपाय है । जिसका प्राण वशमें है, उसका मन और वीर्य भी वशमें है । यह प्राणायाम समन्त्रक होनेके कारण और भी लामप्रद है और इसमें जो घ्यान हैं, वे तो मानो सोनेमें स्गन्ध हैं ।

अधमर्षण और भूतशुद्धि एक ही वस्तु हैं। 'भूतशुद्धि' शीर्षक लेख देखना चाहिये। सन्ध्यामें अधमर्षणकी क्रिया बहुत ही संक्षिप्त है, फिर भी वह लामकी दृष्टिसे अत्यन्त उपयोगी है। उसका भाव समझ लेनेपर जान पड़ता है कि उसमें कितना महत्त्व है।

अर्ध्यदान और स्वॉपस्थान दोनों ही भगवान स्वंकी उपासना हैं। न्यासका एक स्वतन्त्र लेखमें अलग विचार किया गया है। संक्षितरूपसे इतना समझ लेना चाहिये कि शरीरके प्रत्येक अङ्गमें जब मन्त्र और देवताओंका स्थापन हो जाता है तब सम्पूर्ण शरीर मन्त्रमय, देवमय हो जाता है। 'देवो भूत्वा देवं यजेन्'के अनुसार वास्तवमें तभी देवपूजाका अधिकार प्राप्त होता है। ध्यान, मानस पूजा और जपके सम्बन्धमें आगे निवेदन करना है। सन्ध्याकी प्रत्येक किया ध्यानकी तैयारी है। ध्यानके पश्चात् केवल जप करना ही अवशिष्ट रह जाता है। जपकी महिमा अवर्णनीय है। जपोंमें भी गायत्री-जपके विषयमें तो कहना ही क्या है।

यह तो वैदिक सन्ध्या हुई, एक तान्त्रिक सन्ध्या भी होती है। यह विधि कुछ अप्रसिद्ध होनेसे लिखी जाती है। शाक सन्ध्यामें आचमनके निम्न मन्त्र हैं— 'ॐ आत्मतत्त्वाय स्वाहा ।' 'ॐ विद्यातत्त्वाय स्वाहा ।' 'ॐ शिवतत्त्वाय स्वाहा ।'

शैव आदिकोंकी सन्ध्यामें केवल आचमन ही होता है। इसके पश्चात् 'गञ्जे च यमुने' इत्यादि कानविधिमें लिखे हुए मन्त्रके द्वारा तीर्योंका आवाहन करके अपने इष्ट-मन्त्रसे कुशके द्वारा तीन बार प्रथिवीपर जल लिंडके और सात बार अपने सिरपर । इष्ट-मन्त्रसे प्राणायाम और वडक्कन्यास करके बायें हाथमें जल लेकर दाहिने हाथसे दककर 'हं यं वं छं रं' इनसे तीन बार अभिमन्त्रित करके इष्ट-मन्त्रका उच्चारण करते हुए गिरते हुए जलबिन्द्रऑसे तत्त्व-मुद्राके द्वारा सात बार अम्युक्षण करके रोष जल दाहिने हाथमें ले ले । उसको तेजोरूप चिन्तन करके इडा नाडीसे खींचकर, देहके भीतर रहनेवाले पापको घोकर, उस जलको काले रंगका एवं पापरूप देखते हुए पिङ्गलासे बाहर निकालकर सामने कल्पित वज्रशिलाके ऊपर 'फट्' इस मन्त्रका उच्चारण करके पटक दे। इसके पश्चात् हाथ घोकर आचमन करके 'हीं हं सः क घृणिः सूर्य आदित्यः' इस मन्त्रसे सूर्यको अर्घ्य दे और 'क सूर्यमण्डलस्यायै नित्यचैतन्योदितायै अमुकदेवतायै नमः' इस मन्त्रमें अमुकके स्थानपर अपने इष्टदेवताका नाम जोडकर तीन बार जलाञ्जलि देनी चाहिये । यह किया इष्टदेवताकी गायत्रीसे भी सम्पन्न होती है। इसके पश्चात गायत्रीका समयोचित ध्यान करना चाहिये । प्रातःकाल ब्राह्मीकाः मध्याह्ममें वैष्णवीका और सायाह्रमें शास्भवीका ध्यान करना चाहिये। तान्त्रिक सन्ध्यामें इष्टदेवकी गायत्रीका ही जप होता है। गायत्री सबकी पृथक-पृथक हैं। यहाँ कुछका उल्लेख किया जाता है।

| विष्णु-गायत्री-त्रैकोक्यमोहनाय विग्रहे  | कामदेवाय धीमहि     | तको विष्णुः प्रचोदयात् ।   |
|-----------------------------------------|--------------------|----------------------------|
| <b>नारायण-गायत्री</b> -नारायणाय विद्महे | वासुदेवाय घीमहि    | तन्नो विष्णुः प्रचोदयात् । |
| नृसिंह ,, -वज्रनखाय ,,                  | तीक्ष्णदंष्ट्राय 🥠 | ,, नरसिंहः ,, ।            |
| राम ,, -दाश्ररयाय ,,                    | सीताबक्तभाय 🥠      | » रामः » <b>।</b>          |
| शिव ,, -तत्पुरुषाय ,,                   | महादेवाय 🥠         | n रहः n l                  |
| गणेदा ,, -तत्पुरुषाय ,,                 | क्रतुण्डाय 🕠       | » दन्ती »।                 |
| शक्ति ,, <del>-सर्वसम्मोहिन्यै ,,</del> | विश्वजनन्यै 🕠      | तनः शक्तिः 🕠 ।             |
| लक्षी ,, –महालक्ष्ये ,,                 | महाभियै 🥠          | ,, श्रीः ,, ।              |
| सरस्वती " –वाग्देव्यै "                 | कामराजाय 🥠         | ,, देवी ,,।                |
| गोपाल ,, -कृष्णाय ,,                    | दामोदराय 🥠         | ,, विष्णुः ,,।             |
| सूर्य 🥠 –आदित्याय 🥠                     | मार्चण्डाय 🥠       | तन्नः सूर्यः 🕠 ।           |

— इत्यादि इष्टदेवताके अनुसार भिन्न-भिन्न गायत्री हैं। उनका १०८ अथवा कम-से-कम १० बार जप करना चाहिये। जपके समय सूर्यमण्डलमें अपने देवताका चिन्तन करना चाहिये। तदनन्तर संहारमुद्रासे देवताको अपने द्वयमें लाकर स्थापित करना चाहिये। स्नानविधिमें कहे हुए ढंगसे तर्पण भी कर लेना चाहिये।

सन्ध्या और तर्पण आम्यन्तर भी होते हैं । उनका भी यहीं उछेख कर देना आवश्यक प्रतीत होता है । कुण्डलिनी शक्तिको जागरित करके उसे मूलाधारादि-क्रमसे सहस्रारमें ले जाकर परम शिवके साथ एक कर देना ही सन्ध्या है । आम्यन्तर तर्पण भी इसी प्रकारका होता है । मूलाधारसे उत्थित चन्द्र-सूर्य-अग्निस्वरूपिणी कुण्डलिनीको परमविन्दुमें सिनिवष्ट करके उससे निकलते हुए अमृतके द्वारा ही देवताओंका तर्पण करना चाहिये। ऐसा भी कहा गया है

कि ब्रह्मर-अके नीचे आज्ञाचकमें चन्द्रमण्डलमय पात्र है। उसको अमृतसारसे परिपूर्ण करके उसीके द्वारा इष्टदेवताका तर्पण करना चाहिये। तर्पणके अनुरूप ही व्यानकी भी व्यवस्था है। कहा गया है कि किरणोंमें, चन्द्रमामें, सूर्यमें और अग्निमें जो ज्योति है उसको एकत्र करके केन्द्रित कर दे और फिर सबको महाज्ञून्यमें विलीन करके पूर्णरूपसे स्थित हो जाय। यह निरालम्ब स्थित ही योगियोंका ध्यान है। इसके पश्चात् पूजामण्डपमें प्रवेश करना चाहिये। पूजाकी सामग्री, पूजाकी विधि आदिपर कमशः विचार किया जायगा। हिन्दू साधनाकी एक-एक किया साधात् परमात्मासे ही सम्बन्ध रखती है और साधकको सर्वविध उन्नतिदान करनेमें समर्थ है। विचारशील पुरुषोंको चाहिये कि वे उनपर विचार करें और उनका अनुष्ठान करें। इस प्रकार अपनी प्राचीन शक्ति और शान्तिका संग्रह करके अभ्युदय और निःश्रेयसका लाम करें।

**10**--

# आत्मज्ञानको प्राप्तिमें श्रोतकर्मोंका उपयोग

( हेखक--पं० श्रीरमापतिजी मिश्र )

आत्मज्ञानकी प्राप्ति और श्रौत कर्मका परस्पर कार्य-कारणसम्बन्ध है । आत्मज्ञानकी प्राप्ति कार्य है और श्रीतकर्म कारण हैं। आत्मज्ञानका तात्पर्य है आत्मविषयक सर्वतोभावेन सर्वतोभावेन निवृत्ति विस्मृतिकी आत्मविस्मृतिके नाशके उत्तरकालमें भेदेन भासमान प्रपञ्चका स्वस्वरूपाभेदेन अनुभव करता है और संशयरहित होकर अपने स्वरूपका अनुभव करता है । यह अनुभव भी व्यावहारिक है। इस दशामें अनुभवकर्ता और अनुभवका विषय-इन दोनोंके स्वरूपमें भेद विद्यमान रहता है। देहविशेषके अभिमानमें यह दोष है कि वह भेदबुद्धिको मुरक्षित रखता है। 'शिवः केवलोऽहम्', 'वासुदेवः सर्वम्', 'ऐतदाल्यमिदम्', 'नेह नानास्ति किञ्चन' इत्यादि वाक्योंके द्वारा यद्यपि परमार्थ अद्वैतका उपदेश दिया गया है, परन्त इन वाक्योंके शाब्दबोधसे जो बोध होता है, वह व्यावहारिक ही है। इनके शान्दबोधमें उद्देश्यविधया तथा प्रतियोगि-विधया व्यावहारिक वस्तुका भान होता है। 'शिवः केवलो-Sहम्' इस वाक्यके शाब्दबोधमें उद्देश्यविधया भासमान अहमर्थ व्यावहारिक वस्तु है । 'वासुदेवः सर्वम्' इस वाक्यके शाब्द-बोधमें उद्देश्यविधया भासमान सर्वशब्दार्थ व्यावहारिक वस्तु है । 'ऐतदात्म्यमिदम्' इस वाक्यके शान्दबोधमें उद्देश्यविषया

भासमान इदमर्थ व्यावहारिक वस्तु है। 'नेह नानास्ति किञ्चन' इस वाक्यके शाब्दबोधमें प्रतियोगिविधया भासमान नाना-बोध्य प्रपञ्च व्यावहारिक वस्तु है। अनुभवका विषय व्यावहारिक हो या अनुभवका कर्ता व्यावहारिक हो, यदि वह वाक्यार्थके द्वारा शत होता है तो शान व्यावहारिक कहा जाता है। यद्यपि इन वाक्योंका तात्पर्यार्थ व्यावहारिक वस्तुओंकी स्वतन्त्र सत्ता-का अभावदर्शन है अर्थात् सर्व जायमान वस्तुओंका अधिष्ठान परमात्मा ही निरिधेष्ठान होनेसे स्वतन्त्र और सत् है तथा व्यवहारमें प्रतीयमान पदार्थ साधिष्ठान होनेसे परतन्त्र और मिथ्या है—इस अर्थका समर्थक है। तथापि तात्पर्यार्थके शाब्द-बोधोत्तरकालभावी होनेसे वह शाब्दबोधकी मर्यादासे अलग नहीं जा सकता।

ऊपर यह लिखा गया है कि 'आत्मज्ञानका ताल्पर्य है आत्मविषयक विस्मृतिका सर्वतोभावेन नाज्ञ'। यहाँ यह नहीं स्पष्ट किया गया है कि आत्मविषयक विस्मृति किसको होती है। आत्मा तो विषयी है, जगत्को विषय करता है; यह किसकी स्मृति या विस्मृतिका विषय बनता है। ज्ञान-अज्ञान, स्मृति और विस्मृति—ये सभी केबल चेतनके धर्म हैं; आत्मासे अतिरिक्त मन, इन्द्रिय, शरीर—ये सभी अचेतन

(जड) हैं। ये आत्माको ज्ञानरूपी सामग्रीका अभाव होनेसे विषय बनानेमें असमर्थ हैं। इस प्रश्नात्मक जिज्ञासाके शमनार्थ आत्मविषयक विस्मृतिका स्पष्टीकरण आवश्यक है। वह यह है–

अचिन्त्यशक्ति होनेके कारण आत्माके सम्बन्धमें किसी भी कल्पनाकी असम्भावनाको अवकाश नहीं है। स्वप्न इस सिद्धान्तका साक्षी है । आत्मा स्वप्नावस्थामें निज करियत जगत्में कभी-कभी अपने सद्भाव तथा अभावका भी अनुभव करता है। जाग्रतमें भी आत्मा नहीं है। आत्मा देहादिले अतिरिक्त तत्त्व है, परन्तु उसका मान परमाण है; आत्मा स्वतन्त्र तत्त्व है, मान उसका मध्यम है, अर्थात् जिस देहमें रहता है, उसके मानके समान ही उसका मान है; आत्मा व्यापक है; आत्मा है, परन्त द्रव्यस्वरूप नहीं है-क्षणिक विज्ञानस्वरूप है; आत्मा है, नित्य है, व्यापक है, ज्ञानस्वरूप है; आत्मा और परमात्मा भिन्न हैं: आत्मा और परमात्मामें वास्तविक भेद नहीं है-इत्यादि अनेक रूपसे आत्मा अपने स्वरूपका अनुभव करता है। यही आत्मविषयक विस्मृति है। गुद्ध-बुद्ध मुक्त-स्वभाव व्यापक आत्माका सृष्टिगत सर्व पदार्थीमें भान होना आत्मज्ञान है। यही आत्मविषयक विस्मृतिका सर्वतोभावेन नाज है। इसकी प्राप्तिके साधन चिरकालान्छित श्रीतकर्म हैं। उसका प्रकार यह है---

परमात्माने क्रीडाके लिये इस जगत्की कल्पना की है। यह कल्पित जगत् अमृतमय है, वैसे ही विषमय भी है। शास्त्र और शास्त्रोक्त कर्मसे उदासीन होकर जो देहाभिमानी जीव इन्द्रियोंके वश्में हो जाता है, उसकी भावना आसुरी बन जाती है। आसुरभावापन वह जीव आत्मज्ञानसे शनैः बनैः वृद्र होता जाता है अर्थात् उसको आत्मविषयक विस्मृति अपनाने लगती है। आसुरी सृष्टिके उपभोगार्थ किल्पत सामग्रीको प्राप्त कर वह जीव अधिकाधिक उन्मत्त बनता जाता है। जगत्की अशान्तिका निमित्त बनता जाता है। जगत्की अशान्तिका निमित्त बनता जाता है। अशान्त जगत्को देखकर प्रसन्न होने लगता है। अशान्त जगत्को ही उन्नत मानने लगता है। यह उन्मत्तता उस देहाभिमानी जीवको अनेक प्रकारकी दुर्गतियोंमें निमम्न कर देती है। जगत्को विषमय माननेकी परिस्थितिका दर्शन करा देती है।

जो देही सद्भाग्यवश सत्पुरुषोंकी सङ्गतिको सौभाग्य समझने लगता है, उसको शास्त्र और शास्त्रविहित कमोंमें श्रद्धा उत्पन्न होने लगती है । वह शास्त्रका अभ्यासी बननेकी इच्छाको सफल बनानेकी चेष्टा करने लगता है। अधिकारके अनुसार शास्त्रविहित कर्मको करने लगता है। ईश्वरीय विशिष्ट शक्तिसे सम्पन देवताओंसे अभिमत पदार्थोंकी प्राप्ति और प्राप्त पदार्थोंको श्रीतकर्मोंके द्वारा देवताओंके अधीन करनेको अपना कर्तव्य समझने लगता है। ( आरम्भकालमें भोगकी लिप्साके प्रबल रहनेसे वह देही यह मानता है कि श्रीत-कर्मोंका फल है केवल भोग और उपभोगके योग्य पदार्थोंकी प्राप्ति ।) जिस समयसे यह भावना उत्पन्न होती है, उसी समयसे आसुरी भावना क्षीण होने लगती है और देवी भावना प्रवल । ज्यों-ज्यों दैवी भावना प्रवल होने लगती है। त्यों-ही-त्यों आत्मविस्मृति श्लीण होने लगती है । यह आत्मविस्मृतिकी क्षीणताका आरम्भकाल ही आत्मश्चानका आरम्भकाल है अथवा आत्मोपासना या उसकी साधनाका काल है।

आत्मविषयक विस्मृतिका जन्म अज्ञात है। इसके कालकी इय ताका निर्णय अशक्य है । इसका नाश दीर्घकालसे होता है। श्रीत क्रियाएँ दीर्घकालपर्यन्त अनुष्ठित होनेपर साधनाका स्वरूप ग्रहण करती हैं। श्रीतकर्मीका कर्ता भी दीर्घकालतक निरन्तर श्रीतकर्मीके अनुष्ठानके पश्चात साधक कहलाने योग्य बनता है । साधक आरम्भकालमें फलकी इच्छासे श्रीतकर्ममें प्रवृत्त होता है । देवताप्रदत्त पवित्र सामग्रीके सेवनसे उसका अन्तःकरण निर्मल बनता जाता है ( पवित्र पदार्थके सेवनसे निर्मलता प्राप्त होती है। पवित्र पदार्थ वे ही हैं, जो शास्त्रसम्मत देवतोपासनासे प्राप्त हैं।) अन्तःकरणके निर्मल हो जानेपर साधक संयोगज फलसे उदासीन होकर शान्तिके पथपर आरूढ हो जाता है। शान्तिके मार्ग अनेक हैं। साधक यदि नकली न हो तो वे सभी मार्ग शान्तिके भवनतक पहुँचानेमें समर्थ होते हैं। (साधककी गुद्धताके लक्षण हैं शम, दम, उपरित तितिक्षा आदि सदुण।) शान्तिभवनकी प्राप्ति, आत्मविषयक विस्मृतिकी सर्वतोभावेन निवृत्ति-इन दोनों वाक्योंका तात्पर्यार्थ एक-साही है।



#### साधना-तत्त्व

( लेखक -- श्रीताराचंदजी पांड्या )

तुम्हारा उद्देश्य आनन्द स्वाधीन, अविनाशी, चिन्ता-रहित, भयरहित पूर्ण सुख है । यह इच्छामें सम्भव नहीं, क्योंकि इच्छा स्वयं ही दुःख है और अभाव (दुःख) का चिह्न है । यह राग (किच) में भी सम्भव नहीं; क्योंकि राग होता है किसी खास वस्तु—बिक्क किसी वस्तुकी खास अवस्थाते ही, जो कि सदा और सर्वथा तुम्हारे वशमें नहीं है और जिससे सुख पाना भी तुम्हारे रागकी मंदता और स्थिरता—नुम्हारे सन्तोष और तुम्हारे दिष्टकोणपर ही निर्भर है । और किसी खास वस्तुमें रागका अर्थ उस खास वस्तुके प्रतिकृत्वे (जिसकी दुनियामें कभी कमी नहीं ) देष है, जो दुःखका ही दूसरा नाम है ।

इच्छाका सर्वया अभाव तभी हो सकता है जब यह प्रत्यय हो जाय कि शरीर (तन, मन, वचन) और सांसारिक सब बाह्य पदार्थोंसे स्वाधीन (अतः मिल), अविनाशी, अखण्ड, स्वतः आनन्दमय और स्वयंपूर्ण में हूँ।

राग-देषका नाश अथवा देषरहित राग तभी हो सकता है जब सब कालोंकी, सब वस्तुओंकी सब अवस्थाओंके प्रति (अर्थात् उनके ज्ञानके प्रति ) एक-सा राग हो अथवा सबके साथ सर्वथा उपेक्षा (उदासीनता ) हो । दोनों बार्ते एक ही हैं। यही समत्य-भाव है और इसीको बीतरागता भी कहते हैं।

इन्हीं तत्त्वोंको ठीक तौरसे जानकर उनमें दृढ़ श्रद्धान करना और तदनुसार अपने आचरणको ढालना—यही साधनाका सार है। इसी श्रद्धान, ज्ञान और चारिज्यकी एकतासे आनन्दकी उपल्लिब होती है। सर्वज्ञता और पूर्णता-की भी तभी सिद्धि होती है।

इनमें श्रद्धान सबसे पहले करूरी हैं। क्योंकि श्रद्धान ज्ञानके पश्चात् होनेपर भी उस ज्ञानको अर्थ-साधक बनाने वाला होता है और श्रद्धान ही उद्देश्यको निर्मित और निश्चित कर उसे स्थिर रखता है। चारित्य तो श्रद्धानका ही प्रस्फुटीकरण-विकास है।

वे श्रद्धालु जो इच्छा-पाशसे अपेक्षाकृत अधिक जकदे हुए हैं, पर सांसारिक जीवनमें चरम लक्ष्यको सामने रखकर इन तत्त्वोंका अपनी परिस्थिति और शक्तिके अनुसार आचरण करते हैं और दूसरोंको आचरण करनेकी सुविधा देते हैं, सद्ग्रहस्य कहलाते हैं।

जो इस पथपर आगे बढ़े हुए हैं और जिनका प्रकट और अप्रकटरूपसे एकमात्र यही लक्ष्य है, यही व्यवसाय है, वे संत कहलाते हैं।

जो इनसे सर्वथा और सदाके लिये तन्मय—तत्त्वरूप हो जाते हैं, वे जीवन्मुक्त, सिद्ध या परमात्मा कहलाते हैं। वे ही आदर्श भी हैं—उन्होंके उदाहरण और स्वरूपसे अज्ञानी जीवोंको मार्ग-ज्ञान और स्वरूप-ज्ञान होता है और उत्साहहीनोंका उत्साह तथा साहसहीनोंका साहस जागरित होता है। इसलिये वे साधकोंके लिये साधनस्वरूप भी हैं।

## - AND CO

# नदी-नाव-संयोग

दूलन यह परिवार सब नदी नाव संजोग।
उतिर परे जहँ तहँ चले सबै बटाऊ लोग ॥
दूलन यहि जग आहकै का को रहा दिमाक।
चंद रोज को जीवना आखिर होना खाक ॥
दूलन काया कबर है कहँ लगि करों बखान।
जीवत मनुआँ मरि रहै फिरि यहि कहर समान॥

## सब साधनोंका सार

( लेखक--श्रीसुदर्शनसिह जी )

## बड़ी सुन्दर धुन थी-पकी लगन थी।

मैं स्वयं आश्चर्य करता हूँ कि कैसे उतना अधिक जपः उतना पाठः, चिरस्थायी प्रगाट ध्यान और वह वज्रको भी विदीर्ण करनेवाली ब्याकुलता उन्होंने प्राप्त की थी।

मेरे आश्चर्यकी तब सीमा नहीं रहती जब वे कहते, धीया, जीवनमें तिनक भी शान्ति नहीं ! अन्तरका आनन्द मुझसे कोसों दूर है !! विकारोंका भण्डार हृदयसे हटता ही नहीं !!!' उनके बचनोंको असत्य भी कैसे मान हूँ ?

मैं सोचता 'जब इतने उत्कट साधनमें भी शान्ति नहीं मिलती, निकार दूर नहीं होते, भगवहर्शन दुर्छभ हैं, तो इस युगमें ये सब कोरी कल्पना हैं।' मैं प्रायः अविश्वासी हो चुका था-धर्म और ईश्वरकी ओरमें।

एक दिन मैंने उन्हे देखा—न संसारकी सुधि थी और न शरीरकी। मनवालेनं झूमते और कुछ गुनगुनाते कहीं नाककी सीधमें जा रहे थे। आनन्दसं उनका मुख खिला हुआ था। बड़ी कठिनतासे उन्हें रोककर सावधान करपाया।

पर्यात टालमटोल करनेके पश्चात् उन्होंने भरे कण्ठसं कहा, 'बन्धु, तुम भूलते हो ! मेंने आजतक साधन किया ही नहीं था । इतना सब करके सोचता था कि मैं बड़ा साधन- निष्ठ हूँ और दूसरे तुच्छ सांसारिक विषयी प्राणी। मेरा अहङ्कार मेरे पीछे वैंघे भैसके पँड्वे (बच्चे) की माँति मेरी बटी रस्सियोंको सफाचट करता जाता था।'

वे रुके—कण्ठ बहुत भर आया। कहने लगे, 'एक दिन अत्यन्त निराश हो गया। समझा कि इस जीवनमें स्यामसुन्दर मुझे नहीं मिलेंगे। हताश होकर गया था माता जाह्मवीकी गोदमें शरण लेने। कृदने ही वाला था कि मुझे एक दोहा स्मरण आ गया। जैसे किसीने विजलीके तारसे मेरे स्पर्श करा दिया हो। धम्से बैठ गया। पीछे कोई खुलकर हँस पड़ा। मैंने मुख फेरा—वही नटखट था।'

वे आगे विना कुछ बोले फूट-फूटकर रोने लगे और रोते-रोते ही उठकर एक ओर चल पड़े। मैं उनके वर्णनसे इतना स्तब्ध हो गया था कि उन्हें रोक भी नहीं सका। मुझसे कुछ साधन-भजन तो होता नहीं; कभी-कभी उनके उस दोहेकी आवृत्ति अवस्य कर लेता हूँ। दोहा कोई यन्त्र-मन्त्र नहीं, सीधा-सा पुराना दोहा है—

जब रूगि गज निज बरु करगो, सरगो न पृको काम। बरु थान्यो तान्यो प्रभुहि, आये आधे नाम॥



# राम भजता है, वही धन्य है

मन क्रम बचन बिचारि के राम भजे सो घन्य ॥
राम भजे सो घन्य घन्य बपु मंगलकारी।
रामचरन अनुराग परम पद को अधिकारी॥
काम कोध मद लोभ मोह को लहरि न आवै।
परमातम चेतन्य रूप महँ दृष्टि समावै॥
ब्यापक पूरन ब्रह्म है भीखा रहनि अनन्य।
मन क्रम बचन बिचारि के राम भजे सो घन्य॥

---भीखा साहेब



## साघनाकी उपासना

( लेखक---एं० श्रीनरदेवजी शास्त्री, वेदतीर्थ )

संसारमें मनुष्य अपनी अपनी प्रकृतिके अनुसार अवस्था और व्यवस्था देखकर अपने अपने उद्देश्य स्थिर कर लेते हैं। इसीलिये इस त्रिगुणात्मक संसारमें मनुष्योंके भिन्न-भिन्न उद्देश्य रहते हैं, जिनकी प्राप्तिके लिये वे नाना प्रकारकी साधना करते रहते हैं। कभी-कभी वे अपना उद्देश्य तो कुछ और ही बनाते हैं, पर---

#### 'प्रकृतिस्त्वां नियोक्ष्यति'

#### 'निप्रहः किं करिष्यति ?'

प्रकृति उन्हें किथर ही ले जाती है। प्रकृतिके इस अज्ञात, अलक्षित प्रभावको मनुष्य समझता नहीं और जब उसको स्वनिर्धारित उद्देश्यकी प्राप्ति नहीं होती, तब वह उस अप्राप्तिके लिये किसी-न-किसीको दोषी ठहराता रहता है। अज्ञानी प्राणी यह नहीं देखता या समझता कि वस्तुतः दोघ है उसीके अज्ञानका—मिथ्याज्ञानका, जो कि उसे अपनी प्रकृतिको समझने नहीं देता। फिर वह यह भी नहीं सोचता कि—

#### ईषरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽर्जुन तिष्ठति । भामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥

सबके ऊपर, सबके भीतर एक ऐसी अदृश्य प्रबल शक्ति है, जो प्राणियोंको खसंकेतानुसार घुमाती रहती है। विवश होकर मनुष्यको कठपुतलीकी तरह नाचना पहता है।

इसल्प्ये उद्देश्य स्थिर करनेके पूर्व मनुष्यको स्त्र्य सोचना-विचारना चाहिये। यथार्थ उद्देश्यको स्थिर कर लेनेपर भी वह उद्देश्य कभी कर्म-वैगुण्य, कभी कर्तृ-वैगुण्य, कभी साधन-वैगुण्य, इस प्रकार कभी एक वैगुण्यसे, कभी दो वैगुण्योंसे और कभी तीन वैगुण्योंसे सिद्ध नहीं होता। उद्देश्य ठीक हो, साधन भी ठीक हो, करनेवाला कर्ता भी सावधान रहे, तब साधना सफल समझो।

संसारके समस्त उद्देश्योंका समावेश धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष इन चारमें समिश्चये। एक एकके भेद करने बैठें तो अल्पन्न प्राणी इनका अन्त नहीं पा सकता। पर उपर्युक्त चारमें सब आ जाते हैं। इसीलिये यदि उपर्युक्त चारमें एक उद्देश्य हो, दो हों, तीन हों अथवा चारों हों तो उनके साधना-प्रकार भी भिक्ष-भिन्न होंगे, यह स्पष्ट है।

> अधिष्ठानं तथा कर्ता करणं च प्रथानिधम् । विविधाश्च प्रथम्चेष्टा दैवं वैवात्र पश्चमम् ॥ तप्रैवं सति कर्तारमात्मानं केवलं तु यः । पद्यत्यकृतबुद्धित्वाचा स पद्यति दुर्मतिः ॥

साधनाके लिये (१) उत्तम अधिष्ठान चाहिये।
साधनाके लिये (२) उत्तम सावधान कर्ता चाहिये।
साधनाके लिये (३) उपयुक्त उपकरण चाहिये।
साधनाके लिये (४) उपयुक्त विविध प्रयक्त चाहिये।
और सबसे बढ़कर चाहिये (५) दैवकी अनुकूलता—
जिसके विना प्रयम चार व्यर्थ हो जाते हैं। जब यह
तत्त्वकी बात है, तब जो मूर्ख अपने अज्ञान—मिध्या ज्ञानसे
यही समझ बैठता है कि सब कुछ में ही करनेवाला हूँ, वह
दुर्मीत यथार्थ रीतिसे न देखता है, न समझता है।

#### साधना क्या है ?

सब प्रकारके उपकरण प्राप्त हो जानेपर उनके द्वारा उद्देश्य-प्राप्तिकी ओर बढ़ना ही स्थूल रूपसे साधना है; पर उस साधनामें भक्ति भी परम आवश्यक है, जिसके विना साधना न चलती है, न आगे बढ़ती है, प्रत्युत ठप-सी हो जाती है।

संसारकी साधारण-साधारण इच्छाओंकी पूर्तिमें भी जब इतनी-इतनी विन्न-बाधाएँ आ जाती हैं, तब उच्चतम उद्देश्योंकी प्राप्तिमें क्या होता होगा ! इसका अनुमान सहज-में ही लगाया जा सकता है। ययाति-जैसे महाराजको भी अन्तमें हारकर कहना अथवा मानना पड़ा था---

### न जातु कासः कामानासुपभोगेन शास्यति । इविषा कृष्णवर्सेन भूय एवाभिवर्हते ॥

भला, कभी किसीने अग्निमें घृत डाल-डालकर उसकी बुझानेमें सफलता प्राप्त की है ? रामका नाम लो। यह तो हुई कामकी बात।

धर्मको ही लीजिये।

पहले धर्मके तत्त्वको ही समझना कठिन समझ लें तो उसपर चलना उससे भी सहसंगुण कठिन है----

क्षुरस्य भारा निश्चिता दुरस्यया दुर्गं पथस्तस्कवयो बद्दन्ति ॥

तीक्ष्ण छुरेकी धार है। तीक्ष्ण छुरेकी धार ! चलना बड़ा कठिन !

#### अर्थकी भी यही दशा है।

कामके संकुचित अर्थ न किये जायँ तो अर्थ भी उसीमें आ जाता है। अब रही मोक्षकी बात। जिन्होंने योग-दर्शनका स्क्स अध्ययन किया है, वे जानते हैं कि मोक्षकी साधना कितनी कठिन है। यह किसीको एक जन्ममें सिद्ध हो जाय तो समझ लेना चाहिये कि पूर्वजन्मका कोई तीव पुण्य फला; नहीं तो वह तो—

अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो .याति परां गतिम्॥ ---की बात हो जाती है।

साधना शब्द बहुत व्यापक अर्थ रखता है। अ-आ-इ-ई से लेकर पूर्ण विद्वान, महामहोपाध्याय बननेतक जो भी श्रद्धायक्त कर्म है, सब साधनामें आ जाता है। ए-बी-सी-डी से लेकर एम् ए० होनेतक जो भी कर्म हैं, वे सब साधनामें आ जाते हैं । चित्तवृत्तिनिरोधसे लेकर कैवल्यप्राप्तितक जो भी करना पड़ता है, सब साधनामें आ जाता है। पर यह ध्यान रहे सात्त्विकप्रधान भावनासे ओत-प्रोत साधना ही सची साधना है। राजसी तथा तामसी भावनासे प्रयुक्त साधना साधना नहीं। सची साधना आध्यात्मिक वातावरण-में जन्म लेती है, पलती है, पृष्ट होती है, पनपती है, खेलती है, कृदती है, आमोद-प्रमोद करती है। राजसी साधना संसारके मिश्रित वातावरणमें उत्पन्न होती है और वह कभी मुरझाती है, कभी खेलती है, कभी हॅसती है, कभी रोती है, कभी अन्धकारमें ठोकरें खाती है, कभी प्रकाशमें खिल उठती है और तामसी साधना तो यही नहीं समझ सकती कि वह कहाँ है, क्यों है, उसको क्या करना है, वह दीखनेमें सबसे अच्छी, पर वैसे सबसे बूरी रहती है।

उद्देश्य---सान्त्विक

कर्ता—सास्थिक साधन—तदनुरूप सास्थिक कर्म-तदनुरूप सास्थिक श्रदा—तदनुरूप सास्थिक

तब साधना फलती-फूलती, करनेवालोंको आनन्द देती, संसर्गमें आनेवालोंको भी हर्षाती और पूर्णरूपसे फलने-फूलने-पर संसरको भी नीचेके वातावरणसे ऊपर उठाती हुई एक अनिर्वचनीय आनन्द देती है। बस, फिर उस आनन्दकी व्याख्या नहीं हो सकती।

उपनिषदोंमें नाना प्रकारके आनन्दोंकी व्याख्या है— मनुष्योंका आनन्द । चक्रवर्ती राजाका आनन्द । देवींका आनन्द । उच्चकोटिके देवींका आनन्द ।

सबसे बड़ा आनन्द मोक्षानन्द है, जिसके एक बिन्दुमें वह आनन्द होता है, जिसकी तुल्ना समस्त संसारके समस्त अमृल्य पदार्थोंके आनन्द भी मिलकर नहीं कर सकते।

बह मनुष्य धन्य, उसका कुल धन्य, उसकी जाति, उसका देश, उसका राष्ट्र धन्य-जिसमें ऐसा व्यक्ति, संसारसे ऊपर उठा हुआ, पाप-पुण्यसे ऊपर उठा हुआ, उत्पन्न हो जाय। भारतवर्ष धर्मभूमि है, पुण्यभूमि है। इसकी ऋषि-मुनि-महर्षि-परम्परामें ऐसे महापुरुष सदा होते चले आये हैं, जिनके कारण आजके भारतवर्षको संकटपूर्ण अतएव हीन दशामें भी उसका सिर उसी मधुविद्याके कारण, उसी ब्रह्मविद्याके कारणः उन्हीं नाना प्रकारके साधन और साधनाओंके कारण, उन्हीं सिद्ध-साधक महा-महा महापुरुषोंके कारण, उन्हीं सायुज्य, सालोक्य, सामीप्य पदोंके कारण, उसी कैयल्यपदके कारण अब भी संसारमें सबसे ऊँचा उठा हुआ है। यही नहीं। अपि तु जहाँ ऐसे महापुरुष बैठ-बैठ-कर तपस्या-साधन कर गये, वे पवित्र हिमालयकी अधित्यकाएँ, उपत्यकाएँ, गुफाएँ भी अबतक संसारसे ऊपर सिर उठा रही हैं। इसीलिये हम ऋषियोंके ही शब्दोंमें उन ऋषियोंको नमस्कार करके इस तुच्छ लेखको समाप्त करते हैं--

'ॐ तमः परमर्थिभ्यः, तमः परमर्थिभ्यः ।'

# साधक, साधना और साध्यका सम्बन्ध

( लेखक-स्यागमूर्ति गोस्वामी श्रीगणेशदत्तनी महाराज )

साधक, साधना और साध्यका परस्पर वही सम्बन्ध है जो कि ज्ञाता, ज्ञान और ज्ञेयका है। साधक भक्त है, साधना उसकी भक्ति है और साध्य उसका आराध्य भगवान है।

साधनाके इच्छुक साधकके लिये यह आवश्यक है कि वह विवेक, वैराग्य, षट्सम्पत्ति और मुमुक्षुतासे सम्पन्न हो और सांसारिक विषय-वासना, राग-द्वेष, काम, क्रोध, मोह आदिके कीचड़में बाहर निकल गया हो । इसमें सन्देह नहीं कि इनसे बाहर निकलना भी एक महान् साधना है, जिसमें बहुत ही थोड़े व्यक्ति सफल हो सकते हैं।

साध्यतक पहुँचनेके लिये साधकको दो बातोंकी आवश्यकता होती है—पहली अपने हृदयमें उक्तट अभिलापा-का होना और दूसरी मन्त्रशक्तिका आश्रय।

साधकके हृदयमें साध्यकी प्राप्तिके लिये इतनी अधिक उत्कट अभिलाषा होनी चाहिये, जिसके सामने अन्य सभी सांसारिक इच्छाएँ-अभिलाषाएँ समाप्त हो जायँ। प्रायः कहा जाता है कि साधकके हृदयमे साध्यकी प्राप्तिके लिये उसी प्रकारकी अभिलाषा होनी चाहिये, जैसी किसी युवतीके हृदयमे अपने प्रियतमको प्राप्त करनेके लिये होती है। पर मैं समझता हूँ, साधकके हृदयमें इससे भी अधिक उत्कट अभिलाषाका होना आवश्यक है। ऐसी अभिलाषा, जो हृदयमें साध्यकी प्राप्तिके लिये बेचैनी और तह्रप पैदा कर दे, जिससे साधक साध्यके ध्यानमें ही पागल हो जाय, सिद्धिका लक्षण है।

एक बार किसी शिष्यने अपने गुरुजीसे पूछा कि प्महाराज! भगवान्की प्राप्ति किस प्रकार हो सकती है ?? गुरुजीने कहा, 'कुछ समयके बाद बताऊँगा।' दोनों नदीमें सान करने चले गये। जब शिष्य सान करने के लिये नदीके मध्यमें पहुँचा तो गुरुजीने उसके सिरपर जोरसे पैर रखकर पानीके नीचे दवा दिया। कुछ ही पलोंमें शिष्य घवड़ा गया और छटपटाने लगा। अन्तमें कुछ देरतक बहुत प्रयत्न करने प्रधात् पानीके बाहर निकल सका। उस समय उससे गुरुजीने पूछा, 'जिस समय तुम पानीमें हूबे जाते थे, तुम्हार हृदयमें क्या विचार आते थे ?' शिष्यने उत्तर दिया, 'मेरे हृदयमें केवल पानीसे ऊपर निकलनेकी इच्छा थी, उसीके लिये में तहप रहा था, मुझे और किसी भी वस्तु या बातका जरा भी ध्यान न था।' गुरुजीने कहा—'बस, जब इस प्रकारकी

उत्कट अभिलाषा और छटपटाहट भगवान्की प्राप्तिके लिये होती है। तभी भगवान्की प्राप्ति हो सकती है। '

अशोकवाटिकामें पहुँचकर जब श्रीहनुमान्जीने सीताजीको रामचन्द्रजीके लिये सन्देश देनेको कहा तो श्रीसीताजीने अपनी दशा यह कहकर व्यक्त की—-

जिमि मिन बिनु ब्याकुरु भुजग जरु बिनु ब्याकुरु मीन । तिमि देखें रघुनाथ बिनु मैं तड़फत हूँ दीन ॥

विना मणिके सर्प जिस प्रकार तड्डपने लगता है या विना जलके मछली जिस प्रकार छटपटाती है, उसी प्रकारकी तड्डप और छटपटाहट साधकके हृदयमें होनी आवश्यक है।

उत्कट अभिलाघाके अतिरिक्त साधकको साध्यतक पहुँचनेके लिये तीव सङ्कल्पभावना या मन्त्राश्रयकी आवश्यकता है। वह मन्त्रके मोहन, वशीकरण आदि प्रयोगों के द्वारा अथवा केवल एक ही मन्त्रका हढ़ विश्वाससे जप करता हुआ सफल हो सकता है। उदाहरणके लिये यदि 'ओम्'--इस महामन्त्रका जप करता हुआ साधक अपने हृदयमे यह ध्यान करता रहे कि-'मैं अ-उ-म्, सत्-चित्-आनन्द हूँ। मैं स्थूल-सूक्ष्म-कारण, मन-बुद्ध-अहङ्कार, जामत्-स्वम्न-सुपृति, प्राण-अपान-उदान-व्यान-समानसे परे साक्षी सिचदानन्दस्वरूप पूर्ण ब्रह्म हूँ। काम, कोध और मोह मुझतक पहुँच भी नहीं सकते। मैं सर्वप्रकाश, सर्वज्ञान और मर्व आनन्दका घर हूँ। मैं दृश्य और दृश्य परे हूँ, प्रकृतिका अधिष्ठाता हूँ। सोऽहम्, सोऽहम्। मै भगवान् ही हूँ, और दुष्ठ नहीं। में मनाश्रय लेकर इस प्रकारकी भावना करता हुआ साधक साध्यतक पहुँच सकता है।

साध्यतक पहुँचनेके लिये एक वृत्तिका होना अत्यन्त आवश्यक है। एक बार गुरु द्रोणाचार्यजीने अपने शिष्योंकी परीक्षाके लिये एक ऊँचे पीपलकी शाखाके ऊपर एक कृत्रिम पक्षी रख दिया और उसके मस्तकपर एक काला बिन्दु लगा दिया। उस बिन्दुपर बाण मारनेके लिये उन्होंने अपने शिष्योंसे कहा। जब दुर्योंधन लक्ष्यभेदनके लिये आगे आये तो गुरुजीने पूछा—'तुम्हें हम सब लोग, पीपलका वृक्ष, पक्षी और उसके सिरपर बिन्दु दिखायी देता है ?' दुर्योंधनने उत्तर दिया—'जीहाँ, मैं आपको, अपने सहपाठियोंको, पीपलको और उसके ऊपर पक्षीको तथा उसके सिरपर

काले बिन्दुको — सबको अच्छी तरह देख रहा हूँ।' गुरुजीने कहा—'तुम पीछे चले जाओ, तुमसे लक्ष्य-भेदन नहीं होगा।' इसी प्रकार एक-एक करके सभी शिष्योंसे गुरुजीने यही प्रश्न पूछा और उन्होंने प्रायः यही उत्तर दिया। जब अर्जुनकी बारी आयी तो उससे भी यही प्रश्न पूछा गया—उसने उत्तर दिया, 'गुरुजी! मुझे न आप दिखायी देते हैं, न अपने सहपाठी। पीपलका पेड़ और पक्षी मुझे कुछ भी नहीं दिखायी देता। केवल एक काला बिन्दु मेरी दृष्टिमें आता है। बाकी सब अन्धकार-ही-अन्धकार प्रतीत होता है।' गुरुजीने कहा—'बस, मैं समझ गया कि तुम लक्ष्य-भेदन कर सकते हो।'

ठीक इसी प्रकार साध्यकी प्राप्तिके लिये साधककी दृष्टि होनी चाहिये। उसके लिये संसारकी सारी क्रियाएँ, सारी घटनाएँ श्रूत्य हो जानी चाहिये। उसके सम्मुख केवल साध्यके अतिरिक्त किसी भी वस्तुका चित्र नहीं होना चाहिये। जिस प्रकार उध्य तभी बेधा जा सकता है जब तीर चलानेवाला, तीर और लक्ष्य विस्कुल एक सीधमें हों, इसी प्रकार साधक, साधना और साध्यमें भी एक हुत्तिका होना अत्यन्त आवश्यक है। जिस समय साधक अपने अन्तर्गत साध्यके लिये उत्कट अभिलापा और तहुप पावे, जिस समय उसे मन्त्र और मन्त्रेश्वरका ऐक्य प्रतीत हो, जिस समय उसे अपनेमें, साधनामें और साध्यमें एक ही बृत्ति दिखायी दे, उस समय उसे समझ लेना चाहिये कि अब वह और साध्य एक हो गये हें, जीव ब्रह्ममें मिल गया है, मक्तको भगवान्ने अपना लिया है।

# रामनामकी महिमा

राम नाम मनि दीप घर जीह देहरी द्वार। तुलसी भीतर बाहेरहूँ जौं चाहसि उजियार॥ हियँ निर्शन नयनन्हि सगुन रसना राम सनाम। मनहुँ प्रट संप्रट लसत तुलसी ललित ललाम ॥ राम नाम को अंक है सब साधन हैं सून। अंक गएँ कछ हाथ नहिं अंक रहें दस गून॥ हम लखि लखि हमार लखि हम हमार के बीच। तलसी अलखिह का लखिह राम नाम जपू नीच॥ राम नाम अवलंब बिन परमारथ की आस। बरषत बारिद बूँद गहि चाहत चढ़न अकास ॥ बिगरी जनम अनेक की सुंधर अबही आज। होहि राम को नाम जपु तुलर्सा तजि कुसमाजु॥ राम नाम कलि कामतर राम भगति सुरधेनु। सकल सुमंगल मूल जग गुरु पद पंकज रेनु॥ राम नाम कछि कामतरु सकल सुमंगल कंद। सुमिरत करतल सिद्धि सब पग पग परमानंद॥ जथा भूमि सब बीजमय नखत निवास अकास। राम नाम सब धरममय जानत तुलसीदास 🛭 हरन अमंगल अघ अखिल करन सकल कल्यान। राम नाम नित कहत हर गावत बेद प्रान॥ राम नाम रति राम गति राम नाम बिखास। सुमिरत सुभ मंगल कुसल दुईँ दिसि तुलसीदास ॥

-- तुलसीदासजी

# साधन और सिद्धि

( लेखक — स्वामी श्रीशुद्धानन्दजी भारती )

#### 'साधना' किसे कहते हैं ?

'साधना' का अर्थ है प्रयत्न करना, उद्योग करना, लगना । साधनाका अर्थ सिद्धि भी है । आत्मानुसन्धानके मार्गमें, अपनी आत्माको परमात्मामें लीनकर 'पूर्णमदः पूर्णमिदम्' की अनुभूतिके पथमें हमारी जो कुछ भी आध्यात्मिक चेष्टाएँ होती हैं उन सबका नाम 'साधना' है। नदीकी धारा ऊँचे चढ़ती है, नीचे ढलती है, वन-पर्वतको लाँघती हुई बढ़ती जाती है। क्यों, किसलिये ! इसलिये कि यह अन्तमें अपने-आपको समद्रकी गोदमें मुला दे, लीन कर दे, मिटा दे। मनुष्यकी आत्मा भी भाग्यके चढाव-उतार, सुख-दुःख, हर्ष-विषाद और ऐसे ही जीवनके विविध खट्टे-मीठे अनन्त अनुभवींको पार करती हुई सत् , चित् और आनन्दके एक अनन्त महासागरमें अपने-आपको ढाल देने-के लिये व्याकुल है। वेचैन है। नदीका लक्ष्य है समुद्र, मनुष्यका लक्ष्य है भगवान् । भगवान्के मार्गमें चलनेके लिये जो भी अनुष्ठान किया जाता है, जो भी वत लिया जाता है, वह सभी 'साधना' है और जो कुछ भी इस मार्गमें अवरोधक है, वह है अन्तराय, वह है साधनामें विम्न

### साधनाका श्रीगणेश कहाँ और कैसे होता है ?

मनुष्यमात्र अपने मीतर एक निग्ह, एक अव्यक्त अभावका अनुभव करता है। वह 'कुछ' खोज रहा है, चाह रहा है; परन्तु वह 'कुछ' क्या है, उसे पता नहीं। वह 'किसी' को देखना चाहता है। परन्तु वह जानता नहीं कि वह 'कोई' कौन है, कहाँ है, और कैसा है। संसारके इन बनने-मिटने-वाले चित्रोंसे, क्षण-क्षणपर बदलनेवाली वस्तुओंसे उसे स्थायी सुख, स्थायी शान्ति मिले तो कैसे ? आजका विश्वासी मित्र कल घोर शत्रु हो जाता है, दशा दे जाता है। स्वजन-परि-जनोंसे आज घड़ी-दो-घड़ीके लिये एक हस्की-सी सुखानुभूति हुई, परन्तु कल ही उनका दुःख-दर्द देखकर रोना पड़ता है। मनुष्य आज धन-सम्पत्ति जमा करता है, परन्तु कल ही स्वयं उसके बन्धनोंमें बँधकर तड़पने लगता है, छटपटाने लगता है, उतके भारसे पिसने लगता है। इन्द्रियोंका सुख क्षणभरके लिये उसे सहला तो जाता है, परन्तु फर सदाके लिये असन्तोष और सन्तापके अथाह सागरमें छोड़ जानेके लिये।

बुद्धिकी दौड़-धूप और उछल-कृदसे जीवनकी घोर अशान्ति जाती नहीं, मनकी शङ्का मिटती नहीं । अपने ही मनके रचे हुए जेलमें मनुष्य अपने आप कैदी है। वह प्रकाशके लिये तङ्ग रहा है, स्वतन्त्रताके लिये विलख रहा है। पिंजहेको तोडकर, जेलकी दीवारें लॉघकर वह बाहर आना चाहता है। परन्तु, परन्तु "" परन्तु जुगनुओंसे कहीं रातका अन्धकार जाता है ! जगतुके सुख-भोगसे कहीं अन्तरकी प्यास मिटती है ! हीरे-जवाहर भी तो इस अन्धकारको छिन्न-मिन्न नहीं कर सकते। फिर बुद्धिके उच्चतम विकास और विलाससे मनका संशय कैसे मिटे ! दुनियाभरमें नाम और यशका विस्तार हो गया: परन्त इससे उसको कौन-सा सन्तोष मिला, कहाँ भी तृप्ति मिली ! इन्द्रियोंके सुख-भोगसे क्षणभरकी जो तृप्ति-सी हुई, उसके पीछे मन सदाके लिये, चिरकालके लिये चञ्चल और क्षुब्ध हो उठा ! मन तो भावोंका, बल खाते हुए भावोंका एक सागर है, और जीवन है उस क्षुन्ध जलमें डगमगाती हुई एक नन्ही-सी नाव। इसके सामने है रहस्योंसे भरा भविष्य, इसके पीछे-पीछे लगा आ रहा है भाग्यका मकर, किस्मतका घड़ियाल । सन्नाटा और त्फान, धूप और वर्षा, ओले और क़हरा मार्गमें आते हैं और नावकी गति विधिको छेडते रहते हैं। प्रकृतिकी शक्तियोंके सामने हमारी बुद्धि कुछ काम नहीं देती। पग-पगपर वह हमें छकाती है; अब गया, तब गया ऐसा लगने लगता है। एकाएक वह देखता है कि उसकी किश्ती बुरी तरह धिर गयी है सर्वनाशी तुफानसे; और तब वह अपनेको पाता है चारों ओरसे असहाय, निराधार और निरवलम्ब । ऐसे ही समय उसके अन्तस्तलसे एक पुकार उठती है, एक हूक निकलती है—हे प्रभो ! हे मेरे स्वामी ! मुझे बचाओ, बचाओ ! मैं दीन-हीन हूँ, असहाय हूँ।

बुद्धिर्विकुण्टिता नाथ समाक्षा मम युक्तयः। नान्यस्किञ्चिद्धिजानामि स्वमेव शरणं मम॥ स्वमेव माता च पिता स्वमेव स्वमेव बन्धुश्च सस्ता स्वमेव। स्वमेव विद्या द्रविणं स्वमेव स्वमेव सर्वं मम देवदेव ॥ महे नाथ ! मेरी मित कुण्ठित हो गयी है, मेरी सारी तर्कशुक्तियाँ समाप्त हो गयी हैं, मैं तुम्हारे सिन्ना कुछ भी नहीं जानता; बस, तुम ही मेरे एकमान्न शरण हो। तुम्हीं सच्चे पिता हो, तुम्हीं स्नेहमयी माता हो, तुम्हीं विपत्तिसे बचानेवाले बन्धु हो, तुम्हीं सच्चे मित्र हो; तिथा, धन और सर्वस्व, हे देवदेव ! मेरे सन्न कुछ तम्हीं हो।

हे प्रभो, हे अश्वरणशरण ! आज तुम्हारे सिवा मेरे लिये कोई सहारा नहीं है, कोई गति नहीं है; तुम्हीं मेरे सर्वस्व हो, जीवनके आधार हो, प्राणोंके अवलम्ब हो; मुझे बचाओ, बचाओ । तुमसे प्रेम करना ही प्रेम है, तुम्हें जानना ही जान है। प्रभो ! दया कर अपने प्रेमका दान दो, अपने प्यारसे मुझे नहला दो, पवित्र कर दो; अपने जानका प्रकाश दो, जिससे मेरा अन्तर-बाहर ज्योतिर्मय हो जाय—शुभ्र ज्ञानमय हो जाय!

मनुष्यके हृदयसे जब ऐसी करुण पुकार निकलती है। तब समझना चाहिये कि यथार्थ साधनाका श्रीगणेश हुआ है।

### साधनाकी आवश्यकता क्यों है ?

हर बातमें उपयोगिताको हुँद्नेवाले यह पूछ सकते हैं कि आखिर साधनाकी आवश्यकता किस लिये हैं, उससे क्या लाभ है ? क्यों न मनुष्य खाये-पीये, मीज करे, धन संग्रह करे, बम बरसावे, दुनियाको जीतकर उसकी छातीपर अपना शासन स्थापित करे, हकूमत कायम करे ? उसे इस बातकी आवश्यकता ही क्या है कि वह भगवान् और साधनाके विषयमें सोचे-विचारे, माथापची करे ? परन्तु यह भी कोई जीवन है ? यह तो अज्ञान-तिमिरमें भटकना है ! यह जगत त्रिगुणमयी मायाकी अनन्त कीडास्थली है। मनुष्य आँख-मिचौनी खेल रहा है। उसकी आँखोंपर अज्ञानकी पट्टियाँ बँधी हैं। अहङ्कारके कारण वह दुःखके गर्तमें जा पड़ा है। कभी इसे छूता है, कभी उसे, दुनियाभरकी खाक छानता फिरता है। अटकसे कटकतक, चीनसे पेरूतक चक्कर लगाता फिरता है और मुख-दु:ख, हर्ष-विघादके थपेड़े खाता फिरता है। जहाँ जाता है, वहीं घक्के खाता है, दुरदुराया जाता है। कहीं भी शान्ति नहीं, सुख नहीं, खतन्त्रता नहीं, सन्तोध नहीं । अपने-ही-आप अपनी इच्छाओंमें आबद्ध है, वासनाओं-में जकदा हुआ है, अपनी ही इच्छाओं का गुलाम है। वह जितना भी सोचता-विचारता है, जितना भी हाथ-पैर मारता

है, उतना ही वह दुःलोंकी जंजीरोंसे अधिकाधिक जकहा जाता है, उलझता जाता है।

इतनेहीमें अन्तरकी घण्टी बज उठती है और भगवान्-का नाम हृदयमें गूँजने लगता है। शास्त्र एक स्वरसे कहते हैं-डंकेकी चोट कहते हैं कि भगवान ही-एकमात्र श्रीभगवान ही विशुद्ध आनन्द हैं, वास्तविक ज्ञान हैं, परात्पर सत्य हैं, सर्वसमर्थ प्रेम हैं। भगवान्के श्रीचरणोंके केवल एक बारके स्पर्शते ही आँखकी पट्टी खुल जाती है, जीवन उन्मुक्त हो जाता है, सत्य उतर आता है और दृदयके अन्तस्तलमें आनन्दकी तरङ्के उठने लगती हैं। नामका अनुसरण और भगवान्के चरणींका स्मरण साधनाकी पहली सीढ़ी है। भगवान्के परम पावन चरणयुगल ही हमारे सच्चे आश्रय हैं। एकमात्र शरण्य हैं। और तमाम आधार व्यर्थ हैं। धोलेमें डालनेवाले हैं, भरमानेवाले हैं। भगवान्की प्राप्ति ही सची प्राप्ति है; उसके विना और सारी प्राप्ति व्यर्थ है, महान् हानि है। भगवत्-चेतनाके विना जीवन दारुण आत्मइत्या है, भयानक आत्महनन है। आजकी दुनियामें, जहाँ विज्ञानके नवीन-नवीन अनुसन्धानोंमें मनुष्यका अहङ्कार इतरा उठा है, जहाँ भोगमय साम्राज्यवादकी दानवी ज्वाला-से मानवता पीडित एवं क्षुन्ध है—सर्वत्र इसी आत्महननका दौर-दौरा है। यह पैशाचिकता नहीं तो और क्या है कि समुद्रके गर्भमें लोहचुम्बक तारींका जाल विछाकर जहाजींकी इबा देते हैं और निरीह मानवींपर बम बरसाये जा रहे हैं ? इस अज्ञानसे मनुष्यको ऊपर उठना होगा, इस अहङ्कारसे पहा छडाना पडेगा और तभी वह अपने सत्यस्वरूपकी, उस सनातन शाश्वत सत्यकी उपलब्धि कर सकेगा, जिसके लिये उसके भीतर तड़प है, व्याकुलता है, अगावका बोध है। दूसरे शब्दोंमें, उसे साधना करनी होगी और तन उसे अपने सत्यस्वरूपका-जो स्वयं श्रीनारायण है-पता लगेगा। यह साधना जीवनके लिये आवस्यक है, अनिवार्य है। जीवनमें अन्न, जल, वायु, प्रकाशकी अपेक्षा भी इस साधना-की आवश्यकता अधिक है।

### साधनाके केन्द्र

मनुष्य वस्तुतः दिव्य भागवत प्राणी है। यह आत्मदृष्टि साक्षात् श्रीभगवान् ही है, मनुष्यताका तो उसने चोला धारण किया है। मनुष्यकी तमाम पहेलियोंका बस, एक ही हल है और वह यही है कि मनुष्य अपने दिब्य भगवत्स्वरूपकी उपलब्धि करे। मनुष्यके भीतर भगवान

पञ्चकोषोंमें छिपे हुए हैं । मनुष्यका भौतिक रूप आत्माका परिच्छद है, यही हैं अन्नमय कोष । उसके बाद है प्राणींका कोप अर्थात् स्नायुजाल, जो शरीरको धारण किये हुए है। इस सायुजालमें ही जीवनकी धाराएँ प्रवाहित होती रहती हैं। मन इन स्नायओंका पोषण और सञ्चालन करता है। शरीर, मन और प्राण मन्ष्यके निम्नस्तरके केन्द्र हैं। मनके परे विज्ञान है । इस विज्ञानकी दृष्टिमें एक ही तत्त्व बहुत ही स्पष्ट एवं प्राञ्जलरूपमें रह जाता है। विज्ञानके परे आनन्दमय कोष है और इसमें प्रवेश करनेपर मनुष्य आत्मानन्दके हृदयमें प्रवेश कर जाता है। आत्मा इन पाँचों ही कोषोंसे परे है और हमारे हृदय-कमलके कोपमें जगमगा रहा है। साधनाकी तीवताके द्वारा जब दिव्य चेतनताका स्फरण और जागरण होता है, तब इन पञ्चकोषोंकी प्रक्रिया स्पष्ट समझमें आ जाती है । इसीरके सभी अङ्कोंमें भगवानके दिव्य संस्पर्शकी अनुभूति होनी चाहिये। इसके लिये आवश्यकता इस बातकी है कि हमारे समग्र अङ्ग सिक्रय साधनामें लगे। साधना कोई भी क्यों न हो, यह आवश्यक है कि वह हमारी मन बुद्धिको उदबोधित करे और हृदयको स्पर्श करे । और वस्तुतः सची साधना मन-बद्धि और हृदयको स्पर्श करती ही है। हमारे शरीरके अंदर दृदय और बुद्धिमें ही भगवानका निवास है। मन-बद्धि साधनामे स्थिर हो जायँ और हृदय उसके आनन्द-रसका निरन्तर आस्वादन करता रहे-यही तो साधनाकी सफलताके लक्षण हैं। मन-बुद्धि और हृदयके केन्द्रोको जो साधना स्पर्श नहीं करती, वह अधूरी ही साधना समझी जायगी । अच्छा, इस सम्बन्धमें फिर आगे विचार किया जायमा ।

#### साधनाके सिद्धान्त

साधारणतः हमारी चेतना बहिर्मुखी होती है। बाहरके विषयोंमें यह मनमाना बेलगाम दोड़ लगाती है, खूब उछलक्त्र मचाती है और उसकी प्रत्येक उछल-क्र्द मचाती है और उसकी प्रत्येक उछल-क्र्दमें हमारी शान्ति और शक्तिका क्षरण होता रहता है और मन शुब्ध एवं चञ्चल होता रहता है। मनपर अच्छी तरह लगाम कसकर और इस प्रकार समग्र विखरी हुई चेतनाको अपने अंदर समेटकर उसे हृदयमें डुबा देना ही साधनाका गुद्ध तत्व है। जिस प्रकार मरजीवा समुद्रमें गोते लगाकर रक्त हुँद निकालता है, उसी प्रकार साधकको अपने हृदयमें हुबना होगा। हमारे सभी अङ्ग, हमारे अस्तित्वका एक-एक कण मगवत्यासिकी सजग अभीष्तामें पुलक्ति हो उठे,

हमारे भीतर दिव्य पवित्रता भर जाय—इसके लिये हमारे अंदर दृढ़ निश्चय चाहिये, अटल निष्ठा चाहिये और चाहिये साधनाके प्रति अट्टूट अनुराग । 'अन्तर्मुख होओ, भीतरकी ओर लौटो'—समस्त साधनोंका एकमात्र यही सूत्र है।

### साधनाका मूल आधार

हृदयमें स्थित नारायणका साक्षात्कार करनेके लिये तथा समस्त जगत्में उनका संस्पर्श अनुभव करनेके लिये अनेक प्रकारकी साधनाएँ हैं। उनमेंसे कोई भी साधना लगन और उत्साहके साथ की जाय तो साधक अवश्यमेव अपने लक्ष्यको प्राप्त कर लेगा। क्योंकि हमारी अन्तरात्मा ही हमें यन्त्र बनाकर्भुताधना करती है। मन, बचन और कर्मकी पवित्रता, सत्य, अहिंसा, ब्रह्मचर्य, सास्विक एवं युक्त आहार-विहार, सत्यञ्ज, एकान्तमेवन, आँख, कान, जिह्ना, और उपस्थेन्द्रियका पूर्ण संयम, भगवान्में पूर्ण विश्वास, नामस्मरण, नम्रता, निरपेक्षता, सद्युन्थ-सेवन, साधु-सेवन, श्रीगुक्का आज्ञापालन—ये ही हैं साधनाके मूल आधार और कोई भी साधक, चाहे जिम शैलीकी उसकी साधना हो, इन तत्त्वींकी अवहेलना कर नहीं सकता।

#### गुरु

योग्य गुरुके संरक्षणमें साधना करना सर्वथा सुरक्षित एवं निरापद है। परन्तु सच्चे गुरुके लिये सच्ची खोज होनी चाहिये। गुरुके जीवनमें जितनी अधिक पवित्रता होगी। जितनी अधिक दिव्यता होगी, उसके मुखमण्डलपर चिच्छक्तिका जितना अधिक विकास होगा, उसकी करुणा-भरी, क्रपाभरी दृष्टिमे जितनी भी दिव्य आध्यात्मक ज्योति निकलती रहेगी, उसके शान्त, स्थिर, निर्मल, अहङ्कारशन्य, सरल, निश्छल, निर्मान, निर्मोह आचरणमें, उसकी शीतल रिनग्ध वाणीमें, जो सहज ही संशयका उच्छेदन करती है। आनन्द और प्रकाशकी वर्षा करती है, जितना अधिक प्रभाय होगा, साधकका उतना ही शीघ्र कल्याण होगा। सञ्चा गुरु कभी अपनेको अवतार घोषित नहीं करता, न अपनेको सर्वशक्तिमान् ही बतलाता है । इस प्रकारके अहङ्कारका उसमें लेश भी नहीं होता । प्रकाशन और प्रचारकी अपेक्षा मौन और एकान्तसे उसका विशेष प्रेम होता है। यह यह कहता भी नहीं कि मैं गुरु हूँ। सचा गुरु एक बारके दृष्टि-निक्षेपमात्रसे, एक बारके स्पर्शसे, एक बारके सक्रत्यसे अपने योग्य शिष्यमें शक्तिपात कर सकता है । वह मीलों दूरसे अपने शिष्यकी काया पलट सकता है; क्योंकि परमाणुओंकी गतिमें जो संवेग है, उससे भी अधिक तीन संवेग उसके विचारोंमें, उसके सङ्कल्पमें होता है। बड़ा ही भाग्यशाली है वह साधक, जिसे ऐसा गुरु प्राप्त हो गया है। ऐसे योग्य गुरु हैं बहुत ही दुर्लभ। भगवान्की कृपासे ही वे इस धराधामपर आते हैं। इस संसारमें आजकल ऐसे गुरु बहुत ही थोड़े हैं।

## कुछ साधनाएँ

साधनाके जिन आवश्यक तत्त्वोंका उछेख ऊपर किया जा जुका है, यदि उनका विकास किसी साधकमें हो रहा है तो वह आत्मज्ञानकी निम्निटिखित साधनाओंमेंसे किसी एकका, जिसका निर्देश उसके गुरुदेव करें अथवा जिसका अनुमोदन उसकी अन्तरात्मा करे, आधार हे सकता है—

- १. भगवद्गीता, रामायण, भागवत, स्तसंहिता, विवेक-चूडामणि आदि-आदि धर्मग्रन्थोंका अनुशीलन एवं मनन ।
- २. राम, कृष्ण, शिव, शक्ति, अल्लाह, जेहोवा या भगवान्के अन्य किसी भी प्रिय नामका प्रतिदिन कम-से-कम दस हजार जप।
- ३. भजन गाना, भगवत्येममें नाचना और खूब प्रेमसे भगवन्नामका ज़ोर-ज़ोरसे उच्चारण और भगवत्क्रपाका आवाहन । हृदय-द्वारको खोलने तथा हृदय-प्रिनथयोंको काटनेके लिये यह सर्वोत्तम साधन है।
- ४. सत्सङ्गः साधु-सेवा और संत-महात्माओंको भगवान्का स्वरूप समझकर उनका सम्मान करना ।
- ५. हमारे धर्मशास्त्रके द्वारा अनुमोदित नित्य नैमित्तिक कर्मानुष्ठान-सन्ध्योपासन, ब्रह्मयश, बलिवैश्वदेव आदि पवित्र कर्मोंका विधिवत् पालन करना । इन कर्मोंमें महान् आध्यात्मिक रहस्य भरा पड़ा है ।
- ६. भगवदर्पणबुद्धिसे ही कर्म करना और उन समस्त कर्मोंसे, जो अहंकार उत्पन्न करते हैं और मनकी शान्तिको नष्ट करते हैं, सर्वथा अलग रहना।
- ७. भगवान्की मूर्त्तिकी उपासना और अर्चा। यह भाव दृढ़ रहे कि मूर्त्तिमें साक्षात् श्रीभगवान्का निवास है। वह धातुकी नहीं है, अपितु स्वयं श्रीभगवान्का दिव्य मङ्गल-मय विग्रह है। मूर्त्तिपूजाके आलोचक इस बातको भूल जाते हैं और इसीलिये मूर्त्तिपूजाके तत्त्वसे अनिभन्न ही रह जाते हैं।

- ८. नियमपूर्वक किसी मन्दिरमें जानाः उसे भोनाः पोंछनाः साफ करनाः बत्ती जलानाः धूप दिखाना आदि कैक्कर्य करनाः।
- ९. तीर्थ-सेवन, गङ्गा, यमुना, सरयू आदि पवित्र नदियोंमें स्नान करना । यदि सचाईके साथ निष्ठापूर्वक ये कार्य किये जायँ तो अवस्य ही इसके द्वारा चित्तशुद्धि होती है और भक्तिकी लता लहलहा उठती है ।
- १०. दान करना-दीन-दुिखयों, अपाहिजोंको अल देना, पशु-पिक्षयोंको अपनी सन्तान समझकर उनको दाना-पानी पहुँचाना, गो-सेवा करना, पूजाके लिये बाग-वगीचे और फुलवारियाँ लगाना, ब्रह्मचारियोंको अन्न-वस्त्र देना, साधु-संन्यासियोंकी आवश्यकताओंका ध्यान रखना, पिवत्र सद्ग्रन्थोंका प्रकाशन करना, सद्ग्रानका प्रचार और प्रसार, गरीबोंके लिये, रोगियोंके लिये अस्पताल खुलवाना, गरीबों और मजदूरोंके लिये काम-काजकी व्यवस्था करना और उनकी जीविकाकी व्यवस्था बैठाना, उदारतापूर्वक दान देना, मानवमात्रको श्रीनारायणका विग्रह समझकर निष्काम-भावसे उसकी सेवा-शुश्रूपा करना। अन्तःकरणकी श्रुद्धिके लिये ये कार्य नितान्त अनिवार्य हैं।
- ११. गुरुसेबा—गुरुके चरणोंमें अपने आपको अर्पित कर देना, उन्हें साक्षात् श्रीमगवान् समझना और घेर्प तथा उत्साहके साथ उनके निर्दिष्ट पथका, उनकी आज्ञाओंका श्रद्धापूर्वक पालन एवं अनुसरण करना, कभी उनकी भगवत्तामें संशय न करना।
- १२. हडयोगकी कुछ कियाएँ—आसन, बन्ध, मुद्रा, प्राणायाम, कुम्भक, धौति, नौलि, त्राटक आदिका अभ्यास किसी योग्य अनुभवी गुरुके अनुशासन एवं तत्त्वावधानमें करना। हठयोगके आसनोंका अभ्यास एकमात्र नाडीशुद्धि और प्राणशुद्धिके लिये किया जाता है। इससे तुरन्त लाभ यह होता है कि इसके द्वारा साधकका चित्त स्थिर होता है और ध्यान जमता है और शारीरिक क्षोभ अथवा विक्षेप नहीं होने पाता। चमत्कारके लिये आसनोंका जो प्रदर्शन होता है, उससे कुछ भी होता-जाता नहीं। पैसोंके लिये तो राहमें भिष्कमंगे भी आसन करते देखे जाते हैं। मनके साथ कायुओंका सीधा सम्बन्ध है। योगके आसनोंद्वारा प्राण-प्रवाहपर बहुत ही सुन्दर ढंगसे नियन्त्रण किया जा सकता है, मनके वेगोंपर लगाम कसा जा सकता है और इस कारण

आसर्नोके द्वारा मन और प्राण स्वस्थ होते हैं और शरीर भी पुष्ट होता है, संगठित होता है। हठयोगका यही लक्ष्य है।

१३. राजयोग-राजयोगमें आठ सीदियाँ हैं। यम, नियमः आसन और प्राणायामके सम्बन्धमें ऊपर कुछ उल्लेख हो चुका है। प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधिके विषयमें बहुत संक्षेपमें यहाँ चर्चा की जा रही है। पहले न्वार तो बाह्य साधनाके अंग हैं और पिछले चार आन्तरिक साधनाके । पिछले चारके द्वारा मनुष्य भगवान्के बहुत निकट पहुँच जाता है। ध्यान ही आभ्यन्तर साधनाका प्राण है। ध्यानका सरल अर्थ यही है कि समस्त बाह्य वृत्तियोंको अन्तर्मुख कर हृदयात्मा अथवा हृत्युण्डरीकस्थित आत्म-पुरुषमें लीन कर देना। ध्यानमें सबसे पहले चित्तकी वृत्तियोंको एकाम करना पड़ता है। इष्ट देवताकी मूर्त्ति या चित्रपर दृष्टिको टिकानेसे सहज ही ध्यान जमता है, चित्त एकाप्र होता है अथवा किसी पुष्प, नक्षत्र, सूर्य, आकाश, मन्त्र, श्वासोच्छ्वास अथवा दृदयकी धड़कनपर दृष्टि स्थिर करनेसे सहज ही ध्यान लगने लगता है। तारे और पष्पको अपने परम प्रियतम प्रभुकी मृदुल मुसकान समझना चाहिये। आकाश और पृथ्वीको उसका निवासस्थान समझना चाहिये, हृदयको उसका मन्दिर मानना चाहिये। सभी वस्तुओं के रहस्यमयं आन्तरिक स्वरूपको ही प्रहण करना चाहिये। ध्यान जब द्वदयमें किया जाता है, तब बाहरके किसी भी उपकरण बा सहायताकी आवश्यकता नहीं रह जाती; क्योंकि हृदयस्य चैत्य परुषका दिव्य भाव-प्रवाह हमारी समस्त सत्ता-को आत्मसात् कर लेता है और इस कारण हमारी उपासना भी दिव्य हो जाती है। इदयदेशमें स्थित नारायणका ध्यान लगातार पूरे छः महीने करनेपर हमारी अन्तश्चेतना जाग उठती है और उसके अनन्तर तो साधकको केवल इसी बात-का ध्यान रखना पड़ता है कि उसकी अन्तर्गुफामें जो दिव्य ज्वालमाल जगमगा रहा है उसपर उसकी हिष्ट स्थिर रहे। फिर और कुछ करना-धरना नहीं पहता, साधना तो स्वयं चलती जाती है, होती रहती है। इससे होगा यह कि धीर-धीरे जब समग्र चेतना जाग उठेगी तो मन-बुद्धिका आत्मामें विलयन हो जायगा और समाधिका आनन्द प्राप्त होने लगेगा ।

१४. भिक्तयोग-अपने इष्टदेवके चरणोंमें सर्वात्मसमर्पण ही सर्वश्रेष्ठ साधना है। इससे स्वयं ही साधकमें साधनाकी सभी आवश्यक बार्ते आ जाती हैं। भिक्तकी साधना अत्यन्त सुगम है और इसमें किसी प्रकारके विश्व-बाधा या अन्तरायका प्रायः भय नहीं है । भगवान्के चरणोंमें भक्ति करके संसारमें आजतक कभी किसीको धोखा हुआ नहीं, हो नहीं सकता । ग्रहस्थोंके लिये, जिनकी संख्या संसारमें ९९% ( सौमें निन्यानवे ) है, यह सर्वोत्तम साधना है । भक्तिके मुख्यतः दो भेद हैं—सगुणभक्ति और निर्गुणभक्ति अध्यवा अपराभक्ति और पराभक्ति । इनमें सगुणभक्ति अधिक सुगम है और इसका पालन सभी कर सकते हैं । प्रेम कई प्रकारसे व्यक्त होता है । प्रेमी भक्त अपने प्रेमको अनेकों प्रकारसे प्रकट करता है । मगवान्से वह कई प्रकारका सम्बन्ध जोड़ लेता है—दास्यभाव, सख्यभाव, वात्सत्यभाव, माधुर्यभाव आदि कई सम्बन्धोंको लेकर वह भगवान्से जुड़ जाता है । इनमेंसे किसी भी भावसे की हुई भक्तिके द्वारा भगवत्कृपा प्राप्त होती ही है ।

१५. ज्ञान-साधन-समाधिके लिये ज्ञान-साधन बहुत ही उत्तम साधन है। विवेक, वैराग्य, आत्मविचार, अन्त-र्दर्शन--यह है प्रक्रिया ज्ञान-साधनकी । दृश्य जगतुके समस्त विषयोंके प्रति-जो अनात्म हैं, तुच्छ और क्षणभङ्गर हैं---शानी अपनी दृष्टि मूँद लेता है, अपनी इन्द्रियोंको हटा लेता है-खींच लेता है। मैं यह भी नहीं हँ, मैं यह भी नहीं हुँ-- 'नाहम्' 'नाहम्'से वह गुरू करता है। फिर सहज ही प्रश्न उठता है-फिर मैं क्या हूँ, मैं क्या हूँ-'कोऽहम' 'कोऽहम'! अन्तमें शद सचिदानन्दस्वरूपमें अपने आपको स्थित पाकर वह कह उठता है-मैं 'वह' हूँ, मैं 'वह' हूँ—'सोऽहम्' सोऽहम्'! ज्ञानी इस बातको जानता है कि वह 'आत्मा' है, स्वयं ब्रह्म है। अहर्निश, सोते-जागते, उठते-बैठते वह इसी जापत चेतनामें रहता है और अपने मन, चित्त तथा प्राणको उसी 'एक' शाश्वत सत्यमें लय किये रहता है। उसी 'एक' का ही वह अपने अन्तर्हृदय-में दर्शन करता है-और आँखें खोलकर बाहरके संसारमें भी वह उसीका दर्शन करता है। 'उस'के सिवा उसके लिये और कुछ रह ही नहीं जाता । वह सर्वत्र और सब वस्तुओं-में उसी एक अद्वितीयको ही और उसी 'एक' अद्वितीयमें सब वस्तुओं और सब रूपोंको देखता है। इसीको कहते हैं एकमें अनेक और अनेकमें एकका दर्शन! ऐसे ही आत्म-दशीं संतका गुणगान गीता और उपनिषद गाती हैं।

१६. तम्त्र-योगी लोग जागृत कुण्डलिनीकी उपासना शक्तिरूपमें करते हैं । चक्रवेधकी प्रक्रियाके द्वारा वह कुण्डलिनीको छः चक्रोंको भेदता हुआ सहस्रारमें ले जाता है और वहाँ महाकुण्डलिनीका 'पुरुष'से मिलन होता है । इस मिलनसे ॐकारकी ध्वनि स्पष्ट सुननेमें आती है और ब्रह्म-रन्त्रमें प्रकाश जगमगाने लगता है और कई वर्षकी साधनासे इमारा सम्पूर्ण अस्तित्व-हमारा मन, प्राण, शरीर सब-का-सब दिव्य हो जाता है। नस-नसमें, कण-कणमें चिच्छक्तिका दिव्य विलास होने लगता है और आनन्दकी पुलक्से रोम-रोम सिहर उठता है। परन्तु यह बात स्मरण रखनेकी है कि तन्त्रकी साधनासे कुण्डलिनी-जागरणद्वारा जो कुछ आनन्दानुभूति होती है, शानीकी सहज समाधि या भक्तके अशेष आत्मसमर्पणमें उससे किञ्चिदंशमें भी कम आनन्दानु-भूति नहीं होती। तन्त्रका मार्ग सङ्कटापन्न है और किसी अनुभवी योग्य सिद्ध गुरुकी देख-रेखमें रहकर ही इस मार्गमें प्रवृत्त होना चाहिये। गुरु ऐसा हो, जो शिष्यमें शक्तिपात कर सके। केवल प्रपञ्चसार, षट्चक्रभेदन, कुलार्णव या महार्णव तन्त्र पढ लेनेसे तन्त्रका ज्ञान नहीं हो सकता । और इन्हें पढकर पञ्चमकारकी उपासनामें प्रवृत्त होना तो अपनेको एकदम खतरेमें डालना है। बहुत-से साधक इस मार्गपर चलकर खतरा उठा चुके हैं, घोखा खा चुके हैं। इस पथमें पूरी सावधानी न रही तो अवाञ्छनीय परिणाम होना स्वाभाविक है। यह जान लेना चाहिये कि भक्ति-साधना और शक्ति-साधना दोनों ही समानरूपसे प्रभावशाली हैं।

## पुकारो, भगवानुको पुकारो

वचपनमें में सहज ही भिक्तिके मार्गमें लगा। मेरे दादा एक सब्बे संन्यासी थे। पैदल दो बार मद्राससे हिमालयतककी यात्रा उन्होंने की थी और अपने अन्तिम दिनोंमें वे एक पर्णशालामें रहा करते थे। मेरी अवस्था उस समय छःसत सालकी थी। मैं बराबर उनकी सेवा-परिचर्यामें लगा रहता था और मेरेलिये तो वे भगवान् ही थे। उनके ही पास रहकर मैंने हटयोगके तमाम आसन सीखे, प्राणायामकी प्रक्रिया सीखी—और यह सब कुछ हुआ खेल-तमाशेमें। उनकी सेवामें मुझे इतना रस मिलता कि पढ़ना-लिखना सब ताकपर रख दिया और मेरा दिल-दिमाग दुनियाकी किसी भी बातमें रमता ही नहीं था। घरवाले मुझे बुरी तरह फटकारते, परन्तु में अपनी सारी बातें चुपचाप अपने दादासे—जिन्हें मैं साक्षात नारायण समझता था—कह दिया करता था।

म्ने—स्वामीजी ! मेरे पिताजी मुझे पीटते हैं ... के-एक ऐसा भी पिता है, जो अपने वर्षोंको कभी नहीं पीटताः उसे खोजो ।

मै-स्वामीजी ! मेरी माँ मुझे बुरी तरह फटकारती है !

व-एक ऐसी माँ है जो तुम्हें कभी भी फटकारेगी नहीं।
 वह केवल तुम्हें प्यार-ही-प्यार करेगी; उसे ढूँदों।

मैं-स्वामीजी ! मेरे मास्टर बेंतोंसे मेरी खबर लेते हैं !

वे-एक ऐसा भी मास्टर है जो तुम्हें कभी भी बेंत नहीं लगायेगा, न तुम्हें छेड़ेगा ही। यह तुम्हें ऐसी बातें सिखलायेगा जिन्हें तुम्हारे दुनियाके मास्टर सौ जन्ममें भी नहीं सिखला सकेंगे।

मैं-मुझे कितावोंमें कुछ मजा नहीं मिलता।

व-( मेरे हृदयको थपथपाकर ) असली किताव तो यहाँ है; इसे ही खोलकर देखो, पढ़ो। फिर आप-ही-आप तुम्हें सारा ज्ञान हासिल हो जायगा।

दिन-दिन इन उत्तरोंसे मेरे अन्तरकी गाँठें खुलती गयीं और अपने-आप ही मैं आत्मिवचारमें लग गया। मेरे मनने यह दृढ़ निश्चय कर लिया कि उस प्यरमिपता के दर्शन करने ही हैं और उसका ज्ञान प्राप्त करना ही है, अवश्यमेय करना है। एक दिन वे बहुत ढंगसे यह समझा रहे थे कि जो कुछ है, सब-का-सब भगवान ही है, एकमात्र भगवान है, भगवान सर्वत्र है और सब कुछ है। इसपर मैंने पूछा— स्वामीजी! क्या मैं उनका दर्शन कर सकता हूँ ?'

(हाँ, हाँ'-उन्होंने स्नेहके साथ कहा । (कैसे ?' मैंने आतुरतासे पूछा । (पुकारो, उसे पुकारो'-उन्होंने समझाते हुए कहा । (कैसे पुकारूँ स्वामीजी ?'

'अरे भाई, उसे पुकारनेमें क्या दिकत है! वह सर्वव्यापक है, शुद्ध है, पिवत्र है, सर्वशक्तिमान् है! चाहे जिस नामसे पुकारो वह सुनता ही है, सुनता ही है, अवस्य सुनता है। उसे शुद्ध ब्रह्म कहो या उसे सर्वशक्तिमान्, सर्वसमर्थ कहो। उसे पुकारो या उसकी शक्तिको पुकारो। अच्छा सुनो, मैं तुम्हें एक मन्त्र सुनाता हूँ; तुम हसे जपा करो और तुम हसके दिव्य चमत्कारको देखोगे। वह मन्त्र है—'ॐ शुद्ध शक्ति'! इससे तुम्हारे सारे मनोरथ सिद्ध हो जायँगे।

इस मन्त्रके साथ मेरे हृदयका एक विचित्र अकथनीय आकर्षण हो गया, उसके लिये हृदयमें चाह उत्पन्न हो आयी और रात-दिन मैं बराबर उसका जप करता रहा । यह मन्त्र मेरे हृदयकी घड़कनके साथ मिल गया । मैं अपने हृदयकी घड़कनमें स्पष्ट सुनता था उस मन्त्रकी ध्विन ! मुझे यह दिव्य मन्त्र पदान कर वह महात्मा इस संसारसे चल बसे । इसके बाद मैं अनेकों संत-महात्माओं के संसर्गमें आया और अनेकों प्रकारकी साधनाएँ कीं । परन्तु अन्ततः मेरे लिये तो उस परम गुद्ध शक्तिके चरणों में पूर्ण आत्मसमर्पणका ही एकमात्र आधार रह गया है और इसीसे मेरे जीवनमें एक अद्भुत आनन्द है, जिसका मैं निरन्तर पान किया करता हूँ । मिक्तकी ज्वाला मेरे हृदयमें अहर्निश प्रज्वलित रहती है । गुद्ध और शक्तिका वही सम्बन्ध है, जो सूर्य और उसकी किरणोंका है ।

#### महासाधन

सम्पूर्णः, निःशेष आत्मसमर्पणको ही मैं 'महासाधन' कहता हूँ । साधकोंकी प्राणदायिनी माता गीताका यह सार-सर्वस्व है। लोग समझते हैं कि समर्पण एक बहुत आसान चीज है, परन्त यह आसान है नहीं। समर्पणसे सारा कार्य) सारी साधना, समस्त मनोरय सफल हो जाते हैं-इसमें कोई भी सन्देह नहीं। मुझे तो एकमात्र समर्पणसे ही पूर्ण शान्ति एवं पूर्ण आनन्दकी अनुभूति हुई है। हठयोग और राजयोगकी अपेक्षा समर्पणका मार्ग अधिक कठिन है। समर्पणमें कर्म, भक्ति और ज्ञानका पूर्ण समन्वय है। हाँ, यह बात अवस्य है कि हमारा यह समर्पण पूर्णतः प्रीतिपूर्वक होना चाहिये। नम्रता, आशापालन, प्रभुकी सेवा और भगवद्भावसे जगतके जीवोंकी यथाशक्ति सेवा-सहायता करना-यह तो है शरीरका समर्पण। प्राणींका स्तर इतना सहद होना चाहिये कि वह साधनाके भारको सँभाल सके, अहङ्कारको भगा सके, इच्छा, वासना, मोह, आसक्ति, ईर्ष्या, राग-द्वेष, लोभ, लालसा, मद, मत्सरसे साधकको अलग-अछ्ता रख सके। यह पूर्णतः नरम, कोमल, चिकना, मसूण और धंवेदनशील होना चाहिये-जिसमें यह भगवत्क्रपाके संस्पर्श और प्रभावको बराबर अनुभव करता रहे । किसी भी व्यक्तिगत वासना, किसी भी अहङ्कार-पूर्ण माँग या शर्तके द्वारा समर्पणको कलक्कित नहीं करना चाहिये। चित्त सर्वथा शुद्ध और निर्मल हो, स्थिर हो, दढ़ हो और हमारी समस्त इच्छाएँ पुश्चीभृत होकर भगवानको पुकार सर्वे, भगवानको ही प्राप्त करनेके लिये तड्प उठें! अहङ्कारको तो एकदम मिटा देना होगा, निःशेष कर देना पहेगा।

साधकको इस बातका दृढ़ विश्वास होना चाहिये कि मनुष्य तो भगवान्के हाथमें यन्त्रमात्र है, भगवान् उससे जो कुछ कराना चाहते हैं, वही उसे करना पड़ता है। उसे यह अनुभव करना चाहिये कि स्वयं भगवान् ही उसके प्राणोंके प्राण हैं, जीवनके जीवन हैं, मस्तिष्कमें बैठकर भगवान् ही विचार करते हैं, और दृदयमें बैठकर वही आनन्दकी सृष्टि करते हैं।

साधनाके दो घोर शत्रु हैं-अहङ्कार और ममकार, में और मेरा । इनके नाममात्रसे भी साधनाके क्षेत्रमें सब कुछ किया-कराया चौपट हो जाता है। बुद्धिके द्वारा आत्माको अनात्मासे पृथक् करके भगवान्के पथमें आगे बढ़ना चाहिये । मन पाँची इन्द्रियोपर पूरी चौकसी रक्खे । इन्द्रियाँ कभी-कभी मदमाते उद्दाम घोड़ोंकी तरह मनुष्यको खाई-खंदकोंमें गिरा फेंकती हैं और मन्ष्य विषय-वास-नाओंके जंगलमें भटकता फिरता है । मनुष्य अज्ञानके हाथकी कठपुतली हो जाता है। मन तो विषयोंका स्फुरण-स्थान है। मन हृदयमें इब जाय और हृदयमें भगवान-की ज्योति सदैव जगमगाती रहे--- फर चाहिये क्या । हृदयको इस बातका पूरा-पूरा विश्वास हो जाना चाहिये कि अधोगामी विषयोंमें कुछ भी है नहीं और प्रेम करने योग्य कोई वस्त है तो वह है परम प्रियतम प्राणधन हरि। जब दिव्य प्रेम हृदयको संस्पर्श करता है तो मार्ग अपने-ही-आप सुगम हो जाता है और सारी कठिनाइयाँ आप-ही-आप इल हो जाती हैं। तब तो ऐसा होता है कि हमारा परम प्रियतम हमें अपनी भुजाओंमें बाँधकर अपने साथ ही लिये फिरता है। जब मन-बुद्धि-प्राण भगवान्में हूब जायँ, जब हृदयमें उसी एक 'दिलवर' के लिये, उसी एक 'महबूब' के लिये प्यार और तहप रह जाय-बस, प्यार-भरी तडप और तडपता हुआ प्यार रह जाय, जब जगत्के भोग-विलासोंसे चित्त आप-ही-आप फिर जाय, जब साधक यह समझे, यह अनुभव करे कि शरीर जाय तो जाय, परन्तु भगवान्को पाये विना रह न सकूँगा, जब उसे जीवनकी अपेक्षा भी प्रभू प्रिय लगें, तब उसे यह समझना चाहिये कि भगवदीय चेतनाका उसमें अवतरण एवं स्फरण हुआ है। तभी उसपर भगवानकी दया उतरती है। दिव्य प्रकाश उसपर अपने-आप बरसने लगता है और तभी उसके भीतर भागवती इच्छा अपना कार्य करने लगती है। साधक तब यह समझता है कि वह भगवानके हायका एक यन्त्रमात्र है और भगवानकी

जो इच्छा होती है वही उसके द्वारा होता है, अन्यया कुछ हो ही नहीं सकता । वह यह अनुभव करता है कि उसके फुफ्फ़समें भगवान् ही साँस लेते हैं, उसकी वाणी-में भगवान् ही बोलते हैं, भगवान् ही उसके हृदयमें बैठे प्यार करते हैं, उसकी बुद्धिमें बैठे हुए विचार करते हैं और उसकी आत्मामें रहकर आनन्दका आख़ादन करते हैं। यह है समर्पणकी पराकाछा। इसके द्वारा मनुष्य स्वतः निश्चिन्त, निर्द्धन्द्व और निर्लेष रहता है और उसके द्वारा भगवती शक्ति अपना कार्य करने लगती है। साधक अपने हृदेशमें भगवान्के साथ नित्य युक्त रहता है। साधक भगवान्को नहीं छोड़ता, भगवान् साधकको नहीं छोड़ते। साधकका निवास होता है भगवान्में, भगवान्का निवास होता है भगवान्में, भगवान्का निवास होता है साधक सार्थिन अर्थि-मुनियोंने बतलायी है। और यही है इस युगके लिये परम साधन।

## सिद्ध पुरुष

सिद्ध पुरुष यह जानता है कि भगवान ही उसकी आत्मा हैं। वही यह डंकेकी चोट कह सकता है कि मैं आत्मा हूँ, मैं ब्रह्म हूँ । परन्तु सिद्ध पुरुप इस कारण किसी ऐसे भ्रममें या अहङ्कारमें नहीं पहेगा कि वह सोचने लगे कि वह सर्वशक्तिमान् है, सर्वव्यापक है और खयं भगवान् है या उसका प्रतिनिधि है। समाधि-साधकोंको तो इस दिशामें बहुत ही सतर्क रहनेकी आवश्यकता है। नाममात्रका अहङ्कार भी उसे ले इबेगा। मनुष्य तो सीमाओंसे आबद्ध है। वह ईश्वरका अंश अवस्य ही है, परन्त ईश्वर नहीं है। अंश पूर्णके बराबर नहीं हो सकता, सूर्य-की एक किरण सूर्यके समान नहीं हो सकती। जलका एक कण लघु सागर है-इसमें कोई सन्देह नहीं, परन्तु यह पूर्ण सागर तो नहीं है। साधक सदेव इस बातका ध्यान रक्खे कि वह जीवित है, क्योंकि भगवान्का उसमें निवास है; वह साँस लेता है, क्योंकि भगवान् उसके भीतर बैठे साँस लेते हैं; वह सोचता-विचारता है, इसलिये कि उसकी बुद्धि-में बैठे हुए भगवान् अपने प्रकाशते उसकी बुद्धिको प्रकाशित किये हुए हैं और वह भगवान्का साक्षात्कार करता है, क्योंकि भगवान ही उसके जीवनकी सार सत्ता हैं। डायनेमो बिजलीके प्रवाहसे चलता है। स्वयं मशीनमें क्या शक्ति है कि कुछ भी कर सके। उस अनन्त शक्तिके एक कण-मात्रसे समस्त लोक-लोकान्तरींमें जीवन-प्रवाह प्रवाहित हो

रहा है । उसी शक्तिसे यह जगत्-चक्र चल रहा है ।

मनुष्य उस शक्ति-कणका करोड़ वें हिस्सेका भी करोड़ वाँ

हिस्सा है या उससे भी कम । इसलिये उसे यह भूल नहीं
जाना चाहिये कि चाहे कितनी भी उसकी शक्ति क्यों
न हो, वह देश और कालसे सीमित है, परिच्छिन्न है और
वह कदापि उस अनन्त, सर्वशक्तिमान् प्रमुकी समानता
कर नहीं सकता । इसलिये मनुष्यमात्रके लिये एक ही

मार्ग है और वह है समर्पणका । जिस प्रकार मालाके मनिये
धागेमें पिरोये रहते हैं उसी प्रकार जपसे लेकर समाधितक
समस्त साधनाओंका मूल आधार है यह समर्पण, सर्वस्वसमर्पण, निःशेष सर्वात्मसमर्पण।

#### समर्पण

प्रभो ! मेरे देवाधिदेव ! मैं यह भूछूँ नहीं कि तुम सदैव मेरे इदयदेशमें निवास करते हो। तुम्हीं मेरे जीवनके सूत्रधार हो । इस क्षण-क्षण बदलनेवाले. पल-पलमें बनने-मिटनेवाले संसारमें जो कुछ भी हो रहा है, जो कुछ भी सामने आ रहा है, जो कुछ भी हिल-इल रहा है और फिर आँखोंसे ओझल हो रहा है वह सारा ही तुम्हारी सत्तासे अनुप्राणित है, स्पन्दित है। मेरा मन-प्राण तुममें ही निवास करे. बसे और मेरा यह ज्ञान. यह चेतना बनी रहे कि तुम्हारी इच्छाके सिवा मेरी कोई गति नहीं, कोई आश्रय नहीं, कोई शरण नहीं, कोई अस्तित्व नहीं । यह शरीर तो मृत पिण्ड है. यह सजीव इसलिये है कि तम इसमें साँस लेते हो । ओ मेरे प्रियतम, मेरे प्राणाराम ! मैं अपने इदयदेशमें सतत तुम्हारा आलिङ्गन-रस पाता रहूँ। जो कुछ करूँ तुम्हारी प्रेरणा और सङ्केतसे, तुम्हीं मेरे द्वारा अपना कार्य करो, अपना उद्देश्य साधो; मेरे हृदयमें तुम्हारा ही प्रेम विराजे, तुम्हीं प्रेमरूपमें विराजो; मेरी बुद्धिमें तुम्हीं प्रकाशरूप बने रहो. मेरे मस्तिष्कमें तुम्हीं विचार करो । मेरे समस्त अहङ्कारको अपनेमें डुबा छो, प्रभो ! मेरे अंदर तुम्हारे भी रह न जाय, तुम्हीं-तुम रह जाओ । हे सर्वशक्तिमान्, सर्वसमर्थ खामिन ! भले

ही मैं समाधिकी अवस्थामें तुमसे एकाकार होकर तुम्हारी ही तरह हो जाऊँ; परन्तु यह भूलकर भी मैं यह न मान बैठूँ कि मैं तुम्हारे सदृश हूँ। मैं हूँ ही क्या। एक तुच्छ नगण्य नाचीज—जो अपनी एक-एक सौँसके लिये तुम्हारी कृपापर अवलिन्नत है, तुम्हारी दयाका मुँह जोहता है। तुम्हारे अनन्त महासागरके सम्मुख इस कणकी क्या हस्ती है, प्रभो!

मेरा अहङ्कार तुम ले लो, मेरे दयामय हरि ! और मुझे नम्रता, दीनता प्रदान करो । ओ मेरे खामी ! तुम्हारी इच्छा मेरे जीवनमें पूर्ण हो, तुम्हारी जो इच्छा हो वही मेरे भीतर-बाहर हो——तुम्हीं मेरे भीतर साधना करो और तुम्हीं मेरे भीतर सिद्ध होकर अपनी इच्छा पूर्ण करो।

#### - BARRES

# साधना और सिद्धि

( हेखक-स्वामी श्रीअसंगानन्दजी महाराज)

साधनाके विशाल एवं व्यापक क्षेत्रपर यदि हम उदार दृष्टि डाहें तो हमारा यह विश्वास हढ़ हो जायना कि हमारा सम्पूर्ण जीवन साधनाका अनन्त क्षेत्र है । 'जैसी करनी वैसा फल'---यह एक ऐसा सत्य सिद्धान्त है जो हमारे जीवनके समग्र शारीरिक और मानसिक कर्मोंमें—एक-एक कार्यमें लागू होता है; यह कार्य चाहे जिस प्रकारका हो—उसका सम्बन्ध कलासे हो या साहित्यसे हो, चित्रकारीसे हो, सङ्गीतसे हो या संस्कृतिसे हो—सर्वत्र समानरूपसे यह सिद्धान्त घटता ही है | ऊपर हम जितने भी क्षेत्र गिना आये हैं, उनमें हमें सफलता उतने ही अंशमें मिलती है, जितने अंशमें हम उसमें निष्ठा एवं शक्तिके साथ प्रकृत होते हैं। इसलिये यदि हमने अपनी चरम लक्य-सिद्धिके लिये पूरा-पूरा प्रयत्न नहीं किया, जी-जानसे परिश्रम नहीं किया तो हमारे लिये अपनी असफलता-पर द:ख करनेका, खिल होनेका कोई कारण नहीं है। अतिचेतन और अतीन्द्रिय परमात्मसत्ताकी उपलन्धिके लिये हम जो कोई भी आध्यात्मिक अनुष्ठान करते हैं—ध्यान, चिन्तन, पूजा, जप, आसन, भजन इत्यादि-सब साधनाकी परिभाषाके अन्तर्गत आ जाते हैं।

सभी संत-महात्माओं तथा धर्मसंस्थापकोंने अत्यन्त कठिन-कठोर साधनाके द्वारा ही आत्मज्ञानका प्रकाश पाया और आत्मानुभूतिके दिव्य प्रकाशमें ही उन्होंने जगत्के लिये भगवान्का पथ दूँद निकाला, भगवत्साक्षात्कार अथवा निर्वाण-का मार्ग आलोकित किया। और यही कारण है कि इन आत्मदर्शी संत-महात्माओं के चरण-चिह्नोंका अनुसरण कर, उनके आदेश और आचरणका अनुकरण कर आज भी एक सचा साधक, भगवान्के प्रयुपर चलनेवाला एक निष्ठावान् पुरुष

आध्यात्मिक साधनाकी एक एक सीढ़ी चढ़ता हुआ अपने लक्ष्यकी ओर बढ़ता जाता है; क्योंकि वह महात्माओंके बताये हुए उस मार्गपर चल रहा है, जिसका उल्लेख संसारके धर्म-शास्त्रों एवं अध्यात्मग्रन्थोंमें बहुत विस्तारसे हुआ है। साधनाका यह पथ इतना प्रशस्त, सुरक्षित एवं सुनिश्चित है कि साधकको इधर-उधर भटकनेकी कोई आवश्यकता ही नही है। कारण कि उन संत-महात्माओंने जो कुछ लिखा है वह अपने अनुभवसे लिखा है, उनके उपदेश और आचरणमें पूर्णतः एकता थी, वे वही बात लिखते थे जिसका उन्हें अनुभव था और इसीलिये उनके उपदेशोंमें जीवन एवं शक्ति भरी पड़ी है। ऐसे संत-महात्मा जिस धर्ममें जितने भी अधिक होंगे, वह धर्म उतना ही दीर्घजीवी और स्थायी होगा। परन्तु खेदका विपय है कि बीच-बीचमें अपकर्षकी अन्तर्दशा भी आती रहती है और उस समय उन महात्माद्वारा प्रज्वलित आत्मशानकी ज्वाला धूमाच्छन्न हो जाती है। परन्तु वह तेज है तो सनातनः चिरप्रकाशमान और दिव्य। इसी कारण वह केवल धूमाञ्चन होता है, बुझता नहीं-बुझ सकता ही नहीं। इसलिये एक सचा साधक अवसाद और अपकर्षकी अन्तर्दशासे निराश एवं क्लान्त नहीं होता। अपित अपनी कठोर तपस्या एवं तीव साधनासे वह समस्त साधन-पयको आलोकित कर देता है-उसमें नवीन प्राण, नूतन जीवन डालकर पुनः जाज्वल्यमान कर देता है।

संसारके धर्मशास्त्रोंका तुलनात्मक अध्ययन करनेपर हम इसी निष्कर्षपर पहुँचते हैं कि सनातनधर्मके अतिरिक्त सभी धर्मोंने अपने-अपने अनुयायियोंके मानसिक विकासके लिये एक सुनिश्चित साधन-प्रणाली निर्धारित कर दी है

जिसमें एक विशिष्ट प्रकारकी भावना, ध्यान, चिन्तन तथा साधनाकी प्रक्रियाओंका निर्देश है। परन्तु हिन्दूधर्मने अपने अनुयायियोंकी मनोदशा, प्रवृत्ति आदिका ध्यान रखकर अनेकों प्रकारकी साधन-शैलीका अनुसन्धान एवं उद्घाटन किया है जिससे सब लोगोंके लिये साधनाका पथ सुगम हो-सभी अपनी-अपनी शक्तिके अनुसार साधना कर सकें। अत्यन्त स्थूल मूर्त्ति-पूजासे लेकर निर्गुण निराकार-चिन्तनतक साधनाकी कई सीढिबाँ हैं। बाहर-बाहरसे देखनेवालींकी बुद्धिमें ये वातें आ ही नहीं सकतीं। न वे इनका रहस्य ही समझ सकते हैं। सनातनधर्म तो एक ऐसी माताके समान है, जो अपनी सन्तानकी वय और शक्तिको देखकर तरह-तरहकी चीजें उसके उपयुक्त तैयार कर खिलाती रहती है और उसका स्नेहके साथ भरण-पोषण करती है। सच तो यह है कि हमारे पूर्वपुरुष, हमारे ऋषि-महर्षि और सिद्ध पुरुष-जो हिमाच्छादित, गगनचुम्बी महामहिम हिमालयसे लेकर कन्याकुमारीतक फैले हुए इस आर्यदेशमें एक छोरसे दूसरे छोरतक रहते थे - वस्तुतः शास्त्रज्ञानमें बड़े ही निपुण एवं पारंगत थे, ज्ञान-विज्ञानमें विशारद थे। उनके बताये हुए साधन-मार्ग एवं साधन-प्रणालीका सचाईके साथ अनुसरण कर इम निश्चय ही अपने दुर्जय दुर्घर्ष मनपर विजय प्राप्त कर सकते हैं, उसे पवित्र बना सकते हैं, जिसके द्वारा इस शरीर-रूपी पिंजडेके भीतर बंद हंस उन्मुक्त होकर कुरेल कर सकता है। हमारे वे ऋषि-महर्षि सच्चे अर्थमें विज्ञानवेत्ता थे और आज भी उनके विज्ञान-ज्ञानका संसार लोहा मानता है। क्योंकि उन्होंने जो कुछ भी अनुभव किये, वे मले ही अवर्णनीय एवं अचिन्त्य हों; परन्तु सत्य सदैव उनका अनुमोदन करता है। सत्य सदा उनके अनुभवका आधार है। इसीलिये उनका अनुभव और ज्ञान भी सनातन सत्यकी भाँति शाश्वत है। चिरन्तन है।

कुराल-कुरााप्र बुद्धि एवं सत्य-सनातन अनुभवमें यही अन्तर है। अध्यात्मका विशाल, विस्तृत क्षेत्र बुद्धिके लिये सर्वथा अगम्य ही है। यह बेचारी बुद्धि, जिसका हमें बड़ा गर्व एवं अभिमान है, वस्तुतः है क्या ! यह तो देश-काल-कारणसे परिच्छिन है और यहाँतक परिच्छिन है कि इसका उस लोकमें प्रवेश ही नहीं है, जिसमें प्रवेश करनेके लिये साधकको देश-काल और कारणको या तो मुलाना पड़ता है या लोप करना पड़ता है। यही कारण है कि सनातनधर्मके आचार्य बार-बार हमारे कानोंमें यही कहते हैं कि वेदोंमें विश्वास करो, आसवाक्योंमें विश्वास करो और इन्होंके आसरे साधनमार्गपर चले चलो, चले चलो और तबतक चले चलो जनतक अन्तरका पट न खुल जाय। साधना करो, साधना करो; सचाई, निष्ठा और विवेकके साथ साधना करो; शेष सारी बातें अपने-आप हो जायँगी—यही है हमारे शाखों और ऋषियोंकी वाणीका सार समुञ्चय। दूसरे धर्मोंके प्रवर्त्तक तथा आचार्योंका भी यही कहना है और उनकी इस वाणीमें एक दिव्य ज्योति गर्मित है। परन्तु जिन लोगोंको बुद्धिका अजीर्ण हो गया है, वे सब बातोंको अपनी बुद्धिकी तुलापर तौलते हैं। उन्हें पता नहीं कि अध्यात्मके पथमें साधनाके विना कुछ भी नहीं बनता और इसीलिये वे इन संत-महात्माओं और आचार्योंको कुछ-का-कुछ समझ लेते हैं।

किसी भी बातके लिये दी हुई शर्तोंको पूरा कर देने-पर ही सफलताका मार्ग खुलता है। यह एक ऐसा नियम है जो ज्ञानके क्षेत्रमें सर्वत्र समानरूपसे लागू है और धर्मके क्षेत्रमें तो विशेषरूपसे । इसलिये सत्यके, ज्ञानके अथवा भगवदर्शन-के सच्चे साधक अथवा आत्मार्थीके लिये कुछ नियम होते हैं, कुछ विधियाँ होती हैं, जिनका सम्यक्रूपसे पालन करनेपर ही मानव-जीवनकी चरम सिद्धि होती है । अद्वैत-वेदान्तके साधकको भी, जिसके लिये यह जगत् एक मायाजाल है, नित्यानित्यविवेक, इहामुत्र-फलभोगविराग, शम-दमादि षट्-सम्पत्ति और मुमुक्षुत्वकी शर्ते पूरी करनी पहती हैं और उन्हें पूरा करनेपर ही वह संसारके बन्धनोंसे छूटकर मुक्तिपथ-में सफलतापूर्वक जा सकता है। वे ही क्यों, सभी साधकोंको-चाहे वे कर्मयोगी हों, भक्त हों या राजयोगी हों या और किसी मार्गके हों—कठिन साधनाके मार्गपर चलना ही पड़ता है, घोर तपस्या करनी पड़ती है और तब जाकर वे सची साधनाके सच्चे अधिकारी होते हैं । उन सभी साधनोंमें, जिनका उल्लेख संसारके धर्मशास्त्रोंने किया है, चार मुख्य हैं। वे हैं-अशेष धैर्य, आत्मसंयम, सचाई और आत्मोत्सर्ग । केवल कुछ जप या ध्यान कर लेनेसे ही मनुष्य अपने आदर्शको नहीं पा सकता। भगवान तो सर्वलोक-महेश्वर हैं, उन्हें किसी शर्तमें बाँधा नहीं जा सकता। साधकको चाहिये कि वह असीम धैर्य एवं साहसके साथ अपनी साधनाका अनुष्ठान करता रहे, करता रहे। एक दिन वह देखेगा कि उसके विना जाने ही प्रभुकी असीम अनुकम्पाका प्रवाह उसकी ओर मुड़ गया है और दिव्य लोकका द्वार उसके लिये खुल गया है। देवर्षि नारद तथा

दो साधकोंकी कहानी इस सम्बन्धमें संस्मरणीय है और वस्तुतः बड़ी ही भावपूर्ण है । देवर्षि वीणा बजाते भगवानके दर्शनोंके लिये जा रहे थे। राहमें उन्हें दो साधक प्रथक-प्रथक स्थानोंमें साधना करते हुए मिले। पूछनेपर दोनोंने ही यह जानना चाहा कि भगवान्की प्राप्ति कब होगी। देवर्षिने भगवान्से इनकी चर्चा चलायी तो भगवान्ने कहा कि एकको तो दस वर्षमें दर्शन होंगे और दूसरेको उतने ही वर्ष लगेंगे, जितने उस इमलीके पेड्में पत्ते हैं, जिसके नीचे बैठा वह साधना कर रहा है । देवर्षि लौटे तो पहलेने पूछा । उसे यह जानकर बड़ी ही निराशा हुई कि अभी दस वर्षतक प्रतीक्षा करनी पड़ेगी। इसलिये उसने साधना छोड़-छाड़कर घरकी राह ली। दूसरा जब मिला तो उससे देवर्षिने डरते हुए कहा,-'भाई, अभी तो बड़ी देर है। इस इमलीके पेड़में जितने पत्ते हैं, उतने वर्ष बाद श्रीहरि तुम्हें दर्शन देंगे। परन्तु इस साधकके आनन्दका पारावार नहीं रहा । वह आनन्दमें नाचने लगा । भिलेंगे न ११ वस, यही सोचकर वह प्रभुकी कुपामें आत्मविस्मृत हो हूव गया! भक्तिकी धारा उमड़ पड़ी, साधना तीव हो गयी और उसे शीघ ही भगवान मिल गये।

धार्मिक जीवनका मूल आधार है आत्मसंयम । आत्म-संयमके विना साधना हो नहीं सकती, हो नहीं सकती । क्षुत्र्य और चञ्चल शरीर तथा मनसे आध्यात्मिक जगत्में सफलता मिल ही नहीं सकती; सफलताका मिलना सर्वथा असम्भव ही समझना चाहिये । कारण कि जिस शक्तिकों संघटित एवं केन्द्रीभृत करके भगवान्में लगाना है, वही शक्ति अधोमस होकर क्षरित हो जाती है, नष्ट हो जाती है ।

भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनसे कहा है कि मिथ्याचारी पुरुष लोक और परलोक दोनोंसे ही भ्रष्ट हो जाता है। भगवान्ने अर्जुनको बुरी तरह फटकारा है—बातें तो करते हो पण्डितोंकी-सी, परन्तु शोक करते हो उन बातोंका जिनके िलये शोक नहीं करना चाहिये ! परमहंस रामकृष्णदेवने कहा है कि मन और मुखको एक करना ही सबी साधना है । सबा साधक जब अपने हृदयको टटोलेगा तो वह देखेगा कि कई तरहकी दुर्बलता और अशुचिता उसमें भरी पड़ी है और जबतक ये दुर्बलताएँ और अशुचिताएँ बनी हुई हैं, तबतक बास्तविक एवं स्थायी सफलता कैसे प्राप्त हो सकती है ? यही है आध्यात्मिक जीवनका बीज ।

अन्तमें एक बहुत ही आवर्षयक बात कहनी है । अध्यात्मपयमें आत्मोत्सर्गकी जितनी भी आवश्यकता समझी जाय, योड़ी ही है । अध्यात्मके आकाशमें हम चाहे जितनी भी ऊँची उड़ान लें—योगकी चाहे जितनी भी सिद्धियाँ प्राप्त कर लें—हमें यह जान रखना चाहिये कि जहाँतक हमारे अंदर अहङ्कार और ममकार है, जहाँतक हनका सर्वथा विलोम नहीं हो जाता, वहाँतक भगवदर्शन अथवा मोक्ष एक कल्पनामात्र है । यदि आप भक्त हैं, भिक्तकी साधना करते हैं तो 'इति, इति' के मार्गसे चिल्ये, समन्वयके पथपर चिलये और अपनी इच्छाओंको, अपने तुच्छ 'अहम्' और 'मम' को भगवदिच्छाके महासागरमें लीन हो जाने दीजिये । यदि आप शानी हैं, ज्ञानके मार्गपर चल रहे हैं तो 'नेति', 'नेति' के द्वारा अपने अहङ्कारको मिटा दीजिये—व्यतिरेककी पद्धतिसे ।

गीताके अन्तमें भगवान्ने अर्जुनको 'सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं क्रज', सब धर्मोंको छोड्कर मेरी शरण छो—यह आदेश किया । श्रीरामकृष्णदेवका भी अपने भक्तोंको कितना दिव्य उपदेश है—'अहङ्कारके मिट जानेपर जगजननी माँ साधकके शवपर अपना नृत्य करती है, यह नृत्य जो एक बार शुरू होकर फिर कभी बंद नहीं होता।'

इस प्रकार समस्त साधनाएँ सिद्धिके महासागरमें प्रवेश कर जाती हैं।

whiteher

# नाम विना सब दुःख है

जीवत ही स्वारध लगे मूप देह जराय।
हे मन सुमिरी राम कूँ घोले काहि पराय॥
हाधी घोड़े धन घना चंद्रमुखी बहु नारि।
नाम बिना जमलोक में पावै हुक्स अपार॥

<del>--- चर</del>णदासजी

#### शरण-साधना

( लेखक-पु∙ श्रीप्रतापनारायणजी, कविरक )

अलीकिक कामिनियोंकी ही कामना कोई करता है। संतानोंकी कोई सुखी साधनापर ही मरता है॥१॥ सुंदरि-सेवामें किसीका चला जाता सब जीवन है। किसीका रमा हुआ रहता रमामें ही व्याकुल मन है ॥ २॥ धाम-धन-दौलतको कोई लोकमें जमा किया करता। पेट-पालनको ही कोई माँगकर दान लिया करता ॥ ३॥ शोशपर धुन सवार रहती किसीके नाम कमानेकी। किसीके भादत पड़ जाती देह पर भसा रमानेकी ॥ ४॥ साधना जो ऐसी करते। अंत में वे ही पछताते। कभी वे नहीं सोचते यह-यहाँ वे क्या करने आते॥५॥ भाज दुनियामें नकली हैं, बहुत कम हैं असली भोले। यहाँ तो अपने मतलबमें

गजबके सब ही हैं गोले ॥ ६॥

यहाँका देना ही तो है वहाँके लिये साथ लेना। निकलना जगके जालोंसे नावको अपनी है खेना॥७॥ किसीकी क्यों न साधना हो अंतमें साधक पछताता। विश्व है नश्वर, इससे वह विनश्वर वैभव-सुखपाता ॥ ८ ॥ सर्वदा पूरी होकर भी अधूरी मनुज-कामना है। उसे बस, पूरा कर सकती रामकी सही साधना है। ९॥ भक्तको इधर-उधर डुलकर तत्त्व पर आना ही पड़ता। मोह्रमें, ममतामें मुँहकी अंतमें खाना ही पड़ता॥१०॥ मुक्तिको इच्छासे बढ़कर भक्तिकी भव्य भावना है। साधनाओंकी ह्मद्राणी इयामकी शरण-साधना है ॥११॥ भूल सब कर्मीको हरिकी मान लो यह आज्ञा सत्वर-'छोड सब धर्मीको मेरी एक तू शरण-साधना कर' ॥१२॥



# साधनाको गुप्त रखनेका महत्त्व

( लेखक-डा० शिवानन्द सरस्वती पम्० ए० )

उपनिषदों में जिस 'परा विद्या' का वर्णन है उसे स्थान-स्थानपर 'गुह्य' या रहस्यमय कहा गया है। उसे प्रकट करनेका निषेष किया गया है। गीतामें भगवान्ने 'राजयोग' को 'गुह्य' शब्दसे प्रकट किया है। तन्त्रोंमें तो स्थान-स्थान पर—

# गोपनीयं गोपनीयं गोपनीयं प्रयक्षतः । स्वयापि गोपितव्यं हि न देयं यस्य कस्यचित् ॥

---इत्यादि शब्दोंके द्वारा साधनाको प्रकट करनेका निषेध किया गया है। किन्तु साथ ही यह भी कहा गया है कि ये साधनाएँ भोग-मोक्ष देनेवाली, जीव और ब्रह्मको एक बनानेवाली और आवागमनके बन्धनसे मक्त करनेवाली हैं। इनसे बदकर प्राणियोंका हितकर साधन दूसरा नहीं। अब प्रश्न यह उठता है कि ऐसी हितकर साधनाओंको गुप्त क्यों रक्खा जाय ? इनका तो सर्वसाधारणमें इतना अधिक प्रचार करना चाहिये कि एक भी व्यक्ति इनसे अपरिचित न रहे। सभी इनसे लाभ उठाकर आवागमनके चकसे मुक्त हो जायें, संसारके दुःखोंमें न भटककर भगवान् तक पहुँच जायँ। हमारे शास्त्रोंमें स्वादिष्ट वस्तु दूसरेको न देकर स्वयं खा लेने और धन व्यय न करके कंजूसकी भाँति गाड़ देनेको घोर पाप बतलाया गया है । यदि इतनी साधारण वस्तुओको दूसरोको न देकर स्वयं उपभोग करनेसे ही पातक लगता है तो परब्रहा-को प्राप्त करानेवाली विद्याको छिपानेमें कितना घोर पातक लगेगा ?

यह प्रश्न विचारणीय है । धर्मशास्त्रोंमें साधनाओंको गुप्त रखनेका जो आदेश है उसके दो कारण हैं । पहला कारण तो यह है कि साधनाके प्रकट होनेसे स्वयं साधकको ही हानि पहुँचती है । साधारण-से-साधारण साधना भी जब जन-साधारणके सम्मुख प्रकट हो जाती है तो लोग साधकका सम्मान करने लगते हैं, या यों किहये कि उससे साधकका यश जनसाधारणमें फैलने लगता है। इस प्रकार यशका फैलना साधकके लिये अत्यन्त अहितकर है। तन्त्रोंमें लिखा है कि 'यदि जनताको यह शात हो जाय कि यह व्यक्ति तान्त्रिक साधक है तो उसी दिन तान्त्रिककी मृत्यु समझ लेनी चाहिये।' साधनाके प्रकट होनेपर साधकको जितना ही यश प्राप्त होगा, उतनी ही मात्रामें वह साधनाके फलको कम कर देगा।

इसीलिये बाइबिलमें लिखा है कि 'ढोल बजाकर दान-पुण्य न करों। जोढोल बजाकर दान-पुण्य करते हैं, उन्हें उसका फल उसी समय मिल गया, आगे उनके लिये कुछ भी नहीं रहता।' कहते हैं ययातिके यज्ञींका फल केवल इतनेहीमें नष्ट हो गया था कि रावणने अपने मुँहसे उन्हें प्रकट कर दिया था।

सर्वसाधारणमें यद्य फैलनेसे जनता साधकका सम्मान करने लगती है, धीरे-धीरे साधक भी यह समझने लगता है कि मैं अवस्य सम्मानके योग्य हूँ । इससे उसके हृदयमें सम्मानके प्रति राग उत्पन्न होता है, उससे अहङ्कार बढ़ता है। इधर यदि किसी व्यक्तिविशेषने उसी प्रकार सम्मान न किया तो द्वेप या दुःख होता है, उससे क्रोध उत्पन्न होता है। इस प्रकार साधक अपनी साधनाको प्रकट करनेसे फिर उसी राग-द्वेष, अहङ्कार, क्रोध आदिके कीचड़में फँस जाता है, जिससे ऊपर निकलनेका प्रयत्न वह कर रहा है। राग-द्वेष या अहङ्कार-क्रोधके कीचड़में फँसते ही यह समझ लेना चाहिये कि आज ही सारी साधना नष्ट हो गयी है और फिर गीताके शब्दों में क्रोधसे सम्मोह, सम्मोहसे स्मृतिविभ्रम, स्मृतिविभ्रमसे बुद्धिनाश और बुद्धिनाशसे सर्वनाश ही हो जाता है।

साधनाके प्रकट होनेपर अनेकों व्यक्ति अनेकों लालसाओं: से साधकके पास आकर उसे घेर लेते हैं। कोई पुत्रकामनासे उसके चरण छूता है। कोई धनकी कामनासे पंखा झलता है, कोई शत्रके भयसे मुक्त होनेके लिये सेवा करने लगता है। इस प्रकार भीड़के उपस्थित होनेसे साधककी साधनामें बाधा पड़ती है । उचित समयपर उसका अपना कार्यक्रम पूरा नहीं होता । मौनव्रत भङ्ग करना पड़ता है । उसका ध्यान साध्य-की ओर न रहकर उन्हीं लोगोंकी बातोंमें लग जाता है। वे सारी सांसारिक वातें होती हैं, इसलिये ध्यान भगवानुके चरणोंमें न रहकर सांसारिक बातोंमें लग जाता है। इस प्रकार कई प्रकारकी भावनाओंसे प्रेरित होकर साधक कभी-कभी इन सेवा करनेवाले व्यक्तियोंको कुछ आशीर्वाद दे देता है। यह आशीर्वाद देना साधकके लिये अत्यन्त घातक होता है। यदि उसकी साधना इतनी अधिक हुई कि उसका आशीर्वाद सफल हो गया तो आशीर्वादका फल उसकी साधनाके फलमेंसे काट लिया जायगा । इस प्रकार उसे अपनी साधनाका जो फल मिलना चाहिये था, वह नष्ट होता जायगा । दूसरी ओर यदि साधना थोड़ी ही हुई और उससे आशीर्वाद सफल न हुआ तो साधक झूटा गिना जायगा और उसका अपमान-अपयश होगा ।

प्रायः किसी साधककी साधना सुनकर जो बहुत से व्यक्ति साधकके पास आते हैं वे प्रायः कुछ-न-कुछ वस्तुएँ—फल-फूल, अन्न, मिठाई या धन आदि लेकर साधकके चरणोंमें चढ़ाते हैं। इनको प्रहण करने या इन्हें खा जानेसे साधककी साधनाको बहुत हानि पहुँचती है। कुलार्णवमें लिखा है—

#### यस्याक्षेत्र तु पुष्टाक्को जपं होमं समाचरेत्। अज्ञदातुः फलस्यार्थं चार्थं कर्तुर्न संशयः॥

'यदि कोई व्यक्ति किसी दूसरे व्यक्तिके अन्नसे पृष्ट होकर जप, होम इत्यादि साधना करता है तो उसकी साधनाका आधा फल अन्नदाताको मिलता है और आधा उसे (करनेवालेको)।' इस प्रकार साधक दो रोटियोंके या सामान्य-सी वस्तुओं के लिये अपनी आधी साधना खो देता है। शेष आधे फलमेंसे कुछ तो ये चरण दवाने, पानी भरने, पंखा झलने आदि सेवा करनेवाले लोग छीन लेते हैं और कुछ साधक राग-द्वेप आदिकी भावनाओं में आकर स्वयं ही खो देता है। इस प्रकार साधकको वर्षोतक साधना करनेपर भी कुछ नहीं मिलता।

महाभारतमें एक साधुका वर्णन आता है, जिसने सुनारका अन्न खानेसे उसीके घर चोरी की थी। इस प्रकार यदि साधकके पास किसी ऐसे व्यक्तिका अन्न आया जो पापद्वारा अर्जित किया गया हो, तो साधक केवल अपनी साधनाका अर्घोश ही नहीं खोयेगा, उसकी मति भी भ्रष्ट हो जायगी।

इससे भी अधिक हानि उस समय होती है, जब साधकके पास चेलियाँ जुटने लगती हैं। पुरुषोंकी अपेक्षा स्त्रियाँ अधिक श्रद्धाल्ज हुआ करती हैं और किसी भी व्यक्तिके साधारण-से आडम्बरपर विश्वास कर लेती हैं। यदि उन्हें किसी साधकका पता लगा तो किसी-न-किसी उपायसे उसके पास पहुँच जाती हैं। वे समझती हैं कि बाबाजी धन, पुत्र, सुख आदि सभी इच्छाएँ पूर्ण कर सकते हैं। और, गीताके अनुसार, सक्कसे काम उत्पन्न होता है, इस प्रकार साधकगण साधना और साध्यको भूलकर चेलियोंको धन, पुत्र, सुख आदि देने लगते हैं और धीर-धीर उनका कितना पतन

हो सकता है, यह विश्वामित्र-मेनका आदिकी कथाओंसे ज्ञात हो सकता है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि साधनाके प्रकट हो जानेपर साधकको खयं कितनी हानि पहुँचती है। इसीलिये भगवान् ईसाने अपने अनुयायियोंको कहा या 'Let not thy left hand know what thy right hand gives'. 'अपने बायें हाथको यह न जानने दो कि तुम्हारा दाहिना हाथ क्या पुण्य कर रहा है ?' साधना एकहीसे होती है। साधना जब दूसरे व्यक्तिपर प्रकट हो जाती है तो उसी दिन नष्ट हो जाती है।

साधना करते हुए साधकको अनेकों अत्यन्त विचित्र हश्य स्वप्नमे या प्रत्यक्ष दिखायी देते हैं। ऐसी अवस्थामें यदि साधक उन्हें गुप्त रख सका तो उनकी परम्परा लगी रहती है और वे साधनाका फल कैसा होगा—यह प्रकट करते रहते हैं। किन्तु यदि उन्हें साधकने तिनक भी प्रकट कर दिया तो फिर वे हश्य नहीं दिखायी देते और साधकका उत्साह भक्क हो जाता है।

साधनाको प्रकट करनेसे दूसरी हानि यह होती है कि वह अनिधकारियोंके पास प्रकट होती है। कितनी ही साधनाएँ इतनी रहस्यमय होती हैं जिनके तत्त्वको समझना अत्यन्त कठिन है। तान्त्रिक या वाममागीं साधनाके रहस्यको तो विरले ही व्यक्ति समझ सकते हैं। जब लोग किसी बातको नहीं समझ सकते तो उसकी निन्दा करने लगते हैं। जनता उसकी मज़ाक उड़ाती है, जिसे वह समझ नहीं सकती। इसीलिये सभी साधनाओंमें उन्हें गुप्त रखनेके लिये कहा गया है। संत मत्तीके सुसमाचारमें कहा गया है—

'To you it is given to know the mysteries of God, but to them it is not'. 'तुम्हें भगवान्के रहस्योंको जाननेकी आज्ञा दी जाती है, किन्तु उनको नहीं जो इसके अधिकारी नहीं हैं।'

प्राचीन यूनानमे जब शिष्य गुरुसे दीक्षा लेते थे तो उन्हें अग्निक सम्मुख शपथ लेनी होती यी कि वे कभी भी अनिधिकारियों के सामने अपनी साधना प्रकट नहीं करेंगे। आरम्भमें ईसाई-धर्मके माननेवालों मेंसे कुछ विशेष व्यक्तियों को एक प्रकारकी दीक्षा दी जाती थी, जिसको जनसाधारणके पास प्रकट करनेपर मृत्युदण्ड दिया जाता था। इसका कारण यह है कि जो लोग रहस्यको गुप्त न रखकर

अनिधकारियोंके पास प्रकट कर देते हैं, वे उस रहस्यको जाननेके सर्वथा अयोग्य हैं, और ऐसे अयोग्य व्यक्तियोंका रहस्यसे परिचित होना सारे सम्प्रदायके लिये हानिप्रद होता है। वेट ( Waite ) ने लिखा है—

'It is a fatal law of the arcane sanctuaries that the revelation of their secrets entails death to those who are unable to preserve them'.

'अनिधकारी साधनाके रहस्यसे कुछ भी लाभ नहीं उठा सकते और दूसरी ओर अधिकारी साधकको हानि पहुँचाते हैं।'

अस्तु, आप चाहे कैसी भी साधना करें, उसका महत्त्व अधिक हो या कम, उसे कभी प्रकट न करें। अन्तर्यामी भगवान् उसे स्वयं ही देख होते हैं। वे ही उसका फल देने-वाले हैं। जन-साधारण तो उसके फलको छीननेवाले हैं। सर फ्रांसिस वर्नार्डने लिखा है— 'Hold fast in silence all that is your own, lest icy fingers be laid upon your lips to seal them for ever'.

'जो कुछ तुम्हें प्राप्त हो चुका है, उसे अपने ही पास गुप्त—सुरक्षित रक्खो, नहीं तो वर्फ-सी ठंढी उँगलियाँ तुम्हारे होठोंको सदाके लिये वन्द कर देंगी ।'

तन्त्रोंमें स्थान-स्थानपर साधनाको योनिके समान दूसरोंसे गुप्त रखनेकी आज्ञा दी गयी है। इसका तात्पर्य यही है कि जिस प्रकार कुल-छी अपने अङ्गोंको परपुरुषोंसे छिपाकर केवल अपने पतिके पास प्रकट करती हैं, उसी प्रकार साधकको अपनी साधना दूसरोंसे छिपाकर केवल अपने हृदयस्थित अपने पति भगवान्के सामने ही प्रकट करनी चाहिये।

साधकको चाहिये कि नित्य सावधानीसे यह देखता रहे कि उसकी साधना दूसरोंपर प्रकट तो नहीं हो रही है। उसकी साधनाका फल चुरानेके लिये कोई उसके निकट तो नहीं आ रहा है, जानते हुए या अनजाने वह अपनी साधनाको नष्ट तो नहीं कर रहा है!



#### साधना

( लेखक-श्रीकृष्णशङ्कर उमियाशङ्कर )

किसी भी वस्तुकी सिद्धिके लिये जो किया की जाती है उसे 'साधना' कहते हैं। साधना संस्कृत शब्द है और धर्मसे मिलता-जुलता-सा है, परन्तु आजकलके जडवादी युगमें धर्मका तो नाम सुनते ही लोग चमक उठते हैं, पढ़नेकी बात तो दूर रही। अतएव 'साधना' या 'प्रैक्टिकल साइंस'-जैसे नामसे आजके युवक भी पूरा ध्यान देंगे, ऐसी आशा है।

सन्ध्या, पूजन, जप, तप आदिको ढोंग माननेवाले भी जब 'Practical science' नाम सुनते हैं तो तुरंत उसे पढ़नेकी इच्छा करने लगते हैं । सन्ध्या-पूजन आदि भी प्रैक्टिकल साइंस ही हैं, परन्तु यह 'साधना' तो सचमुच 'साइंस' ही है । बहुत-से लेखक केवल शास्त्रके शब्द ही उद्धृत कर देते हैं, इससे वह आजके लोगोंको कचिकर नहीं होता । आजके युगमें तो स्पार-कॉटेड-फैशनमें शब्दोंकी रचना होनी चाहिये।

इतना लिखनेका तात्पर्य यही है कि यहाँ जो कुछ लिखा जाता है, सो केवल लोककल्याणके लिये ही लिखा जाता है। जिन लोगोंकी उम्र पकी हुई है और जिन्होंने धार्मिक शिक्षा प्राप्त की है, वे तो धार्मिक लेख पढ़ेंगे ही। परन्तु मैं तो नये जमानेके लोगोंको भी इस ओर खींचना चाहता हैं।

'साधना' शब्दका प्रयोग देवी-देवताओंकी उपासनाके लिये भी होता है, जिससे अभीष्ट महान् कार्यकी सिद्धि होती है। देश, काल, क्रिया, वस्तु और कर्ता—ये पाँचों जब साधनाके लिये उपयुक्त होते हैं, तभी साधना सिद्ध होती है।

साधना दो प्रकारकी होती है—देवी और आसुरी। इन्होंको शास्त्रमे दक्षिण और वाममार्ग कहा गया है। दक्षिणमार्गकी साधनामें साधकको लाभ चाहे न हो, परन्तु हानि तो होती ही नहीं। पर वाममार्गकी साधनामें लाभ नहीं होता तो नुकसान जरूर होता है। दक्षिणमार्गमें तत्काल लाभ नहीं दीखता, धीरे-धीरे कल्याण होता है। परन्तु वाममार्गमें तत्काल ही लाभ-हानि हो जाती है।

दोनोंमें ही अकोध, शौच और ब्रह्मचर्यका पालन आवश्यक है। इनका पालन न करनेसे दक्षिणमार्गमें कोई फळ नहीं मिलता, परन्तु वाममार्गमें बड़ा नुकसान हो जाता



चतुर्भुजा कृष्णवर्णा मुण्डमालाविभृषिता । खङ्गञ्च दक्षिण पाणाँ विश्वतीन्दीवरद्वयम् ॥ कर्जाञ्च खर्परञ्चव क्रमाद्वामेन विश्वती । द्यां लिखन्ती जटामेकां विश्वती शिरमा स्वयम् ॥

है। कभी-कभी तो प्राणोंपर आ बीतती है। वाममार्गमें जरा भी कहीं चूके कि बलिदान होते देर नहीं लगती।

मेरे एक मित्रने किसी मन्त्रकी सिद्धिके लिये प्रहणके दिन स्मशानमें एक आकर्क पेड्क नीचे बैठकर साधना शुरू की । उन्हें सामनेके पहाइसे एक अधोरी उतरता दिखायी दिया । अघोरीने स्मशानमें पहुँचकर एक बच्चेकी गड़ी हुई लाश निकाली और उसे सेककर खा गया । फिर वहीं गुम हो गया । यह देखकर मेरे मित्रका शरीर मारे डरके पसीने-पसीने हो गया, वे बड़े जोरसे चीख मारकर वहीं दुलक पड़े । वहाँ उनकी कौन सुनता ? प्रहण शुद्ध होनेपर लोग नहानेको आये, चन्द्रमाका उजियाला हुआ, तब किसीने उनको वहाँ पड़े देखा । उठाकर मन्दिरमें लाया गया । जोरसे ज्वर चढ़ा था । तीन-चार दिनों बाद बुखार उतरा, पर वे पागल हो गये और कुछ ही वर्षोंके बाद शरीर छोड़कर चल बसे !

वेदमें ब्राह्मण और मन्त्र—ये दो विभाग हैं, किसी भी देवकी सिद्धिके लिये उस देवताको मूर्ति, यन्त्र और मन्त्रकी जरूरत है। प्रयोगके समय वहाँ एक दो आदमी उपस्थित रहने चाहिये। कभी-कभी तो मनुष्य एकान्तसे ही डर जाता है और यों उसका सब काता-बुना कपास हो जाता है।

मेरे एक परिचित देवीके उपासक थे। वे अपने घरमें रात्रिको सदा उनके मन्त्रका जप करते। एक दिन उन्होंने एकाएक अपने शरीरपर कुछ विच्छुओंको चढ़ते देखा। वे काँप उठे। विच्छुओंको झड़काने लगे। फिर मन्त्र शुरू किया, विच्छु फिर चढ़ने लगे। वस, तबसे उन्हें सिद्धि तो मिली ही नहीं, परन्तु जहाँ जप शुरू किया कि लगे कपड़ें झड़काने! उनके मनमें निश्चय हो गया कि मेरे कपड़ोंपर अभी विच्छू चढ़ रहे हैं। ऐसे समयमें कोई दूसरा पुरुष पास होता तो शायद वे रास्तेपर आ सकते!

डामर-तन्त्रके मन्त्र तत्काल सिद्धि देते हैं, पर उनका फल थोड़े ही समयके लिये रहता है। स्थायी नहीं रहता। वे मन्त्र केवल चमत्कार दिखानेमें ही काम करते हैं।

उम्र देवताकी साधना और उम्र फलकी प्राप्तिके लिये बहुत बार अपने प्राणोंको हथेलीपर रख देना पड़ता है। गाँवों और शहरोंमें कितने ही ऐसे साधु-फकीर मिलते हैं, जिनमें कुछ लोग मैली साधनावाले होते हैं, तो कुछ श्रन्य साधना करते हैं और जरूरत पड़नेपर किसी-किसी समय वे उन्हें आजमाते हैं। बिच्छू और साँपोंका जहर उतारनेवाले मन्त्र-साधक तो हमलोग बहुतेरे देखते हैं। हमारे राज्यमें तो ऐसे एक सज्जन सी रुपये मासिक वेतनपर नियुक्त हैं।

मेरे एक संबन्धीके घर हमेशा एकाध विच्छू निकलता रहता। मेरे जातिके एक सज्जन मन्त्र-शास्त्री हैं। मैंने उनसे कहा। उन्होंने जाकर मकानके आसपास अभिमान्त्रित जल छिड़क दिया। प्राय: दस मिनट बाद चारों ओरसे बिच्छू आ-आकर इकडे होने लगे। लगभग पचास विच्छुओंको पकड़-पकड़कर एक बर्तनमें भर लिया गया और उन्हें वे दूर छोड़ आये। तबसे आजतक वहाँ एक भी बिच्छू दिखलायी नहीं पड़ा।

मन्त्र-साधनाके लिये घरकी अपेक्षा एकान्त देवमन्दिर,
गुफा या किसी बड़ी नदीका किनारा उत्तम है। वहाँ साधनामें
सफलता शीम होती है। किसी महापर्वके दिन, प्रहणके
समय, मध्यरात्रि, कालरात्रि, महारात्रि, मोहरात्रि, दारणरात्रि आदि दिनोंमें साधना करनेसे शीम सिद्धि मिलती है।

लक्ष्मीकी प्राप्तिके लिये मैंने लक्ष्मीसूक्तका 'कांसोस्मितां' मन्त्र सिद्ध करनेका निश्चय किया । दुर्गापाठमें बतलायी हुई विधिके अनुसार न्यास और ध्यानसहित मैंने उक्त मनत्रका सम्पुट देकर जाप शुरू कर दिया। लगभग पन्द्रह सम्पुट शतचण्डी पूरी हो गयी, परन्तु मेरी साधना सफल नहीं हुई। इसपर भी मैंने प्रयोगको तो चालू ही रक्खा। एक दिन एकाएक मेरे मनमें स्फरणा हुई कि इन मन्त्रींको श्रीमहादेवजीने कील रक्खा है। निष्कील किये विना सिद्धि नहीं मिलती । तब मैंने मन्त्रको निष्कील किया । वस्र, तुरंत ही, घी और तेलके जो दीपक स्वामाविक जल रहे थे उनमें ज्योति पैदा हुई और वह मेरी आँखोंतक ऊपरकी ओर उठी। देवताका सिंहासन मेरे सामने था । दुर्गापाठकी पोथी खुली पड़ी थी। पाठ लगभग पूरा होनेको आया था। रात्रिके बारह बजे थे। जन्माष्टमीके कारण पास ही देवमन्दिरमें दर्शनोंके लिये दौड़-धप हो रही थी और कोलाइल मचा हुआ था ।

इसी बीच इस घटनाके बन जानेसे मैंने सोचा, मेरी ऑखोंमें जल भर आया होगा, इसीसे मुझे ऐसा लगता होगा। इसलिये मैंने आसनसे उठकर ऑखोंपर जल छिड़का, मुँह धोया और फिर पाठ करना ग्रुरू कर दिया। पाठ ग्रुरू करना था कि फिर वही हाल! मुझे कुछ डर-सा लगा कि कहीं मैं जल न जाऊँ । अतएव मैं उठकर दर्शन करने चला गया । फिर नहा-धोकर अधूरा पाठ पूरा करने बैठा । पाठ गुरू करते ही फिर वही हाल हुआ । इस समय रात्रिके दो बजे थे । मनुष्योंके पैरोंकी आहट शान्त हो गयी थी । चारों ओर मुन-सान या । सारी पोथी और सिंहासन तेजोमय हो रहे थे । जैसे-तैसे पाठ पूरा करके मैं उठा । उस समय सबेरेके पाँच बजे थे ।

नबमीके दिन मैंने पाठ न करके केवल जप शुरू किया । जप करनेमें भी बैसा ही हुआ । तबसे मेरे लक्ष्मीजी आने लगीं । मेरी बकालतकी प्रैक्टिस बढ़ती ही गयी । यहाँतक कि किसी-किसी समय तो खाने-पीनेका भी अवकाश नहीं मिलता और अधिकांश समय मुझे सिर्फ चाय और चिउरांपर चलाना पहा था । रातके दो बजेतक फुरसत नहीं मिलती ।

मैं अपने एक मित्रके साथ गिरनार पहाइपर जा रहा था। साधु-संतोंकी चर्चा चल रही थी। मित्रने कहा, 'तुम्हें यह सब एकाएक कैसे हो गया ?' मैंने कहा—'चमत्कार देखना हो तो अभी दिखाऊँ।' मैंने तुरंत ही 'कांसोस्मितां' मन्त्रका जप ग्रुक्त किया। हमलोग बहुत आगे बढ़ गये, परन्तु कुछ भी हुआ नहीं। मैं कुछ सकुचाया। जप तो चात्र था। इतनेमें ही एक पेइकी ओटसे आवाज आयी—'ओ वकील साहेव।' आवाज सुनकर मेरे मित्र और मैं स्तन्ध होकर हथर-उधर देखने लगे। एक फकीरने केवड़ेकी एक फली और नक्तर पन्द्रह इपये पैरोंमें रखकर मेरे चरण छुए। मेरे मित्र यह देखकर मन्त्र-मुग्बन्से रह गये। मुझे याद नहीं था कि इस फकीरको लगभग डेढ़ वर्ष पहले मैंने फीजदारीसे छुड़ाया था। और ये इपये उसीकी फीसके थे!

कई मन्त्र-देवता अन्धे होते हैं। कई बहरे, गूँगे और लूले-लॅंगड़े भी होते हैं। ऐसे देवताओंकी साधना कष्टसाध्य है। द्वादशमुद्राओंके साधनसे इनकी सिद्धि प्राप्त हो सकती है, बरन्तु अगर कहीं जरा भी चूके कि फिर चौकड़ी भूलते देर नहीं स्माती।

किसी-किसी देवताले साधककी पूरी पटती ही नहीं, इससे वह चाहे, कितनी ही साधना करे, हाथमें आयी हुई बाजी भी छटक जाती है और साधना व्यर्थ होती है।

सिद्ध-देवकी साधना सिद्धिप्राप्त होनेके बाद भी साधकको चालू रखनी चाहिये। नहीं तो, उस देवी सिद्धिको अहस्य होते देर नहीं लगती; और फिर उसका हाय लगना असम्भव हो जाता है।

साधकके लिये प्राप्त हुई सिद्धिका उपयोग स्वार्थमें न करके परमार्थमें ही करना श्रेयस्कर है। योड़े समयके लिये साधकको स्वार्थ-साधन होता देखकर सुख होता है, परन्तु इसके लिये आगे चलकर उसे बहुत कुछ सहन करना पहता है।

हमारे यहाँ एक माताजीके भक्त हैं । उन्हें अपने कार्यमें सिद्धिका उपयोग करनेकी स्झी । मैंने उन्हें सचेत भी किया, परन्तु उन्होंने कोई ध्यान नहीं दिया । उनकी जाहोजलाली बढ़ती गयी । लखपितका-सा दिखावा हो गया । सारे शहरमें उनकी कीर्ति फैल गयी । वे थोड़े-से वेतनके क्षक थे । कुछ ही दिनों बाद ऐसे फँसे कि उन्हें जेलयात्रा करनी पड़ी । कोर्टमें भी मैंने उनका ध्यान खींचा था । आखिर चार हजार रुपये दण्ड देनेपर किसी तरह उनकी जान छूटी । इस समय वे विख्कुल तबाह हो गये हैं ।

'साधना' शब्दका प्रयोग केवल धार्मिक वस्तुकी सिद्धिके लिये ही होता है, ऐसी बात नहीं है। महात्मा गाँधीजी और देशके अन्यान्य नेतालोग जो कार्य कर रहे हैं, वह स्वराज्यकी साधना कहलाती है। किसी भी डिग्रीकी प्राप्ति तबतक नहीं होती, जबतक मनुष्य सरस्वती (विद्या) की साधना नहीं करता, परन्तु उसके लिये सदुरकी आवश्यकता होती है। कोई उस विषयका निष्णात न हो और केवल पुस्तकें पढ़कर ही एक्सपेरीमेंट (प्रयोग) करने बैठ जाय तो उसे तो हानि ही उटानी पड़ती है।

वायुधानकी साधना अभी सम्पूर्णरूपसे सिद्ध नहीं हुई। अभी उसके प्रयोग ही चल रहे हैं। इसमें अवतक मरजीवीं-की माँति कितनोंका बलिदान हो चुका है, और अभी और भी होना बाकी है।

हमारे ऋषि-मुनियोंने तो हमारे सामने मानो थाल परोस कर रख दिया है। हमें नवीन शोध करनेकी आवश्यकता नहीं है। परन्तु आजकल तो साधना करनी ही है किसको १ 'साधना' के नामसे ही लोग भड़क कर भागते हैं। यदि विधिवत् शास्त्रानुसार साधना की जाय तो सिद्धि निश्चय ही मिलती है। यह मेरा अपना अनुभव है।

'कली काली-विनायकी' कलियुगर्मे काली और विनायककी साधना शीघ सिद्ध होती है। बस, इतना सुनकर मेरे एक वकील मित्रने गणपतिकी साधना आरम्भ की। जप, तर्पण, मार्जन, होम और ब्राह्मणभोजन सभी साधनाओं- में आवश्यक हैं। कुछ खास-खास जप-तप-प्रायश्चित्तादि तो दोषनिवारणके लिये करने पड़ते हैं। इस प्रकार करते उक्त वकील मित्रको लगभग तीन महीने बीत गये। ब्रह्मचर्यका व्रत भक्क हुआ। इससे चौये महीनेके चौथे दिन उन्हें रातको खममें हाथी दिखायी दिये, वे उन्हें मारनेके लिये आगे बढ़े आ रहे थे। एक-दो बार जागे, परन्तु विशेष ध्यान नहीं दिया। फिर एकाएक जाग उठे और 'मुक्के ये हाथी मार रहे हैं, बचाओ-बचाओं पुकारते हुए दौड़ने लगे। चिछाहट सुनकर खी-बच्चे जागे और उन्हें पकड़कर जल पिलाकर श्लान्त किया। सबेरे देखा गया, उनके मुँहपर सूजन थी। एक सप्ताहतक दवा हुई। आखिर ऑपरेशन कराकर दो महीने अस्पतालमें रहना पड़ा। मुक्किल्से मौतके मुँहसे बचे।

काली और विनायक बहुत उम्र देवता हैं और उनकी सिद्धि भी बहुत उम्र है। स्रतके मेरे एक परिचित सज्जनने दोनों चौध ग्रुरू की। वे जातिके ब्राह्मण हैं और भिखारीकी हालतमें थे। परन्तु प्रमुकुपासे इस समय उनकी ऋदि-सिद्धि लाखोंकी समझी जाती है। साधनाके बाद ही उनका विवाह हुआ। इस समय वे बाल-बच्चेवाले और ढेले-तबेलेवाले मुखी हैं।

'साधना' हिन्दूको ही सिद्ध होती है, ऐसी बात नहीं है। कोई भी हो, आस्तिकता और श्रद्धाके साथ करनेपर साधना सभीको फल देती है।

'One who runs can reach' 'जो दौड़ता है वह पहुँच सकता है।' हमें कुछ करना तो है नहीं। फिर, 'शास्त्रोंमें सब गपोड़े भरे हैं', यों कहनेसे कोई भी काम खिद्ध नहीं होगा। 'साधना' का शास्त्र 'वरदान' या 'शाप' का शास्त्र नहीं है। यह तो 'कर' और 'देख' का शास्त्र है। साधनासे भड़कनेका कोई भी कारण नहीं है। भूख मिटानेके लिये हमें रोज अन्न खिद्ध करना पड़ता है। यह जैसे हमेशाकी 'रूटीन' है; हसी प्रकार किसी बड़े कामकी खिद्धिके लिये हम यह लोगोंकी मदद लिया करते हैं। ठीक,

इसी प्रकार हमें देवताओंकी साधना करनी चाहिये। देवताओंकी साधनासे हमें चिरस्थायी सुख मिल सकता है, यह निर्विवाद बात है।

मैं तो ऐसा मानता हूँ कि किसी भी 'साधना' के विना मनुष्य महान् बन ही नहीं सकता । किसी एक वस्तुको तो अवस्य सिद्ध कर रखना ही चाहिये । कर्ण, भीष्म, द्रोण आदिके पास महान् सिद्धियाँ थीं । इसीसे वे महान् बन सके थे ।

इस समय इम देख रहे हैं कि पश्चिमीय देशोंमें महान् आसुरी विदियों काम कर रही हैं। इन सिदियोंकी प्राप्तिके लिये लोगोंने बड़ी-बड़ी साधनाएँ की हैं। परन्तु इन आसुरी साधनाओंकी यह चमचमाहट थोड़े ही दिनोंके लिये हैं। दैवी साधनामें इनसे विलक्षण और चिरस्थायी शान्ति और आनन्द है।

'राम-नाम' की साधना करनेसे समयपर अवश्य ही दर्शन होते हैं। किसी भी देवताके नामकी धुन लगानेसे मन:कामनाकी अवश्य सिद्धि होती है। विधिवत् करनेसे शीघ लाभ होता है और विधिवत् न करनेसे देर लगती है। यह साधना असफल तो होती ही नहीं।

कभी-कभी मनुष्य साधना ग्रुरू तो करता है, परन्तु सिद्धिन देखकर अधवीचमें ही छोड़ देता है और फिर शास्त्रोंकी निन्दा करने लगता है। असलमे हमें इसके लिये प्यास ही कहाँ है ? इसीलिये तो हम खोजमे लगनेकी तकलीफ नहीं उठाते।

महात्मा गाँधीजी स्वराज्यके लिये साधन कर ही रहे हैं। शारीरिक और मानसिक कितने कष्ट उठाने पड़ते हैं। इसपर भी हम देखते हैं कि वे हिम्मत हारकर अपनी साधनाको बीचमें छोड़ नहीं बैठते। कितना जबरदस्त मनोनिम्रह है ! कैसा अखण्ड ब्रह्मचर्यका पालन ! और वाणीपर कितना विलक्षण अधिकार!

इसी प्रकार हमलोगोंको भी मन, वचन और कर्मको काबूमें रखकर—संयमका पालन करके श्रद्धाके साथ यथेष्ट साधना करनी चाहिये।



## साधना-विज्ञान

( लेखक---पं० रामनिवासजी शर्मा 'सौरम' )

'The end and aim of all sciences is to find a unit.' ( विवेकानन्द )

आधिमौतिक, आधिदैविक और आध्यात्मिक इष्ट-सिद्धि और सफलताका भी एक विज्ञान है । सम्पूर्ण इष्ट-सिद्धि और सफलता इसी कियात्मक साधना-विज्ञानपर निर्भर है । यही कारण है कि साधनाकी छोटी-से-छोटी प्रक्रियाके दोषसे असफलता ही नहीं मिलती, अपितु कभी-कभी साधक दुर्धर्ष विज्ञोंका शिकार हो जाता है \* । यह साधना-विज्ञान मुख्यतः निम्नलिखित भागोंमें विभक्त है—

- १. साधनाका स्वरूप
- २. साधनाका महत्त्व
- ३. साधना-सौन्दर्य
- ४. साधनाके अङ्गावयव
- ५. साधनाका मुख्य उद्देश्य
- ६. साधनाके मूल तत्त्व
- ७. साधनाका सरल उपाय
- ८. साधनाका स्वभाव
- ९. सब कुछ साधनात्मक

#### १ साधनाका स्वरूप

किसी भी लक्ष्य या उद्देश्यकी सिद्धिके लिये जो स्वाभाविक उपाय किये जाते हैं उन्हें साधना कहते हैं, परन्तु धार्मिक दृष्टिसे विशेपतः हिन्दू-दृष्टिकोणसे उस परम पुरुषार्यको ही साधना कहते हैं जो कि आध्यात्मिक ध्येयकी प्राप्तिके लिये किया जाता है। इस साधनाका अर्थ किसी भी प्रकारकी किया या कर्म होता है और वस्तुतः यही वास्तविक साधना भी है।

#### २. साधनाका महस्व

पूर्वकथनानुसार साधना ही असलमें प्रत्येक वस्तुकी प्राप्तिका उपाय है। यह सफलताकी कुंजी है, कविका कवित्व है, ऋषिका ऋषित्व हैं; क्योंकि ये सब साधनाके ही द्वारा प्राप्त किये जाते हैं। ऐसे ही भुक्ति-मुक्ति भी साधनाका ही फल है। असलमें संसारमें प्रत्येक वस्तु या तत्व साधनासे

इष्टः श्रश्दः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्याप्रयुक्तो न तमर्थमाह ।
 स वाग्वजो यजमानं हिनस्ति यथेन्द्रशत्रः स्वरतोऽपराधात ॥

ही सिद्ध होता है । साधकको साध्यवस्तु साधनाके द्वारा ही प्राप्त होती है । सारांश यह कि सब कुछ साधनाका ही विषय है ।

#### ३. साधना-सौन्दर्य

साधनाका सौन्दर्य इसीमें है कि वह दिव्य-सौन्दर्यात्मक हो, उसकी प्रत्येक बात अपने दिव्य साध्यकी उत्पादक हो, वह स्वयं सत्य, शिव और सौन्दर्यमय हो, हृदयके प्रमुप्त स्वर्गीय सौन्दर्यात्मक भावों और विचारोंको क्रियात्मक बनाने वाली हो, उसमे दिव्य आध्यात्मिक गन्ध और सरसता हो, साथ ही वह अलौकिक माधुर्य और ऐश्वर्यकी व्यञ्जनासे व्यञ्जित हो। उसकी सजीव कर्ममय स्वरलहरीसे अनन्तका निनाद निकलता हो कि जिससे मानव-मन और हृदय सौन्दर्यके स्वर्गमें परिणत हो जावे, तभी वह वास्तविक साधना कहलानेके योग्य हो सकती है। बाइवलने इसी सौन्दर्यात्मक स्वर्गीय साधनापर, देखिये, किस तरह प्रकाश डाला है—

'Heaven will be inherited by every man who has heaven in his soul.' अर्थात् 'स्वर्ग उसी-को मिलेगा जिसका हृदय पहले स्वर्गीय हो। गया है।' हमारे शास्त्रोंकी तो यह उच्च घोषणा है कि—

#### 'ऊर्ध्वं गच्छन्ति सत्त्वस्थाः।'

ऐसी दशामें सहजमें यह बात सामने आती है कि साधना अपने कार्य-कारणात्मक भावों और फलोंसे पहचानी जाती है। साथ ही वह सच्ची तभी हो सकती है जब कि उससे दिव्य भावकी प्राप्ति हो। यही कारण है कि हिन्दू-धर्ममें योगके अष्टाङ्ग अथवा अष्टाङ्ग-प्रधान सम्पूर्ण भाव-भावना और कियाको साधन माना है।

#### ४ साधनाके अङ्गावयव

साधनाके अङ्गावयव इस प्रकार हैं---

- क. अधिकार
- ख. विश्वास
- ग. गुरु-दीक्षा
- घ. सम्प्रदाय
- इ. मन्त्र-देवता

क. साधनामें अधिकार-भेदकी अपार महिमा है। अधिकारकी परवा न कर अतलमें कोई भी साधक साधनाद्वारा साध्यको नहीं प्राप्त कर सकता । इसका अभिप्राय यह
है कि मनुष्य जब, जहाँ, जिस अवस्थामें भी हो, वहींसे अपने
लक्ष्यपर पहुँच सकता है। उसे अधिकार और अवस्था-विषद्ध
अन्य मार्ग या सोपानसे जानेकी आवश्यकता नहीं है।
उदाहरणके लिये सती स्ततीत्वं से और शूर श्वारत्वं से
ही सिद्धि प्राप्त कर सकता है।

सारांश यह कि प्रत्येक अवस्था, धर्म और कालमें ही प्रत्येक व्यक्ति साधनासे लाभ उठा सकता है, साधारण साधारणसे और विशेष विशेषसे। परन्तु लाममें दोनों ही समान रहते हैं। यही कारण है कि वजकी अहीरनियाँ और वनवासी ऋषि-महर्षि एक ही दिव्य स्थानको प्राप्त हुए हैं।

ख. साधनामें विश्वास भी अन्यतम साधन है। इसके अनेक कारण हैं, उनमें मुख्यतम ये तीन हैं—

१-विश्वास स्वयं एक दिव्य भाव है। वह त्रिपुटीका कारण और कार्य भी है। साथ ही जिस विश्वासमें ज्ञान और प्रेमकी पुट है वह तो दिव्य वस्तु ही होता है। परन्तु यहाँ विश्वास-का ताल्पर्य अन्ध-विश्वास नहीं, अपितु वास्तविक तल्परता है।

२-आधुनिक दृष्टिले भी आत्मविश्वास एक महतो महीयान् तत्त्व है और यही असलमें सिद्धिका साधक है, इसीकी प्रेरणासे कर्मठको इष्ट-फल प्राप्त होता है। यह वस्तुतः एक मनोवैज्ञानिक रहस्य है।

३-परन्तु इसकी योगात्मक व्याख्या विचित्र है। और यही असलमें विश्वास-तत्त्वकी आत्माकी साधना है। इसका सुगुप्त रहस्य इस प्रकार है---

विश्वास शब्द 'वि' उपसर्ग और 'श्वास' के योगसे बना है। इसका साधारण अर्थ यहाँ साधकका श्वासरहित होना है, परन्तु इसका योगात्मक अर्थ श्वास अर्थात् ईडा-पिङ्गला-नाड़ीके साम्यद्वारा सङ्कल्प तथा शानकी विशुद्धि और आस्मैश्वर्यकी प्राप्ति है।

ग. साधनाका गुरु-दीक्षाले भी समिषिक सम्बन्ध है। यद्यपि अनेक बार विना गुरु-दीक्षाके भी किसी बात अथवा आन्तरिक प्रेरक कारणसे अथवा संस्कारोंके प्रावल्यसे मनुष्य स्वतः सन्मार्गके द्वारा रुक्ष्यविन्दुतक पहुँच जाता है, फिर भी इसका प्रशस्त राजमार्ग तो गुरु-दीक्षा ही है। दीक्षामें भी मुख्य वस्तु शक्तियोंकी मन्त्रद्वारा जाग्रति और भाव-भावना-का उद्बोधन है । सन्द्वा गुरु मन्त्र-शक्तिद्वारा यथाधिकार शिष्यमें साधना-विषयक शक्तिका सञ्चार कर देता है । इससे शिष्य फिर स्वतः साधना-पथपर अग्रसर हो जाता है ।

घ. साधनामें साधकका साम्प्रदायिक होना भी आवस्यक है। यहाँ सम्प्रदायका अर्थ है—साधना-सम्बन्धी वातावरण उत्पन्न करना और सत्सङ्गका लाभ उठाना। परन्तु इसका सच्चा लाभ तो इस प्रकार है—

जन्मान्तरीय संस्कारोंके सिद्धान्तानुसार जन्मसे वर्ण या जाति माननेपर वर्ण और जातिके परम्परागत गुण सदैव विकासोन्मुख रहते हैं, इसी प्रकार एक ही परम्परागत सम्प्रदायमें सुदीक्षित होते रहनेके भी अनन्त लाभ हैं, इससे भी सम्प्रदायात्मक गुणोंके संस्कार स्वतः विकासोन्मुख हो जाते हैं।

ड. साधनामे मन्त्र और देवताका भी विशेष स्थान है। साम्प्रदायिक दृष्टिसे मन्त्र-देवतात्मक दीक्षा अनिवार्य है, परन्तु मन्त्र और देवता दो वस्तुएँ होती हुई भी एक ही वस्तु है। इन दोनोंका पारस्परिक धनिष्ठ सम्बन्ध है, ये दोनों असलमें एक-दूसरेसे भिन्न नहीं हैं; क्योंकि मन्त्रकी आत्मा ही देवता है और देवत्वका स्थान मन्त्र है। देवता असलमें मन्त्रात्मक ही है और इसलिये भी कि मन्त्रके द्वारा ही देवताका आकर्षण होता है। किन्तु देवताका चुनाव शिष्यके संस्कारानुसार ही किया जाना चाहिये और देवताके अनुरूप ही मन्त्रका चुनाव भी। साधक, देवता और मन्त्र—ये एक ही वस्तु-विकासके विभिन्न स्तर हैं और इनका समन्वय ही अन्तमें साधकको मुख्य ध्येयतक पहुँचा देता है। इस तरह साधक, मन्त्र, इष्ट-देच, महाशक्ति, परमतत्व और मुक्ति आदि सब एक ही विकासके विविध स्तर हैं और ये ही अन्तमें बाझी स्थितिमें परिणत हो जाते हैं।

## ५ साधनाका ग्रुख्य उद्देश्य

साधनाके द्वारा आत्मलाम होता है और आत्मलामके द्वारा दिव्यत्व, सर्वश्वता, सर्वशक्तिमत्ता प्राप्त हो जाती है। आत्मलामका ही फल अनन्त विभूतियोंकी प्राप्ति भी है। भारतवर्ष कर्म-प्रधान और साधना-प्रधान देश है, परन्तु इसकी साधना मुक्ति-परक, आत्म-परक अथवा ब्रह्म-परक है। आप किसी भी सम्प्रदायपर दृष्टिपात करें, उसमें साधनाका अभिप्राय

सा॰ अं॰ ३६

यही मिलेगा । मन्त्र-तन्त्र-सम्प्रदायके अनुयायियोंका भी विश्वास है कि---

सम्श्राभ्यासेन योगेन ज्ञानं ज्ञानाय करूपते । न योगेन विना सम्श्रो न सम्श्रेण विना हि सः ॥ ह्रयोरभ्याससंयोगो ब्रह्मसंसिद्धिकारणम् ।

इसका अभिप्राय यह है कि हमारा प्रत्येक सम्प्रदायका साधनात्मक ध्येय उच्च और स्वर्गीय ही है। इस समय भी महात्मा गांधीकी गति-मति और राजनीतिमें मुक्तिकी ही प्रधानता है। मुक्ति भी केवल भारतकी ही नहीं, अपितु समस्त विश्वको और वह भी सत्य और अहिंसाके द्वारा।

## ६. साधनाके मृल तत्त्व

साधनाके मूल तत्त्व तप, स्वाध्याय और ईश्वर-प्रणिधान हैं। इनसे साधककी शक्ति और ज्ञानकी वृद्धि होती है। स्वाध्यायवे ज्ञान और तपसे शक्ति बढ़ती है। साथ ही ज्ञान और शक्तिद्वारा ही साधक परम साध्यतक पहुँच जाता है। परन्तु श्रीअरिविन्दके मतसे तो अभीप्सा ही साधनाकी मूल भिक्ति है, इसीसे सब कुछ हो सकता है। स्वामी विवेकाननत्त्वके मतसे प्रत्येक प्रकारकी साधनासे मनुष्य परम-तत्त्वके मार्गका यात्री हो सकता है। वे लिखते हैं—

'All worship consciously or unconsciously leads to this end.'

'शानपूर्वक अथवा अशानपूर्वक की हुई समस्त साधना-आराधनाका चरम फल आध्यात्मिक लक्ष्यकी प्राप्ति ही है।'

महात्मा गांधी अहिंसा और सत्यके द्वारा ही बड़े-से-बड़े लक्ष्यतक पहुँचना बताते हैं। प्राचीन लोग ब्रह्मचर्य और तपको ही मुख्यता देते हैं। पातञ्जलयोग चित्त-वृत्तिके निरोधको ही परम पुरुषार्थ और साधना बताता है। स्वर्गीय स्यामी विश्चद्वानन्दजी परमहंसने भक्तिको ही समस्त साधनाओंका केन्द्र बताया है। वस्तुतः किसी भी सात्त्विक उपायद्वारा गन्तव्यमार्गकी ओर चल देना ही वास्तविक साधना है । बस, फिर पूर्व-जनमके संस्कार स्वयं अपना काम करने लगेंगे ।

#### ७ साधनाका सरल उपाय

साधनामें आवरणको हटानेके लिये विप्तींका सामना करने और अभावोंको हटानेकी अपेक्षा सद्भावोंको उत्पन्न कर उन्हें सुपृष्ट करना ही तिद्धिका सर्वोत्तम उपाय है। इससे विष्न स्वतः नष्ट हो जाते हैं और अति शीष्ठ सफलता हस्तगत हो जाती हैं। क्योंकि किसी सीधी रेखाको हायके द्वारा छोटी करनेकी अपेक्षा उसके बरावर एक बड़ी रेखा खैंच देना ही ठीक है, उससे वह अपने-आप छोटी हो जायगी। यही दशा मल, विक्षेप और आवरणकी भी है। वे भी सान्तिक तन्त्वोंके सेवनसे अपने-आप नाम-शेष हो जाते हैं। पातक्षलयोगमें इसी सरल सत्यको इस तरह समझाया है—

'अक्रिष्ट वृत्तिके संस्कारोंके द्वारा क्रिष्ट वृत्तिके संस्कार अपने-आप नष्ट हो जाते हैं।'

#### ८ साधनाका स्वभाव

स्वभावसे समस्त जीव-राशि उस अनन्त सत्य वस्तुकी ओर ही जा रही है। आत्माकी गति असलमें परमात्माकी ओर ही हो सकती है, विजातीय वस्तुकी ओर नहीं; नदियाँ समुद्रमें ही जाकर रहती हैं। सम्पूर्ण ब्रह्माण्डात्मक जड-चेतनका अन्तिम ध्येय असलमें आत्मलाभ ही है।

#### ९ सब कुछ साधनात्मक

इमारे सम्पूर्ण किया-कलाप साधनामय ही हैं। ऐसी दशामें हम कुछ भी करें, कहें और सोचें, सब कुछ साधना ही है, परन्तु इन कियाओंका समन्वय साधनात्मक तन्वोंके साथ होना चाहिये। साथ ही इनमें आवश्यक सामझस्य भी पर्याप्त मात्रामें हो। ऐसी दशामें प्रत्येक साधनासम्पन्न मार्ग और सम्प्रदाय यथाधिकार पृथक् होता हुआ भी एक ही सम्पूर्ण लक्ष्यका प्रदर्शक हो जाता है। यही कारण है कि लता-गुल्म, कीट-पतंग, पशु-पक्षी और देव-मानव सब ही अपनी-अपनी योनि और स्थानसे ही कभी-न-कभी अन्तिम लक्ष्यकी ओर ही पहुँचकर रहते हैं।



# जपयोगका वैज्ञानिक आधार

( लेखक---पं० श्रीमगवानदासजी अवस्थी, एम्० ए० )

आश्चर्यने सभीको अवाक् कर रक्खा था। विस्मय-विस्पारित नेत्रोंसे सभी श्ली-पुरुष वह अविश्वसनीय घटना देख रहे थे। यदि उनकी आँखोंके सामने वह न दिखलायी गयी होती तो सुननेपर उन्हें किसी तरह भी विश्वास न होता। पर सामने, होश-हवासके दुदस्त रहते, अपनी आँखोंसे देखते हुए वे उसे माननेको विवश थे।

लाई लीटनके एक सजे-सजाये कमरेमें ऊँचे दर्जेके खास-खास विद्वानों तथा विदुषियोंका एक दल एकत्र था। सभी बीसवीं शताब्दीके विज्ञान तथा आविष्कारों—खोजोंसे भलीभाँति परिचित थे। बहुत-से तो विज्ञानके पारदर्शी पण्डित थे। उनके सामने एक गायिका एक साधारण-से बाजेपर रागदारीके साथ गाना गा रही थी।

गायिकाने एक राग छेड़ा। पर्देपर खास तरहके सितारे-के रूपकी आकृतियाँ नाचती-कूदती दिखायी दीं। रागके बंद होते ही आकृतियाँ भी देखते-देखते गायव हो गर्या।

गायिकाने दूसरा राग छेड़ा । बात-की-बातमें दूसरे प्रकारकी आकृतियाँ सामने आयीं ।

राग बदलते गये । आकृतियाँ भी बदलती गर्यी । कभी तारे दीख पद्देत, कभी टेढ़ी-मेढ़ी सर्पाकार आकृतियाँ नज़र आतीं; कभी त्रिकोण, षट्कोण दिखलायी देते; कभी रंग-बिरंगे फूल अपनी शोभासे मुग्ध करते; कभी भीषण आकृतिवाले समुद्री जीव-जन्तु प्रकट होते; कभी फर्ली-फूर्लोसे लदे कृक्ष सामने आते; कभी एक ऐसा हत्य दृष्टिगोचर होता जिममे पीछे तो अनन्त नील समुद्र लहराता नजर आता और सामने नाना प्रकारकी सुन्दर छोटी-बढ़ी शिलाओंके बीचमें नाना रूप-रङ्का, आकार-प्रकारके पत्र-पुष्प-फर्लोसे लदे कृक्ष मन्द-मन्द वायुके झोंकोंसे लहराते, फल्फ्लोकी वर्षा करते दीख पड़ते।

जैसे-जैसे राग बदलते गये, वैसे-ही-वैसे आकृतियाँ भी बदलती गयीं । दर्शक चिकत—साम्भित—चित्रलिखे-से चुपचाप देखते रहे । अन्तमें गायिकाने राग बंद किया । आकृतियाँ अदृश्य हो गयीं । दर्शक-मण्डलीको चेत आया । सब अपने-अपने उद्गारीको प्रकट करने लगे ।

लार्ड महोदयने गायिकाका परिचय देते हुए कहा—
'आप प्रसिद्ध अन्वेषिका श्रीमती वाट्स हम्स (Watts Hughes) हैं। आपको एक बार इस बाजेपर एक राग छेड़ते समय एक विशेष प्रकारकी सर्पाकृति प्रकट होती देख पड़ी। फिर आप जब-जब उस रागको छेड़तीं तब-तब वही आकृति प्रकट होती। इससे आपने यह निष्कर्ष निकाला कि राग और आकृतिका कोई प्राकृतिक सम्बन्ध अवस्य है। एक खास रागके छेड़नेपर एक खास आकृति प्रकट हो जाती है। तब आपने अनेक वर्षोतक इसी विषयको लेकर अनुसन्धान किया। उसका जो फल हुआ है, वह आज आपके सामने प्रदर्शित किया गया है।'

इसी प्रकार फांसमें दो बार इसी विषयको लेकर प्रदर्शन और परीक्षण किये गये हैं। एकमें तो मैडम लेंगने एक राग छेड़ा था जिसके फलस्वरूप देवी मेरी (Virgin Mary) की आकृति शिशु जेजस काइष्ट (Jesus Christ) को गोदमें लिये हुए प्रकट होती देख पड़ी थी। दूसरी बार एक भारतीय गायकने मैरव राग छेड़ा था, जिसके फलस्वरूप मैरवकी भीषण आकृति प्रकट हुई थी।

इसी प्रकार इटलीमें भी परीक्षण हो चुका है। एक
युवतीने एक भारतीयसे सामवेदकी एक ऋचाको सितारपर
बजाना सीखा। खूब अभ्यास कर लेनेके अनन्तर उसने एक
बार एक नदीके किनारे रेतमें सितार रखकर उसी रागको
छेड़ा। उसे यह देखकर आश्चर्य हुआ कि वहाँ रेतपर एक
चित्र-सा वन गया। उसने अन्य कई विद्वानोंको यह बात
बतलायी। उन्होंने उस चित्रका फोटो लिया। चित्र वीणापुस्तकधारिणी सरस्वतीका निकला। जब-जब वह युवती
तन्मय होकर उस रागको छेड़ती तब-तब वही चित्र बन जाता।

पश्चिमी देशोंके अनेक विज्ञानवेत्ताओंने समय-समयपर प्रदर्शन करके यह प्रमाणित कर दिया है कि एक खास तरहकी आकृति बन जाती है।

इस विज्ञान और आविष्कारोंके युगमें भी यह प्रमाणित हो चुका है कि रागोंसे आकृतियोंका एक विशेष वैज्ञानिक और प्राकृतिक सम्बन्ध है। (रागके बलपर शुम्यसे सवर्ण- साकार आकृतियाँ प्रकट की जा सकती हैं।) इसी वैज्ञानिक आधारपर भारतमें शताब्दियों पूर्व जपयोगका प्राचाद निर्मित हुआ था।ईश्वरप्राप्तिके अनेक साधनोंमें 'जप' एक प्रधान साधन था। साधकोंको विशेष अक्षरोंका उच्चारण एक विशेषरूपसे करना पड़ता था। साधनामें सफल होनेपर उसे उक्त अक्षरोंसे सम्बन्ध रखनेवाले देवताके दर्शन हो जाते थे। उसके अभीष्टकी सिद्धि हो जाती थी।

भारतमें बहुत प्राचीन कालमें ही विभिन्न राग-रागिनियोंके रंग, रूप, आकार, प्रकार, गुण, प्रभाव आदिका पता लग चुका था। विद्ध गायक राग-रागिनियोंका रूप खड़ा कर देते थे। उनके प्रभाव प्रकट रूपमें प्रदर्शित कर दिखाते थे। पर समयने पलटा खाया। वे बातें गपोड़वाजी मानी जाने लगीं। किन्तु इधर पश्चिमी वैज्ञानिकोंके अनु-सन्धानने फिर बाजी पलट दी है।

अनुसन्धानके अनन्तर प्राचीन कालमें तपस्वी-ऋषिमुनियोंको विभिन्न बीजाक्षरोंका ज्ञान प्राप्त हो गया था। इन
बीजाक्षरोंके विधिपूर्वक जपद्वारा विभिन्न देवताओंकी
आराधना की जाती थी और मनचाही सिद्धि प्राप्त की जाती
थी। इसी प्रकार अनेक ऋषि-मुनियोंको अनेक मन्त्रोंका
बोच हुआ था। कठिन तपद्वारा उन्होंने इष्ट मन्त्र प्राप्त
किये थे। और उनके जपके द्वारा उन्होंने अनेक प्रकारकी
सिद्धियाँ प्राप्त कर ली थीं।

उन्हीं मन्त्रींके जपद्वारा समय-समयपर अनेक साधकोंने अपने-अपने इष्ट देवोंको प्रसन्न करके अपनी-अपनी अभीष्ट वस्तु-की प्राप्ति की है। किन्तु इधरके संशय-युगमं जपयोगसे लोगोंकी श्रद्धा उठ-सी गयी है। इसका कारण यह है कि विना यथार्थ शानके पाखण्डी प्राणियोंने आडम्बर खड़े करके दुनियाके मोले-भाले स्त्री-पुरुषोंको बेतरह टगना आरम्भ कर दिया। दूसरे किसी तात्कालिक लाभ अथवा इच्छा-पूर्तिकी लालसाले जपयोगके यथार्थ-तत्त्व और उस कार्यके योग्य बीजमन्त्र और जपको न जाननेवाले अज्ञानी पुरुष, जो सामने आया उसी मन्त्रका, विधि आदिके जाने ही विना, लष्टम-पष्टम रूपसे जप शुरू कर देते हैं। इन कारणोंने जपका जो प्रभाव होना चाहिये वह देखनेमें नहीं आता। भगवानने गीतामें कहा है—'यज्ञोंमें मैं जपयज्ञ हूँ (यज्ञानां जपयज्ञोऽस्म)'। इसका मुख्य कारण यह है कि अन्य यज्ञोंमें जो बाहरी सामान, तैयारी, सहायता आदिकी आवश्यकता पढ़ती है

वे सब शंकारें जपयश्चमें नहीं होतीं । जपयश्चमें केवल सास्त्रिक भाष, प्रेम, साधना, तन्मवता, एकाप्रताकी ही आवश्यकता पड़ती हैं। प्रेमभावसे किसी भी स्थान, अवस्था, समय और परिस्थितिमें इष्टदेवका जप किया जा सकता है। इसी कारण मनके एकाप्र होकर इष्टदेवमें लगते ही जपयोग सिद्ध हो जाता है और अनायास ही मनचाहे फलकी प्राप्ति हो सकती है।

जपमें मन्त्र, बीजाक्षर या इष्टदेवके नामको एक विशेष विधिसे बार-बार दोहराना पड़ता है। जप करते समय सबसे बड़ी बात है, मनको एकाम्र करके जप और इष्टदेवके ध्यानमें लगाना । किन्तु यहाँपर एक बात अच्छी तरहसे समझ लेनी चाहिये कि ध्यान और जप दो भिन्न-भिन्न क्रियाएँ हैं। अपने इष्टके रूपका एकाग्रचित्त होकर मनन करना ही ध्यान कहलाता है। नाम या मन्त्रको बार-बार दोहरानेको जप कहते हैं। ध्यान और जप दोनों एक साथ भी चलते हैं और अलग-अलग भी । ध्यान जपसहित भी होता है और जपरहित भी। विना जपके केवल ध्यान करना जपरहित ध्यान कहलाता है। ध्यानके साथ ही, जिसका ध्यान किया जाय उसके, नाम या मन्त्रके जपको जपसहित ध्यान कहा जाता है। जब साधक अपने इष्टदेवके ध्यानमें इतना तन्मय हो जाता है कि उसकी आत्मा इष्टदेवके रूपमें लीन हो जाती है, उस समय साधक समाधिकी अवस्थामें पहुँच जाता है और उस स्थितिमें जप ध्यानमें लीन हो जानेके कारण समाप्त हो जाता है। केवल ध्यान रह जाता है।

किन्तु ध्यानकी इस उच्चतम अवस्थाके पूर्व मन, वाणी और इन्द्रियोंको एकाम करके इष्ट्रेवके ध्यानमें लगानेके लिये जपकी आवश्यकता पड़ती है। जपके नादसे सांसारिक वस्तुओं तथा विचारोंसे मनको खीचकर एक ओर लगानेके लिये प्रेम-भक्तिसे, सद्भावपूर्वक इष्टमन्त्र या नामका जप अनिवार्य है। ध्वनिके माधुर्यसे खिंचकर मन इन्द्रियोंसिहत एक ओर लग जाता है। धीरे-धीरे इष्ट्रपर ध्यान एकाम होने लगता है और अन्तमें बाह्य विम-बाधाओं, आकर्षणों, मलोभनोंके जालको तोड़कर मन इष्टमें रम जाता है।

मनोविज्ञानके विद्वानींने अनेक प्रकारके प्रयोग, परीक्षण, खोज और छान-बीनके अनन्तर यह सिद्ध कर दिखाया है कि मनुष्यके मिलाष्कर्में बार-बार जिन विचारींका उदय होता रहता है, वे विचार वहाँ नक्श हो जाते हैं। उसी प्रकारके भाव मस्तिष्कमें घर बना लेते हैं। पल यह होता है कि वे ही या उसी प्रकारके विचार मस्तिष्कमें बराबर चक्कर लगाया करते हैं। उनसे मनका इतना लगाव हो जाता है कि उन्हींमें वह आनन्द प्राप्त करता है। उन्हींमें मगन रहने लगता है। ऐसी दशामें दूसरे प्रकारके अच्छे-से-अच्छे विचार और हितकर-से-हितकर भाव मनको नहीं रुचते। वह उनसे जल्दी ही ऊब उठता है, भागने लगता है और अपने पुराने विचारोंके बीचमें जाकर शरण लेता है। हमारे शास्त्रकारोंने इसीको संस्कार कहा है। इन्हीं संस्कारोंसे प्रेरित होकर मनुष्य अच्छा-सुरा आचरण करता है; और उन्हीं अपने विचारों, संस्कारोंके कारण ही संसारके सामने सज्जन या दुष्ट उहरता है।

पहले मनुष्यके मनमें विचार उठते हैं। फिर वह उन्हें बचन या कार्यद्वारा प्रकट करता है। अस्तु, मनुष्यके आचरणोंका मूल आधार उसके विचारों, भावोंमें ही रहता है। जो मनुष्य जैसे विचार रखता है। वह उसी प्रकारका हो जाता है। मनुष्य अपने विचारोंका व्यक्त या साकाररूप मात्र है।

जपसे मनुष्यके विचार संयत हो जाते हैं। बार-बार उसके मुखसे एक विशेष प्रकारके शब्द उच्चारित होते हैं। कान बराबर उन शब्दोंको सुनते हैं। मन और मिस्तिष्कपर उनका निरन्तर प्रभाव पड़ता है। मस्तिष्कके कोषोंमें उनका असर पड़ता है, चिह्न बनता, स्कार जमता और एक स्थायी प्रभाव अङ्कित हो जाता है।

जपके समय साधकके सामने इष्टदेवके रूप, गुण, कर्मका चित्र जाज्वत्यमानरूपसे उपस्थित होता है। उसका प्रभाव पड़ना अवस्यम्भावी है। देवोचित गुणोंका प्रभाव हितकर ही होगा।

साधकके पूर्वसंस्कारोंमें परिवर्तन होता है, वे धीरे-धीरे धिसने-मिटने लगते हैं । इष्टदेवके गुणोंका प्रभाव अङ्कित होने लगता है। साधकके संस्कार इष्टदेवके रूप, गुणके अनुसार बनने लगते हैं।

एक पात्रमें जल भरा है । उसमें पिघला हुआ शीशा उड़ेला जाता है । जैसे-जैसे शीशेकी धार पात्रकी तहमें धँसती जाती है, वैसे-ही-वैसे पानीका अंश पात्रके ऊपरसे बाहर बड़-कर निकलता जाता है । अन्तमें जब शीशेकी तह पात्रके छँह-तक आती है, तब पानीका कुल भाग पात्रसे बाहर निकल जाता है । पात्रमें नीचेसे ऊपरतक केवल शीशा-ही-शीशा भरा नज़र आने लगता है ।

ठीक इसी प्रकार जब साधक जपके द्वारा अपने इष्टदेवके
गुणोंकी धार धीरे-धीरे किन्तु निश्चित तथा प्रवल्रूपसे मस्तिष्ककोषोंके पात्रमें उद्देलने लगता है, तब एक-एक करके
सभी गंदे विचार दूर होने लगते हैं; और अन्तमें मनमस्तिष्क गुद्ध होकर इष्टदेवके रूप, गुण, कर्मसे भरकर
भासित होने लगते हैं। वहाँ अज्ञान-अन्धकारमय असद्विचारोंको स्थान ही नहीं रह जाता। लोम, मोह, इंग्यों,
द्वेष, मद, मात्सर्य, क्रोध आदि सभी दूषित भाव दूर हो
जाते हैं। तामस, राजस मानोंके स्थानमें गुद्ध, सास्विक भाव
अक्कित हो जाते हैं।

आम शब्दके कहनेसे मनमें उसके रूप, रंग, गुण, स्वादका उदय हो आता है। दुर्गन्धयुक्त गंदी वस्तुओं के नामस्मरण होनेसे मन धिनाने लगता है। उसी तरह इष्टदेवके नामके स्मरण, उच्चारणसे दैवीगुण मनमें उदय होते हैं। मन शुद्ध हो जाता है। विकार दूर हो जाते हैं। साधक दैवी भावको प्राप्त होने लगता है। जप इष्टदेवकी प्राप्तिका सरल वैज्ञानिक अचूक उपाय है।

# राम रम रहा है

दादू देखीं दयाल कीं सकल रहा भरपूरि। रोम रोम में रिम रह्या तूँ जिनि जाणै दूरि॥ दादू देखीं दयाल कीं बाहरि भीतरि सोइ। सब दिसि देखीं पीच कीं दूसर नाहीं कोइ॥

# आत्मतत्व विद्यातत्व शिवतत्व तुरीयतत्व

( लेखक---श्रीकृष्ण काशीनाथ शास्त्री )

साधनमें प्रवृत्त होनेवाले साधकको तत्त्वज्ञान होना आवस्यक है। तत्त्वोंकी आवस्यकताका प्रारम्भ आचमनसे ही होता है। जिस प्रकार साधारण आचमन—

- उँ केशवाय स्वाहा।
- ॐ नारायणाय स्वाहा ।
- ॐ माधवाय स्वाहा।

—हम इन तीन मन्त्रोंसे करते हैं उसी प्रकार दुर्गा, काली, तारा, महाविद्या, षोडशी आदि महाविद्याओं के कममें तथा सभी तान्त्रिक महाविद्याओं के कममें तथा सभी तान्त्रिक मन्त्रोंकी साधनाके आरम्भमें मूल-मन्त्रसहित इन तत्त्वों से चार आचमन किये जाते हैं। यथा—

- ॐ भारमतत्त्वाय स्वाहा।
- ॐ विद्यातस्वाय स्वाहा ।
- ॐ ज्ञिवतस्वाय स्वाहा ।
- ॐ सक्छतत्त्वाय स्वाहा।

स्थूलदेह, स्क्ष्मदेह, कारणदेह और महाकारण-देहके शोधनमें भी इन तत्त्वोंका उच्चारण करना अनि-वार्य है।

आत्मतत्त्वसे स्थूलदेहका शोधन किया जाता है। विद्या-तत्त्वसे सूक्ष्मदेहका, शिवतत्त्वसे कारणदेहका और सकल-तत्त्वसे महाकारणदेहका शोधन किया जाता है। अब, तत्त्वका स्वरूप क्या है, संख्या कितनी है और तत्त्वातीत क्या है? यह हम इस लेखद्वारा 'कल्याण' के प्रेमियोंको समझानेकी चेष्टा करते हैं।

यह विश्व ३६ तत्त्वोंसे बना है। ये ३६ तत्त्व प्रलय होनेतक विद्यमान रहकर जगत्को भोगकी सामग्री देते हैं। प्राणियोंके शरीर, घट, पट—ये तत्त्व नहीं हैं।

आव्रस्यं यसिष्टति सर्वेषां भोगवायि भूतानाम् । तस्त्वमिति प्रोक्तं न शरीरघटादि तस्वमतः ॥ (स्तसंहिता)

सुषुप्ति-अवस्थामें जैसे जीवोंका संसार लय होकर सूक्ष्मरूपसे जीवोंमें स्थित रहता हैं। ठीक उसी प्रकार, प्रलयकालमें यह जगत् स्हमरूपसे परशिवके कुक्षिगत रहता है। सब जीव, अपने अदृष्ट पञ्चभूत तथा जीवेंकि संस्कार स्हमरूपसे परशिवमें रहते हैं, जैसे वट-बीजमें वटबृक्ष रहता है। ये संस्कार परशिवके पुन: सृष्टि उत्पन्न करनेमें सहकारी होते हैं।

केवल निजरूपमें अवस्थित परशिवकी जब प्रजोत्पादनकी इच्छा होती है कि 'बहु स्यां प्रजायेय', तब इच्छाशक्ति, शानशक्ति और कियाशक्ति, इन तीनोंके योगसे वे जगत् उत्पन्न करते हैं। यह जगत् ३६ तन्त्वोंसे निर्मित है। इन ३६ तन्त्वोंके तीन विभाग हैं—(१) आत्मतन्त्व (२) विद्यातन्त्व और (३) शिवतन्त्व अर्थात् (१) सत् (२) चित् (३) आनन्द।

आत्मतत्त्वमें ३१ तत्त्वोंका समावेश होता है वे इस प्रकार हैं---

#### आत्मतत्त्वः---

| पृथ्वी | उपस्थ     | बुद्धि  |
|--------|-----------|---------|
| आप     | पायु      | मन      |
| तेज    | पाद, पाणि | प्रकृति |
| वायु   | वाक्      | जीव     |
| आकाश   | घ्राण     | नियति   |
| गन्ध   | रसना      | काल     |
| रस     | चक्षु     | साग     |
| रूप    | त्वचा     | कला     |
| स्पर्श | श्रोत्र   | अविद्या |
| शब्द   | अहङ्कार   | माया    |
|        |           |         |

#### विद्यातस्वः---

(१) सदाशिव (२) ईश्वर (३) विद्या

#### ञिवतत्त्वः---

(१) परम शिव (२) शक्ति

मायान्तमाध्मतस्वं विधातस्वं सदाशिवान्तं स्थात्। शक्तिशिवौ शिवतस्वं तुरीयतस्वं समष्टिरेतेषाम्॥ अर्थात् 'पृथ्वीसे मायातक ३१ तत्त्वोंकी समष्टि आत्म-तत्त्व है, यह सत्-रूप है। विद्यातत्त्वसे सदाशिवतत्त्वतक 'विद्यातत्त्व' चित्-रूप है, शक्ति और शिवतत्त्व 'आनन्दरूप' हैं। इन तत्त्वोंकी समष्टि 'तत्त्वातीत' नामक सम्बदानन्द 'तुरीयतत्त्व' है।

अब हम इन ३६ तत्त्वोंकी क्रमशः व्याख्या करते हैं:—

#### (१) परम शिव---

जगत्के उत्पादनकी इच्छासे युक्त परम शिव, यह 'शिव' नामक प्रथम तत्त्व है।

## (२) शक्ति

परम शिवकी सिसुक्षा—जगत् उत्पन्न करनेकी इच्छा— यह दूसरा तत्त्व है ।

#### (३) सदाशिव

मै जगद्रूप हूँ, इस प्रकार परम शिवका जगत्को अहन्तारूपसे देखना—इस वृत्तिसे युक्त 'सदाशिव' नामक तीसरा तत्त्व है।

## (४) ईश्वर

यह केवल जगत् है, इस भेदविषयिणी वृत्तिसे युक्त 'ईश्वर'—यह चतुर्थ तत्त्व है।

## (५) विद्या

यह जगत् मेरा ही स्वरूप है, ऐसी जो सदाशिवकी दृति है, इसको विद्या कहते हैं—यह पॉचवॉं तत्त्व है।

#### (६) माया

यह जगत् है, ऐसी ईश्वरकी भेद-विषयिणी वृत्ति 'माया' नामक छठा तत्त्व है।

## (७) अविद्या

पूर्वोक्त विद्याको तिरोहित करनेवाली तथा विद्याकी विरोधिनी 'अविद्या' कहलाती है—यह सातवाँ तत्त्व है ।

#### (८) कला

जीवनिष्ठ सर्वकर्तृत्व-शक्तिका संकोच होकर केवल यत्किञ्चित् करनेका सामर्थ्य होना—यह 'कला' नामक आठवाँ तत्त्व है ।

#### (९) राग

जीवनिष्ठ जो नित्यतृप्तिः, वही संकुचित होकर कुछ विषयोंकी प्राप्तिके लिये अतृप्त रहती है—यह 'राग' नामक नवम तत्त्व है।

#### (१०) काल

जीवनिष्ठ-नित्यताका संकोच होकर, जीव इन पट् भावोंसे युक्त होता है-वे पट् भाव ये हैं:—

- (१) अस्तित्व (३) वृद्धि (५) क्षय
- (२) जनन (४)परिणमन (६) नाश

इन षट् भावोंके सहित जीवकी नित्यताका संकोच--यह 'काल' नामक दसवाँ तत्त्व है ।

### (११) नियति

परिशव और जीवका अभेद होनेसे, जिस प्रकार परिशव स्वतन्त्र है उसी प्रकार जीव भी स्वतन्त्र है, परन्तु अविद्याके कारण जीवकी आनन्दशक्तिकी स्वतन्त्रताका संकोच होकर यह जीव दूसरे कारणकी अपेक्षा रखता है—यह 'नियति' नामक ग्यारहवाँ तस्त्व है।

#### (१२) जीव

उपर्युक्त नियति, काल, राग, कला और अविद्या— इन उपाधियोंसे कुक्त 'जीव' यह बारहवॉ तत्त्व है।

#### (१३) प्रकृति

सत्त्व, रज और तम, इन तीनों गुणोका साम्य 'प्रकृति' है—यह तेरहवाँ तत्त्व है।

## (१४) मन

सत्त्वगुण और तमोगुण दवे हुए हों और रजोगुण-की प्रधानता हो, इसको 'मन' कहते हैं—यह चौदहवाँ तत्त्व है। मन सक्कल्पका कारण है।

## (१५) बुद्धि

रजोगुण तथा तमोगुण दबे हुए हों और सत्त्वगुणकी प्रधानता हो वह 'बुद्धि' नामक पन्द्रहवॉ तत्त्व है ।

#### ( १६ ) अहङ्कार

सत्त्वगुण और रजोगुण दवकर तमोगुणकी श्रेष्ठता हो, वह विकल्पका कारण 'अहङ्कार' होता है-यह सोलहबाँ तत्त्व है।

## १७ से ३६ तक तत्त्व हैं---

श्रोत्र, त्यक्, चक्षु, रसना, घाण, वाक्, पाणि, पाद, पायु, उपस्थ, शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध, आकाश, वायु, तेज, जल, पृथ्वी।

इन २० तत्वोंका अर्थ स्पष्ट है।

यह आत्मतत्त्व, विद्यातत्त्व और शिवतत्त्वका अर्थात् धत्, चित् और आनन्दका वर्णन हुआ। तुरीय-तत्त्व इन तीनों तत्त्वोंकी समष्टि 'सश्चिदानन्द' है।

#### 'तुरीयतस्वं समष्टिरेतेषाम्'

यही 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' है, यही अक्षर है, अनिर्देश्य है, अव्यक्त है, सर्वव्यापी है, अचिन्त्य है, ध्रुव है, क्ट्रस्थ है और अनिर्वचनीय है। उक्त ब्रह्ममें जो शक्ति विलीन रहती है, उसका नाम सरस्वती है, उसका वाहन हंस है, हकार शिवका नाचक है, सकार शक्तिका नाचक है। हकार अहंका पर्याय है और सकार इदम् (ज्ञात्) का पर्याय है, सोऽहम् यह इंसः का उल्टा है, 'सोऽहम्' प्रपञ्चसे ब्रह्मकी ओर संसरण करता है और 'इंसः' यह ब्रह्मसे शक्तिकी ओर, यही अजपाजप गायत्री है, जिसके २१६०० जप नित्य जीव अपने श्वासोच्छ्याससे करता रहता है।

#### 'हकारेण बहिर्याति सकारेण विशेष्युनः।'

यही तत्त्वातीतका जप है, जो जीवनभर चलता रहता है। योगीके लिये यह तत्त्वातीतका जप है, प्राकृत जनोंके लिये यह धमनीका चलना है।

परब्रह्मके साथ ऐक्य-सिद्धि प्राप्त करना, यही मनुष्यका परम पुरुषार्थ है। 'शिवो भूत्वा शिवं यजेत्' स्वयं शिवरूप होकर शिवकी पूजा करना है, इसलिये हमें इस मायामोहरूपी ३६ तत्त्वोंके जगत्का शिवरूप संवित् ( ज्ञान ) अग्रिमें हवन करना चाहिये । यथा---

अन्सर्नि रन्तरमिनश्वनमेधमाने
भोहान्धकारपरिपन्थिनि संविद्भौ ।
करिमंश्चिदञ्जतमरीचिविकासमाने
विश्वं जुहोमि वसुधादि शिवाबसानम् ॥

'देहमें विना ईंधनके ही निरन्तर प्रज्वलित रहनेवाली, अन्द्रुत प्रकाशसे युक्त, मोहरूपी अन्धकारका नाश करनेमें कुशल, ऐसी अनिर्वचनीय संवित् अग्निमें हम, षट्त्रिंशत् तत्त्वम्य जगत्—जिसका आदि तत्त्व 'वसुधा' और अन्तिम तत्त्व 'शिय' है—हवन करते हैं अर्थात् मायामोहके आवरणको भस्म करके हम उस परमात्माके साथ अपना योग करते हैं।'

निष्कले परमे सृक्ष्मे निर्लक्ष्ये भाववर्जिते । ज्योमातीते परे तस्त्रे प्रकाशानन्दविमहे ॥ विश्वोत्तीणें विश्वमये तस्त्रे स्वात्मनियोजनम् ॥

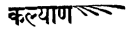
'जीवात्माका परमात्माके साथ योग करे, जो परमात्मा सिबदानन्द है, अलण्ड है, महत्से भी महान् है, अणुसे भी सूक्ष्म है, अलक्ष्य है, केवल भावनागम्य है, जिसका प्रकाशानन्द खरूप है, जो ३६ तत्त्वोंसे परे हैं और जो ३६ तत्त्वमय है।' ऐसे परमेश्वरके साथ ऐक्यसिद्धि प्राप्त करे और भावना करे कि—

### अहं देवो न चान्योऽस्मि ब्रह्मैवाहं न शोकभाक् । सम्बद्धानन्दरूपोऽहं नित्यमुक्तस्वभाववान्॥

अर्थात् भीं प्रकाशरूप हूँ, मैं ही ब्रह्म हूँ, मैं नित्यमुक्त हूँ, मैं सिश्चदानन्द हूँ और शोक-मोह-अज्ञानसे परे हूँ?—यही 'जीवशिवयोरेंक्यसिद्धिः' है। इसी सिद्धिको प्राप्त करना मुमुक्षु साधकका परम पुरुषार्थ है।

# राम-नाममें ऐसा चित्त लगे

जो चित लागे राम नाम अस ॥ टेक ॥
तृषावंत जल पियत अनँद अति ।
थलकहि गाँव मिलत है जौन जस ॥
निर्धन धन सुत बाँझ बसत चित ।
संपति बदत न घटत जौन अस ॥



# बुद्धकी साधना



विघ्नोंपर विजय

# मध्यम मार्ग

( लेखक---श्री'सुरर्शन')

युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु। युक्तस्वभावबोधस्य योगो भवति दुःसहा॥

(गीता६।१७)

भगवान् बुद्ध एक पर्वतपर आसन लगाये बैठे थे। उन्होंने आहार, जल और निद्रा सब छोड़कर—

> इहासने छुष्यतु मे शरीरं स्वगस्थिमांसानि लयं प्रयान्तु । अप्राप्य बोधं बहुकल्पदुर्लभं नैवासनास्कायमिदं चलिप्यति ॥

—का दृढ़ निश्चय कर लिया था। दिन-पर-दिन और रात-पर-रात बीतती चली जा रही थी। किन्तु अमिताभके मनमें न तो शान्ति आयी और न स्थिरता। चित्त उनका अशान्त था। वे विक्षित हो रहे थे।

मैं यह माननेको प्रस्तुत नहीं कि यह विकलता भगवान् बुद्धमें वस्तुतः थी। उन आत्माराम आप्तकाममें भला उद्विग्नताको कहाँ अवकाश १ पर जैसे साधकोंके कल्याणार्थ उन्होंने वैराग्यका प्रदर्शन किया, वैसे ही आवेशकी व्यर्थता दिखलानेके लिये उनका यह नाटक रहा होगा।

एक-दो नहीं, उस अवस्थामें इस प्रकार चालीस दिन व्यतीत हो गये। अन्तमें सहसा उन्हें अपनी भूल शात हुई। वे धीरेसे आसन छोड़कर हाथ और पैरोंके बलसे खिसकते हुए जलके किनारे पहुँचे। शरीर निर्बल हो रहा था। आचमन किया और एक चिथड़ेको धोकर उसकी कौपीन लगायी। वहाँसे वे नगरमें आये और मिक्सा की।

भिक्षा करके भगवान् पुनः लौटे और उन्होंने बोधि-वृक्षके नीचे आसन लगाया । यहीं उन्हें ज्ञान होकर बुद्धत्वकी प्राप्ति हुई और वे उस ज्ञानका प्रसार करने सारनाथ गये।

भगवान्ने अपने इस साधन-मार्गका नाम 'मध्यम मार्ग' रक्खा। मैं बौद्ध प्रन्योंके उन पारिभाषिक शब्दोंके फेरमें नहीं पहना चाहता, जो मध्यम मार्ग शब्दकी अपने ढंगकी व्याख्या करते हैं। मुक्के तो उस मध्यम मार्गपर विचार करना है, जिसका सङ्केत केखके आरम्भमें दिये गीताके कोकमें है। बौद्ध धर्मके पारिभाषिक मध्यम मार्गकी ओर न जाते हुए भी मैं विविधित मार्गको मध्यम मार्ग इसिल्ये कह रहा हूँ कि वह न तो उम्र हठका मार्ग है और न आलस्यका। जीवनको माध्यमिक दशामें रखकर ही उसका साधन किया जा सकता है। जो साधक अपने साधनमें सफलता चाहता है, उसके लिये यह सर्वोत्तम ही नहीं, अपितु एकमात्र मार्ग है। कोई भी साधन विना माध्यम स्थितिमें आये पूर्णताको प्राप्त हो नहीं सकता।

साहित्य एवं उपदेश दो प्रकारके होते हैं—प्रचारात्मक और कियात्मक । लोगोंको प्रोत्साहित करने और उनमें रुचि उत्यन्न करनेके लिये अधिकांश प्रचारात्मक साहित्य प्रस्तुत होता है। सभा, कथा, सत्संग, उपदेश भी अधिक इसी उद्देश्यसे होते हैं। क्रियात्मक साहित्य और उपदेश योड़ा होता है और उसके अधिकारी भी योड़े ही हांते हैं। साधनके आध्यात्मिक पथमें क्रियात्मक बातें गुप्त भले न रहें, पर वे कुछ निश्चित अधिकारके व्यक्तियोंतक सीमित अवश्य रहती हैं। दुसरोंके सम्मुख होनेपर भी गम्भीरताके कारण वे उसे प्रहण नहीं कर पाते।

साघारण समाज प्रायः ओजपूर्ण उत्तेजनात्मक बातें सुनना और सोचना पसन्द करता है। व्यावहारिकताकी कसौटीपर कसकर उन ऊँची उड़ानोंकी परीक्षा करनेके लिये वह तत्पर नहीं होता। ऐसी बातोंको वह साहसहीनता, कायरता और हतोत्साह करनेवाली समझकर उनकी उपेक्षा एवं परिहास करता है।

साधनेच्छु व्यक्ति उसी साधारण समाजमेंसे आता है।
अपने गन्तव्य पथके विषयमें वह एक अनुभवधून्य पिषक
होता है। उसे आगे आनेवाली कठिनाइयोंका शान या तो
होता ही नहीं और यदि होता भी है तो वह उन्हें कोई
महत्त्व नहीं देता। वह अपनी शक्तिसे अपरिचित होता है।
उसे अपने उस अल्हद साथी (मन) के स्वभावका तनिक
भी पता नहीं होता, जिसके अपर उसकी वर्तमान यात्राकी
सफलता या असफलता निर्मर करती है।

वह नव यात्री आता है प्रचारात्मक साहित्यका उबलता जोद्या लिये हुए । उसके भीतर एक त्र्फान होता है । बह

सा॰ अं॰ ३७

उश्व-से-उश्व आदर्शको आदर्शकी भाँति नहीं, कार्यकी भाँति देखते हुए स्वयं झटपट 'रोटी सेंकी और खा लिया' की भाँति, वैसा बन जानेकी आशा करता है। वह उन कठिनाइयोंको ध्यानमें भी नहीं लाता जो कि उसने पढ़ी और सुनी हैं, जिनसे उसे वार-बार सावधान किया गया है।

'मनुष्य-जीवन अमूस्य सम्पत्ति है। यदि यह खो गयी तो फिर पश्चात्ताप करते हुए चौरासी लक्ष योनियोंमें भटकना ही हाथ रहेगा। कोई ठिकाना नहीं कि काल कब इस अमूस्य धनको हमारे हाथसे छीन ले। इसलिये उठो और इसी क्षण उस परम लक्ष्यको प्राप्त करनेमें लग जाओ! तुम उसे प्राप्त कर सकते हो! उसे प्राप्त करनेमें लगे ही तुम्हारा यह जीवन है! वह तुम्हारा स्वरूप है। कोई शक्ति नहीं जो तुम्हें उसके प्राप्त करनेसे रोक सके। उठो, पूरी शक्तिसे लग जाओ और लक्ष्यको प्राप्त करो!' ऐसी ही वातें प्रायः उस नव पियकने सुनी हैं और सुनता रहता है।

प्रायः उसके सम्मुख ध्रुव, प्रह्वाद प्रभृतिके आदर्श होते हैं। वह युग और शक्तिपर ध्यान न देकर सोचता है, भैं भी इसी प्रकार घोर साधन करूँगा। थोड़े ही समयमें में अपने लक्ष्यको प्राप्त कर लूँगा। उस्साह और साहस बुरा नहीं है। मैं भी उसकी प्रशंसा ही करूँगा। पर जिसे कार्यक्षेत्र-में आना है, उसे व्यावहारिकतासे परिचित होना ही चाहिये।

प्रारम्भिक साधकको जोश दिलाया गया होता है तीवसे तीवतर गतिको लेकर बढ़नेका। वह जीतोड़ श्रम करता हैं। लेकिन उसे श्रम करनेकी रीतिका पता नहीं होता। वह अभ्यास नही करता। अभ्यासको वह जानता ही नहीं। वह करता है बलप्रयोग। भला बलप्रयोग कही स्थायी होता है ! आवेशका अनिवार्य परिणाम श्रान्ति है।

उदाहरण लेकर देखिये—एक व्यक्तिने सुना है कि व्यायाम करनेसे शरीर पृष्ट होता है। व्यायाम शक्ति देता है। वह अखाड़ेमें गया और पहले दिन ही उसने दण्ड-बैठकोंमें अपनेको थका लिया। सम्मव है कि दूसरे दिन भी किसी प्रकार वह पहले दिनकी संख्या पूरी कर लें; परन्तु तीसरे दिन उसके लिये उठना-बैठना भी कठिन हो जायगा। ज्वर आ जाय तो भी आश्चर्य नहीं। इस प्रकारका व्यायाम शरीरके लिये लामके बदले हानि अधिक करेगा और अन्तमें ऊवकर वह व्यक्ति व्यायामको ही छोड़ देगा।

प्रकृतिका नियम है कि जहाँ आघात होगा, वहाँ प्रत्याघात होना ही है। साधक जब मनपर अत्यन्त दवाव डालने लगता है तो कुछ समय वह समझता है कि मैं साधनमें अग्रसर हो रहा हूँ। यह दशा अधिक दिन नहीं टिकती। मनसे उस बलप्रयोगका प्रतीकार होने लगता है। अनेक ऐसे सङ्कल्प-विकल्प उठने लगते हैं जो साधन न करनेके समय भी नहीं उठते थे। मन चञ्चल हो जाता है और लाख प्रयत्न करके भी स्थिर नहीं हो पाता। साधक समझने लगता है कि वह अपनी साधन-समयसे पूर्वकी स्थितिसे भी नीचे पहुँच गया है। उसके मनमें साधनपर ही सन्देह होने लगता है।

मनपर दबाय डालना साधकके लिये कभी हितकर नहीं होता । भगवान्ने गीतामें 'अभ्यासेन तु' कहकर और महर्षि पतझलिने अपने योगदर्शनमें 'अभ्यासवैराग्याभ्यां' के द्वारा साधन-पथका निर्देश किया है। यलप्रयोगकी चर्चा कहीं भी नहीं है। गीतामें भगवान्ने हठपूर्वक शरीरको पीड़ा देकर होनेवाले तपको तामस तप कहा है। उन्होंने बताया है कि—

कर्षयन्तः शरीरस्थं भूतग्राममचेतसः। मां चैवान्तःशरीरस्थं तान्विद्धयासुरनिश्चयान्॥ (१७।६)

'जो मूर्ख शरीरके पाञ्चभौतिक नसः नाड़ीः मास आदिको ( वलपूर्वक ) खीचते ( पीड़ित करते ) हैं और (इस प्रकार) मुझ शरीरमें रहनेवालेको ( परमेश्वर जो जीवात्मारूपसे हैं उसे ) पीड़ित करते हैं। उन्हें आसुर ( तामस ) निश्चयवाले समझो।

अभ्यासका अर्थ है स्वभाव डालना—जितना मन और शरीर सरलतासे सह सके, उससे आरम्भ करके धीरे-धीरे उसे इस प्रकार बढ़ाना कि वह असह्य न हो और वैसा करनेका स्वभाव बन जाय। आरम्भ एक छोटी मात्रासे करके उसे बहुत धीरे-धीरे बढ़ाना चाहिये। अभ्यासका यह नियम है कि उतना ही बढ़ाया जाय जिसे फिर कभी घटाना न पड़े।

यह अभ्यासकम पर्याप्त समयतक चल सकता है। इसमें उदिमता होनेकी सम्भावना एक प्रकारसे नहीं ही होती। समय लगता अवश्य है, पर साधक मनकी प्रतिक्रियासे सुरक्षित रहता है। उसे उस प्रत्याधातका सामना नहीं करना पड़ता, जो एक दुःखद अवस्था है और जिसे सहन करना कठिन पड़ता है। फिर उससे कोई लग्भ भी नहीं होता।

प्रत्याघातकी शान्तिपर साधकको पता लगता है कि उसके बलप्रयोगका कोई प्रभावकारी सुफल उसे नहीं मिला।

यह एक कठिनाई है कि प्रारम्भिक साधकको यह अम्यासकम नहीं समझाया जा सकता । वह आवेश लिये और उतावला होता है । उसे बलप्रयोगकी धुन रहती है । ऐसी बातोंको वह हतोत्साह करनेवाली समझता है । दो-चार बार बलप्रयोग और उत्तके अनिवार्य परिणाम मनकी चञ्चलताके द्वारा ताहित होकर तब कहीं वह अभ्यासकी ओर आता है । यह स्वाभाविक होते हुए भी भयक्कर है । प्रत्याधातके समय प्रायः ऐसा होता है कि साधकका विश्वास साधनपरसे जाता रहता है । वह उसे छोड़ देता है । यहाँतक भी कुशल है । पर बहुधा वह दूसरा साधन करने लगता है और उसमें भी वही पहली भूल करता है ।

मैंने देखा है कि इस प्रकार कई साधन पकड़ने और छोड़नेके पश्चात् साधककी श्रद्धा साधनमात्रपरसे उठ जाती है। वह आध्यात्मिकताको एक भुलावा मानने लगता है। अपनी भूलके कारण मनुष्य-जीवनके लक्ष्यसे दूर जा पड़ता है। यह घातक परिणाम रोका जा सकता है, यदि एक प्रत्याघातके पश्चात् उसे कोई दूसरा उसकी भूल समझा दे और पुनः उसे अभ्यास-क्रममें लगा दे। ऐसे अवसरपर साधन बदलनेसे कोई लाभ नहीं।

यह एक भ्रान्ति है कि यदि एक घंटेके जपमें पाँच मिनट मन एकत्र रहता है तो पाँच घंटेके जपमें पचीस मिनट एकत्र रहेगा। यह गणित मनके ऊपर नहीं घटता। मनका स्वभाव है कि वह किसी भी कामको प्रारम्भमें पसंद कर लेता है और फिर उससे ऊब जाता है। फिर बह उसमें रस नहीं लेता। जो लोग लगातार पूरे दिन साधनमें लगे रहते हैं, उनमें यदि महापुरुषोंको अपवाद मान लिया जाय तो शेप प्रायः या तो ऊँघते रहते हैं, अथवा उनका मन कहीं इधर-उधरकी सोचता रहता है।

मनके लिये कोई एक वस्तु प्यारी नहीं। वह नवीनतासे प्रेम करता है। अच्छी-से-अच्छी वस्तुको भी छोड़ देता है और उससे घटियाको भी चाहने लगता है। सुखादु भोजन पानेवाला सम्पन्न पुरुष भी एक बार रूखी रोटियाँ पाकर प्रसन्न होता है। इस बातको न समझनेके कारण साधक किसी नये साधनमें एकाप्रता प्राप्त करके उसकी ओर आकर्षित हो जाता है और अपने पुराने साधनको

छोड़ बैठता है। नये साधनकी एकांचता भी उसकी नवीनता-तक रहती है। मन बादको उसमें भी वैसे ही हिच नहीं रखता जैसे पहले साधनमें। अतः यह समझ लेना चाहिये कि साधनका बदलना कोई लाभकारी बात नहीं।

में पहले कह चुका हूँ कि मन नवीनतामें आकर्षित होता है। विश्वास न हो तो तीर्थवासियों, मन्दिरके पुजारियों, कथावाचकों के अपने साथियों और संत-महात्माओं के निकटस्थ व्यक्तियों के जीवनको देखिये। जहाँ कुछ घंटे रहनेसे आप श्रद्धा और सात्त्विकतासे भर गये थे, वहीं सर्वदा रहनेवालोंपर उसका कोई प्रभाव नहीं। वह मूर्ति जो आपको आकर्षणका केन्द्र जान पड़ती है, पुजारी के लिये उसमें कोई आकर्षण नहीं। वह उपदेश जो आपको विह्नल वना रहे हैं, उपदेशक माईपर उनका कोई प्रभाव नहीं। कारण यह है कि वे उसे रोज-रोज देखते और मुनते हैं। उनके लिये वह सामान्य हो गया है। आपने उसे प्रथम देखा या मुना है, आपके लिये वह नवीन अतः आकर्षक है।

एक हलवाई क्या मिठाइयोंको वैसे ही चाहता है, जैसे कोई रूखी रोटीसे पेट भरनेवाला गरीब बालक ? पर यदि उसी बालकको मिठाईकी दूकानमें नौकर रख लिया जाय और यथेच्छ मिठाई खानेकी छुटी दे दी जाय तो क्या वह सदा पूर्ववत् मिठाइयोंमें स्वांद और आकर्षण प्राप्त कर सकेगा ? इसी प्रकार आपको भी स्मरण रखना चाहिये कि जहाँ आज आपने इतना अधिक आकर्षण पाया है, वहीं यदि सदा रहने लगेंगे तो आपको कोई लाभ नहीं होगा । उस स्थान या व्यक्तिका आपपर कोई प्रभाव सदा नहीं पड़ सकता ।

एक दिनके लिये किसी स्थान या व्यक्तिमें आकर्षण देखकर उसके पास रहनेको उतावला होना पागलपन है। इस प्रकार घर छोड़कर बाहर जा बसनेवाले साधक निराशाके अतिरिक्त और कुछ नहीं पाते। यदि साधन किसी एक स्थानमें रहकर नहीं होता तो वह दूसरे स्थानमें जाकर भी नहीं होगा। मन बाह्य प्रभावोंसे एकाप्र नहीं किया जा सकता। ये प्रभाव तो क्षणिक होते हैं। उनकी नवीनताके कारण मन उधर खिंचता है। एकाप्रता तो प्राप्त करनी होगी। वह धैर्यपूर्वक साधनके किमक अभ्यासमें प्राप्त होगी। वह आम्यन्तर-की वस्त है। बाहर उसको नहीं पाया जा सकता।

जो कुछ भी करना है, वह साधकको खयं करना होगा। दूसरे उसे केवल उत्साह दिला सकते हैं, भूलें बतला सकते हैं और गन्तव्य पथका किएक धुंबला परिचय दे सकते हैं। चरम स्थिति कोई बाह्य वस्तु नहीं। जिसे कोई उठाकर दे देगा। वह अपने ही अन्तरकी वस्तु है। वह अपने ही साधनसे मिलेगी। किसीके लिये कोई दूसरा साधन नहीं कर सकता। यदि कोई ऐसा करे भी तो वह व्यर्थप्राय है।

लोग विवेकानन्दजीपर परमहंस रामकृष्णकी कृपाके समान हष्टान्त हूँद लेते हैं और कस्यना कर बैठते हैं कि उन्हें भी कोई ऐसा ही महापुरुष मिल जायगा। ऐसे लोग स्वयं तो कुछ करना चाहते नहीं, महापुरुषों के पीछे पढ़े रहते हैं। एकसे निराध होकर दूसरे और दूसरेसे तीसरे, इस प्रकार एक-न-एकके पीछे पढ़े रहना उनका स्वभाव बन जाता है। मैं पूछता हूँ कि महापुरुष क्यों एक व्यक्तिपर कृपा करके उसे उच्च आध्यात्मिक स्थिति प्रदान करेगा और दूसरेको नहीं? क्या सेवासे प्रसन्न होकर ? इसका तो अर्थ होता है कि वह दूसरेंसे अपनी शारीरिक सेवा कराना चाहता है। उसमें शरीरके प्रति मोह है। फिर वह महापुरुष कैसा?

समदर्शी महापुरुष किसीपर कृपा नहीं करते और न किसीपर क्रोध । उनके लिये तो सब अपने खरूप हैं। अधवा वे कृपाके खरूप होते हैं। उनकी कृपा समपर सदा समान रहती है। उनके द्वारा किसीपर कृपा या कोप जो प्रतीत होता है, वह उसी व्यक्तिके कर्मका फल होता है। परमहंसजीने केवल स्वामी विवेकानन्दपर ही ऐसी कृपा क्यों की? उनके सेवकों-में तो नरेन्द्रसे अधिक दूसरे भी अनुरागी थे। बात तो यह है कि यह विषय कृपाका नहीं। यदि यह विषय कृपाका होता तो अनन्त करणावरुणालय जगदीश्वरके होते किसी जीवको संसार-चक्रमें भटकना ही न पहता। उस कृपासिन्धु-से भी अधिक कोई कृपाल हो सकता है, यह बात मानने योग्य नहीं।

पूर्वजन्मके या इस जन्मके साधनसे सम्पन्न अधिकारीका कोई संस्कार आवरण बना रहता है और महापुरुष केवल उसे दूर कर देते हैं। फलतः वह अपने साधनकी पूर्णावस्था-को प्राप्त कर लेता है। महापुरुषोंकी कृपाका यही रहस्य है। साधन तो उसी व्यक्तिकों करना होगा। चाहे उसने पहले किया हो या अब करे। अधिकारी बने बिना किसीको पूर्ण स्थिति कभी प्राप्त हो नहीं सकती।

अब रहा यह कि साधन कैसे किया जाय ? अधिकांशमें लोगोंको यह धारणा होती है, विशेषतः साधन प्रारम्भ करने- से पूर्व कि,—विना घरके काम-काज छोड़े, विना सांसारिक व्यवहारींसे पृथक् हुए, साधन नहीं हो सकता, ऐसे खोग जब कभी कुछ देर साधनमें बैठते हैं और मनकी चञ्चलतामें विकल होते हैं, तो उनकी यह धारणा और भी दृद्ध हो जाती है। वे चाहते हैं कि आरम्भमें ही मन झटपट एकाग्र होने लगे और जबतक वे चाहें, एकाग्र रहे। ऐसा होता नहीं—अतः वे इसका दोष अपने दैमिक कार्योंको देते हैं, जिनका चिन्तन मन साधनके समय करने लगता है। वे समझते हैं कि यदि वे उन कार्मोंको छोड़ दें तो मन उनका चिन्तन नहीं करेगा। वह एकाग्र हो जायगा।

सीधी-सी बात है कि जो घरमें मनको एकाम नहीं कर सकता, वह जंगलमें कभी न कर सकेगा। घरके थोड़े-से कामीं-को छोड़ देने मात्रसे क्या होगा? जन्म-जन्मान्तरके संस्कार तो द्वृदयमें भरे हैं। आसक्ति यदि द्वृदयमें है तो वह रहेगी। घरमें रहनेपर वनसे रहेगी। घरमें रहनेपर वह घरसे और वनमें रहनेपर वनसे रहेगी। यही दशा दूसरे सभी विकारोंकी है। मनको सोचनेके लिये वहाँ भी बहुत-सी बातें मिलेंगी।

घरमें पूरी सात्त्विकता प्राप्त किये विना कर्मोंको छोड़ देना एक बहुत दुःखद परिणाम प्रकट करता है। यनमें या कहीं भी एकान्तमें जानेमात्रसे सात्त्विकता तो आ नहीं जाती। साधनमें एकाएक मन लगता नहीं। दो-चार दिन उसपर बलप्रयोग कर भी लें तो यह प्रतीकार कर बैठता है। उधर कर्मोंको छोड़ देनेसे रजोगुण भी दूर हो जाता है। फलतः आता है तमोगुण। प्रायः दिनभर तन्द्रा और आलस्य धेरे रहते है।

मुझे एक संतके राब्द सदा स्मरण रहते हैं। उन्होंने कहा था, 'डाका डालना अच्छा है, लड़ाई करना अच्छा है, वर ऊँघते हुए पड़े रहना अच्छा नहीं। रजोगुणसे सत्त्वगुणमें जानेकी सम्भावना रहती है। पर तमोगुणसे कोई सत्त्वगुणमें नहीं जा सकता। हमें डाकुओंके भक्त होनेका उदाहरण मिलता है, पर किसी निद्राछ या आलसीके भक्त होनेका उदाहरण कोई भी कही नहीं बता सकता।' मैं प्रत्येक साधकसे कहूँगा कि वे हन राब्दोंको स्मरण रखें। कमोंको त्यागकर रजोगुणसे तमोगुणके गर्तमें कूदनेकी अपेक्षा वहीं स्थित रहना अधिक लामकारी है। सत्त्वगुणकी स्थिति वहीं अभ्यासके द्वारा प्राप्त हो सकती है। उसके लिये उतावली व्यर्थ है।

साधन कैसे करना चाहिये—यह बात भगवान्ने स्वयं बतलायी है। मध्यम मार्गमें स्थित रहकर ही साधन किया जा सकता है। इस माध्यमिकताको स्पष्ट करते हुए भगवान् कहते हैं—'युक्ताहार' आहार युक्त—संयत होना चाहिये। यह न तो अधिक हो न न्यून।

अधिक आहार साधनमें बाधक है, इस विषयमें कोई भी मतमेद नहीं । जीमके स्वादके लिये जो पेटको दूँसता रहता है, वह उदर भारी होनेसे स्वभावतः आलसी होगा । जो रसनाको संयत नहीं रख सकता, उससे दूसरी इन्द्रियों के संयमकी आशा बहुत कम है । मनका भोजनसे सम्बन्ध है । 'जैसा खाय अन्न, वैसा बने मन।' अतएव अनियमित भोजन करनेवाला मनपर नियन्त्रण नहीं रख सकता । साधकका आहार शुद्ध, सात्त्विक, पवित्र परिश्रमसे उपार्जित और परिमित होना चाहिये ।

जहाँ साधनमें आहारकी अधिकता बाधक है, वहाँ उसका त्याग या अत्यल्पता भी बाधक है। इस दिशामें साधक प्रायः भूलें करते हैं। आहारका त्याग तो किसी दिनके विशेष ब्रत या अस्वस्थ अवस्थाको छोड़कर कभी नहीं करना चाहिये। साथ ही आहारकी मात्रा इतनी हो और उसमें ऐसे पदार्थ हों, जो शरीरको पर्याप्त पोषण दे सकें।

एक सीधी-सी बात है कि भगवान् तपस्यासे नहीं मिलते और न तपसे मनपर विजय पायी जाती है ! तपका फल केवल स्वर्ग है ! क्योंकि तप स्वयं एक पुण्य है । यदि तपसे भगवान् मिलते होते तो सभी तप करते, सबसे बड़े तपस्वी महर्षि दुर्वासापर भगवान्का चक्र न चलता । यदि तपसे मन वहामें हो जाता तो घोर तपस्याके पश्चात् मी विक्वामित्रजीमें विशिष्ठसे बदला लेने और ब्रह्मिं कहलानेकी कृति होष न रहती ।

'जबतक भगवान् न मिलें तबतक भोजन न करूँगा।' यह एक दुराग्रह है और भगवान् ऐसे दुराग्रहसे नहीं मिल सकते। वे मिलेंगे तो प्रेमसे। ऐसे हटी लोग जब अपने दुराग्रहसे कष्ट उठाकर विफल होते हैं तो अविश्वासी और नास्तिक हो जाते हैं।

इसी प्रकार दो मुद्धी चने चनाकर या आहारको अत्यस्य करनेसे भी प्रमुके दर्शन नहीं हो सकते। ऐसे अपर्याप्त आहार या अनाहारकी अवस्थामें साधन नहीं होता। साधनकी पूर्णताके लिये मन स्वस्य चाहिये और मन शरीरके स्वस्थ रहनेपर ही स्वस्थ रह सकता है। महापुरुषोंकी बात छोड़ दीजिये। साधकका मन ऐसी अवस्थामें या तो मूट् रहता है या भोजनकी चिन्ता करता है।

आहारको युक्त करनेका आदेश देनेके साथ भगवान् उसी स्वरमें आगे कह गये हैं, 'बिहारस्य'। विहार—शारीरिक कियाओंको भी संयत और परिमित रखना होगा । बस्न, भवन प्रभृति और वूमने-फिरने आदिको न तो पूरी तरह छोड़ना है और न उनके संग्रहमें ही व्यस्त हो जाना है।

वर्षा, धूप और सरदीमें खुले आकाशमें बैठकर तपस्या हो सकती है, साधन नहीं हो सकता। तपस्याके फलके सम्बन्धमें प्रथम कह चुका हूँ। इसी प्रकार केवल कौपीन पहनकर प्रत्येक अवस्थामें रहना भी तपस्या ही है। साधकमें महल बनाने और वक्ताभूषणोंसे शरीरको सजानेकी कामना हो नहीं सकती। यदि हो भी तो इसे वह साधनमें सहायक नहीं मानेगा। अतः इस विषयमें कुछ कहना व्यर्थ है। पर इनके सर्वया त्यागका हठ भी उसमें नहीं होना चाहिये। साधनको सुचार रूपसे संचालित रखनेके लिये आवश्यक है कि वर्षा, धूप प्रभृतिसे रक्षित रहनेके लिये एक स्थान हो, चाहे यह पूलका झोपड़ा ही क्यों न हो। इसी प्रकार शरीरके शीतिनवारणार्थ कुछ वस्त्र हो, भले वे चिथड़े या टाट हों। व्यर्थमें शरीरपर दबा डालनेसे साधन नहीं होता। फिर तपस्या ही होती है। शीत सह लो या ध्यान कर लो। साधक दोनों साथ-साथ नहीं कर सकता।

विहार शब्दके भीतर शरीरकी कियाएँ भी आती हैं। उन्हें भी नियत रखनेका इससे आदेश मिलता है। बहुत बोलना, बहुत चलना या पूमना, दृष्टि सदा चञ्चल रखना, ये सब साधनके बाधक हैं ही, परन्तु न बोलनेकी प्रतिशा कर लेना, सदा नेत्र बंद ही रखना, आसनसे उठनेका नाम न लेना, कोठरी या आश्रमसे न निकलनेका व्रत करना, ये सब भी साधन नहीं हैं। तपस्या ही हैं।

सबसे पहली हानि तो यह है कि आप जिस अङ्गसे काम न लेंगे, वह दुर्बल और निकम्मा हो जायगा । उससे फिर कोई काम नहीं लिया जा सकेगा । दूसरी और प्रवल हानि है मनका सञ्चर्ष । आप जिस कामको न करनेकी प्रतिशा करेंगे, मन उसे बार-बार करना चाहेगा । छोटी-सी आवश्यकताको भी वह तूल देगा । अधिकांश समय उससे सञ्चर्ष करनेमें जायगा । साधनमें मन न लगकर उस रोके हुए कामको करनेकी सोचता रहेगा। साधन तो छूट जायगा और वह निषेध ही साधन हो जायगा। संसारमें बहुत गूँगे, अन्धे, खूले, लॅंगड़े हैं। आपने घोर द्वन्द्व करके मनको परास्त किया और वैसे बने तो क्या लाभ १ इस तपस्यासे आपको स्वर्ग तो पाना नहीं, फिर साधनके मार्गमें ये रोड़े क्यों अटकाये जायँ १

'युक्तचेष्ट्स कर्मयु'—कर्मोंमें नियमित चेष्टा मी हो। साधकके लिये दिन-रात्रि कार्यव्यस्त रहना, इतना परिश्रम करना कि शरीर श्रान्त हो जाय, कर्मोंमें इतना आसक्त होना और उनकी इतनी उलझन सिरपर ले लेना कि सोते समय भी उन्हींका स्वम्न दिखायी दे, उपयुक्त नहीं है। ऐसा कार्यव्यप्रपुरुष साधन नहीं कर सकता। ऐसा व्यक्ति यदि कुछ समय निकाल भी ले, तो भी उस समय उसका मन उन्हीं उलझनोंमें पड़ा रहेगा। साधनसे उठनेकी शीष्टता रहेगी और एकामता प्राप्त न हो स्केगी।

जैसे कर्मोंका आधिक्य साधनमें बाधक है, वैसे ही उनका सर्वथा अभाव भी। मेरी समझसे यह अवस्था पहलीसे अधिक खराब है। प्रायः साधक भ्रमवश इस अवस्थाको पाना अच्छा मानते हैं और इसके लिये प्रयक्त भी करते हैं। किन्तु इससे उत्पन्न होनेवाली बाधाओंको वे देखते ही नहीं।

अनुष्ठानोंकी बात छोड़ दीजिये। एक दिनसे लेकर साल-दो-सालके भी अनुष्ठान हो सकते हैं और उस समय यदि अनुष्ठान बड़ा हुआ तो दूसरे कार्यके लिये समय नहीं मिलता। अनुष्ठान भी एक साधन अवस्य है, पर वह 'अभ्यासवैराग्याभ्यां''' वाला मनोनिरोधका साधन नहीं। यदि अनुष्ठान सकाम हुआ तो कामनासिद्धि और निष्काम हुआ तो पापक्षय होता है। उसके द्वारा मनोनिरोध नहीं होता। बहुत अंशोंमें अनुष्ठान मनपर बलप्रयोग करके होता है और यह मनोनिरोधके विपरीत दशामें भी ले जानेका कारण हो सकता है। ऐसा अधिकांश देखनेमें आया है कि अनुष्ठानके पश्चात् कामनाएँ प्रवल हो उठती हैं।

अनुष्ठान भी एक प्रकारका आवेश है और आवेश सदा नहीं रह सकता । जो साधक बार-बार अनुष्ठान करके लक्ष्यको प्राप्त करनेका प्रयक्त करते हैं एवं अभ्यासके राज-मार्गको छोड़ देते हैं, निश्चय ही उनमें कष्ट-सहिष्णुता और राजस आवेग बहुत अधिक होता है। यह आवेग उनके धैर्यको नष्ट कर देता है। उनमें उतावलापन आ जाता है । विफल होनेपर जो कि बलप्रयोगका अनिवार्य परिणाम है, या तो वे आत्महत्या करके उद्देश्यको प्राप्त करने-की भ्रान्त आशा करते हैं, अथवा धर्म और ईश्वरको मूर्लोकी कल्पना बताने लगते हैं।

दो बातें स्मरण रखनी चाहिये-मन एक ही कार्यमें बराबर नहीं लगा रह सकता और शरीरका प्रभाव मनपर अवस्य पहता है। निरन्तर भजन, पूजन, ध्यान करते रहना किसी महापुरुषके लिये मले सम्भव हो, पर साधकके लिये नहीं। साधक यदि चाहेगा कि उसका प्रत्येक समय सास्विक एवं आध्यात्मिक कार्यों जाय तो वह अपने साधनको राजस बना लेगा। उसका मन सदा सन्वगुणमें रहनेमें समर्थ नहीं। मनको कोई लैकिक कार्य दिया नहीं जाता। फलदा जो कार्य हैं, उन्हींमें वह राजसिकता एवं तामसिकता लावेगा, धीरे-धीरे वह ऐसा करनेका आदी हो जायगा और फिर साधनसे उसे कोई सान्विकता प्राप्त नहीं होगी।

साधक साधनसे उठे तो उसमें स्फूर्ति, आनन्द और प्रसन्नता भरी होनी चाहिये । यह सत्त्वगुणसे उठकर आया है, यह स्पष्ट ज्ञात होना चाहिये । यदि बात-बातमें झालाहट हो, स्वभाव चिड्नचिड़ा हो उठे, साधनमें या उठनेपर आलस्य ज्ञात हो तो समझना होगा कि उसके मनने साधनसे सात्त्विकता प्रहण नहीं की । उसने साधनको एक कार्य समझ लिया जो उसपर वलात् लादा गया है । यह उससे राजस या तामस प्रभाव प्रहण कर रहा है । इस अवस्थासे बचनेका यही उपाय है कि साधक पहले साधनकाल थोड़ा रक्ले और धीरे-धीरे बढ़ावे । जितनी देर प्रसन्नतासे मन लगे, साधन किया जाय । उस समय ऐसा अवसर ही न आने दे कि मनको राजस, तामस अवस्थामें जाना पड़े ।

यह प्रश्न हो सकता है कि साधक साधनकाल तो थोड़ा रक्खे तो किर शेष समय क्या करे ? करनेके लिये बहुत काम हैं, उसे अपनी रुचिके अनुसार कोई काम चुन लेना चाहिये ! केवल इतना ध्यान रहे कि वे काम पवित्र हों, पतनोन्मुख करनेवाले न हों और मन उनमें लगता हो । उसे बलात् न लगाना पड़े । कथा, मन्दिर-दर्शन, सत्संग, बच्चोंको पढ़ाना, दीन एवं रोगीकी सेवा, घरका कोई काम या व्यापार कुछ भी करे; पर पड़ा न रहे ।

मनको खस्य रखनेके लिये शरीरको खस्य रहना चाहिये। साधकके लियेयह और भी आवश्यक है। अतः काम ऐसे चुनने चाहिये जिनमें शरीरके लिये वर्यास परिश्रम मिले। केवल मानसिक परिश्रमके काम पर्यास नहीं। मानसिक परिश्रम तो साधनमें भी हो जाता है। शारीरिक परिश्रम न करने से शरीर दुर्वल हो जायगा, फलतः मनपर उसका हानिकर प्रभाव पहेगा। स्वस्थ मन स्वस्थ शरीरमें ही रहता है। इन वार्तोको स्मरण रखकर साधक कार्य चुन ले। केवल पारमार्थिक कार्मों में विच होना बहुत कि वह लौकिक कार्योंको न छोड़े। उन्हें नियमित रूपसे करता हुआ साधनका समय सुरक्षित कर ले। प्रत्येक आरम्भिक साधक यदि अपनी विचक्ते अनुकूल कोई लौकिक कार्यों जो निर्दोष हो, करता रहे तो वह साधनमें आनेवाले विप्रोंसे बहुत कुछ सुरक्षित रह सकेगा।

'युक्तस्वप्रावबोधस्य'—सोने और जागनेमें भी संयम रक्ते । रात-दिन पड़े रहनेवाला आलसी कहीं साधक हो सकता है ! ठीक ऐसे ही रात-रात जागरण करके भी साधन नहीं होता । जागरण जो अस्ताभाविक हो, वायुको कृपित करता और शरीरमें आलस्य भर देता है । ऐसे समय मन चञ्चल भले न हो; किन्तु साधनके लिये तत्पर भी नहीं रह सकता । तमोगुणकी मूढ़ दशा रहती है । अतः साधकको उतनी निदा अवश्य लेनी चाहिये जो स्वास्थ्यके लिये आवश्यक है ।

बार-बार ऊँघते हुए ध्यान या जप करनेसे कोई लाभ नहीं। अच्छा यही होगा कि यदि साधनके समय नींद तंग करती है तो शरीरको बलपूर्वक खड़ा या बैठा न रक्ले। उस समय जाकर सो रहना अच्छा है। थोड़ी देर सो लेनेके पश्चात् पुनः उठकर जब साधक साधनमें लगेगा तो वह नीद पूरी हो जानेसे अपनेमें स्फूर्तिका अनुभव करेगा। उसका मन प्रसन्नतासे उसकी आज्ञा मानकर साधनमें एकाग्र हो जायगा।

'योगो भवति दुःखहा'—भगवान् कहते हैं कि इस प्रकार अति और पूर्णतः निरोधते बचकर मध्यम मार्गते चलनेवाले साधकका योग—साधन दुःख—संसारके आवागमन बोर क्लेश एवं दैहिक, दैविक तथा मानसिक त्रिविध तापोंका नाशक होता है। इसके पूर्वके स्ठोकमें भगवान्ने स्पष्ट कहा है— नारयभ्रतस्तु योगोऽस्ति न चैकान्तमनभराः । न चाति स्वमशीखस्य जामसी नैव चार्जुन ॥ (गीता ६ । १६ )

'अर्जुन! योग (साधन) न तो बहुत भोजन करनेवाले कर सकते और न सर्वथा उपवास करके रहनेवाले। यह बहुत सोनेवालोंके बसका नहीं और सदा जागते रहनेवाले भी जसे अपनानेमें असमर्थ हैं।

इस प्रकार आहार, विहार, चेष्टा, कर्म, निद्रा, जागर प्रभृति जीवनके जितने भी कर्म हैं, उनको नियमित करके साधकको अपने साधनपथमें बढ़ना चाहिये। यदि उसने किसीके त्यागका हठ किया तो साधन चल नहीं सकेगा। या तो वह बार-बार परिश्रम करके फिर हताश हो जायगा अथवा लौटकर अपनी भूल उसे सुधारनी पड़ेगी। बुद्धिमानी इसीमें होगी कि आरम्भसे ऐसी भूल न की जाय।

में निवन्धके मध्यमें कथा, सत्संग, तीर्धवास, देवदर्शन, मौन, अनुष्ठान प्रभृतिके विषयमें बहुत कुछ ऐसी बातें लिख आया हूँ जो किसीमें कुछ विपरीत धारणा उत्पन्न कर सकती हैं। उनका स्पष्टीकरण हो जाना चाहिये। उपर्युक्त सभी कार्य पवित्र हैं और उनसे सात्त्विकताकी उपलिध होती है। उनका निषेध किसीको भी अभीष्ट नहीं हो सकता। इतना अवक्य है कि उनका उपयोग इस प्रकार हो जिसमें अधिक-से-अधिक लाभ हो।

सारांश यह है कि, साधकको अपने सम्मुख यह सिद्धान्त सदा रखना चाहिये कि 'बलप्रयोग मत करो! किसीकी अति मत करो!' उसे यदि अतिकी सीमापर पहुँचाना है तो केवल अपने साधनको। वह भी बलपूर्वक नहीं, अभ्यासके द्वारा उसके लिये मध्यम मार्गमें स्थित होकर साधन करना ही राजमार्ग है। इसीके द्वारा यह अपने लक्ष्यतक सरलतासे पहुँच सकेगा। उसे सुननेमें सुन्दर लगनेवाली उत्तेजनात्मक बातोंसे सावधान रहना चाहिये। वे केवल रुचि उत्पन्न करनेके लिये हैं। क्रियात्मक मूल्य उनका उतना नहीं। क्रियात्मक रूपमें तो भैयें और संयम चाहिये।

॥ श्रीहरिः शरणमस्तु ॥



# शक्तिपातसे आत्मसाक्षात्कार

( लेखक--श्रीवामन दशात्रेय गुलवणी )

अद्वेतानन्द् पूर्णाय व्यासशहररूपिणे । नमोऽस्त वासुदेवाय गुरवे सर्वसाक्षिणे ॥ जन्तूनां नरजन्म दुर्रुभमतः पुंस्त्वं ततो विष्रता तस्माद्वैदिकधर्ममार्गपरता विद्वस्वमस्मात्परम् । आत्मानात्मविवेचनं स्वनुभवो ब्रह्माव्मना संस्थिति-र्मुक्तिनों शतजन्मकोटिसुकृतैः पुण्यैर्विना क्रम्यते ॥

(विवेकचृहामणि)

भगवान् श्रीमत् राङ्कराचार्यजी महाराजने इन श्लोकोंमें इस जगत्में आये हुए जीवके विकासकी पराकाष्टाका वर्णन किया है। अत्यन्त सूक्ष्म जन्तुसे विकासके होते-होते दुर्लभ मनुष्य-जनमलाभ होता है। फिर इसके आगे मनुष्यमें भी पुरुष-जन्म है और फिर पुरुष-जन्ममें भी विप्रता है। इससे भी आगे बढ़नेपर वैदिक धर्ममार्गपरता है, फिर विद्वत्त्व है। विद्वत्तासे आत्मानात्मविवेक है। तब श्रेष्ठ अनुभव है, 'में ही वह ब्रह्म हूँ' इस भावकी अखण्ड स्थितिरूप मुक्ति है। 'सा काष्ठा सा परा गतिः' वही हद है, वही परा गति है। ऐसी मुक्ति असंख्य-जन्मकृत पुण्यवलके विना दुर्लभ है।

मनुष्य-जन्मका लाभ भगवत्कृपासे ही हुआ करता है, यह वात माननी पड़ेगी । कारण, पशु आदि निम्न योनियोंमें पुण्य-पापफलरूप कर्म होता ही नहीं अर्थात् मनुष्य-जन्मके होनेमें इस प्रकारका कोई कर्म कारण न होनेसे भगवत्क्रपाके सिवा और कोई कारण मनुष्य-जन्मका नहीं माना जा सकता । परन्तु मनुष्य-जन्म होनेके बादका जो मार्ग है उस-पर आरूढ़ होनेके लिये मनुष्यका यह कर्तव्य है कि वह अपने पुण्यकर्मके द्वारा ईश्वरानुग्रह प्राप्त करे । दुर्लभ मानव-जन्मलाभ करके भी जो मनुष्य आत्ममुक्तिके राधनमें यत्नवान् नहीं होता उससे बड़ा आत्महन्ता और कौन हो सकता है ?

इतः को न्वस्ति मृदातमा यस्तु स्वार्थे प्रमाचति । दुर्कभं मानुषं देहं प्राप्य तन्नापि पौरूषम्॥

वैटिक धर्मके अन्तर्गत निज-निज वर्णाश्रम-धर्मके अनुसार नित्य-नैमित्तिक कर्मीका आचरण करना ही ईश्वराराधन है, यह जानकर जो इसका पालन करता है, उसे ईश्वरका प्रसाद प्राप्त होता है।

स्वकर्मणा तमभ्यर्च सिद्धिं विन्दति मानवः॥

इस स्वकर्मान्वरणसे मलविक्षेपका नाश होता है और उससे चित्त शुद्ध और स्थिर होता है। तब ईश्वरीय प्रसादसे ही शास्त्रश्रवणके द्वारा नित्यानित्यविवेक होता है और उसके फलस्वरूप वैराग्य उत्पन्न होता और मोक्षकी ऐसी तीन इच्छा होती है। मोक्षकी ऐसी तीत्र इच्छा रखनेवाले मुमुक्षुको भगवत्प्रसादसे सद्गुर प्राप्त होते हैं।

ईश्वराराधनधिया स्बधर्माचरणात्सताम् । **ईशप्रसादस्तद्र्**पः सुलभश्चात्र सद्गुरः ॥

सद्गुर-सेवनसे उनका प्रसाद प्राप्त होता है और उससे असम्भावना और विपरीत भावनारूप प्रतिबन्ध कट जाते हैं और महावाक्योपदेशसे तरंत मोक्षलाभ होता है--- 'शानसम-कालमुक्तः कैवस्यं याति हतशोकः ।'

सदगुरोः सम्प्रसादेऽस्य प्रतिबन्धक्षयस्त्रतः । दुर्भावनातिरस्काराद्विज्ञानं मुक्तिदं क्षणाव् ॥

यह अनादि स्वप्नभ्रमरूप संसार अपने आप ही निरस्त नहीं होता। केवल एक ईश्वर और तदभिन्न सदूरके प्रसादसे ही इसका निरास होता है।

अनादिस्वप्रभ्रमोऽयं न स्वयं विनिवर्तते । किन्तु स्वदैवयोगाप्तदैवाचार्यप्रसाद्तः

और यह सद्गुरुप्रसाद उन्हींकी अनन्य भावसे सेवा करके ही प्राप्त किया जाता है, अन्य किसी उपायसे यह सम्भव नहीं।

'अयं गुरुप्रसादसत्तोषाध्याप्यो म चान्यथा ।' 'तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया ।'

'आत्मविद्या चानन्तर्भुसस्य गुरुकारुण्यरहितस्य न वेद-शास्त्रमात्रेणोत्पचते ।' तथा च श्रुतिः---

'नायमात्मा प्रवचनेन स्वस्यो न मेथवा न बहुना श्रुतेन ।' इति ।

गुरुकारण्यरहित बहिर्मुख पुरुष केवल बुद्धिके बलपर, बहुत-सा अवण करके या प्रवचनसे आत्मविद्या नहीं पा सकता ।

योगवासिष्ठमें यद्यपि कहा है कि, 'श्रमेस्तु कारणं राम शिष्यप्रश्रेव केवलम्' (अर्थात् हे राम! श्रमिका कारण केवल शिष्यकी प्रशा ही है), तथापि—

परिपद्ममळा ये तानुस्तादनहेतुशक्तिपातेन । योजयति परे तत्त्वे स दीक्षयाचार्यमूर्तिस्थः॥

इत्यादि आगमवाक्योंसे यही स्पष्ट होता है कि इसमें गुरुप्रसाद ही मुख्य कारण है। 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरी' इत्यादि श्रुतिवाक्योंसे भी यही प्रतिपन्न होता है। गुरुप्रसाद अथवा ईश्वरप्रसाद सिच्छिप्यको शक्तिपातसे प्राप्त होता है और शक्तिपातके साथ महावाक्यका उपदेश होनेसे शिष्य कृतकार्य हो जाता है।

शक्तिपातेन संयुक्ता विद्या वेदान्तवाश्यजा। यदा यस्य तदा तस्य विद्यक्तिनीत्र संशयः॥

'वेदान्तवाक्यसे प्राप्त विद्या जब शक्तिपातके साथ जिसमें संयुक्त होती है, तब उसी क्षण वह मुक्त हो जाता है— इसमें कोई संशय नहीं ।'

ऐसे श्राक्तिसम्पन्न सतुष्ठकी शरणमें जानेको कहते हुए श्रीमद् वासुदेवानन्द सरस्वतीने अपने 'वृद्धशिक्षा' नामक वेदान्तप्रन्थमें यह वाक्य दिया है— 'विशारदं ब्रह्मनिष्ठं श्रोत्रियं गुरुमाश्रयेत् ।' (श्रोत्रियम् अर्थात् शब्दब्रह्म-निष्णातम्, ब्रह्मनिष्ठम्—संजातापरोक्षसाक्षात्कारम्, विशारदम्— लौकिकादिदृष्टान्तोपपन्यादिना शक्तिपातेन च वाक्यार्थ-ग्राह्मितारं गुरुम् आश्रयेत् । ) गुरु यदि श्रोत्रिय हों, ब्रह्मनिष्ठ हों, पर उनमें यदि शक्तिपात करनेकी सामर्थ्य न हो तो शिष्यको उसी क्षण साक्षात्कार नहीं हो सकता ।

शक्तिपातविहीनोऽपि सस्यवाग् गुरुभक्तिमान् । आचार्याच्छ्रतवेदान्तः क्रमान्सुच्येत बन्धनात् ॥

'गुरु-भक्तियुत शिष्य शक्तिपातरहित होकर भी वेदान्त-वाक्यके श्रवण, मनन, निदिष्यासनसे प्रतिबन्धक्षय होनेपर कमशः बन्धनसे मुक्त होता है।'

स्तसंहितामें मायाके वाधका मुख्य साधन इस प्रकार वर्णित हुआ है---

तस्वज्ञानेन मायाया बाघो नान्येन कर्मणा ।
ज्ञानं वेदान्तवाक्योत्थं ब्रह्मास्मैकस्वगोचरम् ॥
तब देवमसादेन गुरोः साक्षाक्रिरीक्षणात् ।
ज्ञायते शक्तिपातेन वाक्यादेवाधिकारिणाम् ॥
सा० अं० ३८

'तत्त्वज्ञानसे मायाका निरास होता है, अन्य किसी कर्मसे नहीं होता । यह तत्त्वज्ञान अधिकारी शिष्यको देव-प्रसादके द्वारा शिक्तपातपूर्वक ब्रह्मसे आत्माके अभिजल्वका प्रतिपादन करनेवाले वेदान्त-महावाक्यसे ही होता है।' ऐसे शिक्तपातपूर्वक ज्ञानोपदेश करनेवाले सद्भुदकी महिमा सभी धर्मों के प्रन्थों में गायी गयी है। हमारे देशके सभी सत्पुद्ध परमेश्वरसे अथवा शक्तिसम्पन्न सद्भुदसे ही प्राप्त ज्ञानसे सम्पन्न होनेके कारण उनके ग्रन्थों स्मुद्धनुष्यकी महिमा-का सर्वत्र ही बखान हुआ है।

भगवान् श्रीमत् शङ्कराचार्यप्रणीत 'शतक्ष्रोकी' के पहले श्रोकमें शक्तिपातपूर्वक शानदान करनेवाले सद्गुरका बड़ा ही सुन्दर वर्णन है—

दशन्तो नैव दशक्षभुषनजढरे सद्गुरोज्ञीनदातुः स्पर्शक्षेत्रत्र करूप्यः स नयति यद्द्दो स्वर्णतामझ्मसारम् । न स्पर्शस्त्रं तथापि श्रितचरणयुगे सद्गुरुः स्वीयशिष्ये स्वीयं साम्यं विधन्ते भवति निरूपमस्तेन वा छौकिकोऽपि ॥

'इस त्रिभुवनमें शानदाता सहुक्के लिये देनेयोग्य कोई दृष्टान्त ही नहीं दीखता। उन्हें पारसमिणकी उपमा दें तो यह भी ठीक नहीं जँचती, कारण, पारस लोहेको सोना तो बना देता है पर पारस नहीं बनाता। परन्तु सद्गुब-चरणयुगलका आश्रय करनेवाले शिष्यको सहुक निज साम्य ही दे डालते हैं। इसल्यिये सहुक्की कोई उपमा नहीं।'

शतकोकीके ९१ वें कोकमें चाक्षुषी दीक्षाद्वारा शक्ति-पातका वर्णन है—

तब्रह्मैवाहमस्मीत्यतुभव उदितो यस्यकस्यापि चेहै पुंसः श्रीसद्गुरूणामतुष्ठितकरूणपूर्णपीयूषदृष्ट्या । जीवन्मुक्तः स एव भ्रमविश्वरमना निर्गतेऽनाद्युपाधौ निस्यानन्दैकथाम प्रविद्याति परमं नष्टसन्देहवृत्तिः ॥

'श्रीसद्भुषकी अतुलित कष्णामयी अमृतदृष्टिसे यदि किसीके यह अनुभव उदय हो जाय कि 'मैं ब्रह्म हूँ' तो उसका मन भ्रमरिहत हो जाता है। उसीसे उसके सब संशय नष्ट होते हैं और वह जीवन्मुक्त होता है। उसकी अनादि उपाधि नष्ट होनेपर वह विगतसन्देह पुष्ठ परमनित्या-नन्दधाममें प्रवेश करता है।'

'सुप्रसिद्ध महात्मा श्रीएकनाय महाराजकृत 'एकनायी भागवत' (श्रीमद्भागवतके दद्यम स्कन्धकी मराठी टीका) में

यदु-अवधूत-संवादके अन्तर्गत श्रीदत्तात्रेयद्वारा आलिङ्गन कर स्पर्शदीक्षा देकर आत्मबोध करानेके प्रसङ्गका बड़ा ही हृदयग्राही वर्णन है--- 'यह सतुरुकथा तुमसे परमार्थ-सिद्धिके लिये कही ।' यह कहकर 'अवधूतने बड़े ही हर्षोत्फुल अन्तः करणसे राजा यदुको अपने हृदयसे लगा लिया और दोनों एक ही आत्मबोधमें एक हो गये। जीने जीको पकड लिया और सारी सृष्टिमें आनन्दका समुद्र उमड़ आया। उससे वाणीकी गति इक गयी, उलटकर बोलना वह भूल गयी । हृदयभवनमें जब यह महान हर्ष नहीं समाया तब यह स्वेद बनकर बाहर उमड पडा । नेत्रा-काशमें आनन्दके मेघ छा गये और स्वानन्दवारिकी वर्षा कर ने लगे । अहङ्कारकी बेड़ियाँ टूट गर्यी, भवार्णवके उस पार पहुँच गये । प्रगाढ़ अज्ञान—अविद्यापर जो विजय पायी उसीकी वैजयन्ती खड़ी की रोमाञ्चके रूपमें। सारा देहमाव समूल नष्ट हो गया, इसीसे देहके सब अङ्ग काँपने लगे। सङ्कल्य-विकल्प जाता रहा, मनका मनोरथ मिट गया। जीव-भाव जो कुछ था, वह सम्पूर्ण राजा यदुने श्रीसद्गर अवधूतके चरणोंमें अर्पण कर दिया। वही चिह्न उनके अङ्ग-अङ्गपर दीख पड़ने लगा ।' अवधूत स्वयं दत्तात्रेय हैं, उन्होंने राजा यदुको आलिङ्गन कर इस प्रकार अपने स्वरूपका उन्हें अनुभव-बोध कराया । इस गुरु-शिष्य-संवादका वर्णन करते हुए श्रीएकनाथ महाराजका हुदय श्रीगुरुभक्तिसे इतना भर आया कि इसके बाद ही उन्होंने अपने गुढ श्रीजनार्दन स्वामीपर किस प्रकार श्रीगुरु दत्तात्रेयका अनुग्रह हुआ, इसका भी वर्णन कर दिया है । भगवान् दत्तात्रेयकी शिष्य-परम्परा बतलाते हुए महाराज कहते हैं कि पहले शिष्य सहस्रार्जुन हुए, दूसरे यदु हुए और तीसरे कलियुगर्मे जनार्दन स्वामी हुए । गुरु कब कैसे मिलेंगे, इसी चिन्तामें जनार्दन स्वामीके दिन बीत रहे थे । सद्गुरुचिन्तन करते-करते यहाँतक इालत हो गयी कि स्वामी तीनों अवस्थाएँ भूल गये। भगवान् भावके ही तो भूखे हैं, उन्होंने इनके सुदृद्ध अनन्य भावको जाना । श्रीगुरु दत्तात्रेय सामने आकर प्रकट हुए और उनके मस्तकपर उन्होंने अपना हाथ रक्खा। हाथके रखते ही चिन्मय स्वरूप जाग उठा, प्रपञ्चके मूलका मिध्यात्व प्रकट हुआ । स्वबोध ही स्वरूप है, इसकी प्रतीति हुई । कर्म करके भी अकर्ता बने रहनेकी स्थितिका जो अकर्तात्मबोध है वह उन्हें श्रीगुरुसे प्राप्त हुआ; देहके रहते हुए भी विदेहता उन्हें तत्त्वतः प्राप्त हो गयी । गृहस्थाश्रमको विना छोडे, कर्मरेखाको बिना लाँघे, अपना सब काम करते रहनेकी

अवस्थामें ही उन्हें वह बोध मिला, जो नहीं मिला करता । और उसके मिलते ही मन अमन हो गया, उसमें मनपना कुछ रह ही न गया, वह अवस्था उनमें न समा सकी और वे मूर्छित हो गये । तब उन्हें सचेत करके श्रीगुरुने कहा कि, 'प्रेम सत्त्वकी अवस्था है, इसे भी पी जाओ और निजवीधमें स्थित होकर रहो ।' जनार्दन स्वामी उठे और श्रीगुरुकी पूजा करके उनके चरणींपर गिरे । वस, इसी अवकाशमें गुरु दत्त योगमायाका आश्रय कर अहस्थ हो गये।'

उपर्युक्त दोनों ही उदाहरणोंमें शक्तिपातके सभी लक्षण आ गये हैं—

देहपातस्त्रथा कम्पः परमानन्दहर्षणे । स्वेदो रोमाञ्च इत्येतच्छक्तिपातस्य रुक्षणम् ॥

महाराष्ट्र-संतिशरोमिण श्रीशानेश्वर महाराजने श्रीमद्भगव-द्गीताकी अपनी शानेश्वरी ( भावार्थदीपिका ) टीकामें शक्ति-पातका इस प्रकार वर्णन किया है— 'यह दृष्टि जिसपर चमकती है अथवा यह करारविन्द जिसे स्पर्श करता है वह होनेको तो चाहे जीव ही हो पर बराबरी करता है महेश्वर श्रीशङ्करकी।'

भक्तराज अर्जुनको भगवान् श्रीकृष्णने शक्तिपात करके किस प्रकार आत्मानुभव करायाः, इसका वर्णन श्रीज्ञानेश्वर महाराज करते हैं—'तब शरणागत भक्तशिरोमणि अर्जुनको उन्होंने अपना सुवर्णकङ्कणविभूषित दक्षिण बाहु फैलाकर अपने हृदयसे लगा लिया। हृदय-हृदय एक हो गये। इस हृदयमें जो था वह उस हृदयमें डाल दिया। द्वैतका नाता विना तोड़े अर्जुनको अपने जैसा बना लिया।'

ऐसे सद्भुर सिन्छिष्यको आप ही मिलते हैं। शिष्यको उनकी हुँद्---खोज नहीं करनी पड़ती। श्रीशानेश्वर महाराज कहते हैं, 'जब कर्मसाम्यकी अवस्था आती है तब सद्गुरु स्वयं ही आकर मिलते हैं।'

चाक्षुषी आदि दीक्षाओंके द्वारा जो शक्तिपात किया जाता है, वह शिष्यका कर्मसाम्य होनेपर ही फलप्रद होता है, उससे पहले नहीं।

भधर्मधर्मयोः साम्ये जाते शक्तिः पतस्यसौ । ज्ञानास्मिका परा शक्तिः शम्भोर्थस्मिक्षिपातिता ॥ तस्य शिष्यस्य विमेन्द्राः कर्मसाम्ये स्रति द्विजाः । शाम्भवी शक्तिस्त्वर्षे तस्मिन्यति चिद्वने॥ जन्तोरपश्चिमतनोः सति कर्मसाम्ये निःशेषपाशपटळच्छिदुरा निमेषात् । कल्याणदेशिककटाक्षसमाश्रयेण

कारुण्यतो भवति शाम्भववेधवीक्षा ॥

तात्पर्य इसका श्रीविद्यारण्य स्वामीकी इस टीकासे ध्यान-में आ जायगा—

कर्मसाम्ये सतीति । परमेश्वरानुप्रहवशाहीक्षासंस्का-रेण भाविजन्मापादककर्मक्षयाद्वर्तमानजन्मति च सुखदुःख-हेतुभूतयोः पुण्यपापयोः उपभोगेन क्षीणत्वादारब्धफलयोः सञ्जितवर्तमानकर्मणोः क्षयसाम्ये सतीस्यर्थः ।

इस प्रकार जिस अधिकारी शिष्यमें आचार्यके द्वारा चाधुषी प्रभृति दीक्षाके द्वारा परमेश्वरकी ज्ञानात्मिका परा शक्तिका पात किया जाता (या शक्ति प्रेरित की जाती) है, उसीमें इस शक्तिका सञ्चार होता है।

इसपर यह शंका की जा सकती है कि इस शक्ति शब्दसे यदि अद्भैत चिति अभिप्रेत है तो वह तो स्व-स्वरूपभूत अनन्त और अमूर्त है, इसल्यि उसका पात असम्भव है। यदि यह शक्ति स्वस्वरूपसे कोई भिन्न वस्तु है तो उसे 'शानात्मिका' और 'परा' नहीं कह सकते।

समाधान-राक्तिसे यहाँ अभिप्राय चिति शक्तिका ही है और चिति अद्देतात्मस्वरूप ही है और उसका पात होना इत्यादि जो कुछ है, औपचारिक है। श्रीमन्माधवाचार्यने इसका रहस्य इस प्रकार अपनी टीकार्मे लिखा है—

भयमत्र रहस्यौराः—परमेश्वरस्वरूपभूतत्वेन सर्वगतायाः परशक्तः पवनासम्भवाष्ट्रिध्यस्यात्मनि प्रागेवावस्थिता सा पाशनाखावृत्तत्वेन तिरोहिता सती दीक्षासंस्कारेणावरणा-पगमे सत्यभिन्यक्तिमासादयन्त्री पतितेत्युपचर्यते । अर्ध्वदेशा-द्योदेशप्राप्तिर्षि पतनं न खलु तादशमस्याः सम्भवतीति । आगमेऽप्युक्तम्—

क्यापिनी परमा शक्तिः पतिलेखुच्यते कथम् । ऊर्जाव्योगितिः पातो मूर्तस्यासर्वगस्य च ॥ सत्यं सा व्यापिनी नित्या सहजा शिववस्थिता । किन्त्वियं मलकर्मादिपाशवन्त्रेषु संवृता । पक्ष्याकेषु सुम्यक्ता पतिलेखुपचर्यते ॥

परमेश्वरस्वरूपा सर्वगत पराशक्तिका पात होना तो असम्मव है। अतः शिष्यमें आत्मस्वरूपभूत जो पराशक्ति

पहलेसे ही मौजूद है जो मल-कर्मादि पाशवन्त्रसे थिरी हुई है उसे ही, दीक्षा-संस्कारके द्वारा, आवरणको हटाकर, अभिव्यक्त किया जाता है। इसके इस अभिव्यक्त होनेको ही शक्तिपात कहा जाता है।

यदि केवल शक्तिपातने ही अज्ञानकी निष्ट्रित होती हो तो 'तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामि' इत्यादि श्रुतिवाक्योंकी सङ्गति कैसे लगे ! दीक्षादिके द्वारा ज्ञानके प्रतिबन्धका जब नाश हुआ तब 'गुरुणोपदिष्टं साक्षान्महावचनमेव विमुक्ति-हेतुः' यह सिद्धान्त बाधित नहीं होता । शक्तिपात कैसे होता है, आगेके श्लोकमें यही बात कही गयी है—

तदा शिष्यस्य चिद्र्षे कल्पिता मोहरूपिणी। माया दग्धा भवेत्किञ्चित्तदा पतित विद्रहः॥ इस स्ठोकपर श्रीमन्माथवाचार्यकी टीका है—

शिष्यस्य चित्र्पे स्वारमिन चिष्क्षकितिरोधाविका हेयो-पादेयविवेकज्ञानमाष्ट्रण्वती मोहास्मिका या मायाश्रिता सा सिंद्वत्रिषण्याः शिष्यस्य स्वास्मन्यमिन्यक्तायाः परशक्तेः प्रसादेन किञ्चिद्रपसरतीस्यर्थः । तदा पवति विग्रहः । मायासम्बन्ध-निबन्धनो द्वारसनः कर्नृष्त्रमोक्तृत्वादिसम्बन्धस्तथाविश्वस्या-रमनः स्वोपभोक्तव्यसुखदुःस्वहेतुमृतपुण्यपापासमक्ष्मं-बन्धनो मोगायतनभृतदेहेन सम्बन्धस्तथा च शक्तिपातेन मायाया अपसरणादासमः कर्नृत्वभोक्तृत्वादिबन्धशैथिस्ये पुण्यपापनिमिक्तस्य देहसम्बन्धस्यापि गल्तितत्वाक्तद्विमाना-भावेन तस्यात इत्यर्थः ।

> दर्शनास्पर्शनाच्छन्दास्क्रपया शिष्यदेहके । जनयेश्वः समावेशं शास्भवं स हि देशिकः ॥

इत्यादि योगवासिष्ठोक लक्षणींसे युक्त गुरुके द्वारा जब शक्तिपात किया जाता है तब शिष्यमें अभिव्यक्त होनेवाली पराशक्तिके प्रसादसे शिष्यकी अन्तःस्थ चिच्छक्तिको ढाँके हुई (हेयोपादेय ज्ञानको आवृत करनेवाली) माया किञ्चित् हट जाती है और उससे देहाभिमान नष्ट होता है तथा देहाभिमानके नष्ट होनेसे देहपात होता है।

देहपातादि लक्षण आगममें इस प्रकार बताये हैं---देहपातस्तथा कम्पः परमानन्दहर्षणे। स्वेदो रोमाझ इत्येतच्छक्तिपातस्य कक्षणम्॥

निद्रा, मूर्का, घूर्णा आदि और भी कई लक्षण अन्यन्न दिये हैं। यह जो शक्तिपातरूप परमेश्वरप्रसाद है, वह कर्म- छाम्यको प्राप्त शिष्यमें उत्पन्न होता है। उसका महत्त्व तथा शक्तिपातके और भी कुछ लक्षण सूतसंहितान्तर्गत ब्रह्मगीताके चतुर्य अध्यायमें विस्तारके साथ वर्णित हैं। यथा—

प्रसादो नाम रहस्य कर्मसाम्ये तु देहिनाम् । देशिकाकोकनाज्यासो विशिष्टासिदायः सुराः ॥ प्रसादस्य स्वरूपं तु मया नारायणेन च । रहेणापि सुरा वक्तुं न दाक्यं कल्पकोटिमिः ॥ केयछं खिक्काम्यं सु न प्रत्यक्षं द्विवस्य च । शिवायाश्च हरेः साक्षान्मम चान्यस्य चास्तिकाः ॥

लक्षणानि---

प्रहर्षः स्वरनेत्रज्ञविकिया कम्पनं तथा। स्तोमः शरीरपातश्र भ्रमणं चोद्गतिस्तया ॥ भाकाशेऽवस्थितिर्देवाः शरीरान्तरसंस्थितिः । अदर्शनं च देइस्य प्रकाशत्वेन भासनम्॥ अन्धीतस्य शास्त्रस्य स्वत एव प्रकाशनम्। निमहानुमहे शक्तिः पर्वतादेश्र भेदनम् ॥ एवमादीनि किङ्गानि प्रकाशस्य सुरर्षभाः। वीवात्तीव्रतरः शम्भोः प्रसादो न समो भवेत् ॥ एवंस्पः प्रसादश्च शिवया च शिवेन च। श्रायते न मया नान्धैर्नेव नारायणेन च ॥ भवः सर्वे परिस्पज्य शिवादन्यस् दैवतम्। तमेव शरणं गच्छेरसचो मुक्तिं यदीच्छति॥

इन सब लक्षणोंमें देहपातका महत्त्व विशेष देख पहता है----

शिष्यस्य देहे विभेन्द्रा धरिण्यां पतिते सति । प्रसादः शाङ्करस्तस्य द्विजाः सञ्जात एव हि ॥ यस्य प्रसादः सञ्जातो देहपातावसानकः । इतार्थ एव विभेन्द्रा न स भूयोऽभिजायते ॥

'शिष्यका शरीर जब धरतीपर गिरे तब यही समझना चाहिये कि यह शक्करका प्रसाद हुआ। जिसमें देहपात करा देनेवाला प्रसाद होता है, वह कृतार्य हो जाता है, उसका पुनर्जन्म नहीं होता।'

वस्य प्रसाद्युक्तस्य विद्या बेदान्यवाक्यका । दृहस्यविद्यामस्विलां तमः सूर्योदयो यथा ॥ 'ऐसे प्रसादगुक्त शिष्यकी सारी अविद्याको वेदान्तयाक्यका विद्या वैसे ही जला डालती है, जैसे सूर्योदय अन्यकारको ।' कुलार्णवतन्त्रमें तीन प्रकारकी दीक्षाओंका इस प्रकार वर्णन है---

स्पर्शदीक्षा--- वथा पक्षी स्वपक्षास्यां शिशून् संवर्धपेष्ठनैः । स्पर्शदीक्षोयदेशस्तुः तादशः कथितः प्रिये ॥

'स्पर्श्वदीक्षा उसी प्रकारकी है जिस प्रकार पक्षी अपने पंखोंके स्पर्शसे अपने बच्चोंका लालन-पालन-वर्द्धन करता है।' जबतक बच्चा अण्डेसे बाहर नहीं निकलता तबतक पक्षी अण्डे-पर बैठता है और अण्डेसे बाहर निकलनेके बाद जबतक बच्चा छोटा होता है तबतक उसे वह अपने पंखोंसे ढाँके रहता है।

हर्ग्दीक्षा—स्वापत्यानि यथा कुर्मी वीक्षणनैव पोषयेत् । हर्ग्दीक्षाख्योपदेशस्तु ताहशः कथितः प्रिये ॥

'दृग्दीक्षा उसी प्रकारकी है जिस प्रकार कछवी अपने बच्चोंका दृष्टिमात्रसे पोषण करती है।'

ध्यानदीक्षा-व्यथा मस्ती स्वतनयान् ध्यानमात्रेण पोषयेत् । वेधदीक्षोपदेशस्तु मनसः स्यासयाविधः॥

'ध्यानदीक्षा मनसे होती है और उसी प्रकार होती है जिस प्रकार मछली अपने बच्चोंको ध्यानमात्रसे ही पोसती है।'

पिंचणी, कछवी और मछलीके समान ही श्रीसहुर अपने स्पर्शसे, दृष्टिसे तथा सङ्कल्यसे अपनी द्यक्ति द्विष्यमें डालकर उसकी अविद्याका नाश करते और महावाक्यके उपदेशसे उसे इतार्थ करते हैं। स्पर्श, दृष्टि और सङ्कल्यके अतिरिक्त एक 'शब्ददीक्षा' भी होती है जिसका वर्णन दर्शनात्स्पर्शनाच्छन्दात्क्रपया शिष्यदेहकें इस वाक्यमें पहले आ चुका है। इस प्रकार चतुर्विधा दीक्षा है और उसका कम आगे लिखे अनुसार है—

विद्धि स्थूलं सूक्ष्मं सूक्ष्मतं सूक्ष्मतममपि क्रमतः । स्पर्शनमाषणदर्शनसङ्करपनजस्वतश्चतुर्थो तम् ॥

'स्पर्श, भाषण, दर्शन, संकस्प यह चार प्रकारकी दीक्षा क्रमसे स्थूल, स्क्म, स्क्मतर और स्क्मतम है।'

इस प्रकार दीक्षा पाये हुए शिष्यों में कोई ऐसे होते हैं, जो दूसरोंको वही दीक्षा देकर कृतार्य कर सकते हैं और कोई केयल स्वयं कृतार्थ होते हैं, परन्तु दूसरोंको शक्तिपात करके कृतार्थ नहीं कर सकते। साम्यं तु शक्तिपाते गुरुवस्त्वस्वापि सामध्यंम् । चार प्रकारकी दीक्षामें गुरुवाम्यावाम्य कैवा होता है, यह आगे बतलाते हैं—

#### स्पर्श-स्थूकं ज्ञानं द्विविधं गुरुसाम्बासाम्बद्खः मेदेन । दीपप्रस्तरयोरिक संस्पर्शास्त्रिन्यवर्श्ययसोः॥

'किसी जलते हुए दीपकसे किसी दूसरे दीवटकी घृताक या तैलाक बत्तीको स्पर्श करते ही वह बत्ती जल उठती है, फिर यह दूसरी जलती हुई बत्ती चाहे किसी भी अन्य किए बत्तीको अपने स्पर्शेस प्रज्वलित कर सकती है। यह शिक उसे प्राप्त हो गयी, यही शक्ति इस प्रकार प्रज्वलित सभी दीपोंको प्राप्त है। इसीको परम्परा कहते हैं। दूसरा उदाहरण पारसका है। पारसके स्पर्शेसे लोहा सोना बन जाता है, परन्तु इस सोनेमें यह सामर्थ्य नहीं होती कि वह दूसरे किसी लोहखण्डको अपने स्पर्शेसे सोना बना सके।' साम्यदान करनेकी यह शक्ति उसमें नहीं होती, अर्थात् परम्परा आगे नहीं बनी रहती।

### शब्द-तहृद् हिविधं स्हमं शब्दश्रवणेन कोकिखाम्बुद्योः। तःसुतमयूरयोरिव तहिश्चेयं ययासंस्यम्॥

'कीओंमें पला हुआ कोयलका बच्चा कोयलका शब्द सुनते ही यह जान जाता है कि मैं कोयल हूँ। फिर अपने शब्दसे वही बोध उत्पन्न करनेकी शक्ति भी उसमें आ जाती है। मेघका शब्द सुनकर मोर आनन्दसे नाच उठता है, पर यही आनन्द दृशरेको देनेकी सामर्थ्य मोरके शब्दमें नहीं आती।'

### दृष्टि-इत्थं सूक्ष्मतरमपि द्विविधं कृम्यो निरीक्षणात्तस्याः । पुत्र्यास्त्रयेव सवितुर्निरीक्षणात्कोकमिथुनस्य ॥

'कछवीके दृष्टिनिक्षेपमात्र उसके वश्चे निहाल हो जाते हैं और फिर यही शक्त उन बचोंको भी प्राप्त होती है । इसी प्रकार सद्गुक्की करूणादृष्टिके पातसे शिष्यमें शानका उदय हो जाता है और फिर उसी प्रकार करूणादृष्टिपातसे अन्य अधिकारियोंमें भी ज्ञान उदय करानेकी शक्ति भी उसमें आ जाती है। परन्तु चकवा-चकईको सूर्यदर्शनसे जो आनन्द प्राप्त होता है, वही आनन्द वे अपने दर्शनके हारा दूसरे चकवा-चकईके जोड़ोंको नहीं प्राप्त करा सकते।'

सङ्करप-स्थानतममपि द्विविधं मत्स्याः सङ्करपवस्तु वहुद्वितुः । वृक्षिनंगरादिजनिर्मान्त्रिकसङ्करपवश्चः सुवि वद्वत् ॥ 'मछलीके सङ्कल्पसे उसके बच्चे निहाल होते हैं। और इसी मकार सङ्कल्पमात्रसे अपने बच्चेंको निहाल करनेकी सामर्थ्य फिर उन बच्चेंको भी प्राप्त हो जाती है। परन्तु मान्त्रिक अपने सङ्कल्पसे जिन बस्तुओंका निर्माण करता है, उन बस्तुओंमें वह सङ्कल्पशक्ति नहीं उत्पन्न होती।'

इन सब बातोंका निष्कर्ष यह है कि सहुइ अपनी सारी शिक्त एक क्षणमें अपने शिष्यको दे सकते हैं। यही बात परम भगवन्द्रकः संत तुकाराम अपने एक अभंगमें इस प्रकार कहते हैं कि 'सहुक्के विना रास्ता नहीं मिलता, इसलिये सब काम छोड़कर पहले उनके चरण पकड़ लो। बह तुरंत (शरणागतको) अपने-जैसा बना लेते हैं, इसमें उन्हें जरा भी देर नहीं लगती।

गुरक्रपासे जब शक्ति प्रबुद्ध हो उठती है, तब साधकको आसन, प्राणायाम, मुद्रा आदि करनेकी कुछ भी आवस्य-कता नहीं होती । प्रबुद्ध कुण्डलिनी ऊपर ब्रह्मरन्ध्रकी ओर जानेके लिये छटपटाने लगती है। उसके उस छटपटानेमें जो कुछ कियाएँ अपने-आप होती हैं, वे ही आसन, मुद्रा, बन्ध और प्राणायाम हैं। शक्तिका मार्ग खुल जाने-के बाद ये सब क्रियाएँ अपने-आप होती हैं और उनसे चित्तको अधिकाधिक स्थिरता प्राप्त होती है। ऐसे साधक देखे गये हैं, जिन्होंने कभी स्वममें भी आसन-प्राणायामादिका कोई विषय नहीं जाना था। न प्रन्थोंमें देखा था। न किसीसे कोई किया ही सीखी थी, पर जब उनमें शक्तिपात हुआ तब वे इन सब क्रियाओंको अन्तःस्फूर्तिसे ऐसे करने लगे जैसे अनेक वर्षोंका अभ्यास हो । योगशास्त्रमें वर्णित विधिके अनुसार इन सब कियाओंका उनके द्वारा अपने-आप होना देखकर बड़ा ही आश्चर्य होता है। जिस साधकके द्वारा जिस कियाका होना आवश्यक है, वही किया उसके द्वारा होती है, अन्य नहीं । जिन कियाओं के करने में अन्य साधकोंको बहुत काल कठोर अभ्यास करना पड़ता है, उन आसनादि क्रियाओंको शक्तिपातसे युक्त साधक अनायास कर सकते हैं । यथावश्यक रूपसे प्राणायाम भी होने लगता है और दस-पन्द्रह दिनकी अवधिके अंदर दो-दो मिनटका कुम्भक अनायास ही लगने लगता है। इस प्रकार होनेवाली यौगिक क्रियाओंसे साधकको कोई कष्ट नहीं होता, किसी अनिष्टके भयका कोई कारण नहीं रहता, क्योंकि प्रबद्ध शक्ति स्वयं ही ये सब क्रियाएँ साधक-से उसकी प्रकृतिके अनुरूप करा लिया करती है। अन्यया हटयोगके साधनमें जरा-सी भी तृटि होनेसे बहुत बड़ी हानि होनेका भय रहता है जैसा कि 'इटयोगप्रदीपिका' ने 'अयुक्ताम्यासयोगेन सर्वरोगसमुद्भवः' यह कहकर चेता दिया है । परन्तु शिक्तपातसे प्रबुद्ध होनेवाली शिक्तके द्वारा साधकसे जो क्रियाएँ होती हैं, उनसे शरीर रोगरहित होता है, बड़े-बड़े असाध्य रोग भी भस्म हो जाते हैं। इससे गृहस्थ साधक बहुत लाभ उठा सकते हैं। अन्य साधनोंके अभ्यासमें तो भविष्यमें कभी मिलनेवाले सुखकी आशासे पहले कष्ट-ही-कष्ट उठाने पड़ते हैं, परन्तु इस साधनमें आरम्भसे ही सुखकी अनुभूति होने लगती है। शिक्तका जागना जहाँ एक बार हुआ वहाँ फिर वह शिक्त स्वयं ही साधकको परम पदकी प्राप्ति करानेतक अपना काम करती रहती है। इस बीच साधकके जितने भी जन्म बीत जायँ, एक बार जागी हुई कुण्डलिनी फिर कभी सुप्त नहीं होती।

शक्तिसञ्ज्ञारदीक्षा प्राप्त करनेके प्रश्नात् साधक अपने पुक्षार्यसे कोई भी यौगिक किया नहीं कर सकता, न इसमें उसका मन ही लग सकता है। शक्ति स्वयं जो स्पूर्ति अंदरसे प्रदान करती है, उसीके अनुसार साधकको सब कियाएँ करनी पड़ती हैं। यदि उसके अनुसार न करे अथवा उसका विरोध करे तो उसका चित्त स्वस्थ नहीं रह सकता, जैसे नींदके आनेपर भी जागनेवाला मनुष्य अस्वस्थ होता है। साधकको शिक्तके अधीन होकर रहना पड़ता है। शिक्त ही उसे जहाँ जब ले जाय, उसे जाना पड़ता है और उसीमें सन्तोध मानना पड़ता है। एक जीवनमें इस प्रकार उसकी कहाँसे कहाँतक प्रगति होगी, इसका पहलेसे कोई निश्चय या अनुमान नहीं किया जा सकता। शिक्त ही उसका भार वहन करती है और शिक्त किसी प्रकार उसकी हानि न कर उसका कल्याण ही करती रहती है।

योगाभ्यासकी इच्छा करनेवालोंके लिये इस कालमें शक्तिपात-सा सुगम साधन अन्य कोई नहीं है। इसलिये ऐसे शक्तिसम्पन्न गुढ जब सौभाग्यसे किसीको प्राप्त हों तब उसे चाहिये कि ऐसे गुढका कृपाप्रसाद लाभ करे। इस प्रकार वर्णाश्रमधर्मका पालन करते हुए ईश्वरप्रसाद लाभ करके कृतकृत्य होनेमें साधकको सदा प्रयक्षवान् होना चाहिये।

प्रसादे सति देवेशो दुर्जैयोऽपि सुरर्पभाः। शक्यते मनुजैर्द्रष्टुं प्रस्यगात्मतया सदा॥

## शक्तिपात और दोक्षा

(लेखक--एक जिन्नासु)

शक्तिपात करनेवाले लोग अब भी हैं। शक्तिपातमें गुरुको थोड़ी देरके लिये शिवत्वको प्राप्त होना चाहिये। वह पूर्ण दयासे प्रेरित होकर इस दशाको यदि प्राप्त हो और शक्तिपात करे तो शक्तिका पतन होगा और वह कार्यवती होगी। मैंने एक-दो गुरुओंको शक्तिपात करते देखा, पर मेरी समझसे उनमें वह भाव न आया और इसल्ये शक्तिका पतन नाममात्रको ही हुआ।

दीक्षामें भूतशुद्धि करके गुरु शिवलको यथासाध्य प्राप्त होकर एक हाथसे शिवकी शक्तिको और दूसरेसे अपने गुरुकी शक्तिको अपने शिष्यके सिरपर अपने दोनों हाय रखकर भरता है। यदि गुरुने ठीक कार्य किया और शिष्य सास्तिक है तो वह थोड़ी देरके लिये साध्य हो जायगा और जो मन्त्र उसे दिया जायगा वह कियावान् होगा। एक व्यक्ति बहुत काल-से एक मन्त्र जपता था, पर उसे कुछ अनुमन नहीं होता था। एक गुबने भूतशुद्धि कर अति दयाके भावसे प्रेरित हो उसे ऊपर लिखी दीक्षा दी तो अब उसे मन्त्रके जपनेसे उस मन्त्रके देवताके दर्शन होते हैं और उसे बहुत आनन्दका अनुभव होता है। एक दूसरे व्यक्तिको भूतशुद्धि कर उपनयनविधिसे गायत्री-मन्त्रकी दीक्षा दी गयी और उसमें शक्तिपात किया गया। उस समय इस व्यक्तिमें उन्नतिकी सम्भावनाके कोई लक्षण न ये; पर अब समय-समयपर उसे दिव्य दृष्टि प्राप्त हो जाती है; कीर्तनमें उपस्थित अदृश्य देवोंके उसे दर्शन होते हैं; दूरके दृश्य भी कभी-कभी सही दीखते हैं।

तीसरे व्यक्तिने किसी संन्यासीसे मनत्र लिया था । पर उसके जपनेसे उसे कोई लाभ नहीं होता था । उसमें भी इसी प्रकार भूतग्रुद्धि कर शक्तिपात किया गया और दीक्षा दी गयी और अब उसे भी मन्त्रजपमें आनन्द, दर्शन इत्यादि होते हैं।

# शक्तिपात और कर्मसाम्य, मलपाक तथा पतन

( 'मनोविनोदाय' )

कबीरदासकी उलटबाँसी प्रसिद्ध ही है। उनकी उलट-बाँसियोंका क्षेत्र साहित्यतक ही सीमित न था, व्यवहारजगत्में भी परीक्षार्थ उसे कभी-कभी वे उतारा करते थे। कहा जाता है कि एक बार उन्होंने किसी तरुणीको 'माई' कहकर सम्बोधित किया । उसने इन्हें साधू मानकर आदर-सत्कार किया। किसी दूसरे दिन उसीको अपनी उलटबाँसीकी आजमाइराके लिये 'बापकी मेहर' (पिताकी स्त्री अर्थात् माई ) कहकर पुकारा । यह बेतरह त्रिगड़ी और बदमाश समझकर मारने दौड़ी। .... ठीक यही दशा विस्व-प्रपञ्जकी है। 'होइईं सोइ जो राम रचि राखा', 'यदभावि न तद्भावि भावि चेन्न तदन्यया' सोलहीं आने ठीक है। चाहे व्यवहारजगत् हो वा साधनाजगत्-वस्तुतः यह भेद भी तो सापेक्ष ही है, अन्यथा जिसे हम व्यवहारजगत् कहते हैं, वह भी तत्त्वदृष्टिसे साधनाजगत् ही है। इस विश्व-पहेली-की घटित घटनाओंको नाम-दुर्नाम देना एवं फलस्वरूप, सुखी-दुःखी होना अपने मनकी माया है।

कर्मसाम्य, मलपाक और पतन उपर्युक्त प्रकारसे एक ही भावके द्योतक हैं। तीनोंमें ही, सापेक्षतः, एक उच्च स्थानसे निम्नतर स्तरपर उतरना फिसलना गिरना होता है। परन्त, यह उतार, फिसलाव, गिराव वस्ततः व्यावहारिक अर्थमें निन्द्य पतन नहीं है, प्रत्युत शक्तिपातकी योग्य भूमिका है। कृपालु सद्गुक कृपापात्र शिष्यपर अपने सहज कृपाल स्वभावसे शक्ति उतारते हैं। इस प्रक्रियाको 'शक्तिपात' करना कहते हैं। इस प्रक्रियामें मुख्य कार्य सद्गुरुका ही है, शिष्यकी ओरकी तैयारी तो एक प्रकार नहींके बराबर है। शिष्यकी तैयारी केवल इतनी ही है कि यदि वह त्रिगुणोंमेसे किसी एकके उत्कर्षके कारण विषमा-वस्थामें होता है तो सद्गुर उस विषमताको उत्कर्ष गुणके प्रपातसे दूर करते हैं। गुणोत्कर्षके इस प्रपातको ही कर्म-साम्य, मलपाक एवं पतन कह सकते हैं। कर्मसाम्यमें सत्त्वोत्कर्ष, मलपाकमें राजसोत्कर्ष और पतनमें तामसोत्कर्षसे प्रपात किया-कराया जाता है। कर्मसाम्यमें साधक एवं गुरु दोनोंकी, मलपाकमें केवल गुरुकी और पतनमें साधक तथा गुर किसीकी भी नहीं, स्वेच्छाका ज्ञात सम्बन्ध होता है। यदि साधक और गुरुके इस स्वेच्छापूर्वक ज्ञात सम्बन्धको

अलग कर दें तो मूलतः स्वरूपसे ये तीनों एक ही कहे जा सकते हैं।

जैसे किसी आधारपर कोई सम वस्त रखनेके लिये उस आधारको भी साम्यावस्थामें लाना पड़ता है, उसकी ऊँचाई-नीचाईरूपी विषमताको उचित काट-छाँटद्वारा दूर करना पड़ता है और इस प्रक्रियामें सुगमता उच्चस्थलके काटनेमें ही है, निम्नको उच्च बनानेमें नहीं; उसी प्रकार किसी साधक-को शक्तिके अवतारका योग्य आधार बनानेके लिये उसके गुणवैषम्यको उत्कर्ष-गुणके दूरीकरणद्वारा हटाया जाता है। रामान्यतः अन्य साधनमार्गमें सत्त्वोत्कर्षका अपकर्ष नहीं किया जाता। प्रत्युत वह उत्कर्ष इतना बढ़ाया जाता है कि रजोगुण और तमोगुण सर्वथा आच्छन हो जायँ और सत्त्वगुणके चरम उत्कर्षद्वारा एक प्रकारकी साम्यावस्था स्थापित हो जाय । परन्तु, शक्तिपात-प्रक्रियामें सन्त्रोत्कर्षका भी सापेक्ष अपकर्ष कराया जाता है। कारण, शक्तिपातके आधार-पात्रमें यदि कुछ भी सिकयता शेष रहे तो यह प्रक्रिया सफल नहीं हो सकती। जैसा कि ऊपर कहा गया है। शक्तिपातके पात्रकी एकमात्र योग्यता परिपूर्ण निष्क्रियता (complete passivity) है। कहनेकी आवश्यकता नहीं कि परिपूर्ण निष्क्रियता किसी एक गुणके चरम उत्कर्ष तथा फलस्वरूप अन्य दोकी विलीनतासे नहीं हो सकती। कारण, किसी भी एक गुणके चरम उत्कर्षमें निष्कियता नहीं होती, प्रत्यत उस गुणकी सर्वोपरि सिक्रयता होती है।

इस प्रकार, उपर्युक्त परिपूर्ण निष्क्रियता के संस्थापनमें किसी भी गुण-भावका एकाङ्की प्रावत्य बाधक होता है—ग्रुभ-अग्रुभ दोनों प्रकारकी वासनाओं संस्कारों की प्रवल्ता सानुकुल नहीं होती। फलतः अमोघदृष्टि कल्याणदृशीं सद्गुक कृपापात्र शिष्यके स्वभाव-संस्कारों की एकाङ्की प्रवल्ताको कुशलता होती है, उसे सद्गुक लोकेषणाके ग्रुभकार्यों नियुक्त कर उसकी उस प्रवल्ताको दूर करते हैं। जहाँ सद्गुकका साक्षात् कृपादृष्टिमं यह कार्य होता है, वहाँ स्वयं साधक के मनमें तथा संसारकी दृष्टिमं भी इस सत्वोत्कर्षके त्यागसे ग्लानि, निन्दा आदिके भाव नहीं उठते। परन्तु, जहाँ सद्गुककी साक्षात् कृपादृष्टि नहीं होती और यह कार्य परम गुक, परम

नियन्ताके अमोध विधानसे बलात् पर सहजरूपमें होता है, वहाँ स्वयं साधकके मनमें समय-समयसे ग्लानि, संकोच आदि तथा संसरकी दृष्टिमें निन्दा, आलोचना आदिके भाव उठते हैं। पर यह किया चाहे सद्गुककी साधात् कृपादृष्टिमें हो अथवा परम गुरु, परम नियन्ताके अमोध विधानसे हो, दोनों ही अवस्थाओंमें परिणाम एक ही होता है—शक्तिपातकी योग्य भूमिकाका निर्माण। जहाँ इस उत्कर्षका त्याग सद्गुकके साधात् आदेशसे होता है, वहाँ तो यथासमय शक्तिसञ्चार होता ही है, इसमें कहना ही क्या; पर जहाँ परम गुरुका अमोध विधान इस क्रियाको कराता है, वहाँ भी वैराग्यशक्ति, विचेकशक्ति, विचारशक्तिका अवतार—पात—होता ही है।

शुद्ध शुभ वासनाओं के प्रावल्यको इस प्रकार दूर करने-की प्रक्रियाको कर्मसाम्य कह सकते हैं। इसमें उतार होनेपर भी शमकार्य ही होते हैं और साधक तथा गुरु दोनोंकी स्वेच्छासे होते हैं। इसीलिये कहा गया है कि कर्मसाम्यमें साधक और गृब दोनोंकी स्वेच्छाका ज्ञात सम्बन्ध होता है। पर जहाँ यह उतार सापेक्ष शुभाशुभ वासना-प्राबल्यसे होता है और फलतः साधकको अपेक्षाकृत अग्रुम कार्यो। उदाहरणार्थ गृहस्थाश्रममें प्रवेश, सन्तानीत्पादनादि प्रापश्चिक व्यवहारों में रत होना पड़ता है। वहाँ इस प्रक्रियाको 'मलपाक' कह सकते हैं। मलपाकमें अशुभ वासनाएँ अपने परिपाकसे अपने-आप इट जाती हैं। इसमें, गुरुकी स्वेच्छाकी ही प्रवानता रहती है, साधककी नहीं । कारण, कोई भी साधक स्वेच्छापर्वक विना आदेशके ऐसे प्रसङ्कोंमें पहनेके लिये द्बदयसे तैयार नहीं होता । यह प्रक्रिया भी यदि सद्गुक्की साधात कृपादृष्टिमें हो तो स्वयं साधकको भी अधिक झेंप नहीं होती और संसार भी क्षमाकी दृष्टिसे देखता है। महाप्रभ गौराखदेवके आदेशसे नित्यानन्दकी गाईस्थ्याश्रमकी स्वीकृतिसे इसपर पूर्ण प्रकाश पड़ता है । वहाँ न तो नित्या-नन्दको स्वयं झेंप मालूम पड़ती है न छंसार ही उनपर धणाकी दृष्टि डालता है । पर यदि यही मलपाक परम गुहके अमोघ विधानसे हो तो अल्पघीर साधक और दोषदर्शी संसार दोनोंके मनोभावोंमें महान् अन्तर आ जाता है। परन्तु इसे कदापि भूलना न चाहिये कि मूलतः एवं परिणामतः यह प्रक्रिया दोनों रूपोंमें एक ही है।

कर्मसाम्यमं केवल शुभ, मलपाकमं शुभाशुभ मिश्रित तथा पतनमं केवल अशुभ मंस्कारों-भावों-वासनाओंकी प्रवेलता होती है। फलतः पतनमें एकमात्र अशुभ कर्म ही होते हैं। उसका न तो साधक ही स्वेच्छापूर्वक अभिनन्दन करता है, न संसार ही क्षमाइष्टिसे महण करता है, उसमें साधककी आत्मग्लानि और संसारकी फटकार होती है। इसी लिये पतनकी सर्वतोमुखी निन्दा, आलोचना, होती है। यहाँतक कि तनत्र-शास्त्रके कुछ प्रसङ्गोंको छोडकर पतन-क्रियाको साधनाका अङ्ग कोई माननेको तैयार ही नहीं है। पर यहाँ भी हमें सदा स्मरण रखना चाहिये कि 'पतन' केवल 'पतन' ही नहीं है। प्रत्यत शक्तिपातरूपी उत्थानका पूर्वपीठ है। प्रत्येक पतनिकयाकी परिसमाप्तिपर ज्ञात वा अज्ञात देवी शक्तिपात होता है। यही कारण है कि 'पतन' के अन्तिम अन्तमरण और दूसरे अङ्ग 'सुरति' के अनन्तर बल्कि इनके सारणमात्रसे 'इमशानवैराग्य' हो जाता है और कहनेकी आवश्यकता नहीं कि तीव एवं सन्ना वैराग्य केवल इन **इ**मशानवैराग्योंका योगफलमात्र ही है। प्रायिश्वतामिमें इतनी प्रखरता है कि महाकामी स्वनामधन्य पतनप्रेरित गोस्वामी तलसीदासको निष्कामी-भगवत्कामी-रागी-बना देता है। कारण स्पष्ट ही है। कर्मसाम्य तथा मलपाक जहाँ कई दृष्टियोंसे पतनसे श्रेष्टतर माने गये हैं। वहाँ एक दृष्टिसे पतनसे निम्नतर हैं। चाहे कितने ही उच्च कोटिके साधक एवं गुढ कर्मसाम्य और मलपाकमें क्यों न हों। पर एकान्ततः निरिममानी नहीं हो सकते, अभिमानावशेष रहता ही है । पर पतनके साधक पतित और उसके परम गुरु परमेश्वरमें यह विशेषता है कि यहाँ अभिमानका मान कुछ भी नहीं रहता है। यही कारण है कि पतनके योग्य आधारपर शक्तिपात अलौकिक होता है। अमोध होता है। इसीलिये संसारकी प्रायः सभी महान् विभृतियाँ, विशेषतः भक्त-समुदाय अपनेको 'पतित', 'पतितनमें नामी', 'प्रसिद्ध पातकी', 'मत्समः पातकी नास्तिः कहकर संसारके परितप्त जीवोंसे अश्रधार गिरवाकर प्रशान्त करता है । इस प्रकार, पतन सचमुच परम उत्यानका प्रधान पथ प्रतीत होता है।

अन्तमें, यह स्पष्ट कह देना है कि उपर्युक्त पंक्तियाँ केवल 'मनोविनोदाय' हैं। फलतः, न तो इनके शास्त्रीय आधारकी ओर दृष्टि रक्सी गयी है और न इन्हें स्वीकार कराने- के आग्रहकी ओर ही। फिर भी इसके अवलोकनसे यदि हममें सहिष्णुता आ जाय तो बस है। साधकके लिये सहिष्णुता अद्धांके बाद अद्वितीय महत्त्वकी वस्तु है। जिसे हम पतित समझकर घृणा कर रहे हैं, उसके प्रति यदि हमारे ये भाव

हो जायँ कि पशुपतिके अमीव संरक्षणमें यह अपने परमपदके पथपर अग्रसर हो रहा है तो क्या हम कभी उससे घृणा कर सकते हैं? कदापि नहीं। इसीलिये तो इस दृष्टिकी फल-श्रुति है—

भोगो योगायते सम्यग् दुष्कृतं सुकृतायते । योगायते च संसारः कुरुधर्मे कुलेक्वरि ॥ इस कुलसे दूर-विमुख-रहना ही परम व्याकुलता (वि + आ + कुलता) है।



### रहस्यरहित रहस्य

( प्रेम और सत्य )

( लेखक---'प्रलाप' )

अनेकों वर्ष संलग्न विचार और सावधान प्रयोग करके मैंने जो कुछ पाया उससे यही नतीजा निकलता है कि **सतत**, सुदृढ और अविचल भावसे सत्यका आचरण करना और प्रेमभाव तथा सहानुभृतिको बढ़ाये चलना, यही सबसे सुगम, सबसे स्पष्ट और सबसे अधिक अमोध साधन है। सब शास्त्रोंने एक स्वरसे इसी बातको माना है- 'सत्याज्ञास्ति परो धर्मः ।' 'अहिंसा परमो धर्मः ।' आदि हिन्दुधर्मके शास्त्रसिद्धान्त सर्व-विश्रत ही हैं। ये ही सिद्धान्त बौद्धधर्मके भी हैं। ईसामसीह-का भी सबसे यही कहना था कि 'तुमलोग पहले भगवान्के राज्य और उनके दिव्य गुणोंकी इच्छा करो; और ये सब चीजें तुम्हारे साथ जुट जायँगी ।' योग अथवा अध्यात्म-साधनाका भी तो यही सार है, तथापि यह शिक्षा इतनी स्पष्ट और आपाततः इतनी सुगम है कि यह स्पष्टता और स्वोधता ही सामान्य साधकोंकी बुद्धिको चक्करमें डाल देती है और उत्साहके साथ इसे घारण करनेमें वे असमर्थ हो जाते हैं। जीवनमें सुख नहीं, साधनपथ बड़ा विकट है, मन और इन्द्रियोंको वशमें ले आना हँसी-खेल नहीं, यह सब हमलोग कहा करते हैं। परन्तु जो कुछ कठिन, दुस्साध्य-असाध्य है उसीकी ओर हमलोगोंकी कुछ ऐसी आन्तरिक प्रवृत्ति है कि हम-लोग उसकी ओर दौड़ते हैं और राह चलते यदि सब रोगोंकी कोई अचुक पर मामूली दवा मिलती है तो उसपर हमें विश्वास नहीं होता, हम उसपर हँस देते हैं, उसकी अन्यर्यता-पर हमें गहरा सन्देह होता है । होमियोपैथिक औषधकी गोलियोंको हममेंसे बहुतेरे इसीलिये कोई चीज नहीं समझते कि उनमें कोई ताव, तेजी या तीतापन नहीं होता । अव्यर्थ शक्तिके साथ प्रतिकृल वेदना और किसी प्रकारकी जटिलता-का होना जरूरी समझनेके हमलोग आदी हो गये हैं। हम-लोग बचपनसे ही 'सत्य' और 'प्रेम'की प्रशंसा बराबर सुनते सा० अं० ३९

आये हैं। इसी अति परिचयके कारण ही उनके वस्तुगत गुणोंसे हमारी ऑखें अन्धी हो गयी हैं। हम समझते हैं कि यह सब वचोंके लिये भुलावा है, इतनी मामूली-सी बातमें भला रक्खा ही क्या है। परन्तु यदि हमलोग अपने ऋिप-मुनियोंके वचनोंपर कुछ भी विश्वास रक्खें और उनके अनु-शासनोंका पालन करके देखें तो बहुत जल्द ही हमें यह पता चलेगा कि सत्य और प्रेमका आचरण इतना आसान तो नहीं है जितना कि सामान्यतः इन नामोंसे सूचित होता है; यही नहीं, प्रत्युत इनका आस्थापूर्वक पालन करने लग जाइये तो पद-पदपर ऐसी कठिनाइयाँ सामने उपस्थित होंगी, आपके उत्तमोत्तम गुण वाहर निकल आयेंगे और इस प्रकार उन गुणोंका विकास होगा जिन्हें मानवसमाजके महान् आचायोंने मनुष्यकी परम सिद्धिके लिये अत्यन्त आवश्यक माना है।

सत्य सीधी-सादी, सबकी समझमें आनेवाली चीज है, प्रेम और सहानुभूति भी ऐसी ही है। इनके बारेमें कोई बात दुर्बोध नहीं हैं। कोई गुप्त चीज नहीं, कहीसे बंद या आच्छादित नहीं। तथापि ज्यों ही आप इन सत्य और प्रेमको अपने जीवनके सिद्धान्त बना लेंगे, त्यों ही आप यह अनुभव करने लोंगे, आप-के उत्तमोत्तम कमों और गभीरतम श्राक्तियोंपर इनका कितना बोझ पड़ता है। इनके लिये आपको अपने सब विचारों, भायों और कमोंमें बड़ी सावधानी रखनी पड़ेगी और कमशः आपके मनकी एकाग्र होनेकी शक्ति खूब बढ़ेगी और वह आत्मसंयम होगा जो सब योगसाधनाओंका चरम लक्ष्य है।

भगवान्का राज्य और क्या है ? सत्य और प्रेमका ही तो राज्य है; और सब देवी गुण उसी राज्यकी प्रजा हैं। इस प्रकार सत्य और प्रेमके पथपर सचाईके साथ निरन्तर चलकर आप एक तरफते ऊपर भगवद्राज्यमें पहुँचते हैं और दूसरी तरफते उस भगवद्राज्यको पृथ्वीपर उतार लाते हैं।

योग जो सबसे कठिन साधना है, कहीं मिलन और कहीं समत्व कहकर लक्षित किया गया है। दोनों ही सही अभिधान हैं, पर 'मिलन' मैं समझता हूँ कि अधिक अभिव्यक्षक है। अब, मिलनका सर्वोत्तम उपाय क्या प्रेम ही नहीं है, जैसे कि द्वेष बिगाइका निश्चिततम उपाय है? और क्या परमात्माके साथ सायुज्य अर्थात् उनके स्वरूपके साथ संयोग या मिलन ही हमलोगोंके जीवनका परम लक्ष्य नहीं है ? और क्या सत्य और प्रेम परमात्माके ही स्वरूप नहीं है ? और विद प्रेम तथा सत्य सत्य और प्रेम भगवानके हैं ! और यदि प्रेम तथा सत्य सत्य और प्रेम भगवानके

ही स्वरूप हैं और सौन्दर्य तथा आनन्दका उनके हृद्योंमें नियास है तो हम क्यों न इन्ही सरल स्वाभाविक गुणोंके द्वारा सीधे ही उनके समीप चल चलें ?—आसन, प्राणायाम, मुद्रा, मन्त्र, कुण्डलिनी-चक्र और न जाने क्या-क्याके फेरमें क्यों पहें और इन रास्तोंकी जोखिमें क्यों उठावें ? योगी श्री-अरिवन्द ठीक ही तो कहते हैं कि हमारी भागवती माता ही हमें सीधा सच्चा रास्ता दिखाती हैं, वे ही प्रकृतिके रूपमें प्रकट हैं; और प्रेम तथा सत्य उन्हींकी सन्तान हैं। इसलिये प्रेम और सत्यका स्वागत है, ये ही हमारे रक्षक हैं जो कभी गलत रास्तेपर नहीं जाते और चाहे जहाँ चाहे जिसके द्वारा पहचाने भी जाते हैं।

# महासिद्धि, गुणहेतुसिद्धि, क्षुद्रसिद्धि और परमसिद्धि

( लेखक--पं० श्रीरामचन्द्र कृष्ण कामन )

श्रीमद्भागवतान्तर्गत एकादश स्कन्धके १५ वें अध्यायमें श्रीभगवान्ने उद्भवको उपर्युक्त सिद्धियाँ और उनके साधन बताये हैं। उस विवरणपर श्रीएकनाथ महाराजकी भी बड़ी सुन्दर टीका है जिसके आधारपर ही यह लेख लिखा जाता है।

महासिद्धियाँ आठ हैं । इनमें (१) अणिमा, (२) महिमा और (३) लिघमा देहसम्बन्धी सिद्धियाँ हैं। 'अणिमा' सिद्धिसे देहको अणु-परमाणु-परिमाण छोटा बनाया जा सकता है । श्रीहनूमान्जीने श्रीसीताजीकी खोजमें अण्-रूपसे ही लङ्कामें प्रवेश किया था। 'महिमा' सिद्धिसे देहको चाहे जितना बड़ा या भारी बनाया जा सकता है। समद्रलङ्गन करते समय हनूमान्जीने अपने शरीरको पर्वतप्राय बनाया था। 'रुघिमा' सिद्धिसे शरीर कपाससे भी हरुका, हवामें तैरने लायक बनाया जा सकता है। (४) 'प्राप्ति' इन्द्रियोंकी महासिद्धि है। (५) 'प्राकाम्य' परलोकगत अदृश्य विषयोंका परिज्ञान करानेवाली सिद्धि है। (६) 'ईशिता' माया और तदंशभूत अन्य शक्तियोंको प्रेरित करनेवाली सिद्धि है। (७) 'वशिता' कर्मोंमें अलिप्त रहने और विषय-भोगमें आसक्त न होनेकी सामर्थ्य देनेवाली सिद्धि है। (८) ख्याति त्रिमवनके भोग और वाञ्छित सुखोंको अकस्मात् एक साथ दिलानेवाली सिद्धि है।

ये अष्ट महासिद्धियाँ भगवान्में स्वभावगत हैं, भगव-दितरोंको महान् कष्ट और प्रयाससे प्राप्त हो सकती हैं। भगवान् और भगवदितर िखोंके वीच वैसा ही प्रभेद है, जैसा प्राकृतिक लोहचुम्बक और कृत्रिम लोहचुम्बकके बीच होता है।

गौण सिद्धियाँ दस हैं---( १ ) 'अनूर्मि' अर्थात् क्षुधा, तृपा, शोक-मोह, जरा मृत्यु इन पड् ऊर्मियोंसे देहका बेलाग रहना । (२) 'दूरश्रवणसिद्धि' अर्थात् अपने स्थानसे चाहे जितनी दूरका भाषण मुन लेना । ( इस समय यह काम रेडियो कर रहा है। योगी अपने श्रवणेन्द्रियोंकी शक्तिको बढ़ाकर यह काम कर होते हैं।)(३) 'दूरदर्शनसिद्धि' अर्थात त्रिलोकमे होनेवाले सब दृश्यों और कार्योंको अपने स्थानमें बैठे ही देख लेना। (यह काम इस समय टेल्प्रिवजन कर रहा है । योगी अपने दर्शनेन्द्रियकी शक्तिको विकसित कर यह काम घर बैठे कर लेते हैं। संजयको व्यासदेवकी ऋपासे दूरश्रवण और दूरदर्शन दोनों सिद्धियाँ प्राप्त थीं।)(४) भनोजविसद्धिः अर्थात् मनोवेगसे चाहे जिस जगह शरीर तुरंत पहुँच सकना । (चित्रलेखाको यह सिद्धि तथा दूर-दर्शनसिद्धि भी नारद भगवान्के प्रसादसे प्राप्त हुई थी।)(५) 'कामरूपसिद्धि' अर्थात् चाहे जो रूप धारण कर लेना । (६) 'परकायप्रवेश' अर्थात् अपने शरीरसे निकलकर दूसरेके शरीरमें प्रवेश कर जाना। ( श्रीमत् शंकराचार्यका परकायप्रवेश सर्वश्रुत है।)(७) (स्वच्छन्दमरण) अर्थात् ( भीष्मजीके समान ) कालके वशमें न होकर स्वेच्छासे कलेवर छोड़ना। (८) 'देवकीडानुदर्शन'

अर्थात् स्वर्गमें देवता जो क्रीडा करते हैं, उन्हें यहाँसे देखना और वैसी क्रीडा स्वयं कर सकना । (९) 'यथासङ्कल्प-संसिद्धि' अर्थात् सङ्कल्पित वस्तुका तुरंत प्राप्त होना, सङ्कल्पित कार्योका तुरंत सिद्ध होना। (१०) 'अप्रतिहतगित और आज्ञा' अर्थात् आज्ञा और गितका कहीं भी न रुकना। (इस सिद्धिसे सम्पन्न योगीकी आज्ञाको राजा भी सिर ऑखों चढ़ाता है। ऐसे योगी चाहे जहाँ जा आ भी सकते हैं।)

शुद्रसिद्धियाँ पाँच हैं—(१) 'त्रिकाल्कता'—भूत, भविष्य, वर्तमान—इन तीनों कालोंका ज्ञान। ( महर्षि वाल्मीिकजीको यह सिद्धि केवल अखण्ड राम-नाम-स्मरणसे प्राप्त हुई थी और इसीसे वे श्रीरामचन्द्रजीके जन्मके पूर्व रामायण लिख सके।) (२) 'अद्दन्द्वता'—शीत-उष्ण, सुख-दुःख, मृदु-किटन आदि द्वन्द्वोंके वशमें न होना। ( ऐसे सिद्ध पुरुप इस समय हिमाल्यमें तथा अन्यत्र भी देखे जाते हैं। (३) 'परचित्तार्श्वभक्ता' दूसरोंके मनका हाल जानना, दूसरोंके देखे हुए स्वभोंको जान लेना इत्यादि। ( इसीको आजकल 'थाट-रीडिंग' कहते हैं।)(४) 'प्रतिष्टम्भ'—अग्नि, वायु, जल, शस्त्र, विप और सूर्यके तापका कोई असर न होना। (६) 'अपराजय'—सबके लिये अजेय होकर सवपर जयलाम करना।

इन सब प्रकारकी सिद्धियोंको प्राप्त करनेके लिये अनेक प्रकारके साधन हैं। मनमें तरह तरहकी कामनाएँ रक्खे हुए लोग इप्टिसिद्ध के साधनमें महान् कप्ट सहते हैं। परन्तु भगवान् कहते हैं कि, इन अनेक प्रकारके साधनीकेविनासब सिद्धियों-की प्राप्ति जिस एक धारणास होती है वह मैं तुझे बतलाता हूँ—

### जितेन्द्रियस्य दान्तस्य जितश्वासारमनो मुनेः । मद्धारणां धारयतः का सा सिद्धिः सुदुर्छभा॥

पश्चक्रानेन्द्रियों और पश्चक्रमेन्द्रियोंको जिसने शम-दमसे जीता है, प्रखर वैराग्यके द्वारा जिसने प्राण और अपानको अपने वशमें किया है, विवेकबलसे जिसने अपने चित्तको सावधान बनाया है और मेरे निरन्तर चिन्तनसे जिसने मनोजयलाम किया है और इस प्रकार जो सतत मेरा ही ध्यान करता है, उसके लिये कौन-सी सिद्धि दुर्लभ है ? सब सिद्धियाँ उसकी दासियाँ बनकर सदा उसके समीप रहती हैं। पर उसको चाहिये कि वह इन सिद्धियोंका अपने स्वार्धमें प्रयोग न करे ।

सिद्धियाँ किसीको जन्मतः, किसीको दिव्य ओषियोंसे, किसीको मन्त्रसे, किसीको तपसे और किसीको योगाभ्याससे प्राप्त होती हैं। साँपका वायुभक्षण करके रहना, मत्स्यका जलमें तैरना, पक्षीका आकाशमें उड़ना, ये जन्मतः प्राप्त सिद्धियाँ हैं। राजहंसका नीरक्षीरविवेक, कोकिलका मधुर स्वर, चकोरका चन्द्रामृतप्राशन, ये भी जन्मसिद्ध सिद्धियाँ हैं। ओषधियोंसे प्राप्त होनेवाली सिद्धियोंके सम्बन्धमें श्रीएकनाथ महाराज अपनी टीकामें बतलाते हैं-- भंगलवार-की चतुर्थी अर्थात् अंगारकी चतुर्थीका वत श्वेतमन्दारके नीचे बैठकर जो कोई बराबर इक्कीस वर्षतक करता रहेगा उसे उस वृक्षके नीचे श्रीगणेशजीकी मूर्त्ति मिलेगी और उससे उसे सब विद्याओंका ज्ञान प्राप्त होगा तथा उसका घर धन-धान्यसे भरेगा । अजानवृक्षका लासा चाटनेवाला आदमी अजर-अमर हो जाता है। नित्य कड्आ नीम खाने-वालेपर कोई विष असर नहीं करता। पातालगारुडीका मुख प्राशन करनेवालेको देहदुःखसे कोई क्लेश नहीं होता। प्तिकावृक्षकी जड़ महाशक्तिकी एक मूर्त्ति ही है। इस जड़को हाथमें रखकर कोई चाहे तो अप्सराओंके बीचमें चला जा सकता और उनसे क्रीडा कर सकता है। ऐसी-ऐसी कितनी ओषियाँ हैं, जिनसे विलक्षण सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं। परन्तु इन्हें पाना सचमुच ही बड़ा कठिन है। र तपसे होने-वाली सिद्धियोंके विषयमें बतलाते हैं कि, 'कृच्छ, पराक, चान्द्रायण आदि वत, मेघकी जलधारामें बैठ रहना, जलमें खड़े होना, ये सब ऐसे साधन हैं कि जिस भावनासे इनमेंसे जो कोई साधन किया जाता है, उससे वही सिद्धि प्राप्त होती है। भन्त्रसिद्धिके प्रसङ्घमें कहते हैं---

'रातभर शवपर बैठकर अनुष्ठान करे तो उससे प्रेतदेवता प्रसन्न होते हैं और भूत, भविष्य, वर्तमान अर्थात् त्रिकालके ज्ञानकी सिद्धि होती है। सूर्यमन्त्रका अनुष्ठान करनेसे दूरदर्शनसिद्धि प्राप्त होती है। मन्त्र जैसा हो और जैसी बुद्धि हो वैसी ही सिद्धि मिलती है।

इन सब सिद्धियों के रहनेका एक निधान योगधारणा है। आसन दृढ़कर प्राणापानको एक करके जो योगधारणा करता है, उसे सब सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं। ऐसा होनेपर भी भगवान कहते हैं कि यह सब कुछ भी न करके जो मुझ एक परमात्माको अपने हृदयमें धारण करता है, सब सिद्धियाँ उसके चरणतले आ जाती हैं और चारों मुक्तियाँ स्वभावसे ही उसकी दासियाँ होकर रहती हैं। अनेक सिद्धियोंकी धारणांसे मेरी सलोकता, समीपता और सस्पता भी नहीं प्राप्त होती, सायुज्यताकी तो कोई बात ही नहीं!

जो मेरे अनष अनन्यभक्त मुक्तिको भी छोड़कर मेरी भक्तिमें ही नित्य तृप्त होते हैं, वे मेरे लिये पूष्य हैं।

### परम सिद्धि अर्थात् परमानन्द-प्राप्ति

मनुष्यका सारा प्रयास आनन्दलाभके लिये है। जपर जिन सिद्धियोंके लाभके प्रचण्ड घटाटोपका कुछ वर्णन हुआ, उन सिद्धियोंका लक्ष्य भी आनन्द ही होता है। पर आनन्दको भी परखकर प्रहण करना चाहिये। आनन्द तीन प्रकारके हैं—इन्द्रियगम्य, मनोगम्य और बुद्धिगम्य। इन्द्रियगम्य आनन्द पशुका, मनोगम्य आनन्द मनुष्यका और बुद्धिगम्य आनन्द देवोंका होता है। इसके भी परे विश्चद्ध-बुद्धिगम्य आनन्द है जो 'बुद्धिप्राह्ममतीन्द्रियम्' है, उसे संत या भक्त लेते हैं। इसीको परमानन्द कहते हैं। संत कवीरदास कहते हैं—

गुपत होकर परगट होने, जाने मधुरा कासी। जक्करन्त्रसे प्राण निकाले, सत्य लोकका नासी॥ सोई कचा ने कचा ने। नहीं गुरूका नचाने॥

बड़ी-बड़ी सिद्धियोंसे प्राप्त होनेवाला आनन्द शाश्वत आनन्द नहीं है। वैसा आनन्द लेनेवाले योगीको कवीर साहव 'कचा' ही बतलाते हैं, उसे 'गुरुका बचा, नहीं मानते। इसलिये वास्तविक कस्याणकी इच्छा रखनेवाले पुरुषको ऐसे आनन्दके पीछे न पड़कर परमानन्दकी प्राप्तिमें ही प्रयत्नवान् होना चाहिये। यही सचा पुरुषार्थ है। इस परमानन्दका साधन श्रीमगवान् बतलाते हैं—

निर्गुणे महाणि मयि धारयन् विशदं मनः । परमानन्दमामोति यत्र कामोऽवसीयते ॥

इसपर श्रीएकनाथ महाराजकी टीका है—चित्तदेवता सत्त्वगुण है, इन्द्रिय रजोगुण हे और विषय तमोगुण । यही

परमानन्दका आवरण है। परमानन्दको छिपा रखनेवाले ये ही प्रकृतिके तीन गुण हैं, ये ही परमानन्दकी प्राप्तिमें बाधक हैं। इन तीन गुणोंको छोडकर जो मेरे निर्गुण ब्रह्मस्वरूपका ध्यान करता है। वह परमानन्दलाभ करता है। ( निर्गुणका अर्थ है प्रकृतिगुणोंके परे जो 'दिव्यगुण' है वह । भगवान्का सगुण-साकाररूप प्राकृत नहीं बल्कि दिव्य है। गीतामें भगवानने कहा ही है कि 'जन्म कर्म च में दिव्यम्'; इस दिव्य जन्म-कर्मको जो तत्त्वतः जान छेता है वह देह छोड़कर मुझे प्राप्त होता है, पुनर्जन्मको नहीं।) मेरे ध्यानसे परमानन्दलाभ होता है और इस आनन्दमें उसकी सब इच्छाएँ विलीन हो जाती हैं। सूर्योदयके होते ही चन्द्रसहित सब नक्षत्र जिस तरह छप्त हो जाते हैं। उसी तरह परमानन्दमें करोड़ों इच्छाएँ मिलकर शेष हो जाती हैं। इन्द्रियसुखकी बातें तो मारे लजाके जहाँ-की-तहाँ ही ठंडी हो जाती हैं। भगवान् कहते हैं,—हे उद्भव ! सुनो । जबतक परमानन्द नहीं मिलता तबतक लाख उपाय करनेपर भी कामकी निवृत्ति नहीं होती । इसलिये प्रत्येक साधकको परमानन्द पानेमें ही यत्नवान् होना चाहिये। यही परम सिद्धि है । यह भगवान्के सगुण-निर्गुण ध्यानसे प्राप्त होती है। ( पर यह ध्यान तीव्र होना चाहिये। ) अन्य सिद्धियोंके लिये जितना प्रयास किया जाता है, उतनेसे ही परम सिद्धि प्राप्त की जा सकती है। भक्तवर तकाराम कहते हैं -

साथन यही सिद्धियोंका हे सरक और सुखधाम । श्रीगोपाठनाम केता रह मुखसे आठों याम ॥

संतोंका यह अनुभव है कि अखण्ड नाम-स्मरण अथवा नामोचारणसे ही सब सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं। परम कार्षणिक भगवान् सब साधकोंको ऐसी ही सद्बुद्धि प्रदान करें।

### लालच

बहा मीठा चरपरा, जिभ्या सब रस लेय। बोरों कुतिया मिलि गई, पहरा किसका देय॥ माबी गुड़में गढ़ि रही, पंख रह्यो लपटाय। हाथ मलै औ सिर धुनै, लालच बुरी बलाय॥

### पश्चभूतोंकी धारणा

यह स्थल संसार जिसे जनसाधारण वजने समान ठोस देखते हैं, स्वप्नके दृश्योंसे भी अधिक हलका और सारहीन है। कोटि-कोटि ब्रह्माण्डोंका भार केवल मन सम्हाले हुए है और वह जनतक उस भारकी याद नहीं करता तनतक किसी प्रकारका दुःख उसे नहीं होता, जब वह स्थूल वस्तुओं के स्मरणमें ही अपनेको लो बैठता है, भूल जाता है, तब मानो उसपर सौ-सौ पहाडोंके भार आ जाते हैं और वह उनसे दबकर अधोगामी होने लगता है और लघु-से-लयुतर होकर जड़प्राय हो जाता है। अधिकांश लोगोंका मन अपनी विशालता, शक्ति और शानको भूलकर एक शरीरकी प्रवृत्तियोंमें इतना अधिक फँस गया है कि अपनेको शरीरके अतिरिक्त और कुछ समझता ही नहीं; और विश्व-ब्रह्माण्डके उदयन और बिब्च्यनकी तो बात हो क्या, उनकी कल्पनासे ही मुर्छित हो जाता है । मनकी यह दुर्बलता बहुत दिनोंसे अभ्यस्त है और इसीके कारण संसारके सारे दु:ख-द्वन्द्व हैं। यह मन, जो कि चिन्मय है, जबतक पुनः अपने चिन्मयत्वका अनुभव नहीं कर लेगा तबतक सुखी और शान्त नहीं हो सकता; इसके लिये भावनाकी, अभ्यासकी आवश्यकता है। संतोंने, शास्त्रोंने इसीके लिये अनेकों प्रकारके साधन बतलाये हैं, उनमेंसे एक प्रमुख साधन पञ्चभूतोंकी धारणा है। इसके द्वारा मनको धीरे-धीरे अल्पताके कारा-गारसे निकालकर अखण्ड-स्वातन्त्र्यमें, जो कि अनन्त है, स्थापित किया जाता है। वास्तवमें यही उसका स्वरूप है। स्वरूपकी उपलब्धि ही इस साधनाका उद्देश्य है, यदापि मार्गमें सभी प्रकारकी सिद्धियाँ भी मिलती हैं।

पञ्चभूत हैं—पृथिवी, जल, तेज, वायु और आकाश। हनकी धारणाका अर्थ है कमशः चित्तको हन्हींमें बाँधना । यद्यपि ये सब चित्तमें बाँधे हुए हैं, तथापि वर्त्तमान कालकी श्रारीप्राय मनोष्ट्रिको देखते हुए, ऊपर उठानेका यही क्रिमक उपाय माद्म पड़ता है। इन पाँच भूतोंमेंसे सबसे पहले पृथिवीकी धारणा की जाती है। उस धारणाका यह खरूप है कि ये पाँचों भूत, जो हन्द्रियोंसे बाहर दीख रहे हैं, सब-के-सब मनके अंदर हैं। इस मनुष्य-शरीरमें पैरसे लेकर जानुपर्यन्त पृथिवी-मण्डल है। उसका वर्ण हरतालके समान पीला है, उसकी स्थिति चतुष्कोण है, उसके अधिष्ठानी देवता बहुता हैं, उसका बीज 'लं' है।

प्राणोंको स्थिर करके पाँच घटिकापर्यन्त उपर्युक्त धारणा करनी चाहिये । यह धारणा करते-करते ऐसा अनुभव होने लगता है कि मैं एक शरीरमें आबद्ध अथवा शरीर नहीं हूँ । में सम्पूर्ण पृथिवी हूँ । ये बड़े-बड़े नदी-नद मेरे शरीरकी नस-नाड़ियाँ हैं और सम्पूर्ण जीवोंके शरीरके रोग अथवा आरोग्यके कीटाणु हैं । समस्त पार्थिव शरीर मेरे अपने ही अङ्ग हैं । घेरण्ड-संहितामें कहा गया है कि पूर्वोक्त प्रकारसे पृथिवीकी धारणा करके जो उसे हृदयमें प्राणोंके साथ चिन्तन करते हैं वे सम्पूर्ण पृथिवीपर विजय प्राप्त करनेमें समर्थ होते हैं । शारीरिक मृत्युपर उनका आधिपत्य हो जाता है और सिद्ध होकर वे पृथिवी-लल्में विचरण करते हैं । योगी याश्चवल्क्यने कहा है कि पृथिवी-धारणा सिद्ध होनेपर शरीरमें किसी प्रकारके रोग नहीं होते ।

जल-धारणा इस प्रकार की जाती है--जानुसे लेकर पायु-इन्द्रियपर्यन्त जलका स्थान है। किसी-किसी आचार्यंके मतमें जानुसे लेकर नाभिपर्यन्त जलका स्थान है। परन्तु योगी याज्ञबल्क्य यह बात नहीं मानते । जलमण्डल शक्क, चन्द्रमा और कुन्दके समान श्वेत-वर्ण है, इसका बीज अमृतमय 'वं' है। इसके अधिष्ठात्री देवता चतुर्भुज, पीताम्बरधारी, शुद्ध-स्फटिक मणिके समान श्वेत-वर्ण मन्द-मन्द मुस्कराते हुए परम कोमल भगवान् नारायण हैं। इस जलमण्डलका चिन्तन करके प्राणोंके साथ इसको हृदयमें ले आवे और पाँच घटिकापर्यन्त चिन्तन करे। इसके चिन्तनसे ऐसा अनुभव होने लगता है कि मैं जल-तत्त्व हूँ। प्रथिवीका कण-कण मेरे अस्तित्वसे ही क्रिग्ध है। स्वर्गीय अमृत और विष दोनों ही मेरे स्वरूप हैं। कुसुमोंकी सुकुमारता और पाषाणोंका पिण्डीभाव मेरे ही कारण है। पृथिवी मेरा ही परिणाम है। मैं ही पृथिवीके रूपमें प्रकट हुआ हूँ । मैं ही नारायणका आवास-स्थान हूँ । अनुभवी सन्तोने कहा है कि जल-धारणा सिद्ध हो जानेपर समस्त ताप मिट जाते हैं। अन्तः करणके विकार धुळ जाते हैं। अगाथ जलमें भी उसकी मृत्य नहीं होती।

अभि-धारणा इस प्रकार की जाती है—पायु-इन्द्रियसे लेकर हृदयपर्यन्त अभि-मण्डल है। इसका वर्ण रक्त है, आकार त्रिकोण है। इसका मुख्य केन्द्र नाभि और 'रं' बीज है। इसके अधिष्ठात्री देवता कद्र हैं। इनका चिन्तन करते हुए प्राणोंको स्थित करे । जब यह धारणा सिद्ध हो जाती है, तब ऐसा अनुभव होता है कि मैं अमि हूँ । सम्पूर्ण वस्तुओंका रंग-रूप जो ऑखोंसे देखा जाता है मैं ही हूँ । मिण्योंकी चमक-दमक, पुष्पोंका सौन्दर्य और आकर्षण मेरे ही कारण है । सूर्य, चन्द्रमा और वियुत्के रूपमें मैं ही प्रकाशित होता हूँ । जल और पृथिवी मेरी ही लीला हैं । सबके उदरमें रहकर मैं ही शरीरका धारण और पोषण करता हूँ । सबके नेत्रोंके रूपमें प्रकट होकर में ही सब कुछ देखता हूँ । समस्त देवताओंका शरीर मेरेद्वारा बना है । पाँच घटिका-पर्यन्त अमि-धारणा सिद्ध होनेसे कालचकका भय नहीं रह जाता । साधकका शरीर यदि धधकती हुई आगमें डालदिया जाय तो वह जलता नहीं । इस धारणामें कदका चिन्तन इस प्रकार किया जाता है:—कद्र भगवान मध्याह्न कालीन सूर्यके समान प्रखर तेजस्वी हैं, ऑखों तीन हैं । सम्पूर्ण शरीरमें भस्स लगाये हुए हैं, प्रसक्ततांसे वर देनेको उत्सुक हैं ।

वायुधारणा इस प्रकार की जाती है—हृदयसे लेकर भौहोंके बीचतक वायु-मण्डल है, इसका वर्ण अञ्चन-पुञ्जके समान काला है। यह अमूर्त्त तत्त्व-शक्तिरूप है, इसका बीज है 'यं' । इसके अधिष्ठात्री देवता हैं--ईश्वर । प्राणींको स्थिर करके हृदयमें इसका चिन्तन करना चाहिये। इसकी भावना जब पाँच घटिकातक होने लगती है, तब ऐसा अनुभव होता है कि मैं वायु हूँ। आग्नि मेरा ही एक विकास है। इस अनन्त आकाशमें सूर्य, चन्द्रमा, पृथिवी आदिको मैंने ही-धारण कर रक्खा है। यदि मैं नहीं होता तो ये सब इस शुन्य-में निराधार कैसे टिक पाते ? मेरी सत्ता ही इनकी सत्ता है। प्रत्येक वस्तुमें जो आकर्षण-विकर्षण शक्ति है, वह मैं ही हूँ । ये ब्रह्माण्ड-मण्डल मेरे क्रीड़ा-कन्द्रक हैं, मैं गतिस्वरूप हैं, सबकी गतियाँ मेरी कला हैं, समुद्रमें मैं ही तरङ्गें उछालता हूँ। बड़े-बड़े वृक्षोंको झकझोरकर मैं ही पुष्प-वर्षा करता हूँ । सबका स्वासोच्छ्वास बनकर मैं ही सबको जीवन-दान कर रहा हूँ । मेरी गति अवाध है । शास्त्रोंमें कहा गया है कि यह वायु-धारणा सिद्ध होनेपर साधक निर्द्धन्द्व भावसे आकाशमें विचरण कर सकता है। जिस स्थानमें वायु नहीं हो, वहाँ भी वह जीवित रह सकता है। वह न जलसे गलता, न आगसे जलताः न वायुसे सुखता । बढापा और मौत उसका स्पर्श नहीं कर सकती।

आकाशकी धारणाका प्रकार निम्नलिखित है---मौंहोंके

बीचसे मूर्घापर्यन्त आकाशमण्डल है। समुद्रके शुद्ध-निर्मल जलके समान इसका वर्ण है। इसका बीज है 'हं'। इसके अधिष्ठात्री देवता हैं--आकाशस्वरूप भगवान् सदाशिव ! शुद्ध-स्फटिकके समान स्वेत-वर्ण है, जटापर चन्द्रमा हैं, पाँच मुख, दस हाथ और तीन आँखें हैं । हाथोंमें अपने अख-शस्त्र लिये हुए, दिव्य आभूषणींसे आभूषित, वे समस्त कारणोंके कारण, पार्वतीके द्वारा आलिक्कित, भगवान् सदाशिव प्रसन्न होकर वरदान दे रहे हैं। प्राणींको स्थिर करके पाँच घटिकापर्यन्त धारणा करे। इसका अभ्यास करनेसे ऐसा अनुभव होता है कि मैं आकाश हूँ। मेरा स्वरूप अनन्त है, देश, काल मुझमें कल्पित हैं। मैं अनन्त हुँ, इसलिये मेरा कोई अंश नहीं हो सकता। मेरी सम्पूर्ण विशेषताएँ मनके द्वारा आरोपित हैं । मन ही मुझमें हृदयाकाश और बाह्याकाशकी कल्पना करता है। मैं घन हूँ, एकरस हूँ। न मेरे भीतर कुछ है और न तो बाहर। मैं सन्मात्र हूँ। इस आकाश-धारणाके सिद्ध होनेपर मोक्षका द्वार खुल जाता है, सारी सृष्टि मनोमय हो जाती है। सृष्टि और प्रलयका कोई अस्तित्व अथवा महत्त्व नहीं रह जाता, मृत्युके वाच्यार्थका अभाव हो जानेसे केवल उसका लक्ष्यार्थ शेष रहता है, जो अपना खरूप है।

इन धारणाओंका साधारण कम यह है कि पहले पृथिवी-मण्डलका चिन्तन करके उसको जलमण्डलमें विलीन कर दे, जलमण्डलको अग्निमण्डलमें, अग्निमण्डलको वायुमण्डलमें और वायुमण्डलको आकाशमें। इस प्रकार कमशः कार्यको कारणमें विलीन करते हुए सबको परम कारण सदाशिवमे स्थापित करे और अन्ततः सदाशिवको आत्मस्वरूप, परमात्मस्वरूप जानकर उन्हींके स्वरूप-रूपसे स्थित हो जाय। इस विषयमें अनुभवी योगियोंका ऐसा उपदेश है कि प्रत्येक मण्डलका चिन्तन करते समय प्रणवके द्वारा तीन-तीन प्राणायाम करके कार्य-मण्डलको कारण-मण्डलमें इवन कर दे।

### ॐ अमुकमण्डलम् अमुकमण्डले जहोमि स्वाहा ।

इसी प्रकार सम्पूर्ण मण्डलोंका लय करके अपने शुद्ध स्वरूपमें स्थित हो जाना चाहिये।

ब्रह्मवेत्ता परम योगी देव-वैद्य अश्विनीकुमारोंने कहा है कि सबके शरीर पाञ्चमौतिक हैं, इन शरीरोंमें तीन तत्त्व हैं— बात, पित्त और कप । पञ्चभूतोंकी इस धारणांसे ये तीनों तत्त्व शुद्ध हो जाते हैं। अभिधारणांसे बातज दोष, पृथिवी और जलधारणासे श्लेष्मज दोष निष्टत्त हो जाते हैं। वायु-धारणासे पित्तज और श्लेष्मज दोष नष्ट हो जाते हैं। आकाश-धारणासे त्रिदोषजनित सम्पूर्ण रोग नष्ट हो जाते हैं।

पञ्चभूतोंकी इस धारणांसे कैसे-कैसे विचित्र अनुभव होते हैं, इसका बड़ा सरस वर्णन योगवाशिष्ठान्तर्गत निर्वाण-प्रकरणके उत्तरार्द्धमें अद्वासियें सर्गसे बानवे सर्गतक हुआ है। उसको पढ़नेसे आनन्दका बड़ा विकास होता है। विस्तार-भयसे यहाँ उसका उल्लेख नहीं किया जा सकता। साधकोंकी वहीं उसका अनुशीलन करना चाहिये। इस धारणासे यह अनुभृति तो बहुत ही शीघ्र होने लगती है कि यह स्थूल प्रपन्न मनोभय है। आगे चलकर मनकी चिन्मयताका अनुभव होता है और यही जडस्फूर्ति और जडत्ववासनासे सन्य अन्तःकरणकी शुद्धि है। जब इस शुद्ध अन्तःकरणमें तत्त्वको स्वीकार करनेकी योग्यता आ जाती है तब उस विशुद्ध एकरसतत्त्वका बोध होता है। यह बोध ही समस्त साधनोंका चरम और परम फल है। शा॰

### पश्चामि-विद्या

( ठेखक-पण्डित श्रीजीहरीठालजी शर्मा, सांख्ययोगाचार्य, विद्याधुरीण, विद्यासागर )

उपनिपदोंकी अनेक विद्याओं मेंसे एकका नाम है पञ्चािम-विद्या। यह पुनर्जन्मका सिद्धान्त बतानेवाली विद्या है। मृत्युके अनन्तर किसका जन्म होता है और किसका नहीं, और जिनका होता है उनका किस प्रकार होता है ? इन बातोंका समावेश इस विद्यामें है।

स्यूट्शरीरको त्यागनेपर जीव स्क्ष्मशरीरके साथ ही-साथ स्थानान्तरको जाता है और फिर एक निर्दिष्ट कमसे वापस आता हुआ जन्मान्तरमें स्थूट्शरीरको पाता है। उपनिपद्में इस तत्त्वको निम्न प्रकारसे समझाया है। अग्निमें किसी वस्तुकी आहुति डालनेपर उस वस्तुका रूपान्तरमें परिवर्तित होकर हवामें उड़ जाना हम सभीके अनुभवमें आया है। तोलाभर घी अग्निमें डालनेसे वह सुगन्धमय धूमके रूपमें बदलकर वायुमें मिल जाता है। घी और उसका उत्तरकालीन परिवर्तित रूप तत्त्वदृष्टिसे एक ही वस्तु है। रासायनिक विश्लेपणकी प्रक्रियाके ही कारण धीमें इतना परिवर्तन हो जाता है और इस परिवर्तनका कारण अग्नि है।

इस प्रत्यक्ष दृष्टान्तकी सहायताको लेते हुए ऋषियोंने बतलाया है कि किस प्रकार एक देहको छोड़नेसे दूसरे देहको ग्रहण करनेतक जीवका शरीर अनेक रासायनिक परिवर्तनों-को प्राप्त करता है।

मृत जीवका स्क्ष्मभूतमय शरीर श्रद्धा कहा जाता है और 'अप्' भी कहलाता है, क्योंकि उस समय उसमें जल-तत्त्वकी प्रधानता रहती है। इस श्रद्धाका संयोग होता है 'सोम' से और जहाँ यह संयोग होता है, उसीको 'परलोक' कहते हैं। यह प्रथम रासायनिक परिवर्तन भूमिसे ऊर्ध्व प्रदेशमें—अन्तरिक्षमें होता है, अतएव इसे परलोक कहते हैं। परलोकरूपी प्रथम अग्निमें 'श्रद्धा' की आहुतिसे इस प्रकार 'सोम' होता है।

यही 'सोमरस' पर्जन्यरूपी अभिमें पड़कर 'वर्षा' रूपमें परिवर्तित होता है। अतएव पर्जन्य द्वितीय अभि है।

तदनन्तर वर्षाका जल अन्नरूपमें परिवर्तित होता है और पृथिवीमें इस प्रकारके परिवर्तन होनेके कारण पृथिवीको तृतीय अग्नि कहा जाता है।

यह अन्न फिर वीर्यरूपमें परिवर्तित होता है और पुरुष-शरीरमें इस परिवर्तनके होनेके कारण पुरुषको चतुर्थ अग्नि कहा जाता है।

अन्तमें बीर्य ही गर्भरूपमें परिवर्तित होता है और पत्नीमें इस परिवर्तनके होनेके कारण वह पञ्चम अग्नि कहलाती है।

इस प्रकार पाँच अग्नियों (Stages of transformation) में होता हुआ 'श्रद्धा' नामक द्रव्य 'गर्भ' रूपमें आता है। गर्भ वीर्यसे, वीर्य अन्नसे, अन्न वर्षासे, वर्षा सोम-से और सोम श्रद्धासे होता है।

श्रद्धासे लेकर गर्भतक पाँच दशाएँ बतलायी गयी हैं। जीव अन्तःकरणसिहत ही इन पाँचों दशाओं में रहता है। जिस प्रकार गर्भाशयमें स्थित रजोवीयेंसे उत्पन्न शरीर में जीव और उसके सूक्ष्मशरीरका सम्पर्क रहता है, उसी प्रकार वीयें में, अनमें, वर्षोमें और सोममें भी जीवके साथ अन्तःकरणका सम्पर्क रहता है।

प्रथम देइत्यागके अनन्तरकी अवस्थाको श्रद्धा कहा गया है। यह वह स्थिति है, जिसमें जीवकी अग्रिम यात्राका निश्चम होता है। भ्यो यच्छुद्धः स एव सः?।

जन्मभर सक्तमोंके अनुष्ठानसे मरणानन्तर भी श्चम श्रद्धा ही रहती है और दुष्क्रमोंके आचरणसे दुष्ट श्रद्धा रहती है। अग्निम जन्मका निर्णय हो जानेपर जीव अपने अन्तःकरणके साथ-ही-साथ सोमावस्था, जलावस्था, अलावस्था, वीर्यावस्था और गर्भावस्थाके स्थूल पञ्चभूतोंमें निवास करता है और अन्तिम अवस्थासे ही भूमिपर जन्म लेता है। जन्मानन्तर स्क्ष्मश्ररीरसंयुक्त जीवसे अधिष्ठत स्थूलश्ररीरमें ही बाल्य, यौवन और जराका परिणाम होता है।

इस प्रकार श्रद्धा वा कर्मानुसार जीव संसारमें आवागमनका चक्कर काटता रहता है और चौरासी लाख योनियोंमें धूमता-फिरता सुख-दुःखमोहात्मक दशाओंमें रमता रहता है ।

जन्म-मरणके चक्रको पितृयान भी कहा जाता है और कृष्ण-गति भी। अज्ञानका रंग काला माना गया है, अतएव अज्ञानसे होनेवाले जन्म-मरणको कृष्ण-गति (Black Route) कहते हैं।

इसके विपरीत ज्ञानका वर्ण शुक्क माना गया है और इसिल्ये ज्ञानसे होनेवाली मुक्तिकी दशाको शुक्क गति कहते हैं। शुक्क गतिको देवयान भी कहते हैं।

शुक्त गतिमें अन्तःकरण वा सूक्ष्मशरीर भी हट जाता है। तब आत्मा अपने विशुद्ध रूपमें निवास करता हुआ चिदानन्दका उपभोग करता है।



### भीमा और नीराके पवित्र सङ्गमपर

( लेखक---'शान्त' )

(१)

अभी सर्योदय होनेमें विशेष विलम्ब था । अरुणोदयकी अरुणिमा भी स्पष्टरूपसे नहीं दीख रही यी। वायुमण्डल शान्त या, मलयज पवनके शीतल झोंके रह-रहकर छ जाया करते थे। इतनी शान्ति थी उस समय कि वृक्ष भी सोये हए-से जान पड़ते थे, तारे ठिठके हुए और चन्द्रमा समद्रके पास । भीमा और नीराके सङ्कमपर जो विशाल वटकक्ष था, उसकी एक लम्बी शाखापर दो खेत पक्षी जाग रहे थे और केवल वेही जाग रहे थे। जैसे भीमा शान्त यी और नीरा चञ्चल, वैसे ही उन दोनों पक्षियोंमें भी एक गम्भीर था और दूसरा उत्सुक । गम्भीर पक्षी बड़ा था और चञ्चल छोटा। छोटे पक्षीकी आँखें इधर-उधर दौड़ जाती थीं और कोई नयी वस्तु देखकर वह पूछ बैठता था कि यह क्या है । उस शान्त, नीरव ब्रह्मवेलामें केवल दो ही प्रकारके शब्द थे---एक तो नीरा नदीकी कलकलध्विन और दूसरे उस चञ्चल पक्षीके चापल्य-मिश्रितः उत्सकताभरे बालोचित प्रश्न ।

भीमा और नीराके मधुर सङ्गमकी ओर, जो दो प्रिय सिखयोंके मिलन-जैसा आनन्दमय या, दृष्टि जाते ही छोटे पक्षीको एक नदीन दृश्य दीख पड़ा। एक युवक, जिसकी

रेख अभी भिनी नहीं यी, झीनी-सी चादरसे अपना शरीर ढके हुए, स्वस्तिकासनसे ध्यानमग्न बैठा हुआ या । न उसकी साँस चलती दीखती थी और न उसके शरीरमें तिनक भी स्पन्दन था। उसके जीवनका चिह्न इतना ही या कि वह शान्त, स्थिर और गम्भीर मुद्रासे बैठा था। छोटा पक्षी उसको जाननेके लिये चञ्चल हो उठा। उसने बड़े पक्षीको सम्बोधित करके पूछा-भीया! यह कौन है, क्या कर रहा है ! तुम तो अन्तर्यामी हो, इसके मनकी सारी वार्ते जानते हो। मुझे बताओ । इसके चित्तकी स्थिति जाननेके लिये मेरे मनमें बड़ा कुतृहल है। वड़ा पक्षी, जो हंस था। उस समय बड़े शान्त भावसे उस युवककी ओर ही देख रहा था। मानो युवकके हृदयकी प्रत्येक गति-विधि उसकी आँखोंके सामने हो और वह उसे देख-देखकर मुग्ध हो रहा हो । इंसने छोटे पक्षीको सम्बोधन करके कहा-वत्सल ! मैं प्रायः तुम्हारे प्रश्नोंको टाल दिया करता हूँ। इसका यह कारण नहीं है कि मैं तुम्हारी उपेक्षा करता हूँ। बात इतनी ही है कि जब मैं स्थूल जगत्को छोड़कर सूक्ष्म जगत्के किसी गम्भीर रहस्यके चिन्तनमें संलग्न रहता हूँ, तब तुम इतने उथले प्रश्न करते हो, ऐसी चर्चा छेड़ देते हो, जिसके कहने-सुनने, समझने-समझानेमें

इचि ही नहीं होती। परन्तु आज अभी इस समय जो तुमने प्रश्न किया है, वह इस अवसरके अनुकुल ही है; क्योंकि जो में मनकी आँखोंसे देख रहा हैं, वही तुम पूछ रहे हो। कितनी तन्मयता है उस युवकमें, कितनी लगत और तलीनताके साथ तत्पर है वह अपनी साधनामें ! ऐसा मालूम पहता है कि साधनाका लम्बा मार्ग यह कुछ क्षणों में ही समाप्त कर देगा। मैं तो इसके अन्तर्देशके दर्शनसे ही ध्यानस्य हो रहा हैं। ध्यान करनेवाला किस प्रकार ध्यान कर रहा है, उसके चित्तमें इस समय किन-किन भावोंका उदय और विलय हो रहा है, उसके चित्तके चबूतरेपर कौन-कौन-सी मूर्तियाँ आकर नाच जाती हैं। उनको देखकर वह किस प्रकार आनन्दविभोर हो जाता है-इन बातोंकी कत्पनासे ही अन्तःकरणमें एक अपूर्व सुख-शान्तिका अनुभव होता है। इस समय यह वीर युवक भगवान्की मधुर और मोहक लीलाओं में रम रहा है; इसके मन, प्राण, शरीर और रोम-रोममें भगवानकी दिव्यता अवसीर्ण हो रही है। इसकी एक-एक वृत्ति भगवान्को लेकर ही उठ रही है और भगवानमें ही विलीन हो रही है। इस समय यह पवित्रता, शान्ति और आनन्दकी त्रिवेणीमें उन्मजन-निमजन कर रहा है। इब-उतरा रहा है। कितनी मस्ती है इसमें ! देखो तो सही, इसके शरीरमेंसे प्रकाशकी कैसी किरणें निकल रही हैं! इसका मुख्यमण्डल ज्योतिर्मय हो रहा है, इसके हृदयसे शान्ति और आनन्दकी धारा प्रवाहित होकर आसपासके सम्पूर्ण जह-चेतनको एक दिव्य प्रेम और रससे सराबोर कर रही है। ऐसा जान पड़ता है कि यदि इसी प्रकार इसका ध्यान चलता रहा तो थोडे ही समयमें इसकी सम्पूर्ण प्रकृतिका परिवर्त्तन हो जायगा और न केवल इसका अन्तःकरण ही, बल्कि स्थूलशारीर भी अत्यन्त दिव्य और नारायणमय हो जायगा ।

वत्सलने कहा—'हे राजमराल ! शिव भगवान्की कृपासे आपको महान् सिद्धि प्राप्त हैं; आप दूरकी वस्तु देख सकते हैं; दूसरेके मनकी बात जान सकते हैं; भूत और भविष्य, दूर और निकटकी सभी वस्तुएँ आपके लिये करामलकवत् हैं। आपसे कोई भी रहस्य अज्ञात नहीं है। आप मेरी उत्सुकताको मिटानेके लिये कृपा करके यह बतलाइये कि इसने किस प्रणाली और किस कमसे ध्यान किया है, जिससे हसे इतनी तन्मयता प्राप्त हो गयी।' राजमरालने कहा—'बत्सल ! यह विषय अत्यन्त गोपनीय है, फिर भी तुम्हारे आग्रह

और प्रेमको देखते हुए न बताना अनुचित जान पड़ता है। इसलिये सावधानीसे सुनो । मैं तुम्हें इसके ध्यानकी गाढ़ताका कारण बतलाये देता हूँ । नित्य कर्म-सन्ध्यावन्दन आदिके नियमपूर्वक अनुष्ठानसे इसके सम्पूर्ण अन्तों और इन्द्रियोंके देवता अनुकुल तथा प्रसन्न हो गये हैं । वे ध्यानकी स्थिरतार्मे किसी प्रकारका विघ्न नहीं डालते । ध्यानके समय वे स्वयं ही इसके शरीर और इन्द्रियोंको स्थिर और अविचल कर देते हैं। यम-नियमके पालनसे और इस इद निश्चयसे कि 'अब मैं कभी पाप-कर्म नहीं करूँगा' पाप-वासनाएँ तो इसके चिसमें उठती ही नहीं। प्राणायाम और विचारके द्वारा इसने शुभ कर्मकी वासनाओंका भी तनुकरण सम्पन्न कर लिया है। भूत-शुद्धि और मन्त्र-चैतन्यकी क्रियासे इसके अन्तःकरण और इष्ट-मन्त्रमें भी विशिष्ट शक्तिका विकास हो गया है और अब यह इच्छा करते ही एकाम हो जाता है । कितना निरुद्ध और भावप्रवण हो गया है इसका चित्त, इस वातको आज मैंने प्रत्यक्ष देखा । आज ब्रह्मवेलाके पूर्व ही जब यह यहाँ आकर बैठा और मेरे देखते-देखते ही अन्तर्मुख होकर भावलोकमें प्रवेश कर गया, तब मैं आश्चर्यचिकत हो रहा था।

('इस युवकने पहले अग्नि-प्राकारकी भावना की, अनुभव किया कि भरे चारों तरफ एक ज्योतिर्मव चहारदीवारी है और उसके बीचमें में सुरक्षितरूपसे बैठकर परमात्माका चिन्तन करने जा रहा हूँ । किसी प्रकारकी दुर्भावना और दुर्वासनाएँ मेरा स्पर्श नहीं कर सकतीं।' यह दृढ निश्चय करके इसने अपने सर्वोक्कमें कीर्ति आदि शक्तियोंके साथ केशवादिका न्यास किया, जिससे इसके शरीरकी सम्पूर्ण अपवित्रताएँ धुल गर्यी और शरीरमें दिव्यता आ गयी । तत्पश्चात् पीठन्यास करते हुए इसने सम्पूर्ण ब्रह्माण्डमण्डल और लोकोंको यथास्थान शरीरमें स्थापित किया । इसने क्रमशः ऐसी भावना की कि यह सम्पूर्ण जगत् ब्रह्ममें स्थित है, इसके अधिष्ठान ब्रह्म हैं। इसलिये यह सम्पूर्ण जगत ब्रह्मसय है, ब्रह्मस्वरूप है। ब्रह्मकी वह शक्ति भी बहा ही है, जिसने ब्रह्ममयी प्रकृतिको धारण कर रखा है। ब्रह्ममें आधारशक्ति, आधारशक्तिमें प्रकृति, प्रकृतिमें एक ब्रह्माण्डमण्डलको धारण करनेवाले व्यक्तरूपसे विराजमान कूर्म भगवान् और उनके आधारपर स्थित रोष भगवान्, जिन्होंने यह पृथ्वी धारण कर रखी है। पृथ्वीपर अनन्त विस्तृत उत्ताल तरक्रोंसे तरकायमान धवलातिधवल क्षीरसागर-जिसमें नाना प्रकारके रख-विरक्के कमलेंकि आसपास अनेकों हंस, सारस आदि दिव्य पक्षी क्रीडा कर रहे हैं और

जिसके मध्यभागमें बहा ही विद्याल सात्त्विकताका साम्राज्य खेतद्वीप है—हिलोरें ले रहा है। खेतद्वीपमें लताओं के कुझमें मिणयों का सुन्दर मण्डप है और उस मण्डप के अन्तर्गत प्रेमके पुष्प और आनन्दके फलों ने परिपूर्ण एक दिव्य कर्ष्यकृष्ठ है। जिसकी दिव्य सुरिभसे सारा संसार सुवासित हो रहा है। कर्ष्यकृक्षके नीचे मिणयों की वेदी है और उसपर रक्षजिटत सिंहासन है।

राजमरालने कहा-''प्यारे वत्सल ! अभी थोड़ी ही देर पहलेकी तो बात है, इन्हीं दिव्य वस्तुओंकी भावना करते करते यह युवक इस स्थल सारका उल्लबन कर गया है और दिव्य लोकमें प्रविष्ट हुआ है। वहाँ जाते ही इसने उस रत्नसिंहासनपर जो अपने सान्त स्वरूपमें अनन्तको छिपाये हुए था और अनन्त होनेपर भी सान्त दीख रहा था, द्वादशकलात्मा सूर्य, षोडशकलात्मा चन्द्रमा और दशकलात्मा अग्निको देखा और कमशः और भी अन्तर्जगतमें प्रवेश करता गया । वहाँ इसने सत्त्व, रज, तम-इन तीनों गुणोंको देखा; तीनों अवस्थाएँ इसके सामने नाच गर्योः उनके अभिमानी भी आये और नमस्कार करके चले गये। इसने आत्मा, अन्तरात्मा और ज्ञानात्माको प्रत्यक्ष देखा । इस विश्रद्ध प्रेम और शानके राज्यमें, जहाँ दोनोंका एकत्व है, पहुँचते ही इस युवकके सामने भगवान्का लीला-लोक प्रकट हो गया है। इस समय यह नारायणके शङ्क-चक्र-गदा-पद्मधारी, वर्षाकालीन मेधके समान सुन्दर, पीताम्बर ओढ़े हुए, मधुर, मञ्जल, मञ्जलमय स्वरूपकी सेवा कर रहा है। इसने अभी कुछ ही क्षण पहले भगवानुका चरणामृत लिया है, उन्हें अपने हाथसे माला पहनायी है, अनेकों प्रकारके फल-मूल और व्यञ्जनके नैवेद्य लगाये हैं। और प्रेमपूर्वक आग्रह करके भगवान्को खिलाये हैं। कितने प्रेमी हैं भगवान्, प्रेमका प्रतिदान तो केवल वे ही जानते हैं । वे नित्यतृप्त हैं और अपनी अखण्ड महिमामें स्थित हैं, फिर भी प्रेमपरवश होकर अपने भक्तोंके लिये क्या-क्या नहीं करते ? भगवानने इसकी सेवा स्वीकार की है, इसे अभयदान दिया है और अपनाया है। इस समय प्रेममुग्ध होकर आरती करता हुआ यह भगवानके सामने नाच रहा है और इसके शरीरमें क्रमशः आठों सात्त्विक भाव उदय हो-होकर अपनेको सार्थक कर रहे हैं।"

वत्सल्मे पूछा—'राजमराल ! तुम्हें तो इसका भविष्य भी शत है; अब आगे क्या होगा, यह बतलानेकी कृपा करो ।' राजमरालने कहा—''अब प्रातःकाल होनेपर आया । मुझे यहाँने बहुत दूर, पण्डरपुरसे पत्नास मीलपर गुप्तिलक्का भगवान् शक्करका दर्शन करने जाना है; इसिलये मैं तो अब चलता हूँ। इसका ध्यान अभी शीघ्र टूटनेवाला नहीं, इसका शरीर भी नारायणमय हो जायगा। अभी तो मैं चल्दूँ।" वस्सलने कहा—'राजमराल! मुझे भी अपने साथ ले चलें।' राजमरालने अनुमित दी और दोनोंने एक ही साथ वहाँसे यात्रा की।

#### (?)

महाराष्ट्रमें भगवान् राङ्करके आठ लिङ्ग अत्यन्त प्रसिद्ध हैं । उनमें सात प्रकट हैं और आठवाँ गुप्त । बड़े महादेव, जो कि हरिहरात्मक लिङ्गमूर्ति हैं, शिवाजीके पूर्वजोंके द्वारा चिरकालसे पूजित हैं। उनके दर्शनमात्रसे आज भी जीवोंके अन्तस्तलमें एक अलौकिक पवित्रताका सञ्चार होता है। वहाँसे थोड़ी ही दूर, एक कोसके लगभग दो पर्वतोंकी सन्धिमें भगवान् शङ्करका गुप्त लिङ्ग है, वहाँ हरे-मरे, सुन्दर-सुन्दर वृक्ष हैं। बारहों मास बहनेवाले झरने हैं। दो-तीन छोटे-छोटे कुटीर हैं, जिनमें कभी-कभी दो-एक साधु रह जाते हैं और कभी कोई नहीं रहता। गुप्तिलक्क भगवानके ठीक ऊपर पर्वतशृङ्गपर पीपलके कई बहु-बहु वृक्ष हैं। उनमें एक तो मानो वहाँके वृक्षोंका राजा ही है । थोड़ी हवामें भी जब उनके पत्ते खडखडा उठते हैं, तब ऐसा जान पड़ता है मानो भगवान् शङ्करका डमरू बज उठा हो । उस स्थानकी अनन्त महिमा है और अनन्त सौन्दर्य है। राजमराल प्रतिदिन वहीं जाकर झरनेमें स्नान करते, शिवकी पूजा करते, पीपलपर बैठकर उनका ध्यान करते । यही उनका सहज कर्म था । न इसमें परिश्रम था और न कुत्रिमता। जैसे स्वभावतः प्राण चला करते हैं, वैसे ही उनके शरीरसे यह किया हुआ करती थी।

प्रतिदिनकी अपेक्षा आज कुछ विशेषता थी। रोज वे अकेले रहते थे, आज दो थे। जब वे नित्य-कृत्य समाप्त करके बड़ी शान्तिसे पीपलकी एक शास्तापर बैठे, तब बत्सलने पूछा—'भैया! उस युवककी क्या स्थिति होगी, अब उसका इस समय क्या भाव होगा! वह क्या अनुभय करता होगा!' राजमराल उस समय घ्यानस्थ हो रहे थे, वे किसी भी प्रश्नका उत्तर देना नहीं चाहते थे। वस्तल उनका रुख देखकर चुप हो रहा। परन्तु उसके मनमें इस बातकी बड़ी छटपटी थी कि उस युवककी क्या स्थिति है। योड़ी देरके बाद बत्सलने देखा राजमरालकी आँखोंसे आँस्की

भारा वह दूही है, शरीर कॉंप रहा है, सारे शरीरपर स्वेद-बिन्दु हैं और मुखमण्डल प्रेमकी ज्योतिसे जगमगा रहा है। राजमरालकी यह दशा देखकर वत्सलको उनके शरीरकी बडी चिन्ता हो गयी और वह उन्हें अपने पक्क पक्केंसे हवा करने लगा एवं अनेकों प्रकारसे उन्हें जगानेकी चेष्टा करने लगा । बहुत उपचारके बाद जब वे होशमें आये और स्वस्य हए, तब वत्सलने पूछा---भैया, यह तुम्हारी क्या दशा हो गयी थी ? किस अनुभृतिमें तुम इब गये थे ? तुम्हारे लिये ऐसी कौन-सी अनहोनी वस्त है, जिसे देख-सनकर या स्मरण करके तुम विह्नल हो जाते हो ? मेरे प्रश्नको सुनातक नहीं । यदि कोई अत्यन्त रहस्यकी बात न हो तो बतलानेकी कृपा करो ।' राजमरालने बड़े प्रेमसे कहा—''भाई वत्सल! तुम तो मेरा समग्र जीवन ही पूछ रहे हो। मैं जब अपने जीवनकी अतीत घटनाओंका स्मरण करता हैं तो भगवानकी अहैतकी कपा, उनके प्रेम और अपने मस्तकपर उनके वरद कर-कमलोंकी छत्रछाया देखकर उन्हींके स्मरणमें विद्वल हो जाता हैं। मुझे अपने तन-बदनकी सुधि नहीं रहती। देखी न मैं क्या था, क्या हो गया ? कहाँ तो एक पक्षी इंस और कहाँ भगवानकी इतनी महान कृपा ! मेरा जीवन धन्य हो गया। प्रभकी कपासे । "

'सारी घटना स्मरण हो आयी है, कहे विना रहा नहीं जाता' यह कहकर राजमरालने फिर बोलना आरम्भ किया-''तम कैलासपर्वतको तो जानते ही हो। यहाँसे यदि वहाँ जाना हो तो शत-शत पर्वतमालाओंको पार करना पहला है। वहीं गौरीशङ्कर चोटीके पास बड़ा विशाल मानस-सर है, जिसमेंसे भक्ति और शानके समान ब्रह्मपुत्र और सिन्ध्—ये दोनों नट प्रवाहित हुए हैं। मैं उसी मानस सरका निवासी हूँ। मैं वहाँ अकेला न था, कोटि-कोटि इंस वहाँ निवास करते हैं। उन्होंमें एक मैं भी था। सब-के-सब मानस-सरमें कीडा करते थे, कमलोंसे खेलते थे; सब-के-सब ग्रद्ध सास्विक थे, प्रेमी थे और नीर-क्षीरविवेकी थे। एक बारकी बात है---सभी इंस इकड़े थे, अपनी विवेकशक्तिकी चर्चा चल रही थी। इंसोंकी जाति बड़ी विवेकवती है, पानीमेंसे दूधको अलग कर लेती है; यही सबसे महान् जाति है। ऐसी एक भी समस्या नहीं, जिसे यह हल न कर सके। उसी सभामें एक प्रश्न छिड़ा—'इमलोग जो मोती चुगते हैं, वे क्या बीज हैं ! उनकी उत्पत्ति कैसे, किससे !' इस प्रशका उत्तर सहसा कोई नहीं दे सका । अन्तमें यह निर्णय हुआ

कि सब लोग इस प्रश्नपर विचार करें। जो इसका ठीक-ठीक उत्तर देगा, वह इमलोगोंका राजा होगा और मानस-सरके बीचोबीच जो सबसे बढ़ा कमल है, वही उसको आसनके रूपमें प्राप्त होगा। जिनकी विचारशक्ति प्रस्तर थी, उन्होंने उस स्थानको प्राप्त करनेके लिये प्रयक्त आरम्भ किया। छ: महीनेकी अवधि रक्खी गयी।

''मेरे मनमें न तो उस स्थानका प्रलोभन था और न मेरी विचारशक्ति ही प्रखर थी। परन्त यह प्रश्न मेरे चित्तमें भी उठा कि जो मोती हमलोग जुगते हैं, वे क्या हैं; इन्हें किसने, किस्तिये बनाया है ? केवल मोतीके ही सम्बन्धमें नहीं। सम्पूर्ण जगत्के और अपने सम्बन्धमें भी यही प्रश्न उठ खड़ा हआ। मैंने अबतक कोई साधन-भजन तो किया नहीं था, सत्तकका अवसर भी कम मिला था: ऐसी स्थितिमें मैं स्वयं क्या विचार सकता ? सामने केवल निराशा-ही-निराशा थी। आशा थी तो बस, एक-गौरीशक्करकी चोटीपर रहनेवाले भगवान् शङ्करको पानेकी—जिन्हें मैंने कभी देखा नहीं था। अहाँतक जानेकी मुझमें राक्ति नहीं थी, परन्तु जिनके पास आकाशमार्गमे जाते हुए सिद्धों, संतों, ऋषियों और देवताओं-को मैं देखा करता था। आशा थी तो केवल उनकी ही। चित्तसे प्रश्न टलता नहीं था, समाधानका कोई उपाय न या । चित्तमें इतनी व्याकुलता हुई कि जीवन भार हो गया। भला, वह जीवन किस कामका जिसमें एक तिनकेका भी यथार्थ ज्ञान नहीं है--और तो क्या, अपने आपका भी शान नहीं है। अब मैं चलूँगा भगवान् शक्करके पास; यदि रास्तेमें मर जाऊँ तो इस अज्ञानावृत जीवनसे वह मरना भला ही है; और यदि जीते-जी वहाँतक पहुँच जाऊँ तो सारा भेद आप ही खल जायगा । ऐसा निश्चय करके मैं उड़ा-गौरीशङ्करकी उस चोटीपर चढनेके लिये, जहाँ अवधतके वेशमें भगवान शहर निवास करते हैं।

"में उड़ा, उड़ता ही गया; न जीवनका मोह या न लोम । इसिल्ये कर्ष्टोंकी परवा भी न थी । कितनी दूरतक कुहरा पड़ा और कितनी दूरतक अन्धकार, कहाँ जाड़ेसे ठिठुरकर गिर पड़ा, कहाँ ठोकर खाकर—इन सब बातोंकी कोई याद नहीं है । आगे चलकर तो मेरा शरीर उड़ रहा है या नहीं— यह भी भूल गया, केवल मन-ही-मन उड़ता रहा। जब होशमें आता तब शरीर भी उड़ता और मूर्ज्लित हो जाता तो कहीं गिर पड़ता। एक बार ऐसे जोरकी ठोकर लगी कि में तिलमिला उठा, शरीर बेवस हो गया; परन्तु ऐसी आहम्बर्य-

जनक घटना घटी कि मैं अलग या और शरीर अलग । शरीरको ठोकर लगनेसे मुझे तनिक भी व्यथा नहीं हो रही थी । मैं स्वयं आश्चर्यचिकत हो बोल उठा-'अरे ! तो क्या में बारीरसे अलग हूँ ? क्या मेरा शरीर ही घायल होकर पड़ा है, उसके साथ मन मुर्च्छित नहीं हुआ ! शरीर एक व्यक्ति है, मन भी एक व्यक्ति है, जगतके सम्पूर्ण शारीर और मन भिन्न-भिन्न व्यक्ति हैं। शरीरसे मनका और मनसे शरीरका सम्बन्ध है। ये जब जागरित रहते हैं तब पृथक्-पृथकः सबप्त अथवा प्रलीन रहते हैं तब एकः यही समस्त व्यक्तियों-की एक समष्टि है। मोती स्थल है, मेघ सूक्ष्म है; समुद्र कारण है, उसमें मेघ और मोती अभिन्न हैं। स्थूल जगत् सूक्ष्म जगत्में, दोनों कारण-जगत्में और मैं सबसे प्रथक, सबको देखनेवाला । मुझसे कारणका क्या सम्बन्ध है ? मैं ही तो कारणको देख रहा हुँ ? यह कारण मेरे अंदर है या बाहर ? अंदर है तो मुझसे भिन्न क्यों ? क्या मैं ही कारण बन गया हैं ? मुझ अनन्त, एकरस, निर्विकार, देश-काल-बस्त-परिच्छेदश्चन्यन् सजातीय-विजातीय-स्वगतभेदरहित चिद्धनमें कार्य-कारणकी परम्परा कैसी ? केवल मैं-ही-मैं हूँ। ऐसा निश्चय होते ही मैं समाधिस्थ हो गया । कोई प्रश्न नहीं रहा ! न आकुलता यी, न शान्ति; वस, केवल मैं या ।

'जब मेरी समाधि टूटी और मैंने अपने शरीरकी ओर देखा तो वह कैलासके एक शिखरपर भगवान गौरीशङ्करकी गोदमें या और वे अपने कृपा-कटाक्षोंसे उसे सींचते हुए मुस्करा रहे थे। माताकी वह स्नेहमयी मूर्ति, पिताका वह लोकोत्तर वरदान आज भी मेरी ऑखोंके सामने नाच रहा है। उन्होंने अपने कर-कमलोंके स्पर्शते मुझे जीवनदान दिया और मैं स्चेतन होकर उनके चरणोंके पास लोटने लगा। उनका वह कर्पूरोज्ज्चल श्रीविश्रह, उनकी वह कषणामयी मूर्ति कभी भुलायी नहीं जा सकती। उनकी आशासे मैं इंसोंमें लौट आया; मेरा अज्ञान नष्ट हो गया, सम्पूर्ण समस्याएँ सुलझ गर्यी।

''छठा महीना पूरा होते-न-होते, उसी मानस-सरमें फिर इंसोंकी पञ्चायत इकडी हुई; सबने अपने-अपने विचार सुनाये। एकने कहा—'स्वाती नक्षत्रपर जब सूर्य आते हैं, तब सीपमें वर्षाका जल पड़नेने मोती बनते हैं। इसलिये सीप और मेघ तो निमित्त-कारण हैं और जल उपादान-कारण। इसी क्रमसे मोतीकी उत्पत्ति होती है। जलमें जो मोती निहितरूपसे रहता है, वह स्वाती नक्षत्रकी सूर्य-रिनम्यों और सीपके संयोगसे अभिन्यक्त हो जाता है। मोती एक बस्तु है-कारणरूपमें नित्य और कार्यरूपमें अनित्य। इसिख्ये उसकी पवित्रता अक्षुण्ण है। उसके कारणस्वरूपपर इष्टि रखी जाय तो वह कभी दुःखद नहीं हो सकता।

"दूसरेने कहा—ंयदि कारणमें सब बस्तुओं का अस्तित्व अलग-अलग स्वीकार किया जाय, तब तो उनका पारस्परिक सम्बन्ध जुड़ना असम्मव हो जायगा। जल पृथक् बस्तु है और उसमें स्थित मोती पृथक् बस्तु है, दोनों का परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं है—ऐसा मान लें तो जलसे मोतीके अभिव्यक्त होनेका कोई अर्य ही नहीं रह जाता। इसल्यि कारणमें सब बस्तुओं की अलग-अलग सत्ता है, ऐसा मानना युक्तिसङ्गत नहीं है। कारण एक है, उसके परिणाम ही भिन्न-भिन्न कार्य हैं। मोती, सीप, मेघ, सूर्य, समुद्र और जगत्की समस्त भिन्नताएँ मूलतः एक ही बस्तुके परिणाम हैं। इसल्यि प्रिय-अप्रिय और अनुकूल-प्रतिकृतका भेद केवल कार्यपर हिष्ट रखनेके कारण है। यदि यह स्थूल दृष्टि निष्टुत करके वस्तु-हृष्टि रखी जाय तो शोक-मोहके लिये कहीं स्थान ही न रहे। इसल्यि मोतीको मोतीके रूपमें नहीं, उस अद्वितीय कारणके रूपमें देखना ही निःश्रेयस है।

''में भी वहीं था, मेरे मनमें भी बोलनेकी आयी और मैं बोल उठा—'भाई! जब यह निश्चय किया जाता है कि कारण-दृष्टिसे सब एक ही हैं, तब निश्चय करनेवाला अपनेको किस कोटिमें मानता है ? उसका अस्तित्व तो निर्विवाद है और उसे किसी-न-किसी कोटिमें भी होना ही चाहिये। ऐसी स्थितिमें यह प्रश्न उठता है कि निश्चय करनेवाला मैं कार्य हूँ अथवा कारण। यदि में कार्य हूँ तो कारणको जान ही नहीं सकता। और यदि कारण हूँ तो यह सम्पूर्ण जगत् मेरा ही परिणाम होना चाहिये। परन्तु में परिणामी तो नहीं हूँ। क्योंकि मेरा ज्ञान और सक्षित्व एकरस, निर्विकार है; कार्य-कारण-परम्पराकी प्रत्येक स्थितिकों में जानता हूँ। में ज्ञानस्वरूप हूँ और यह कारण-कार्य-परम्परा मेरी दृष्टिके अन्तर्गत है। मुझ अनन्तमें दृष्टि और दृश्य सम्भव ही नहीं। यह कारण-कार्य-परम्परा एक विवर्त है, जो स्वरूपमें सर्वया असम्भव है। कहाँ मोती और कहाँ जल। सब मैं ही-मैं हूँ।'

"मेरी बात सबके समझमें नहीं आयी। कोई-कोई इस विवयको अशेय कहकर मौन हो गये और किसी-किसीने इसे अस्वीकार कर दिया। परन्तु बात यहींतक नहीं थी। सर्वश्रेष्ठ

# कल्याण



केलासवासी शिव

कमलके विहासनपर बैठना भी या। इंसीमें मतमेद हो गया। उस कोलाहलमें कुछ निर्णय कैसे होता १ परन्तु भगवान् शक्करने बड़ी कुपा की। वे माँ गौरीके साथ उसी सर्वश्रेष्ठ कमलपर प्रकट हो गये। अकस्मात् सबकी आँखें उनकी ओर खिंच गयीं और उनके सामने सबके सिर हुक गये। भगवान्ते कहा—'इंसो! तुम्हारें सामने जो प्रश्न है, वह केवल मोतीके सम्बन्धमें नहीं है; वह तो सम्पूर्ण जगत्के सम्बन्धमें है और अपना आपा भी उससे अलग नहीं है। यह सम्पूर्ण जगत् निर्विकार आत्मस्वरूप ही है। न इसका आरम्भ है, न परिणाम और न विवत। यह एकरस, उद्घन, चिद्धन और आनन्दधन है। ऐसी स्थितिमें राजमरालकी बार्ते ही सत्य हैं और वही सर्वोच्च आसनके अधिकारी हैं।'

"भगवान शङ्करकी अहैतकी कपाको देख मैं चिकत-स्तिमित हो रहा था । परन्तु जब उन्होंने सर्वोच आसनकी बात कही, तब मेरी मुन्धता भङ्ग हुई और मैंने उनके चरणोंके पास जाकर आर्तस्वरसे प्रार्थना की-'हे प्रभो ! इस उपाधिसे मेरी रक्षा कीजिये, ऐसे काममें न तो मेरी रुचि है और न प्रवृत्ति । अवस्य ही मेरे मनके सक्ष्म प्रदेशमें इस विषयकी कोई गुप्त वासना होगी, जिसके कारण आप ऐसा कह रहे हैं: अन्यया मैं तो यही चाहता या कि कहीं एकान्तमें रहकर आपके चरणोंका चिन्तन किया करूँ और फिर कभी इस जंजालमें न पहाँ।' मेरे भाई-बन्ध और जातीय लोग तो यही चाहते ये कि मैं वहीं रहूँ और उन्होंके समान संसारके झंझटोंमें फेँसा रहूँ। परन्तु मेरा अतिशय आग्रह देखकर भगवान शक्करने मुझे मुक्त कर दिया और अब मैं उनकी कृपासे स्वच्छन्द विचरण करता हूँ । उनके स्वरूप और कृपाकी कभी विस्मृति नहीं होती। जगत्की परस्परविरुद्ध घटनाओंसे मेरे चित्तमें कभी किसी प्रकारका धोभ अयवा विकार नहीं होता । मैं प्रत्येक अवस्थामें ही अपनी मुक्तिको जानता और अनुभव करता हूँ। जब भगवान्की कृपा और वे घटनाएँ मुझे स्मरण हो आती हैं। तब मैं विह्नल हो जाता हैं - न अपने शरीरकी सुधि रहती है न जगत्की ।"

राजमरालकी आत्मकया सुनते-सुनते वत्सल बहुत कुछ अन्तर्मुख हो गया था। वह उन्हीं घटनाओंको सोचते-सोचते, मन-ही-मन मानस-सर पहुँच गया था और उसे यह स्थान ही न था कि मैं गुप्तलिक्क पास पीपलपर बैठा हुआ हूँ। राजमरालने वत्सलसे कहा—''अव पण्टरपुर चलनेका समय हो गया; आओ, आजकी रात्रि वहीं चलकर व्यतीत की जाय।'' राजमरालकी बातसे वत्सलका ध्यान भक्क हुआ और दोनोंने पण्डरपुरकी यात्रा की।

#### (₹)

निस्तब्ध निशीय । भीमा नदीका पावन तट । विहलनायके मन्दिरसे थोड़ी दूर, जहाँ भगवानके चरण-चिह्न हैं,
ठीक सामने एक वृक्षपर दो पक्षी बैठे हुए ये । यदि कोई
देख सकता तो यही देखता कि उनके शरीर निष्कम्प हैं
और उनके चित्तमें केवल पण्डरीनाथ भगवान्की स्मृति
है । चिरकालतक वे वैसे ही बैठे रहे । वे देख रहे ये कि
विहल भगवान्की आरती हो रही है और उनकी श्रीमूर्तिपर
बार-बार एक दिल्य ज्योति आती है और छिप जाती है ।
धण्टा-घड़ियाल बज रहे हैं और विहल, विहलकी आकाशमेदी ध्वनिसे दिशाएँ मुखरित हो रही हैं । बहुत समयतक
वे इसी ध्यानमें मग्न रहे । जब आँखें खुलीं तब उन्होंने
देखा सामने भगवान्के वे ही चरण-चिह्न विद्यमान हैं, जो
भगवान्ने संसारी जीवोंके कल्याणार्य वहाँ रख छोड़े हैं ।

कुछ समयके बाद वत्सलने फिर वही प्रश्न दुहराया-'अब उस युवककी क्या स्थिति होगी, क्या करता होगा वह ! राजमराल ! तुमसे तो उसकी कोई भी स्थिति छिपी नहीं है। कपा करके बतलाओं न । अब राजमरालको भी उसकी कथा कहनेमें आपत्ति नहीं थी। क्योंकि अब वे बातचीत करने-की भूमिमें उतर आये थे। उन्होंने कहा-- ''अब उसकी स्थितिका क्या पूछना है, वह भगवान्को प्राप्त करके कृतार्थ हो गया। इमलोगोंके वहाँचे चलनेके बाद उसकी साधना इतनी तेजीसे बढी कि भगवानकी आरती करते-करते बेसुध होकर वह उनके चरण-कमलोंमें लोट गया। उस दिव्य लोकमें उसका दिव्य शरीर भगवानका स्पर्श और आलिक्सन प्राप्त करके आमुल परिवर्तित हो गया और वह भगवान्के श्रीविग्रह-जैसा ही चिन्मय और आनन्दमय हो गया । आनन्दकी इस बाढसे उसका स्थूलशरीर, जो भीमा और नीराके सङ्गमपर बैठा हुआ था, प्रभावित हुए विना नहीं रहा और उसमें भी स्पष्ट चिन्मयता आ गयी। जब उसकी आँखें खुलीं और बाह्य जगतकी ओर उसने देखा तो वहाँ भी बही दृष्य, जो अन्तर्जगत्में उसने देखा या । उसकी टकटकी बँध गयी । वह इस प्रकार निर्निमेष नयनोंसे निहारने लगा कि उसके सारे प्राण और सम्पूर्ण अन्तःकरण उस रूपमाधुरीके पानमें मस्त हो गये, प्रणाम करनेकी भी स्मृति न रही। भगवान्ने स्वयं अपने कर-कमलोंसे उठाकर उसका आलिङ्गन किया और उसे अपने साय ही अपने दिव्य धाममें ले गये। उसका जीवन स्था जीवन हो गया, उसके जन्म-जन्मकी आराधना सफल हो गयी और वह भगवान्का साविध्य प्राप्त करके कृतकृत्य हो गया।"

यत्सलने पूछा—'राजमराल! उसकी अवस्या तो बहुत छोटी थी, दीर्घ कालतक उसने कुछ साधन भी नहीं किया; फिर भगवान्की कृपाकी यह दिव्य अनुभूति इतनी जल्दी उसे कैसे प्राप्त हो गयी!' राजमरालने कहा—''भगवान्की कृपाके लिये अवस्था अथवा साधनाकी कुछ भी अपेक्षा नहीं है, वे तो निष्कारण ही सबके ऊपर कृपा और प्रेमकी अनवरत वर्षा किया करते हैं। जिसका अन्तःकरण ग्रुद्ध हुआ, जिसके इदयमें उसके लिये सची व्याकुलता हुई, उसीने उसका अनुभव किया। पूर्वजन्ममें तीव तपस्या करनेके फलस्वरूप उसका अन्तःकरण ग्रुद्ध हो गया था, वासनाएँ नष्ट हो गयी थीं और भगवद्याप्तिकी उत्कट उत्कण्टा जाग गयी थी। यही कारण है कि विना किसी साधनाके ही उसे भगवद्याप्ति हो गयी।''

वत्सलने राजमरालसे पूछा--'भैया, क्या उसके पूर्व-जन्मकी साधना बतलानेकी कृपा करोगे ?' राजमराल बोले-''वत्सल! जिस दिन पहले-पहल उस युवकसे मेरी जान-पहचान हुई थी, उसी दिन उसने अपने पूर्वजन्मकी बातें मुझे बतायी थीं-जो कि अन्तःकरणके शुद्ध होनेपर ध्यानके समय स्वतः ही उसके चित्तमें स्फरित हुई थीं । उस युवकने मुझसे कहा था- 'पूर्वजन्ममें में एक ब्राह्मण या, विशेष शास्त्रशान तो था नहीं, यों ही किसी प्रकार अपना जीवननिर्वाह कर लेता। कोई सख नहीं था तो कोई दुःख भी न था। परन्त्र एक बातसे मुझे बड़ी चोट लगी। जिनका मैं विश्वास करता, उन्होंसे घोखा खाना पहता। सब-के-सब स्वार्थके सङ्की, निःस्वार्य कोई बात पूछनेवाला भी नहीं । मेरे जीवनमें सबसे बड़ी व्यथा, सबसे बड़ी पीड़ा यही थी । और इससे छटकारे-का कोई उपाय नहीं था। एक महात्माने मेरी यह मनोदशा ताह ली और क्रपा करके उन्होंने मुझे एक साधन बतलाया। वह साधन शारीरिक नहीं, मानसिक था; इसलिये उसके अब्द्यानमें मुझे कोई कठिनाई नहीं मालूम हुई । क्योंकि मन-**ही-मन तो न जाने क्या-क्या सोचता ही रहता था, फिर एक** 

निश्चित बातके सोचनेमें आपत्ति ही क्या हो सकती थी। हाँ। प्रातःकाल कुछ विशेष किया करनी पहती थी।

'दो घड़ी रात रहते उठकर आवस्यक कृत्योंसे निकृत्त होकर स्थिर आसनसे बैठ जाता । दोनों अँगूठोंसे दोनों कान बन्द करके, दोनों तर्जनीसे दोनों आँख, दोनों मध्यमासे दोनों नाक और दोनों हायकी अनामिका और किनष्टा अक्कुलियोंसे मुखका स्पर्श करते हुए प्राण, मन और आत्माकी एकताका चिन्तन करता । कुछ दिनोंतक ऐसा अभ्यास करनेसे भौंहोंके बीचमें कुछ स्पन्दन माल्म होने लगा । उससे कुछ-कुछ आनन्दका विकास हुआ और साधनामें मन लगने लगा । फिर तो कमशः बहुत-से नदी, नद, पर्यत, समुद्र और मूर्तियोंके दर्शन होने लगे ! घण्टा, शक्कु और मृदक्कि ध्वनियोंके साथ-ही-साथ वंशीके स्वर भी मुनायी पहते । भ्रमरोंका मधुर गुझार भी गूँजता ही रहता । मैं प्रायः बाह्य चिन्तनसे विरत हो जाता और उसीके आनन्दमें मस्त रहता ।'

"एक प्रक्रिया उन्होंने और बतायी थी—'जब मैं सन्ध्या-वन्दन आदि नित्य-कर्म करके बैठता तो ऐसी भावना करता कि मेरी नाभिमें जो स्वाधिष्ठानचक है, उसमें एक त्रिकोण कुण्ड है; उस कुण्डमें चिन्मय अग्नि प्रज्वलित हो रही है और मेरे दुष्कर्म, दुर्माव और दुर्गुणकी आहुतियाँ पड़कर मस्म हो रही हैं। मनके खुवासे 'ॐ अहंतां जुहोमि स्वाहा' इस क्रमसे एक-एक दोष हूँद-हुँद हवन करता। योड़े ही दिनोंमें मुझे बढ़ी पवित्रताका अनुभव हुआ और मेरा जीवन सदाचारमय बन गया। इस पवित्रता और सदाचारसे मेरी एकाम्रता बढ़ी और मैं श्रीकृष्णका ध्यान करने लगा।

'श्रीकृष्णके घ्यानमें मुख्यता लीलाकी ही थी, प्रातःकाल में प्रातःकालकी लीलाओंका ही चिन्तन करता । में भावकी आँखोंसे देखता श्रीकृत्यावनधाममें सबसे बढ़ा, सबसे मुन्दर, सबसे विचित्र नन्दबावाका राजमहल है। उसके मणिमय आँगनमें अनेकों दासियाँ दूध और दही मय रही हैं। वे धीरे-धीरे श्रीकृष्णको लीला और नामोंका भी गायन करती जा रही हैं। नीलमणिके चबूतरोंपर पढ़े हुए दूध और दहीके बिन्दु इतने मनोहर जान पढ़ते हैं कि आँखें उधरसे हटती ही नहीं। नन्दरानी दासियोंको आज्ञा कर रही हैं—'कोई जोरसे न बोले; मेरा लला, मेरा कन्हैया, अभी सोया हुआ है; कहीं किसीकी कर्कश ध्वनिसे उसकी नींद न टूट जाय।' सभी दासियाँ बढ़ी सावधानीके साथ अपने-अपने काममें

सजग हैं। श्रीकृष्ण एक सजे हुए कमरेमें मिण-रक्तजिटत श्रथ्यापर सोये हुए हैं और दूसरोंकी दृष्टिमें सोते हुए होनेपर भी खयं जाग रहे हैं। उनके मुखकमलपर कृपा, प्रेम और आनन्दकी ज्योति स्पष्टरूपसे झलक रही है। ऐसा मालूम होता है वे अब बोल उठते हैं, तब बोल उठते हैं। जब नन्दरानी कहती हैं कि मेरे ललाकी नींद न टूटे, कलका यका है, तब उनके होठोंपर मुस्कराइटकी एक रेखा खिंच जाती है। माँके वास्तव्यका दर्शन करनेके लिये आँखें खुलना चाहती हैं, पर वे उन्हें बन्द कर लेते हैं। माँके प्रेमका स्मरण करके उनके सारे शरीरमें रोमाञ्च हो आता है। उसे वे रोक नहीं सकते, परन्तु माँके लिये और उसके प्रेम तथा आनन्दके लिये वे सोये ही रहते हैं। उनकी यह गाद निद्रा तबतक नहीं टूटती, जबतक माँ उनके पास जाकर नहीं जगाती।

'सूर्योदयके पहले ही बहुत-से ग्वालबाल ऑगनमें इकडे हो जाते हैं, बलराम भी उनके साथ हो लेते हैं और वे सब-के-सब इस प्रतीक्षामें खड़े हो जाते हैं कि श्रीकृष्ण कब उठें और कव उनके दर्शन-स्पर्शनसे हम धन्य हो । कोई कहता-'मेरी माँ तो अभी आने ही नहीं देती थी, मैं उससे पहा खुड़ाकर भाग आया । कोई कहता कि 'कन्हैयाके विना न बछड़े दुध पीते हैं न गौएँ पिन्हाती हैं, इसिलये गौओंके पास न जाकर मैं यहाँ चला आया ।' ग्वालवालीकी उत्सुकता देखकर नन्दरानी श्रीकृष्णकी शय्याके पास जाकर कहती हैं--- 'लल्ला, तुम्हारे बाबा तुम्हें विना जगाये ही गोठको चले गये। वे जानते थे कि गौएँ पिन्हायेंगी नहीं, तुम्हें देखे विना । फिर भी प्रेमवश उन्होंने तुम्हें जगाना उचित नहीं समझा। ग्वालवाल तुम्हारी प्रतीक्षामें खड़े हैं, बछड़ोंकी आँख भी तुम्हारी तरफ़ लगी है। उठो, देखो, आज कितुना सुन्दर सूर्योदय हुआ है।' वे श्रीकृष्णके सिरहाने बार्ये हाथके बल लटककर दाहिने हाथसे उन्हें सहलाने लगती हैं और श्रीकृष्ण अँगड़ाते हुए, देह तोड़ते हुए, जँभाते हुए उठकर शय्याके एक ओर बैठ जाते हैं--चरणकमलोंको एक ओर लटकाकर । वे अपने हाथों सोनेकी झारीमें पानी लाती हैं। श्रीकृष्णका मुँह घोती हैं, उनके बिखरे बालोंको सँबारती हैं और फिर कस्त्री-केसरका तिलक करके, यह कहकर बाहर जाने देती हैं कि 'बहुत जल्दी छैट आओ, जिससे कलेऊ में देर न हो।' ग्वालों मेंसे कोई उनका हाय पकड़ लेता है, कोई बाँसुरी, कोई पीताम्बर पकड़ लेता है तो कोई कमरसे ही लिपट जाता है। इस प्रकार सब नाचते-कूदते, इँसते-खेलते, उछलते-कूदते बाहर जाते हैं और मैं अपनी भाव-दृष्टिसे यह सब देख-सुनकर मुग्ध होता रहता।'''

राजमरालने बत्सलसे कहा—''यह सब कहते हुए उस युवकका कण्ठस्वर गद्गद या, ऑखोंसे ऑस्की धारा बह रही थी और सारे शरीरमें रोमाझ हो रहा था। उसने आगे कहा—'परन्तु मेरी यह भावना पूर्ण नहीं हो सकी। मेरे चित्तका एक सुषुप्त संस्कार जाग उठा और तबतक में उससे नहीं बंच सका, जबतक मेरी मृत्यु नहीं हो गयी। परन्तु उन्हीं साथनोंका यह फल था कि मुझे इस जन्ममें सद्गुद और सत्-साधनकी प्राप्ति हुई और अब मैं कुछ-कुछ अपने लक्ष्य-की ओर बढ़ रहा हूँ।''

राजमरालने वत्सलको सम्बोधन करके कहा—''इसके बाद उस युवककी जैसी स्थिति हुई, तुम सब जानते हो। भगवान्- की कुपासे ही ऐसे संतोंके दर्शन होते हैं। धन्य है वह भूिम, जहाँ ऐसे प्रेमी भक्त भगवान्का स्मरण, चिन्तन करते हैं। उसके दर्शनसे, वहाँके जल-वायुके संस्पर्शसे चित्तमें पवित्र भावनाओंका उद्रेक होता है। भीमा और नीराके सक्तमपर, जहाँ बैठकर उस दिन वह युवक घ्यानमम था, जहाँ भगवान्ने प्रकट होकर उसे अपनाया था, आज भी वे ही हस्य, यदि कोई भावकी आँखसे देखे तो दीख सकते हैं। क्या ही अच्छा हो कि हम भी अपना शेष जीवन वहीं व्यतीत करें।'' वत्सलने कहा—'हाँ, ठीक तो है; चलिये, वहीं चलकर रहा जाय।' दोनों चल पहे।

बहुत दिनोंतक लोगोंने देखा कि दो श्वेत पश्ची बड़ी गम्भीरतासे अपना जीवन व्यतीत करते हैं उस वटबृक्षपर, जो प्राचीनकालसे स्थित है भीमा और नीराके पवित्र सङ्कमपर।

### नीचे बनो

ऊँचै पानी ना टिकै, नीचे ही ठहराय। नीचा होय सो भरि पिचै, ऊँचा प्यासा जाय॥ सब तें लघुताई भली, लघुता तें सब होय। जस दुतियाको चंद्रमा, सीस नवै सब कोय॥ —क

### साधन-समीक्षा

(लेखक-साधु प्रदानाधनी)

'कस्याण'-सम्पादकने साधनाङ्कमें लेख भेजनेके लिये अन्रोध किया है और पत्रके साथ एक विषय-सूची भेजी है। विषय-सूचीके आकार-प्रकारको देखकर ही चित्त घवडा जाता है और यह निश्चय करना कठिन हो जाता है कि इन विषयों मेंसे किस विषयपर लेख लिखना चाहिये। साधन सब-के प्राणकी वस्त है, किसीसे भी साधनके विषयमें मतामतकी जिज्ञासा करना अभद्रता समझी जाती है; क्योंकि इससे साधकके सम्बन्धमें प्रश्नकर्ताका राग-द्वेष उत्पन्न हो सकता है। अतएव किसीका भी साधनाको जाननेके लिये औत्सुक्य प्रकट करना सङ्गत नहीं है । मैं कुछ ऐसे महामहोपाध्याय सजनोंके विषयमें जानता हूँ कि उनकी साधना दूसरी होनेपर भी वे वेदान्ती बनकर दूसरे पक्षके मतका खण्डन करके लोगोंमें अपनेको बेदान्ती बतलाते हैं, साथ-ही-साथ वे अपने शिष्योंको कौलप्रथाके अनुसार देवीकी उपासनाका उपदेश करते हैं। ऐसी अवस्थामें खण्डनखण्डखाद्यकारका श्लोक हमें याद आता है-

### एकं ब्रह्मास्त्रमादाय नान्यं गणयतः क्रचित्। भारते न धीरवीरस्य भक्तः सक्तरकेलियु॥

सम्पादक महाशयका उद्योग जीवोंके कत्याणके लिये होते हुए भी जो लोग साधनासम्बन्धी लेख भेजेंगे, उनमें अनेकोंको अपने मतका स्थापन करके परमतका खण्डन करना पढ़ेगा। मुझे यहाँ ऐसा करनेकी इच्छा न होनेके कारण शाख्यानुसार साधकोंके लिये जो कुछ सार्वजनीनभावसे प्रकट किया जा सकता है, उतना ही हस लेखमें व्यक्त कलँगा। साधक होनेके लिये क्या-क्या करना चाहिये (क्या प्रथम कर्चव्य है), यही यहाँ दिखाया जायगा। इसलिये साधन-समीक्षा अर्थात् साधनका विचार ही यहाँ किया जायगा। एक भावुकने कहा है—-

'आदर करे हृदे रेखो आदिरिणी इयामा माके । मन तुमि देखो आर आमि देखि आर येन केह ना देखे ।'

'आदरणीया स्थामा माँको आदरके साथ द्ध्ययमें रक्खो। हे मन ! तुम देखो और मैं देखूँ। और कोई भी न देखने पावे।' साधन सबके लिये प्रियतम वस्तु है। जो वस्तु जितनी प्रिय होती है, उसे उतना ही छिपाकर रक्खा जाता है।

भानका भूसा बाहर पड़ा रहता है, उसे कोई चुराने नहीं जाता । धानको गोलेमें रखना पड़ता है । सोने-चाँदीको बड़े जतनसे सन्द्कके भीतर बक्समें भरकर रखते हैं। उसी प्रकार गुरूपदिष्ट अभीष्ट स्थामा माँको भी हृदयमें छिपाकर रखना पड़ता है, जिसमें उसे कोई दूसरा देख न ले। व्यवहार-में भी देखा जाता है कि सभी लोग अपनी खीको गुद्धान्वारिणी बनाये रखनेकी प्राणपणसे रक्षा करते हैं । किसी बन्धु-बान्धवके घर आनेपर स्त्रीके साथ हँसी-मजाक नहीं किया जाता, इसीलिये आजकलके मनचले बाबू लोग उपपक्षी रखते हैं । जिस दिन बन्धु-बान्धवादिके साथ मद्यपान करके खेल-तमाशा करनेकी आवश्यकता समझते हैं। उस दिन उस उपपन्नीको बुलाकर खूब नाच-गान, आमोद-प्रमोद करते रहते हैं: परन्तु अपनी झीके सम्बन्धमें यदि कोई भद्दी मजाक कर बैठता है तो तलवार लेकर उसका सिर काटनेको तैयार हो जाते हैं। साधनके विषयमें भी इसी प्रकार समझना चाहिये। कोई किसी प्रकारकी साधना करे, उससे पूछनेपर वह चुप हो जायगा और कहेगा कि इससे तुम्हें क्या प्रयोजन है। यहींसे दलवन्दीका सूत्रपात होता है। नाना प्रकारके साधक एक ही कथावाचककी कथा सनने जाते हैं। इनमें कथावाचककी जो कथा जिसके साधनके लिये उपयोगी होती है, वह वही कथा ग्रहण करता है, दूसरी कथाका त्याग करता है। कथावाचक यदि अपने मताग्रह-विशेषसे किसी साधनपर कटाक्ष कर बैठता है तो उसे विडम्बना भोगनी पड़ती है। अतएव सर्वसाधारण-के लिये जो अनुकुल और हितकारी होता है, कथावाचक अपना मताग्रहविशेष छोड़कर उसी बातको कहते हैं। एक आदमीके लिये जो हितकारी है, दूसरे आदमीके लिये वही अनिष्टकारी हो सकता है। इसी कारण साधन, भोजन और औषध—ये तीन कभी सब लोगोंके लिये एक नहीं हो सकते । इसीलिये सुयोग्य चिकित्सक ही प्रकृति देखकर विभिन्न इचिके लोगोंके लिये विभिन्न साधन, औषध और भोजनकी व्यवस्था करते हैं।

जिसकी जिस विषयमें आसिक होती है, उसे उस विषयसे इटाकर दूसरे विषयमें लगानेकी चेष्टा करने-से वह उस विषयकों तो छोड़ ही नहीं सकता, उसटे उपदेशके प्रति उसकी अश्रद्धा ही उत्पन्न हो जाती है। इसलिये कोई महापुरुष प्रकृति जाने विना किसी व्यक्तिको साधनविषयक कोई उपदेश नहीं देते । जिस विषयमें उसका अभिनिवेश देखते हैं, उसको उसी विषयका उपदेश देकर क्रमशः वहींसे रास्ता दिखलाकर वही उपाय बतलाते हैं, जिससे वह श्रेयलाभ कर सके। कुतर्क, विषयासक्ति, देहात्मबुद्धि और बुद्धिकी मन्दता---ये चार साधकके प्रवल विष्ठ हैं । इनके रहते साधनाका उपदेश कार्यरूपमें परिणत होते नहीं देखा जाता। इसलिये साधकको सबसे पहले इन सबका त्याग करना पड़ता है। अविश्वाससे ही कुतर्क उत्पन्न होता है। निजकी कोई बृद्धि नहीं और शास्त्री-का भी अध्ययन नहीं किया, तो भी अपनी साधारण बद्धि-की प्रेरणासे किसी एक मनमाने मतको उत्तम मानकर शास्त्रीं तथा महापुरुपोंके वचनोंकी जो अवशा की जाती है, उसे कुतर्क कहते हैं। शास्त्र और गुरुवाक्यके अपर दृढ़ विश्वास करके इस दोपको दूर करना चाहिये। अविश्वासके विना कृतर्क नहीं उत्पन्न होता । अविश्वासी-को उपदेश देनेसे कोई फल नहीं मिलता । एक सची घटनाका यहाँ उल्लेख करता हूँ । कुमिछा शहरके समीप ही दुर्गापुर एक गाँव है। उस प्राममें एक अति बुद्धिमान् और ज्ञानवान् साधु रहते थे। उनमें उपदेश देनेकी असाधारण शक्ति यी । उनके गुणींसे मुग्ध होकर बहुत खोग शहरसे उनका उपदेश सुनने वहाँ जाया करते थे। वे भी जो जिस प्रकारका अधिकारी होता या उसी प्रकारका उसे उपदेश देकर विदा करते थे, किसीमें बृद्धि-भेद नहीं उत्पन्न करते थे। एक दिन एक सत्सङ्गी कृमिला-के एक डिप्टी साहबको संग लेकर उनके समीप उपस्थित हए । डिप्टी साहबको अभिमान था कि मैं विशेष ज्ञानवान् हुँ, इसलिये वे साधुको प्रणाम करना भी उचित न समझकर बूट पहने ही उनके पास बैट गये। साध महाराज सबके साथ बातचीत करते रह गये और डिप्टी साहबको देखकर भी उनका उन्होंने कोई सम्मान नही किया। यह देखकर डिप्टी साहब अपने अभिमानमें ही फूले जा रहे थे। अन्तमें उपेक्षाका भाव देखकर डिप्टी साहबने स्वयं ही प्रश्न किया, ''महाशय! कुछ ज्ञानका उपदेश दीजिये।'' साधने कहा---''हरिनाम लो।'' डिप्टी साहव बोले--- ('हरि' शब्दके तो भगवान, जल, सिंह और बन्दर आदि अनेक अर्थ होते हैं; शब्दमें क्या रक्ला है, जो आप हरिनाम लेनेको कहते हैं। मुझे तो शानीपदेश

कीजिये।'' डिप्टी साहबके यचन सुनकर भी साधु महाराज कोई उत्तर न देकर अन्यमनस्कके समान दूसरोंके साथ बातचीत करते रहे। एक बार, दो बार, तीन बार-इस प्रकार उपेक्षासूचक वाक्य डिप्टी साहबसे सुनकर साध बहुत ही रूखे खरसे जोरसे बोल उठे-'चुप रह साला।' यह सुनते ही डिप्टी साहबके मस्तकपर मानो बजाघात हुआ। वे क्रोधरे अन्धे होकर बूट लेकर साधुको मारनेके लिये उठ खड़े हुए। वहाँ जो लोग उपस्थित थे, वे डिप्टी साहबको पकड़कर शान्त करने लगे। साधु महाराजने धीरेले कहा-'मैंने तो आपको गाली नहीं दी, आप इस प्रकार कोधान्ध होकर मझे मारनेके लिये क्यों तैयार हो रहे हैं ?' डिप्टी साहवने कहा-''तुमने अभी मुझको 'साला' कहा और अब कहते हो कि मैंने गाली नहीं दी ! तुम्हारे-जैसे मिथ्यावादी पापण्डी धूर्त्त साधु मैंने बहुत-से देखे हैं, अभी तुमको इसका पूरा मज़ा चखाता हूँ। तुम जानते नहीं कि मैं कौन हूँ । तुमको अभी जेल भेज सकता हैं ।" साधने कहा-"महाराय, आप डिप्टी हो सकते हैं, मैंने तो आपके प्रश्नका उत्तर ही दिया है। इससे यदि मुझे जेल जाना पड़े तो कोई दुःख नहीं, परन्तु आप विचार करके मुझे जेल भेजें। विना विचारे जेल भेजनेसे आपका ही अपराध होगा।'' डिप्टी साहबने कहा--''उत्तर दिया आपने 'साला' गाली देकर १११

साधुने कहा—''आप बार-वार पृछ रहे थे कि 'हरि' शब्दमें कीन-सी शक्ति हैं। मैंने आपके लिये केवल एक 'साला' शब्दका प्रयोग किया। 'साला' स्त्रीके भाईको कहते हैं। मैं जन्मसे ही ब्रह्मचारी हूँ, मैंने कभी स्त्रीसहवास नहीं किया। मेरे वाक्यसे आप मेरे साले नहीं हो सकते, अर्थात् में आपकी वहिनमे विवाह नहीं कर सकता। यह 'साला' शब्द आपको कोधान्य बनाकर मुझे मारनेका उद्योग करा रहा था। यदि शब्दमें कोई शक्ति न होती तो 'साला' शब्द आपको इस प्रकार कोधमें पागल कैसे कर सकता ?'' डिप्टी साहवको अव होश आया, उनकी समझमें आया कि शब्दमें भी शक्ति होती है। डिप्टी साहव हरिनाम लेनेके भी अधिकारी न थे, क्योंकि अविश्वासने और विद्याके मदने उन्हें अन्धा बना रखा था। परन्तु हरिनामके गुणसे मनुष्वका सरा मद दूर होकर वह साधनके उपयुक्त बन सकता है, इसीलिये साधुने उनको हरिनामका उपदेश दिया था।

साधनका द्वितीय प्रतिबन्ध है विषयासक्ति । विषयोंमें

आसिक रहते साधन ग्रहण करनेपर भी आलस्यादिके कारण साधनमें अग्रसर नहीं हुआ जा सकता । शास्त्रोंका और सज्जनोंका संग करके यह दोष दूर किया जाता है।

देहात्मबुद्धिसे ही भोगासिक उत्पन्न होती है, देहमें आत्मबुद्धि रहते उपदेश कार्यकारी नहीं होता । बार-बार देहकी नश्वरतादिका विचार करनेसे यह दोष निवृत्त हो सकता है।

एक प्रकारके ऐसे मनुष्य भी देखे जाते हैं, जिनमें उपर्युक्त तीनों प्रतिवन्ध नहीं रहते। वे अविश्वासी भी नहीं होते, विषयमें उनकी आसक्ति नहीं होती और देहारमबुद्धि भी नहीं होती। परन्तु पूर्वजन्मके कर्मों के फल्से उनकी बुद्धि-में ऐसी जडता होती है कि सैकड़ों बार समझानेपर भी वे कुछ भी समझ नहीं सकते। इस प्रकारके मुमुक्षु ध्यान करके या गुरुकी सेवा करके अपनी बुद्धिकी जडताको दूरकर साधनमें नियुक्त हो सकते हैं।

#### साधनका प्रयोजन

धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष-ये चारों पुरुषार्थ कहाते हैं। जिनके लिये अर्थ और काम ही परम पुरुषार्थ होता है, उनको संसारी जीव कहा जाता है। अर्थ और कामके सिवा जगत्में वे किसी वस्तुको साध्य नहीं समझते। वे कभी किसी धर्मका सेवन करते भी हैं तो केवल काम और अर्थके लिये ही। शरीरके सख़में जरा भी बाधा आनेपर वे धर्मका त्याग कर देते हैं। ऐसे लोगोंको संसार्यनष्ट जीव कहा जाता है। ये लोग बार-बार जन्म और मृत्युके अधीन होकर संसारमें ही चकर काटते रहेगे। अर्थोपार्जन करके भी जो लोग इस संसारमें सख नहीं पाते, ऐसे लोग धर्मार्थ दानादि करके परलोकके साधनका संग्रह करना आवश्यक समझते हैं। ये लोग पुरुषायीं तो हैं, परन्तु आत्यन्तिक पुरुपायीं नहीं हैं। साधनके द्वारा जो यस्त प्राप्त होती है, कभी-न-कभी उनका नाश होता ही है। स्वर्गादि भोगोंका भी नाश देखनेमें आता है। इसीलिये स्वर्गादिसे किसी-किसीकी उपेक्षाबुद्धि हो जाती है। स्वर्गके तथा इहलोकके सुर्खोमें जिनकी विरक्ति होती है, वे ही मोक्षकी जिज्ञासाके अधिकारी हो सकते हैं। देखा जाता है कि एक साधनके द्वारा समस्त कार्य सम्पन्न नहीं होते। कुठारके द्वारा लकड़ी चीरी जाती है, परन्तु कलम बनानेके लिये छुरीकी ही आवश्यकता पहती है। तलवारके द्वारा मनुष्य और कृष्माण्डादिको भी काटा जा सकता है, परन्तु तरकारी

बनानेके लिये कोई तलवारका व्यवहार नहीं करता । प्रत्येक कार्यके साधन पृथक्-पृथक् होते हैं। सर्वप्रधान करणको ही साधन कहते हैं, जैसे अग्नि भोजन-पाक करनेका साधन है। पाक करनेके लिये जल, चावल और पात्रादिका प्रयोजन होनेपर भी अभिके विना पाक नहीं होता। अतएव अभिको ही साधन कहा जाता है। जलके बदले दुध, बदलीके बदले लोटा, चावलके बदले आल आदि हो सकते हैं: परन्त पाकके लिये अमि ही चाहिये। इसी प्रकार सब कार्योंके लिये साधनविशेष होते हैं। जो लोग सामयिक द:खोंकी निवृत्तिके लिये भूत-पिशाचादिकी पूजा करते हैं, उन लोगोंको अञ्चि जलादि सामग्रीसे मन्त्रादि साधन संग्रह करना पड़ता है। जो लोग भगवानुके वैकुण्ठमें जानेके इच्छक हैं। उन्हें भक्ति और शरणागतिरूप साधन संग्रह करना पड़ता है। जिन्हें मोक्षकी उत्कट इच्छा होती है, उनको साधनचतुष्टय-सम्पन्न होकर वेदान्तका विचार करके आत्मा और अनात्माके विचारके द्वारा जीवात्मा और परमात्माके एकत्वज्ञानके साधनको शास्त्र और गुरुसे जानकर उसीका श्रवण, मनन और निदिध्यासन करके तत्त्वज्ञान पानेका यत्न करना पड़ता है। इसीलिये वार्तिककार लिखते हैं--

> पुरुषार्थोपदेष्ट्रस्वाचद्वत् कार्ये प्रमाणता । तथेकारम्ये विशेषाद्वा पुमर्थातिशयस्वतः ॥ प्रमानिष्टस्य सम्प्राप्तिमनिष्टस्य च वर्जनम् । इच्छन्नपेक्षते योग्यभुपायमपि ग्रामादि किञ्चिदपासं प्राप्तुमिष्टमिहेच्छति। हेमादि विस्मृतं किञ्चित्करस्थमपि छिप्सति॥ परिहार्यतयानिष्टं कण्टकादि जिहासति । रुज्यां सर्पादि किञ्चित्र स्यक्तमेव जिहासित ॥ नियतोपायसाध्यत्वाद्वाप्यपरिहार्ययोः विधितः प्रतिषेधाच साधनापेक्षता भवेत ॥ अज्ञानान्तरितस्वेन सम्प्राप्तस्यक्तयोः याधारम्यज्ञानतो नान्यत्परुषार्थाय करपते ॥

( बृ०भा०वार्तिक, सम्बन्ध-वार्तिक ८८,३-८ )

कर्मके द्वारा इहलोकके भोग्य प्राप्त होते हैं। कारीर यज्ञ करनेसे वर्षाके प्रबल प्रतिबन्धक नष्ट हो जाते हैं और वृष्टि होती है। यह यज्ञरूप कर्मका फल है। अतएव यज्ञ कर्मका साधन है। निष्काम कर्म और अहैतुकी भक्ति बैकुण्ठके साधन हैं। योग और ज्ञान मोक्षके साधन होते हैं। इनमेंसे किसीके लिये योग अनुकूल होता देखा जाता है और किसीके लिये विचार अनुकल होता देखा जाता है। इसीलिये भगनानने गीतामें दो प्रकारके उपाय बतलाये हैं। समस्त प्राणिवर्गको तीन भागोंमें विभक्त कर कर्म, भक्ति और ज्ञान श्रेयःप्राप्तिके उपायरूपसे गीतामें बतलाये गये हैं। सबके अधिकार और रुचि समान नहीं होते। इसी कारण साधन भी विभिन्न होते हैं। देखना होगा कि साधक क्या चाइता है। यदि उसे किसी पार्थिव वस्तुकी कामना है तो मोक्षके साधन बतलानेसे उसे कोई लाभ नहीं हो सकता। वह अपनी इच्छाके अनुकुल वस्तुको पानेके लिये ही लालायित रहेगा। भजनको भी वस्तुपाप्तिका साधन ही समझेगा। अतएव रोग देखकर जैसे ओषधिकी व्यवस्था की जाती है, उसी प्रकार साधककी इच्छाके अनुसार साधन बतलाया जाता है। ठीक-ठीक साधनकी प्राप्ति होनेपर वस्त सिद्ध करनेमें देर नहीं होती। इसलिये जो जिस विषयमें अभिज्ञ हैं, उनसे उसीके साधनकी शिक्षा लेकर प्रथम इच्छा-की पूर्त्ति करके तब मोक्षकी चेष्टा करनी चाहिये। जो लोग देशोद्धार करनेके लिये योगसाधन करेंगे, उनके मोक्षके मार्गमें प्रतिबन्ध होनेसे उन्हें मोक्षकी प्राप्ति नहीं होगी । सारी इच्छाओंकी निवृत्ति ही मोक्ष है । मोक्षके लिये जो लोग साधन-भजन करते हैं, उनके लिये किसी विषयकी इच्छा न करना ही कर्त्तव्य है। यहाँतक कि उन्हें कौतूहलवश या खेलके लिये भी कभी सिद्धि या स्वर्गादिकी इच्छा नहीं करनी चाहिये। प्राममें जाना है, यह सोचते हुए बैठ रहनेसे ही कोई ग्राममे नहीं पहुँच सकता। यहाँ चलना ही साधन है। अर्थके लिये व्यापारादि साधन करने होंगे। स्वर्गादि भोगके लिये यज्ञ, दम, दया आदि साधनोंका संग्रह करना होगा। मोक्षके लिये सर्वत्यागरूप उपरित ही एकमात्र साधन है। जिस कर्मका जो साधन है। उसको उस कर्मकी सिद्धिके लिये उपयुक्त रूपमें संग्रह करना होगा । रज्जुमें सर्वभ्रम होता है, वहाँ बैठकर प्राणायाम या गरुड-मन्त्रका जप करनेसे सर्पभ्रम दूर न होगा। वस्तुका स्वरूपज्ञान ही वहाँ साधन है। रोशनी लेकर आते ही सर्पभ्रम दूर हो जायगा। रज्जुका शान होते ही सर्पभ्रम चला जायगा । इस विश्वप्रपञ्चका कारण अज्ञान है । ज्ञानके द्वारा इसके अधिष्ठानका बोध होते ही विश्वप्रपञ्चकी निवृत्ति होकर मोधकी प्राप्ति होगी। मिथ्या पदार्थके प्रति कभी ज्ञानी पुरुषकी प्रवृत्ति नहीं देखनेमें आती। मिथ्याका इंद्र निश्चय होनेपर उसमें साधककी प्रवृत्ति क्षीण हो जाती है। प्रवृत्ति न होनेसे जन्म नहीं होता और जन्म न होनेसे दःख नहीं होता। इस प्रकार अज्ञानकी निवृत्ति होनेसे दुःखकी आत्यन्तिक निवृत्ति हो जाती है। दुःखकी आत्यन्तिक निवृत्ति और परमानन्दकी प्राप्ति एक ही बात है।

### गृहस्थकी साधना

स्ववर्णाश्रमधर्मेण श्रद्धया गुरुतोषणात् । साधनं प्रभवेत्युंसां वैशम्यादिषतुष्टयम् ॥

वर्णाश्रमधर्मका जो लोग नियमानुसार पालन नहीं कर सकते, वे क्या किसी प्रकारकी साधना कर सकते हैं ? सबसे पहले वर्णाश्रमधर्ममें तीनों वर्णोंके लिये जिन नित्य-नैमित्तिक कर्मोंका विधान है, उनका निष्काम भावते पालन करना पड़ता है। मन, वचन और शरीरके द्वारा जो कछ किया जाता है, उसका फल भगवानको समर्पण कर देना पडता है और कर्तव्य-वृद्धिसे ही सारे कार्य करने पड़ते हैं। ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके यशोपवीत धारण करते ही उनका गायत्री-मन्त्रमें अधिकार हो जाता है। यथाशक्ति तीन माला गायत्री-जप करनेसे शरीर शुद्ध हो जाता है। रात्रिमें जो पाप किया जाता है, प्रातःसन्ध्याद्वारा वह पाप नष्ट हो जाता है । सायं-सन्ध्याके द्वारा दिनमें किये गये पापोंका नाश हो जाता है। असावधानताके कारण मन, वचन, कर्मसे जो पाप हो जाते हैं उन्हींका नाश सन्ध्याद्वारा हो सकता है। जो पाप जान-बझ-कर किये जाते हैंं, उनके नाशके लिये प्रायश्चित्त करना पड़ता है। मूर्खको द्रव्यदानादि प्रायश्चित्त करके पाप दर करने पड़ते हैं। पाप दूर होनेसे मन प्रसन्न होता है, शरीर नीरोग और सुन्दर हो जाता है। इस प्रकारकी अवस्था प्राप्त होनेसे ही मनमें विषयभागसे विराग और गुरुकी प्राप्तिकी हच्छा उत्पन्न होती है। सकतके फलका परिपाक होनेसे संतोंकी सङ्गति प्राप्त होती है । उससे विधि और निषेधका ज्ञान होता है तथा सदाचारमें प्रवृत्ति होती है। सदाचारमें प्रवृत्ति होनेसे ही अशेष दुष्कृतींका नाश हो जाता है। उससे अन्तः-करण अत्यन्त निर्मल हो जाता है। तभी सद्गुचके कृपा-कटाश्व-के लिये मन व्याकुल हो उठता है। गुरुके कृपा-कटाक्षते ही सब प्रकारकी सिद्धि प्राप्त होती है। सब प्रकारके बन्धन नष्ट होते हैं। भेयमार्गके सब विघ्न नष्ट हो जाते हैं। सब प्रकार-के श्रेयःसाधन स्वयं ही आकर उपस्थित होते हैं। जन्मान्ध-को जिस प्रकार रूपका ज्ञान नहीं हो सकता, उसी प्रकार सद्गरके उपदेशके विना तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति नहीं हो सकती। अतएव सद्दुक्के कृपा-कटाक्षके लेशमात्रसे ही तत्त्वज्ञान हो जाता है। इस प्रकार त्रिपादविभूति उपनिषद्में गुरु करने- का प्रयोजन कहा गया है। जिन लोगोंका कुलगुरुमें विश्वास न हो, उनको निम्नलिखित उपाय करना चाहिये। इस उपायसे उत्तम श्रद्धालुको एक वर्षमें और मध्यम श्रद्धालुको तीन वर्षमें गुरुकी प्राप्त हो सकती है। गुरुप्राप्तिको ही शास्त्रोंमें एक सिद्धि कहा गया है। गुरुप्राप्त होते ही समझना चाहिये कि भवसागर पार करनेको नौका मिल गयी। प्रयत्न करनेसे एक जन्ममें, और प्रयत्नमें शिथिलता करनेसे तीन जन्ममें मनुष्य कृतार्थ हो सकता है-ऐसा किसी महात्माका वचन है।

साधनकी प्राप्तिके पूर्व साधनके लिये तैयार होनेके उद्देश्यसे साधनार्थीको प्रतिदिन तीन हजार गायत्रीका जप करना चाहिये तथा निम्नलिखित यन्त्र बनाकर उसकी पूजा करनी चाहिये। इसके द्वारा भगवत्-कृपासे शीष्ठ ही गुरुकी प्राप्ति हो जाती है। उपयुक्त गुरुके प्राप्त होनेपर अपनेको उनके चरणोंमें अपण करके वे जैसी आज्ञा दें, वैसा ही करना चाहिये। परन्तु किसी पाषण्डी वेशधारीके घर आते ही उसे गुरु मानकर तन-मन-धन अपण करनेकी मूर्खता भी नहीं करनी चाहिये। साधु निष्काम, निःस्पृह और अहैतुकी कृपा करनेवाले होते हैं। जो अपना कोई स्वार्थ सिद्ध करना चाहता है। उसको गुरुके रूपमें स्वीकार करके धोखा नहीं खाना चाहिये।

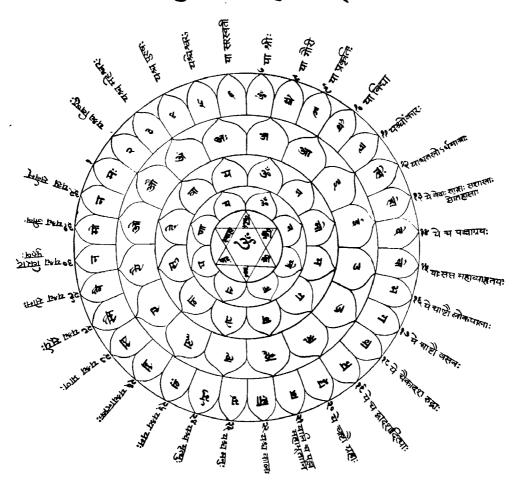
आगे दिये जानेवाले यन्त्रके मध्यमें चित्त लगाकर ध्यान करनेसे शुद्ध चित्तमें गुरुकी मूर्ति दीख पड़ेगी, तब संशयरहित होकर उन्हींको गुरु मानकर उनके आज्ञानुसार चलना चाहिये । दस-बीस पीथियाँ इकटी करके अपने मनसे ही एक साधनाकी खिचड़ी बनाकर कुछ स्तोत्रों और मन्त्रोंका संग्रह कर कभी देवीका, कभी देवताका मनत्र-जप, ध्यान और योग करके व्यर्थ समय नष्ट नहीं करना चाहिये। ऐसा करनेसे कोई साधनमें अग्रसर नहीं हो सकता । अपने विचारके ऊपर विश्वास न होनेसे ये कोई फल प्रदान नहीं कर सकते । विश्वाससे ही मन्त्रका फल प्राप्त होता है । जो जिस विषयका अभ्यास नहीं करता, उसके द्वारा उस मन्त्रको ग्रहण करनेसे भी कोई फल नहीं मिल सकता। सिद्ध महाप्रविसे मन्त्र ग्रहण करनेपर उस मन्त्रका पुरश्चरण नहीं करना पहला। मन्त्रके साथ ही गुरुकी शक्ति शिष्यके शरीरमें प्रवेश कर जाती है। सिद्ध गुरुके न मिलनेकी स्थितिमें मन्त्रोंको तन्त्रोक्त नियमोंके द्वारा शोधन करके पुरश्वरण करना पहता है। भगवान सदाशिवने ३ करोड़ मन्त्रोंकी रचना की है, सिद्ध परुषोंके सिवा अन्य किसीके द्वारा इन मन्त्रोंके दिये जानेपर इनका फल नहीं प्राप्त होता । इसीलिये सिद्ध गुरुको खोजना पड़ता है । उनसे मन्त्र प्रहण करनेपर सब विष्न दूर हो जाते हैं । उरीरके रोगी होनेपर योगके द्वारा या मन्त्र-जपके द्वारा शरीरको शुद्ध करना पड़ता है । जो लोग कुछ भी न करके या गायत्री-मन्त्रका जप किये विना ही साधन करते जाते हैं । उनके शरीरमें नाना प्रकारको व्याधियाँ उत्पन्न होकर साधनमें विघ्न उपस्थित कर देती हैं । व्याधि होनेपर साधन नहीं किया जा सकता । इसिलये व्याधिनाशके निमित्त गायत्री या प्रणवका जप करना होता है ।

### 'रक्षोन्नं मृत्युतारकं सुदर्शनं महाचकम्'

नृसिंहपूर्वतापिन्यपनिषद्के पञ्चमाध्यायमें इस प्रकारके यन्त्रका उल्लेख है। देवताओने प्रजापतिमे कहा कि अनुष्टप मन्त्रराजमें हमारे लिये नार्रासेंह महाचक्रका वर्णन कीजिये। यह सब कामनाओंको सिद्ध करनेमं समर्थ है और योगिजन इसे मोक्षका द्वार कहा करते हैं। प्रजापितने कहा कि यह सुदर्शनचक पडक्षर हुआ करता है । इसके पट पत्रों मे षडक्षर रहते हैं। छः ऋताएँ होती हैं, उन्हींके परिमाणसे इनकी संख्या होती है। इनके मध्यमे नामि होती है। नाभिमें जिस प्रकार रथके अरे होते हैं। उसी प्रकार इस नाभिमं पट पत्र होते हैं। बाहर मायाद्वारा कृताकारमें परिवेष्टित होता है। आत्माको माया स्पर्श नहीं कर सकती, इसीलिये माया बाहरका आवरण है। इसके बाहर अप्राक्षर पद्म रहता है। अष्टाक्षरा गायत्री होती है। गायत्रीके समान ही इसकी संख्या होती है। बाहर मायाका परिवेष्टन होता है। इसके बाहर द्वादरादल पत्रका चक्र होता है। द्वादराक्षर जगती छन्द होता है, उसकी संख्याके अनुसार पद्मके पत्रोंकी संख्या होती है। बाहर मायाका वेपन होता है। इसके आगे पोडशदलविशिष्ट चक्र होता है, पुरुषकी घोडश कलाएँ होती हैं। उनकी संख्याके अनुसार ही इनकी संख्या होती है। मायावृत्तद्वारा बाहरसे वेष्टित होता है। इसके बाहर बत्तीस दलो-का पद्म रहता है। अनुष्ट्रपुके बत्तीस अक्षर होनेके कारण इसकी संख्याके साथ इस पद्मका मेल हो जाता है। इसके बाहर मायाका वेष्टन है। अराके द्वारा यह यन्त्र सुबद्ध होता है। वेद ही इसके अरा हैं और छन्द ही इसके पत्र ।

इस सुदर्शन महाचक्रके मध्यमें नाभिके अंदर ॐकार रखना पड़ता है। षड् दलोंके मध्यमें पडक्षर सुदर्शन रहता है। अष्टाक्षर 'ॐ नमो नारायणाय' मन्त्र अष्ट

# रक्षोघं मृत्युताकम् सुदर्शनं महाचक्रम्।



| , |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |

पत्रीपर लिखना होता है। द्वादश पत्रों में द्वादशदल वासुदेव-मन्त्र (ॐ नमो भगवते वासुदेवाय) लिखना होता है। षोडशदलमें मातृकासे प्रारम्भ करके विन्दुपर्यन्त (अ, आ आदि) षोडशाक्षर लिखने होते हैं। बत्तीय दलों में बत्तीय अक्षरका मन्त्रराज नारितंह अनुष्ठुप् लिखना होता है। यह सुदर्शन महाचक सर्वकामद, मोक्षद्वार, ऋड्याय, यज्ञमय, साममय, ब्रह्ममय और अमृतमय होता है। इसके सम्मुख वसुगण वास करते हैं। दक्षिणमें आदित्य, पश्चाद्वागमें विक्वेदेव और उत्तरमें ब्रह्मा, विष्णु और महेश्वर वास करते हैं। नामिमें सूर्य और चन्द्रमा वास करते हैं और पार्श्वमें यह ऋक्द्रारा आवृत होता है। जिस दिन इस चकको धारण करे, उस दिन एक गोदान करना चाहिये।

### मोक्षका साधन

धर्म, अर्थ, काम और मोश्च-इन चार प्रकारके पुरुषार्थी-में मोक्ष ही परम पुरुषार्थ है, यह निर्विवाद है। यही कारण है कि मुक्तिके लिये हिन्दु, जैन, बौद्ध, मुसल्मान, ईसाई आदि मभी जाति, एवं धर्म-सम्प्रदाय सदासे साधन करते आ रहे हैं। मन्त्र-तन्त्र-यन्त्रके द्वारा मोक्षकी प्राप्ति नहीं हो सकती, ये मोक्षकी प्राप्तिके साधनमें सहायतामात्र करते हैं। वैराग्य ही ज्ञानका मुख्य साधन है। वैराग्यकी प्राप्तिके लिये ही वर्णाश्रम-धर्मोंका पालन करना पड़ता है। यह बात पहले दिखलायी गयी है। वर्णाश्रमधर्मोंके पालनके द्वारा मनके कुछ ग्रद होनेपर अर्थ और काममें वितृष्णा उत्पन्न होती है। धर्मके फलको उनकी अपेक्षा श्रेष्ठ समझकर धार्मिक पुरुष धर्मके लिये अर्थ-- अर्थ ही क्यों, स्त्रीतकका भी त्याग करनेको तैयार हो जाते हैं। धर्मसे अर्थ और कामका सिद्ध होना स्वाभाविक है, परन्तु अर्थसे धर्म होना कठिन है। अर्थका स्वभाव ही यह है कि वह मनुष्यको कृपण बना देता है । अर्थ और काममें आसक्त पुरुष कभी धर्मकी प्राप्ति नहीं कर सकता। इसी कारण भुजा उठाकर व्यासजीने कहा है-

### उर्ध्वबाहुर्विरीम्येष न च कक्षिय्छूणोति मे । धर्मादर्थक्ष कामश्र स किमर्थं न सेम्यते॥

शास्त्रोंमें स्वर्गादिका जो फल बतलाया गया है, उसे मुनकर तथा अनित्य द्रव्योंद्वारा जो प्राप्त होता है, वह नित्य नहीं हो सकता—-इस प्रकारके विचारके द्वारा धर्मका फल अन्तवन्त जानकर मुमुक्षु पुरुषकी धर्ममें भी प्रकृत्ति नहीं हो सकती। इस प्रकारके पुरुष योग, ज्ञान या भक्तिमेंसे किसी एक साधनका आश्रय लेकर मोक्षके लिये प्रयास करते हैं।

इनके साधनोंका विभिन्न रूपोंमें अनेकों लेखक वर्णन करेंगे और समय-समयपर हम भी 'कल्याण' में वर्णन करते आ रहे हैं। यहाँ सब साधनोंको विस्तारपूर्वक देना असम्भव है। अतएव उक्त ज्ञान, योग और भक्तिमेंने किसी एक साधनको अपने अनुकूल जानकर साधक प्रयत्न कर सकते हैं। उनमेंसे सब साधकोंको जो साधन अवश्य करने पड़ते हैं, यहाँ में उन्हींका वर्णन कल्या। साम्प्रदायिक भेदभावको छोड़कर सबको ये साधन समानरूपसे करने पड़ते हैं। इनका पालन किये विना मोक्षकी प्राप्ति असम्भव है।

कामजनित लोभसे कोध उत्पन्न होता है और शत्रुके दोवोंको देखकर इसकी वृद्धि होती है। क्षमाके द्वारा क्रोधका उपराम होता है। सङ्कल्पसे काम उत्पन्न होता है, कामके निरन्तर सेवित होनेसे उसकी वृद्धि ही होती है, कभी उसका ह्रास नहीं होता । विचारके द्वारा कामसे विरत होनेपर अर्थात् सङ्करप त्याग करनेपर तथा स्वादु भोजनकी स्पृहा त्यागनेपर काम नष्ट होता है। परास्याको दयाके द्वारा दूर करना पड़ता है। अज्ञानसे मोह उत्पन्न होता है, पापके अभ्यासके द्वारा इसकी वृद्धि होती है, प्राज्ञका सङ्ग करनेसे मोह नष्ट हो जाता है । विरुद्ध शास्त्रोंके देखनेसे संशय उत्पन्न होता है, तत्त्वज्ञान-की प्राप्तिसे संशयकी नित्रत्ति होती है। प्रीतिसे शोक उत्पन्न होता है, प्रियवियोगका शोक अत्यन्त कष्टपद होता है। अनिष्टकारी समझकर शोकका त्याग करनेसे ही मन स्वस्थ होता है। क्रोध और लोमसे परास्त्या उत्पन्न होती है, निर्वेद और दयाके अभ्याससे उसका क्षय होता है । अहितका सेवन तथा सत्यका त्याग करनेसे मात्सर्य उत्पन्न होता है। साधुजनों-की सेवा करनेसे मार्ल्स दूर होता है। कुलके ज्ञान तथा ऐश्वर्यसे मद उत्पन्न होता है, इनके स्वरूपका ज्ञान होनेसे वह नष्ट हो जाता है। कामसे ईर्ष्या उत्पन्न होती है और उसमें हर्ष प्रकाशित करनेसे उसकी और भी बृद्धि होती है । प्रज्ञाके द्वारा उसका नाश किया जाता है। द्वेषपूर्ण वचनींसे कुत्सा उत्पन्न होती है, लोककी गति देखकर वह कुत्सा नष्ट हो जाती है। शत्रकी समृद्धिका नाश करना असम्भव जानकर तीव असूया उत्पन्न होती है, उसके ऊपर करुणा करनेसे वह असूया दूर हो जाती है। दीन-दुखीको देखकर कृपाका प्रादुर्भाव होता है; उसमें जब धर्मनिष्ठा देखी जाती है, तभी कुपाकी शान्ति हो जाती है। सर्वभूतोंके अज्ञानसे ही लोभकी उत्पत्ति देखनेमें आती है। भोगकी अस्थिरताका चिन्तन करनेसे किसी वस्तुके प्रति लोभ नहीं रह जाता।

सास्विक भोजन करनेसे मनुष्य निदाको जय करनेमें समर्थ हो सकता है। उपस्थ और उदरकी रक्षा धैर्यांक्लम्बन-के द्वारा करनी चाहिये। चक्षु और श्रोत्रकी रक्षा मनके द्वारा करनी चाहिये। मन और वाक्यकी रक्षा कर्मके द्वारा करनी चाहिये। मन और वाक्यके द्वारा दुष्ट चिन्तन करने-पर भी कर्मके द्वारा उसका निरोध करना चाहिये। प्रमाद ही भयका कारण है। अप्रमादके द्वारा भयको दूर करना चाहिये। दम्भको साधुकी सेवाके द्वारा दूर करना चाहिये। उसका निरोध करना चाहिये। उसका नाहिये। अप्रमादके द्वारा प्रमाव चाहिये। उसका साधुकी सेवाके द्वारा दूर करना चाहिये। अप्रमादके द्वारा व्यक्ति है। उसकी पूजा करनी चाहिये। देवताओंको प्रणाम करना चाहिये। किसी-को भी अप्रिय यचन न कहना चाहिये। जिससे हिंसा होती है या किसीके मनमें दुःख होता है, ऐसी बात नहीं कहनी चाहिये।

ध्यान, अध्ययन, दान, सत्य, ही (लजा), सरलता, क्षमा, शौच, आचार, चित्तशुद्धि, इन्द्रियजय—इन सबके साधनके द्वारा तेजकी बृद्धि होती और पापोंका नाश होता है। साधकका सारा प्रयोजन इनके द्वारा सिद्ध होता है तथा विज्ञान भी उत्पन्न होता है। वस्तुकी प्राप्ति और अप्राप्तिमें एकरस रहनेसे पाप नष्ट हो जाते हैं। लघु आहारके द्वारा काम-क्रोधको जय करके ब्रह्मपदके लिये प्रयास करना चाहिये। मन और इन्द्रियोंको एकाग्र करके रात्रिके पूर्वार्द्ध और परार्द्ध- में मनको आत्मामें स्थित करना चाहिये। पञ्च इन्द्रियोंको यदि एक इन्द्रिय भी छिद्रयुक्त हो तो उस इन्द्रियों द्वारा उसकी प्रज्ञा बखालसे जलके समान बाहर निकल जाती है। मत्स्यजीवी जिस प्रकार कुमत्स्यको पहले पकड़कर अन्य मत्स्यांको कमशः पकड़ते हैं, उसी प्रकार साधकको मनरूपी द्वष्ट मत्स्यका पहले निग्रह करके तब अन्य इन्द्रियोंका निग्रह करना चाहिये।

करणे घटस्य या बुद्धिघंटोत्पत्ती न सा मता । एवं धर्मास्युपायेषु नान्यद्रमेषु कारणम् ॥ पूर्वे समुद्दे यः पन्थाः स न गच्छति पश्चिमम् । एकः पन्था हि मोक्षस्य तन्मे विसारतः ऋणु ॥ क्षमया क्षोधमुच्छिन्द्यात् कामं सङ्कृदपवर्जनात् । सत्वसंसेवनाद्दीरो निद्दां चच्छेसुमईति ॥

अप्रमानासयं रक्षेच्छासं क्षेत्रज्ञशीलनात् । इच्छां द्वेषं च कामं च भैबेंण विनिवर्त्तवेत् ॥ अमं संमोहमावर्तमभ्यासाहिनिवर्त्तयेत निद्रां च प्रतिभां चैव ज्ञानाभ्यासेन तस्ववित् ॥ उपद्रवांस्सथा रोगान हितजीर्णमिताशनात् । लोभं मोहं च सन्तोषाद्विषयांस्तत्वदर्शनात्॥ अनुकोशादधर्म जवेद्धर्ममवेक्षया । आयस्या च जयेदाशामर्थं सङ्गविवर्जनात् ॥ अनित्यत्वेन च स्नेहं क्षाधी योगेन परिहतः। कारुग्येनात्मनी मानं तृष्णां च परितोषतः॥ उत्थानेन जयेसन्द्रां वितर्भ निश्चयाज्ञयेत्। मौनेन बहुभाष्यञ्च शौर्येण च भयं स्यजेत्॥ यच्छेद्वाङ्मनसी बुद्ध्या तां यच्छेज्ज्ञानचञ्जूषा। **ज्ञानमारमावबोधेन** यच्छेदारमानमास्मना ॥ तदेतदपशान्तेन बोद्धव्यं श्चिकर्मणा । योगदोषान् समुष्टिच पञ्च यान् कवयो विदः॥

(महा० शान्ति० २७४। ३-१३)

अध्यात्मरामायणके अरण्यकाण्डके चतुर्थ सर्गमें जीवात्मा-का ज्ञान किस प्रकार होता है। इसका वर्णन है । जीवात्मा और परमात्मा पर्याययाचक रूद हैं, इनके बीच भेद-बुद्धि नहीं करनी चाहिये। अमानिता, अदम्भ, अहिंसा, क्षमा, सरलता, मन, वाणी और शरीरके द्वारा सद्गवकी सेवा, बाह्य और आन्तर शौच, सत्कर्मनिष्ठता, शरीर-मन-वाणीका निम्रहः विषयके प्रति वैराग्यः, निरहङ्कारताः, समस्त विषयों में जन्म-मृत्यु-जरा आदिकी आलोचना, पुत्र-धन-दारा आदिमें आसक्तिका त्याग, स्नेह-श्रून्यता, इष्ट और अनिष्टकी प्राप्तिमें समचित्तताः अनन्यरूपसे सब पदर्थीमें सर्वत्र भगवद्भावका दर्शन, जन-समृहके समागमका त्याग, शुद्ध देशका सेवन, मुर्ख और जन-समृहके प्रति अरति, आत्मशानके लिये सर्वदा उद्योग, वेदान्तशास्त्रका अवलोकन—इन सब साधनींसे तथा इनके विरोधी साधनीके त्यागसे जीवात्माका शान होता है। गीतामें तेरहवें अध्यायके ८वें कोकते लेकर १२ कोकतक यही बात कही गयी है।

### साधना-तत्त्व

( लेखक--पं॰ भीइन्मानजी शर्मा )

विषय गम्भीर और व्यापक है; अति तुच्छ जीवसे लेकर महत्तम देवाधिदेवतक सभी साधनाके साध्य हैं। जिसे जिस साध्यको पानेकी इच्छा हो, उसके लिये उसकी साधना मौजूद है। साधना यदि निष्काम होगी तो उसका फल किसी भविष्य कालमें सर्वोत्कृष्ट (पर अज्ञात) मिलेगा और यदि सकाम होगी तो तत्काल मिल जायगा। साधना कोई भी हो, उसके साथ सावधानी अवस्य रखनी होगी; अन्यया साध्य रूठ जायगा और साधना विगइ जायगी।

- (२) यदि आपको ब्रह्मकी साधना करनी हो तो नित्यानित्य-विवेकके द्वारा फलभोगका त्याग कर शम-दमादिकी विपुल सम्पत्तिका संग्रह करना होगा और चलते-फिरते, खाते-पीते, उठते-बैठते मनको ब्रह्ममें ही लगाना होगा। 'ब्रह्म' का स्वरूप क्या है, यह जाननेके लिये चराचर सृष्टिके प्रत्येक प्राणी-पदार्थको ब्रह्मका प्रतिरूप मानकर सर्वेत्र उन्हींका अनुसन्धान करना होगा।
- (३) यदि आपको भैरवः भवानीः हनुमानजी या अन्य किसी भी देवी-देव, भूत-प्रेत, यक्ष, राक्षस, गन्धर्व अथवा डाकिनी शाकिनी आदिको साधना करनी हो तो सर्वप्रथम सद्गुरुके समीप रहकर इनके मन्त्र, साधना, गुण और स्वरूपका ज्ञान प्राप्त कीजिये और इनका अभ्यास हो जानेपर साधनामें मन लगाइये । उक्त देवोंमें कोई सत्त्वगुणी, कोई रजोगुणी और कोई तमोगुणी हैं। इसलिये सत्त्वगुणी और रजोगणी देवोंके साधन-मनत्र वेदों और मन्त्रशास्त्रोंसे और तमोगुणीके माली, तेली, घोबी और चमार आदिस प्राप्त कीजिये । इसी प्रकार सत्त्वगुणी तथा रजोगुणी देवोंके स्वरूप ऋषिप्रणीत स्तोत्रोंमें आये हुए ध्यानोंसे और तमोगुणीके प्रकृतिकी तात्कालिक विकृतिसे लीजिये। इन सब बातोंको जान-कर साधना कीजिये। यह ध्यान रिखये कि साधनाके समय सत्त्व-गुणी देवोंके समीपमें, रजोगुणी देवोंके सामने और तामसीके पृष्ठभागमें बैठकर उनके प्रत्यक्ष दीखते हुए या ध्यानादिसे जाने हुए स्वरूपको हृदयमें रखकर यथाविधि जप कीजिये और विनयी बने रहिये। इस प्रकार करते रहनेसे अगर आपकी साधना अनुकूल हुई तो उसकी अवधि समाप्त होनेके पहले सास्विकी देवता उस काममें आपकी अविच

पैदा करेंगे, रजोगुणी उसमें देर लगावेंगे और तमोगुणी बाधा डालेंगे। ऐसी अवस्थामें आप धैर्य, दृदता और संलग्नतामें मजबत रहेंगे तो आपकी साधना सफल हो जायगी और कदाचित् कुछ गड़बड़ होगी तो बना-बनाया काम विगड जायगा । उचित तो यह है कि साधनासम्पन्न होने-तक सब तरहसे सावधान रहें और साध्य देवको साक्षात् ब्रह्म मानकर उसमें मन लगावें । अगर आराध्य देवको प्रत्यक्ष करना हो तो श्रद्धाः अम्यासः साधना और 'लग्नताकी विशेष वृद्धि करें। उससे ब्रह्मा, विष्णु, महेशादि या तो स्वप्नमें दर्शन देंगे या किसी अदृष्टपूर्व विलक्षण दृश्यके रूपमें कुछ कहेंगे । सूर्य, शक्ति या हनूमान्जी आदि गो, दिज, बदुक या महाकाय मर्कटके रूपमें दर्शन देंगे । भैरव-भवानी या भोमियाँ आदि सिंह, खान या सर्पादिके द्वारा मिलेंगे। यक्ष-राक्षम या गन्धर्वादि पशु-पक्षी या नारीके रूपमें नजर आवेंगे। भूत-प्रेत और पिशाचादि भेड़, ऊँट या मैंसे आदि बनकर दीखेंगे। यक्षिणी नवयवती-जैसी माछम होगी और डाकिनी अपने ही विकृत वेषमें आवेगी। इनमें जिनको भी आप प्रत्यक्ष करना चाहेंगे वही आपको उक्त प्रकारसे दर्शन देंगे। किन्त ऐसे अनुष्ठानोंमें अनेक आपत्तियाँ आती हैं। कई एक देवता प्रत्यक्ष होनेके पहले कुछ ऐसे दृश्य उपस्थित कर देते हैं जिनकी देखकर सामान्य साधक सहम जाते या वेसुध हो जाते हैं और अन्तमें उनका बिगाड़ हो जाता है। अतः ऐसी भावनाके बदले शान्त-अशान्त सभीको ब्रह्मके रूपमें परिणत करके सात्त्विकी साधना करें तो अच्छा है।

(४) यदि आप मन्त्र-तन्त्रया कृत्या साधना चाहें तो इस विषयके शास्त्रोंका अध्ययन या अवलोकन कीजिये। रहस्प-शानके विना यों ही किसी सत्पात्रको सत्ताहीन करनेके लिये 'हां,हीं,हुं,फट्'से मन्त्रशास्त्रोंकी समाप्ति और दूसरोंके सुत-दारा और सम्पत्तिको मिटानेके लिये सेहका सूला, कुमारीका सूत, चाकका डोरा और पड़ोसीकी झाडू आदिसे तन्त्रशास्त्रोंकी इतिश्री करना अच्छा नहीं; इनका अनर्थकारी अधम फल तत्काल नहीं तो अन्तकालतक अबस्य मिलता है। अतएव इनकी अपेक्षा-

'ॐ नमो भगवते वासुदेवाय', 'ॐ नमः शिवास', 'ॐ

नमो वकतुण्डाय', 'ॐ नमः सूर्याय', 'ॐ नमः शक्त्ये' 'ॐ नमो हनुमते' और 'ॐ नमः परमात्मने'

--आदिके अखण्ड प्रयोगोंसे मंत्रोंका और गन्ध-पुष्पादिसे शोमित, घृतपूर्ण बत्तियोंसे प्रज्वलित और अनुष्ठानियोंके द्वारा पूजित प्रकाशमान दीपकको चौराहेमें रखकर दध्योदनादिकी बिल देनेके द्वारा तन्त्रोंका और जनपदनाशादि उत्पातोंके उपशमनार्थ अखण्ड रामध्विन, अहोरात्र होमाहुित, शतसहस्रायुत चण्डीप्रयोग और प्रतिदिनके प्रीतिमोज आदिकी कृत्याओंका प्रचार करना अच्छा है। ऐसे मनत्र-तन्त्र और कृत्याके अमिट और अमित फलसे अझोसी-पड़ोसी और आप सकुटुग्व सुखी रहेंगे और आपका यश फैलेगा।

- (५) यदि आपको किसी 'मनुष्य' की साधना करनी हो तो साध्य चाहं मा-बाप, भाई-बहिन, स्त्री-पुत्र, गुरु-पण्डित, अमीर-गरीब, धनी या निर्धन कोई हों। आप उनमें ब्रह्मका अंश मानकर उसी भाँति साधना कीजिये जिस भाँति आराध्य देवकी करते हैं । सबसे पहले आप उनके खान-पान, व्यवहार और स्वभावको जान लीजिये और फिर उनके मन या मिजाजके मापिक साधिये। ये जो भी चाहें, कहें, करावें उसको तुरंत कीजिये और सब कामोंमें तत्परता दिखाते हुए मीठे वर्तावसे उनको वरावर्ती बना लीजिये । उनके कहे मुताबिक करनेमें कभी देर, संकोच या न्यूनता न होने दीजिये। साधनाकं समय अगर आपको धूप, वर्षा या मर्दी आदि सतावें तो उनको भी सह लीजिये । इस भाँति करनेमें यदि आपकी साधना सकाम होगी तो साध्य आपको अपना शरीर-तक देनेमे भी संकोच नहीं करेगे और निष्काम होगी तो मर्वस्वसे बढ़कर शुभाशिषु मिलेगी, जिसका पल परमातमा देंगे और वह अमिट रहेगा।
- (६) यदि आप हाथी, घोड़े, गाय, बैल या मेंस आदि-की साधना करना चाहे तो हनमें भी उसी ब्रह्मका अंदा मान-कर सानुराग साधना कीजिये और ठीक समयपर चारा-दाना,पानी, सपाई और सँभाल आदिक सिवा प्यार-दुलार भी करते रहिये। इस माँति करनेमें आपकी साधना सकाम होगी तो उनसे आप हर तरहका काम लेंगे, हर तरहका लाभ उठावेंगे और दूध, दही, घी, छाछ या मलाई आदि पौष्टिक पदार्थ आपको मिलते रहेंगे—जिनसे स्वास्थ्य और आयुकी वृद्धि होगी। और यदि साधना निष्काम होगी तो मरणानन्तर उनके हाड़, दाँत, चमड़ेका और उनकी सन्ततिका पूरा

लाभ (आपको नहीं, पर आपके पुत्रादिकों या पड़ोसियोंको) अवस्य मिलेगा।

- (७) यदि आप तोता, मैना या मुगें आदि पक्षियोंकी साधना करना चाहें तो वे भी उसी यापके बेटे हैं, उनको भी उसी भाँति साधिये और मैना आदिको 'हरे राम' रटाकर मुक्तिमार्गमें लगा दीजिये। साथ ही मुगें आदिसे विषमिश्रित भोजनादिकी परीक्षा करवाकर अपाहिज बुमुक्षितोंकी प्राण्यक्षा कीजिये। यदि यह साधना सकाम हो तो उक्त पक्षियोंको बेचकर पैसे पैदा कीजिये और निष्काम हो तो उनको खुले मैदानमें यथायोग्य दाना-पानी देकर पक्षोमात्रका पालन कीजिये। इस प्रयोगसे आपको ज्ञात होगा कि मनुष्योंकी अपेक्षा पग्नु-पक्षियोंके आहार-विहार, वर्ताव-व्यवहार कितने उत्कृष्ट होते हैं।
- (८) यदि आप कृक्ष, वाटिका, वनस्पति या अन्नादि-की साधना करना चाहें तो बड़ी खुशीकी बात है। खूब मन लगाकर कीजिये। उनमें भी उसी ब्रह्मका अंश है जिसका ब्रह्मा,विष्णु,महेशमें है। इनकी साधना यदि सकाम करोगे तो 'कृक्षों' से फल-फूल, छाया और काष्ठसंग्रह होगा। 'वाटिका' से पुष्प-सुगन्ध और स्वास्थ्यप्रद गुद्ध वायु मिलेगा, 'वनस्पति' से औपधनिर्माणके साधन और 'अन्न' से भरण-पोषण और उदरदरीका पूरण आदि अनेक लाभ होंगे। और यदि निष्काम होगी तो इनसे आपको होनेवाले सभी सुख-लाभ या स्वास्थ्य-साधन दूसरोंको मिलेंगे, जिसमें आपका यश, पुष्य और नाम पीढ़ियोंतक मौजूद रहेगा।
- (१) यदि आपको इन साधनाओं में यह सन्देह हो कि संसारक अगणित प्राणी, पदार्थ या देवादि समीमें अकेले ब्रह्मका अंश कैसे आ सकता है तो इसकी निवृत्तिके लिये आप मुँह देखनेके शीशेको फोइकर अगणित दुकड़े कर दीजिये। वे गोल, चौकोर, चिपटे, घटकोण, छोटे-बंडे, बारीक-कैसे भी हों, सबको दुपहरीकी धूपमें रख दीजिये। उनके समीप ही अनेक प्रकारके पात्रोंमें थी, दूध, दही, छाछ, जल, तेल आदि पदार्थ भर दीजिये और वहीं हर तरहके प्रकाशमान वस्त्र, शस्त्र, आभूषण और वर्तन रखवा दीजिये और फिर उन सबको अलग-अलग या एक साथ देखिये। उन सबमें ब्रह्मके प्रत्यक्ष स्वरूप तेजःपुद्ध जगदाधार और सहस्रों किरणवाले सूर्यका जो प्रतिविम्ब आकाशमें दीखता है वही यथावत् (ज्यों-का-त्यों) दीखेगा और साक्षात् सूर्यकी माँति उन सब

बस्तुओं में दीवानेवाले प्रतिविग्यते मी आँखों में चकाचौंध आयेगी। इससे आप जान सकेंगे कि सूर्यकी माँति ही ब्रह्मका अंश भी सबमें प्रविष्ट रहता है और उसी तरह सब काम यथावत् करता है।

(१०) साधनाके अनेक प्रकार हैं। उनमें प्रतिदिनकी सेवाके सिया (१) एक सौ आठ तुलसी-मंबरियोंसे विष्णुकी, (२) अर्कपुष्प, विल्वपत्र, पार्थिवपूजन और इद्रामिषेकसे शिषकी, (३) प्रति परिक्रमामें मोदक अर्पण करनेसे गणेशकी, (४) रक्तचन्दन और लाल कनीरके पुष्पीसे युक्त १०८ अर्प्यदान, नमस्कार और परिक्रमणसे स्पर्वकी, (६) रामायणके प्रकारके पुष्पीकी सौ पुष्पाञ्जलियोंसे 'शाक्ति'की, (६) रामायणके

पाठके साय तिलोंके तेलके अविश्विक अभिषेकसे हन्मान्जी-की, (७) नाम-जपके साथ चम्पक-पुष्प अर्पण करनेसे सीता-की, (८) दूर्वाक्कुरोंके अभिषेकसे गौरीकी, (९) तैल्हारासे मैरवकी, (१०) मूँग-भातसे 'भोमियां' की, (११) जलार्पणसे पीपलकी, (१२) सूत्रार्पणसे 'वट' की, (१३) गुड्मिश्रित गोधूमचूर्णादिसे गौकी, (१४) स्ले अन्नराधि-से कपोतमण्डलकी, (१५) आश्रयदानादिसे अपाहिजोंकी और (१६) मनस्तुष्टिके प्रीत्युपहारोंसे परिवारकी साधना विशेष रूपसे सम्पन्न हो सकती है। उपासनाके ग्रन्योंमें इनके विधि-विधान विस्तारपूर्वक लिखे हैं। उनको देखकर यथोचित कार्य करें।

and the same

# वैदिक कर्म और ब्रह्मज्ञान

( लेखक--श्रीवसन्तकुमार चटजी, एम्०, ए० )

पात्रचात्य विद्वानोंकी यह कल्पना है कि वैदिक कर्मकाण्ड और औपनिषद ब्रह्मज्ञानमें परस्परविरोध है। डा॰ विंटरनिज लिखते हैं कि 'जब ब्राह्मणलोग यज्ञ-यागादिके निरर्थक शास्त्रमें प्रवृत्त थे, तब अन्य लोग उन महान् प्रश्नोंके विचारमें लगे थे जिनका पीछे उपनिषदोंमें इतनी उत्तमताके साथ विवेचन हुआ है।'(हिस्टरी आफ संस्कृत लिटरेचर पृ० २३१) मि॰ मैकडानेल कहते हैं कि 'उपनिषद् यद्यपि ब्राह्मणग्रन्थों-के ही भाग हैं। क्योंकि हैं वे उन्होंके ज्ञानकाण्डके विस्तारस्वरूप। तथापि उनके द्वारा एक नये ही धर्मका प्रतिपादन हुआ है, जो वैदिक कर्मकाण्ड या व्यवहारके सर्वया विरुद्ध है। (हिस्टरी ऑफ संस्कृत लिटरेचर ए० २१८) इन विद्वान् प्रोफेसर-को यह नहीं सूझा कि एक ही अन्थके दो भाग एक-दूसरेके विरुद्ध कैसे हो सकते हैं। जो लोग भारतीय संस्कृतिकी परम्परा-में नहीं जन्मे, नहीं फले-फले, उन विदेशियोंको तो इस गलतीके लिये क्षमा किया जा सकता है। उनका जन्म-जात संस्कार ही वैदिक कर्मकाण्डके विरुद्ध है। उनकी तो यह समझ है कि ये वैदिक कर्म अन्धविश्वासकी उपज हैं। आत्मज्ञानसे इनका कोई सरीकार नहीं। परन्त हम उन अग्रगण्य आधुनिक भारतीय विद्वानींको क्या कहें जो वैदिक कर्मकाण्ड और औपनिषद ब्रह्मज्ञानके इस पाइचात्त्य विद्वानी-द्वारा कस्पित परस्परविरोधका ही अनुवाद किया करते हैं! क्या उन्हें भी यह नहीं सूझता कि श्रीमत् शङ्कराचार्य और भीरामानुजाचार्य-जैसे महान् प्रतिभाशाली व्यक्तियोंमें इतनी

समझ तो अवस्य रही होगी कि यदि ब्रेट्सेके कर्मकाण्ड और ज्ञानकाण्डमें परस्परिवरोध है तो दोनी ही काण्ड सत्य नहीं माने जा सकते ! यह बात स्मरण रहे कि श्रीशङ्कराचार्य और श्रीरामानुजाचार्य तथा भारतके सभी प्राचीन आचार्योने यह माना है कि वेद, जिनमें उपनिषद् भी आ जाते हैं, अपौरुषेय हैं अर्थात सर्वथा सत्य हैं।

इस कर्मकाण्ड और ज्ञानकाण्डके परस्परिवरोधकी कल्पना जिस आधारपर की जाती है, उसका यदि इम परीक्षण करें तो हमें यह देखकर आश्चर्य होगा कि इतने बड़े-बड़े विद्वान् मूलमें ही इतनी बड़ी गलती कैसे कर गये। वैदिक कर्मकाण्डकी यह फलश्रुति है कि इन कर्मोंके आचरणसे स्वगंकी प्राप्ति होती है। उपनिषदींने कहीं भी इसका खण्डन नहीं किया है। उपनिषदींने कहीं भी इसका खण्डन नहीं किया है। इसके विपरीत उपनिषदोंके अनेक वाक्य इसके समर्थक हैं। इसके दो अवतरण नीचे देते हैं—

'तचे ह वै तदिष्टापूर्ने कृतमित्युपासते ते चान्द्रमसमेब स्रोकमभिजयन्ते ।' (प्रभोपनिषद् १।९)

'जो लोग यह करना, वापी-कूप-तड़ागादि खुदवाना और बगीचा लगवाना आदि इष्टापूर्तरूप कर्ममार्गका ही अवलम्बन करते हैं, वे चन्द्रलोकको प्राप्त होते हैं।' (चन्द्रलोक स्वर्गका ही एक भेद है)।

पृतेषु भरवरते आवमानेषु स्वासकं चाहुतको कादनाकन्।

स• अं॰ ४२<del>--४३---</del>

#### सं नयन्त्येताः सूर्वस्य रक्ष्मयो यत्र देवानां पतिरेकोऽधिवासः॥ (गुण्डक०१।२।५)

'इन दीप्तिमान् जिह्नाओं में जो यथाकाल आहुति देता हुआ अग्निहोत्र करता है, उसे वे आहुतियाँ सूर्यकी रिम्मियों-के साथ मिलकर वहाँ ले जाती हैं, जहाँ देवताओंका एक पति सबसे ऊपर विराजता है।

मुण्डकोपनिषद् स्पष्ट ही बतलाता है कि वैदिक कर्मकाण्ड सभा अर्थात् अन्यर्थ फलप्रद है । यभा-

> 'तदेतत् सत्यं मन्त्रेषु कर्माणि कवयो यान्यपद्यन्' (मुण्डक० १।२।१)

'ऋषियोंने मन्त्रोंमें जिन कमीविधियोंको देखा, वे सत्य हैं।' प्रथमतः मन्त्र प्रकट हुए, तब उन मन्त्रोंके साथ बैदिक कर्म करनेकी विधियाँ ब्राह्मणप्रन्थोंमें समाविष्ट की गर्या। ये ब्राह्मणप्रन्थ वेदोंके ही अंग हैं और अपीरुषेय बेदमन्त्रोंसे ही निकले हैं। इस प्रकार बेद मन्त्र-ब्राह्मणात्मक हैं, जैसा कि 'यज्ञपरिभाषासूत्र' में महर्षि आपस्तम्ब कहते हें—

'मन्त्रबाह्मणयोर्वेदनामधेयम् ।' 'वेद नाम मन्त्रों और ब्राह्मणोंका है ।'

वैदिक कर्म और औपनिषद शानके बीच परस्परियोध केवल आधुनिक पण्डितोंकी कल्पना है, यह बात इससे भी स्पष्ट हो जायगी कि उपनिषदोंने कितने ही स्थानोंमें वेदोंके मन्त्रमागसे प्रमाण उद्धृत किये हैं—यह कहकर कि 'तदेतद् श्रृचाभ्युक्तम्' अथवा 'तदेष हलोकः' इत्यादि (अर्गात् श्रृक्में ऐमा कहा है, अथवा वेदमन्त्र ऐसा है)।

ब्रह्मकी महिमाका वर्णन करते हुए एक जगह मुण्डकोप-निषद्में यह मन्त्र आता है—

तस्मादचः साम यजुंषि दीक्षा यज्ञाञ्च सर्वे कतवो दक्षिणाञ्च । संवस्तरञ्च यजमानञ्च लोकाः सोमो यत्र पवते यत्र सुर्यः॥

(२।१।६)

'उन परब्रहासे ऋग्वेद, सामबेद, यजुर्वेद, दीक्षा, यज्ञ, कतु, दक्षिणा, संवत्सर, यज्ञमान और विविध लोक, जिनमें चन्द्र और सूर्व चलते हैं, प्रकट हुए हैं।' कठोपनिषद्में यह देखा जाता है कि निचकेताको ब्रह्मज्ञान देनेके पूर्व उन वैदिक यज्ञोंको करनेकी दीक्षा दी गयी, जिनसे स्वर्गकी प्राप्ति होती है।

इस प्रकार यह सर्वया स्पष्ट है कि उपनिषद् वैदिक यज्ञोंद्वारा स्वर्गकी प्राप्तिका होना घोषित करते हैं। परन्तु इस विषयमें यह भी तो कहा जा सकता है कि यज्ञोंसे स्वर्ग-लाभ भले ही होता हो, पर उपनिषदोंका लक्ष्य तो स्वर्ग नहीं प्रत्युत मोक्ष है और इसलिये उपनिषद् ऐसा कैसे कह सकते हैं कि कोई अपना समय और शक्ति वैदिक यज्ञ-यागादिमें व्यर्थ ही व्यय किया करे। परन्तु यह कुतर्क ही है। उपनिषद् तो स्पष्ट ही विधान करते हैं कि यज्ञ करो। स्नातकके समावर्तन-संस्कारमें आचार्य शिष्यको स्पष्ट ही आदेश देते हैं कि —

देवपितृकार्याभ्यां न प्रमदितस्यम् । (ते०उ०१।११।२)

'देवों और पितरोंके लिये यज्ञ करनेमें कभी प्रमाद न करना ।' मुण्डकोपनिषद्के उपसंद्वारमें यह कहा है कि—

### तेषामेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेत शिरोवतं विधिवद्येस्तु चीर्णम् ॥

(मुण्डक ०३।२।१०)

'यह ब्रह्मविद्या उन्हींसे कहे, जिन्होंने विधिगृर्वक शिरोबत (एक वैदिक यज्ञ) सम्पन्न किया हो ।' कठोपनिपट्की कयामें वैदिक यज्ञोंकी विद्या पहले बताकर तब ब्रह्मविद्याको बतलाना इसी बातको ही तो स्चित करता है कि ब्रह्मविद्याका अधिकार वैदिक कर्मका विधिपूर्वक पालन करनेसे ही प्राप्त होता है।

फिर भी यह प्रश्न किया जा सकता है कि यदि वैदिक कर्म स्वर्गके ही देनेवाले हैं तो जो मनुष्य स्वर्ग न चाहता हो, मोक्ष ही चाहता हो, उसके लिये वैदिक कर्मकी आवस्यकता ही क्या हो सकती है ? इसका उत्तर बृहदारण्यकोपनिपद्के इस वचनसे मिलता है—

'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यहेन दानेन तपसानाझकेन।' (४१४।२२)

'ब्राह्मणलोग वेदाध्ययनसे तया कामनारहित यह, दान और तपरे उस (ब्रह्म) को जाननेकी इच्छा करते हैं।' इस यचनमें अनाशकेन (कामनारहितेन) पद विशेष अर्थपूर्ण है। इसका यही अर्थ है कि वेदोक्त यज्ञादि कर्म जब आस्रिक्षहित किये जाते हैं, तब उनसे स्वर्गलाम होता है और जब आस्रिक्तरहित किये जाते हैं, तब काम-कोधादिकोंसे मुक्त होकर कर्ताका चित्त ग्रुद्ध हो जाता है। यही बात गीताने इन श्लोकोंमें कही है—

यज्ञवानतपःकर्म न त्याज्यं कार्यमेव तत् । यज्ञो दानं तपश्चैव पावनानि मनीषिणाम् ॥ एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा फळानि च । कर्तच्यानीति मे पार्य निश्चितं मतसुत्तमम् ॥

(१८। ५-६)

'यश, दान, तप आदि कर्म त्याज्य नहीं हैं, अवश्य करणीय हैं; क्योंकि वे मनीधियोंको पावन करते हैं। इन कर्मोंको भी आसक्ति और फलेच्छाको छोड़कर करना चाहिये, यही मेरा निश्चित उत्तम मत है।' उपनिषद्के 'अनाशकेन' पदको ही गीताके 'सङ्गं त्यक्त्वा फलानि च' शर्दोने विशद किया है।

अब उपनिषद्के उस मन्त्रका भी विचार कर लीजिये, जिससे आधुनिकोंको वैदिक कर्म और औपनिषद शानमें परस्परविरोध देख पड़ता और यह कहनेका मौका मिलता है कि उपनिषदोंने तो वैदिक कर्मकाण्डका खण्डन किया है। मन्त्रार्थका ठीक तरहसे विचार करनेपर अवस्य ही यह प्रतीत होगा कि खण्डन वैदिक कर्मकाण्डका नहीं, बल्कि उसके फलस्वरूप स्वर्गभोगकी इच्छाका खण्डन है। मन्त्र इस प्रकार है—

प्रवा होते अरदा यज्ञरूपा
अष्टाद्शोक्तमवरं येषु कर्म।
एतच्छ्रेयो येऽभिनन्दन्ति मुद्दा
जरामृत्युं ते पुनरेवापि यन्ति॥
(मण्डक०१।२।७)

अर्थात् 'जिनपर शानवर्जित कर्म अवलिम्बत है—ऐसी ये अठारह यश्रमाधनरूप नौकाएँ अहद हैं। इन्हें जो श्रेय जानकर इनका अभिनन्दन करते हैं, वे मूद हैं। वे फिरसे जरा और मृत्युको प्राप्त होते हैं।' यहाँ यशोंको 'अहद नौकाएँ' कहा है; क्योंकि ये नौकाएँ मृत्युसागर पार नहीं करातीं, ब्रह्मविद्या ही मृत्युसागरके पार पहुँचाती है। इसका यह मतलब तो नहीं हुआ कि इन यशोंका कोई प्रयोजन ही नहीं है। इसके पूर्वके दो मन्त्रोंमें यह बात कही जा जुकी है कि जो लोग यह करते हैं, वे मृत्युके पश्चात् स्वर्गको जाते हैं। इस मन्त्रसे यह भी न समझना चाहिये कि इसका अभिप्राय यशोंके खण्डनमें हैं,। कारण, अन्य मन्त्रोंमें, जो पहले उद्घृत किये जा जुके हैं, यज्ञोंका आग्रहपूर्वक विधान किया गया है। यहाँ 'अदृढाः' पदसे इतना ही स्चित किया गया कि यही अन्तिम और सबसे बढ़ी चीज नहीं है।

आधुनिकोंके चित्तमें यह शक्का उठ सकती है कि वैदिक यशोंके करनेसे मनकी शुद्धि कैसे हो सकती है। इसका समाधान यह है कि मनकी जो विविध कामनाएँ हैं जो आत्मवस्थताके न होनेसे ही उत्पन्न होती हैं, मनकी मिलनता या अशुद्धि हैं । वैदिक कर्मकाण्ड आत्मसंयमकी शक्तिको ही बढाता है। केवल बाह्य विधिका ही सम्पादन यथेष्ट नहीं होता । आत्मशुद्धि और ज्ञानप्राप्तिकी सची अभिलाषा भी होनी चाहिये। जहाँ ऐसी इच्छा होती है, वहाँ बाह्य विधिसे बड़ी सहायता मिलती है। मनुष्य शरीर भी है और शरीरी जीव भी। वह जबतक अपने शरीरको योग्य नहीं बना लेता, तबतक वह आध्यात्मिक उत्कर्षका अधिकारी नहीं होता। एक दूसरे ढंगसे भी इस प्रश्नपर विचार किया जा सकता है। हमारा चित्त अनेक प्रकारके कुकर्मीस मिलन हो। गया है। इन सब मलोंको इटानेके लिये सत्कमों-का किया जाना आवश्यक है। सत्कर्म कराना ही वैदिक कर्मकाण्डका उद्देश्य है । ईशोपनिषद्का यह वचन है कि मोक्षके लिये अविद्या और विद्या दोनों आवस्पक हैं। विद्याके विना केवल अविद्यासे काम नहीं चलता; अविद्याके विना केवल विद्या उससे भी खराव है। श्रीमद्रामानुजाचार्यने विद्यासे अर्थ प्रहण किया है ज्ञानका और अविद्यासे शास्त्रोक्त कर्मका-एक साधनाका तात्त्विक अङ्ग है और दूसरा व्यावहारिक। शास्त्रोक्त कर्मोंके करनेसे चित्त शुद्ध होता है और तब ब्रह्मविद्या, श्रवण करनेसे, फलवती होती है। अग्रद्धचेताको उस श्रवणसे कुछ भी लाभ नहीं हो सकता। ब्रह्मज्ञानकी प्राप्तिमें साधनरूपसे वैदिक कर्मोंकी फलवत्ता भगवान वेदव्यासने ब्रह्मसत्रोंमें प्रतिष्ठित की है---

#### सर्विपेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरश्ववत् । (१।४।२६)

अर्थात् परम ज्ञानके लिये वेदोक्त कर्मोंका आचरण वैसे ही आवश्यक है, जैसे एक स्थानसे दूसरे स्थानको जानेके लिये धोड़ेकी सवारी आवश्यक होती है। घोड़ेके साथ जीन और लगाम आदिकी भी जरूरत होती है। इसी प्रकार परम ज्ञानकी प्राप्तिमें केवल बेदानुबचनसे ही काम नहीं चलता, बल्कि वेदोक्त कर्म करनेकी भी आवश्यकता बढ़ती है। (श्रीरामानुजाचार्यकृत श्रीभाष्य)

# विहितत्वास आग्रमकर्मापि । ( १ । ४ । १२ ) सहकारिकेन च । ( १ । ४ । ११ )

—हन स्त्रोंमें यह स्पष्ट कहा गया है कि आअमधर्मोंका पालन भी ब्रह्मविद्यामें साधक होता है और आहारादिके विषयमें भी शास्त्रविधिसे युक्त आचरण सहकारी होता है। काम-क्रोधादि विकार ईश्वरध्यानमें वाधक होते हैं। वेदोक्त वर्णाश्रमधर्म काम-क्रोधादिको जीतनेकी सामर्थ्य देता है। यह सच है कि वर्णाश्रमधर्मके आचरणके विना जप, तप, उपवास और दानसे भी ब्रह्मज्ञान प्राप्त किया जा सकता है। छान्दोरयोपनिषद्के रैक, बृहदारण्यककी वाचक्रयी, महाभारतके भीष्म किसी आश्रममें नहीं थे अर्थात् उन्होंने वर्णाश्रमधर्मसे विद्यित कर्मोका विधियुक्त आचरण नहीं किया, तथापि वे ब्रह्मविद्या-लाभ कर ब्रह्मज्ञानी हुए। मनुसंहिताका यह बचन है—

# जन्येनापि च संसिद्धेद्राह्मको नात्र संशयः। कुर्योदम्यस वा कुर्योत्मीको ब्राह्मक उच्यते हे (२१८७)

सारांश यह कि 'जपसे भी ब्राह्मणको संसिद्धि प्राप्त होती है, चाहे वह कोई अन्य कर्न करे या न करे।' वेदव्यासने इस वचनका 'अपि च स्मर्यते' (३।४।३७) इस सूत्रमें प्रामाण्य दरसाया है। तथापि जप-तप-दानादिकी अपेक्षा वर्णाश्रमधर्म ही ब्रह्मप्राप्तिमें अधिक फलप्रद है—

### अतस्वितरज्ज्यायो छिङ्गाच । (महास्त्र ३ । ४ । ३९)

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि परम ज्ञानकी प्राप्तिके साधन-में बाह्य आचरणके नियमनकी भी उतनी ही आवश्यकता है जितनी कि आन्तर अभ्यासकी।

# न्यासका प्रयोग और उसकी महिमा

न्यासका अर्थ है स्थापन । बाहर और भीतरके प्रत्येक अङ्गमें इष्टदेवता और मन्त्रका स्थापन ही न्यास है। इस स्थूल्दारीरमें अपवित्रताका ही साम्राज्य है, इसल्यि इसे देवपूजाका तबतक अधिकार नहीं जबतक यह शुद्ध एवं दिल्य न हो जाय । जबतक इसकी अपवित्रता बनी रहती है, तबतक इसके स्पर्श और स्मरणसे चित्तमें ग्लानिका उदय होता रहता है। ग्लानियुक्त चित्त प्रसाद और भायोद्रेकसे शून्य होता है, विक्षेप और अवसादसे आकान्त होनेके कारण बार-बार प्रमाद और तन्द्रासे अभिभूत हुआ करता है। यही कारण है कि न तो वह एकतार स्मरण ही कर सकता है और न विधि-विधानके साथ किसी कर्मका सङ्गोपाङ्ग अनुष्ठान ही। इस दोषको मिटानेके लिये न्यास सर्वश्रेष्ठ उपाय है। शरीरके प्रत्येक अन्तरालमें जो भावनाशक्ति मुर्च्छित है, उनको क्यानेके लिये न्यास अव्यर्ध महौषधि है।

न्यास कई प्रकारके होते हैं। मातृकान्यास, स्वर और वर्णोंका होता है। मन्त्रन्यास पूरे मन्त्रका, मन्त्रके पदोंका, मन्त्रके एक-एक अश्वरका और एक साथ ही सब प्रकारका होता है। देवतान्यास शरीरके बाह्य और आभ्यन्तर अङ्गोंमें अपने इष्टदेव अथवा अन्य देवताओंके यथास्थान न्यासको कहते हैं। तत्वन्यास वह है, जिसमें संसारके कार्य-कारणके रूपमें परिणत और इनसे परे रहनेवाले तत्त्वोंका शारीरमें यथास्थान न्यास किया जाता है। यही पीठन्यास भी है। जो हार्योंकी सब अङ्कुलियोंमें तथा करतल और करपृष्ठमें किया जाता है, वह करन्यास है। जो त्रिनेत्र देवताओंके प्रसङ्गमें षडङ्ग और अन्य देवताओंके प्रसङ्गमें पञ्चाङ्ग होता है, उसे अङ्गन्यास कहते हैं। जो किसी भी अङ्गका स्पर्श किये विना सर्वाङ्गमें मन्त्रन्यास किया जाता है, वह व्यापकन्यास कहलाता है। ऋष्यादिन्यासके छः अङ्ग होते हैं—सिरमें ऋषि, मुखमें छन्द, हृदयमें देवता, गुस्यस्थानमें बीज, पैरोंमें शक्ति और सर्वाङ्गमें किलक। और भी बहुत-से न्यास हैं, जिनका वर्णन प्रसङ्गानसार किया जा सकता है।

न्यास चार प्रकारसे किये जाते हैं। मनसे उन-उन स्थानोंमें देवता, मन्त्रवर्ण, तत्त्व आदिकी स्थितिकी भावना की जाती है। अन्तर्न्यांस केवल मनसे ही होता है। बहिन्यांस केवल मनसे भी होता है और उन-उन स्थानोंके स्पर्शसे भी। स्पर्श दो प्रकारसे किया जाता है, किसी पुष्पसे अथवा अङ्गुलियोंसे। अङ्गुलियोंका प्रयोग दो प्रकारसे होता है। एक तो अङ्गुल और अनामिकाको मिलाकर सब अङ्गोंका स्पर्श किया जाता है और दूसरा भिज्ञ-भिज्ञ अङ्गोंके स्पर्शके

क्रिये भिन्न-भिन्न अङ्गलियोंका प्रयोग किया जाता है। विभिन्न अङ्गुलियोंके द्वारा न्यास करनेका क्रम इस प्रकार है--- मध्यमा, अनामिका और तर्जनीसे हृदय, मध्यमा और तर्जनीसे सिर, अङ्गठेसे शिखा, दर्से अङ्गलियोंसे कवच, तर्जनी, मध्यमा और अनामिकासे नेत्र, तर्जनी और मध्यमासे करतल-करपृष्ठमें न्यास करना चाहिये। यदि देवता त्रिनेत्र हो तो तर्जनी। मध्यमा और अनामिकासे, द्विनेत्र हो तो मध्यमा और तर्जनी-से नेत्रमें न्यास करना चाहिये । पञ्चाकुन्यास नेत्रको छोडकर होता है। वैष्णवींके लिये इसका क्रम भिन्न प्रकारका है। ऐसा कहा गया है कि अङ्गठेको छोड़कर सीधी अङ्गुलियोंसे हृदय और मस्तकमें न्यास करना चाहिये। अङ्गठेको अंदर करके मट्टी बाँधकर शिखाका स्पर्श करना चाहिये। सब अङ्ग्रुलियोंसे कवच, तर्जनी और मध्यमासे नेत्र, नाराचमुद्रासे दोनों हार्थोको ऊपर उठाकर अङ्गठे और तर्जनीके द्वारा मस्तकके चारों और करतलध्वनि करनी चाहिये। कहीं कहीं अङ्गन्यासका मन्त्र नहीं मिलता, ऐसे स्थानमें देवताके नामके पहले अक्षरसे अङ्गन्यास करना चाहिये।

शास्त्रमें यह बात बहुत ज़ोर देकर कही गयी है कि केवल न्यासके द्वारा ही देवत्वकी प्राप्ति और मन्त्रसिद्धि हो जाती है । हमारे भीतर-बाहर अङ्ग-प्रत्यङ्गमें देवताओंका निवास है, हमारा अन्तस्तल और बाह्य शरीर दिव्य हो गया है—इम भावनासे ही अदम्य उत्साह, अद्भुत स्फूर्त्ति और नवीन चेतनाका जागरण अनुभव होने लगता है। जब न्यास सिद्ध हो जाता है, तब तो भगवानसे एकत्व स्वयंसिद्ध ही है। न्यासका कवच पहन लेनेपर कोई भी आध्यात्मिक अथवा आधिदैविक विघ्न पास नहीं आ सकते; जब कि विना न्यासके जप, ध्यान आदि करनेपर अनेकों प्रकारके विध उपस्थित हुआ करते हैं । प्रत्येक मन्त्रके, प्रत्येक पदके और प्रत्येक अक्षरके अलग-अलग ऋषि, देवता, छन्द, बीज, शक्ति और कीलक होते हैं। मन्त्रसिद्धिके लिये इनके ज्ञान, प्रसाद और सहायताकी अपेक्षा होती है। जिस ऋषिने भगवान शङ्करसे मन्त्र प्राप्त करके पहले-पहल उस मन्त्रकी साधना की यी। वह उसका ऋषि है। वह गुरुस्थानीय होनेके कारण मस्तकमें स्थान पाने योग्य है। मन्त्रके स्वर-वर्णोंकी विशिष्ट गति, जिसके द्वारा मन्त्रार्थ और मन्त्रतत्त्व आच्छादित रहते हैं और जिसका उचारण मुखके द्वारा होता है, छन्द है और वह मुखमें ही स्थान पानेका अधिकारी है । मन्त्रका देवता, जो अपने हृदयका घन है, जीवनका सञ्चालक है, समस्त

मार्चोका प्रेरक है, हृदयका अधिकारी है; हृदयमें ही उसके न्यासका स्थान है। इस प्रकार जितने भी न्यास हैं, सबका एक विशान है और यदि ये न्यास किये जायँ तो शरीर और अन्तःकरणको दिव्य बनाकर स्वयं ही अपनी महिमाका अनुभव करा देते हैं। अभी थोड़े ही दिनोंकी बात है—गङ्गा और सरयूके सङ्गमके पास ही एक ब्रह्मचारी रहते थे, जिनका साधन ही था न्यास। दिनभर वे न्यास ही करते रहते थे। उनमें बहुत सी सिद्धियाँ प्रकट हुई थीं और उन्हें बहुत बड़ा आध्यात्मिक लाभ हुआ था। यहाँ संक्षेपसे कुछ न्यासोंका विवरण दिया जाता है—

#### मात्कान्यास

कें अस्य मातृकामन्त्रस्य श्रक्ष ऋषिगीयत्रीच्छन्दो मातृका-सरस्वती देवता हलो बीजानि स्वराः शक्तयः क्लीं कीलकं मातृ-कान्यासे विनियोगः ।

—यह विनियोग करके जल छोड़ दे और ऋष्यादिका न्यास करे । सिरमें —ॐ ब्रह्मणे ऋषये नमः । मुखमें —ॐ गायत्रीच्छन्दसे नमः । हृदयमें —ॐ मातृकासरस्वत्ये देवताये नमः । गुह्मस्थानमें —ॐ हल्स्यो बीजेम्यो नमः । पैरोंमें —ॐ स्वरेम्यः शक्तिम्यो नमः । सर्वाङ्गमें —ॐ क्लीं कीलकाय नमः । इसके पक्षात् करन्यास करे —

ॐ अं कं संगंघं हं आं अहुष्टाभ्यां नमः।
ॐ इं चं छं जं झं अं ईं तर्जनीभ्यां स्वाहा।
ॐ उं टं ठं ढं ढं णं ऊं मध्यमाभ्यां वषट्।
ॐ एं तं थं दं घं नं ऐं अनामिकाभ्यां हुम्।
ॐ ऑ पं फं बं भं मं औं किनिष्टाभ्यां वौषट्।
ॐ अं यं रं छं वं शं सं सं हं छं क्षं अः करतककरपृष्टाभ्याम् अस्ताय फट्।

इसके अनन्तर इस प्रकार अङ्गन्यास करे—

ॐ अं कं खंगं घं डं आं हृदयाय नमः ।

ॐ इं चं छं जं झं अं ईं शिरसे स्वाहा ।

ॐ उं टं टं ढं ढं णं जं शिखाये वषट् ।

ॐ एं तं थं दं धं नं ऐं कवचाय हुम् ।

ॐ ऑ एं फं बं मं मं औं नेत्रक्रयाय वौषट् ।

ॐ अं यं रं छं वं शं षं सं ईं छं झं अः अखाय फट् ।

इस अङ्गन्यासके पश्चात् अन्तर्मातृकान्यास करना चाहिये। शरीरमें छः चक्र हैं; उनमें जितने दल होते हैं, उतने ही अक्षरोंका न्यास किया जाता है। इसकी प्रक्रिया सम्प्रदायानुसार भिन्न-भिन्न है। यहाँ वैष्णवींकी प्रणाली लिखी जाती है।

पायु-इन्द्रिय और जननेन्द्रियके बीचमें सिवनीके पास मूलाधारचक्र है। उसका वर्ण सोनेका-सा है और उसमें चार दल हैं। उन चारों दलींपर प्रणवके साथ इन अक्षरींका न्यास करना चाहिये--ॐ वं नमः, शं नमः, षं नमः, सं नमः । जननेन्द्रियके मूलमें विद्युत्के समान पड्दल स्वाधिष्ठान कमल है, उसके छः दलोंपर प्रणवके साथ इन अक्षरींका न्यास करना चाहिये--ॐ वं नमः, भं नमः, मं नमः, यं नमः, रं नमः, लं नमः । नाभिके मूलमें नील मेघके समान दशदल मणिपूरकचक है, उसमें इन वर्णोंका न्यास करना चाहिये-ॐ डं नमः, ढूं नमः, णं नमः, तं नमः, यं नमः, दं नमः, धं नमः, नं नमः, पं नमः, फं नमः । हृदयमें स्थित मूँगेके समान लाल द्वादशदल अनाहतचक्रमें---ॐ कं नमः, खं नमः, गं नमः, घं नमः, इं नमः, चं नमः, छं नमः, जं नमः, इं नमः, अं नमः, टंनमः, टंनमः। कण्ठमें धूम्रवर्ण घोडश-दल विशुद्धचक है; इसमें---ॐ अं नमः, आं नमः, इं नमः, है नमः, उं नमः, ऊं नमः, ऋं नमः, ऋं नमः, ऌं नमः, लूं नमः, एं नमः, ऐं नमः, ओं नमः, ओं नमः, अं नमः, अः नमः। भूमध्यस्थित चन्द्रवर्ण द्विदल आज्ञाचक्रमें — ॐ हं नमः, क्षं नमः । इसके पश्चात् सहस्रारपर, जो कि स्वर्णके ममान कान्तिमान् और समस्त स्वर-वर्णोंसे भूषित है, त्रिकोणका ध्यान करना चाहिये । उसके प्रत्येक कोणपर ह, ल,क्ष—ये तीनों वर्ण लिखे हुए हैं। उसकी तीनों रेखाएँ कमशः 'अ'से, 'क'से और 'थ'से ग्रुरू हुई हैं । इस त्रिकोणके बीचमें सृष्टि-स्थिति-लयात्मक विनदुरूप परमात्मा विराजमान है । इस प्रकारके ध्यानको अन्तर्मातकान्यास कहते हैं ।

# वहिर्मातकान्यास

इस न्यासमें पहले मातृकासरस्वतीका ध्यान होता है, वह निम्नलिखित है—

पञ्चाशिक्षिपिभिर्विभक्तमुखदोःपन्मध्यवश्वःस्थलां भास्त्रन्मौलिनिबद्धचन्द्रशकलामापीनतुङ्गस्तनीम् । मुद्रामक्षगुणं सुधाक्यकलशं विचाद्य इस्ताम्बुजै-बिश्राणां विशद्यभां त्रिनयनां वाग्देवतामाश्रये ॥

'पचास स्वर-वर्णोंके द्वारा जिनके मुख, वाहु, चरण, कटि और वक्षःस्थल पृथक्-पृथक् दीख रहे हैं, सूर्यंके समान चमकीले मुकुटपर चन्द्रखण्ड शोभायमान है, यक्षःख्वल बड़ा और ऊँचा है, कर-कमलों में मुद्रा, बद्राक्षमाला, सुधापूर्ण कलका और पुस्तक धारण किये हुए हैं, अक्क-अक्कसे दिख्य ज्योति विखर रही है, उन त्रिनेत्रा वाग्देवता मातृकासरस्वतीकी में शरण प्रहण करता हूँ।' ऐसा ध्यान करके न्यास करना चाहिये। इस न्यासमें अक्कुलियोंका नियम अनिवार्य है। इसिलये उन-उन स्थानोंके साथ ही अक्कुलियोंकी संख्या भी लिखी जा रही है। न्यास करते समय उनका ध्यान रखना चाहिये। संख्याका सक्केत इस प्रकार है—१—अक्कुटा, २—तर्जनी, ३—मध्यमाः ४—अनामिका और ५—कनिष्ठा। जहां जितनी अक्कुलियोंका संयोग करना चाहिये वहाँ उतनी संख्या लिख दी गयी है।

ललाटमें—ॐअं नमः ३,४। मुखपर—ॐ आं नमः २, ३, ४। आँखोंमें - ॐ इं नमः, ॐ ई नमः १, ४। इसी प्रकार पहले ॐ और पीछे नमः जोइकर प्रत्येक स्थानमें न्यास करना चाहिये। कार्नोमें—उं, ऊं १। नासिकामें—ऋं, न्नां १,५।कपोलोंपर—लं, लं २,३,४। ओष्टमें—एं ३। अधरमें--- ऐं ३। ऊपरके दाँतों में --- ओं ४। नीचे के दाँतों में ---औं ४। ब्रह्मरन्त्रमें --अं ३। मुलमें --अः४। दाहिने हाथके मुलमें-कं ३,४,५। केहनीमें-खं ३,४,५। मणिबन्धमें-गं। अङ्गुलियोंकी जड़में — घं। अङ्गुलियोंके अग्रभागमें — छं। इसी प्रकार बायें हाथके मूल, केहुनी, मणिबन्ध, अङ्कुलीमृल और अङ्कल्यप्रमें-चं छं जं झं अं। दाहिने पैरके मूलमें, दोनी सन्धियोंमें, अङ्गुलियोंके मूलमें और उनके अप्रभागमें—टं टं डं ढं णं । बायें पैरके उन्हीं पाँच स्थानोंमें—तं यं दं धं नं । दाहिने बगलमें--पं, बायेंमें--पं और पीठमें--वं ( यहाँतक अङ्गुलियोंकी संख्या केंद्रनीवाली ही समझनी चाहिये)। नाभिमें --मं १, ३, ४, ५ । पेटमें मं १ से ५ । हृदयमें यं । दाहिने कन्धेपर—रं। गलेके ऊपर—लं। बार्ये कन्धेपर—वं। हृदयमे दाहिने हायतक-शं । हृदयसे बार्ये हायतक-धं । हृदयसे दाहिने पैरतक-सं । हृदयसे बायें पैरतक-हं। हृदयसे पेटतक - लं । हृदयसे मखतक - क्षं । हृदयसे अन्ततक हथेलीसे न्यास करना चाहिये।

# संहारमातृकान्यास

बाह्यमातृकान्यास जहाँ समाप्त होता है, वहिंसे संहार-मातृकान्यास प्रारम्भ होता है। जैसे हृदयसे लेकर मुखतक— ॐ क्षं नमः। मुखसे पेटतक—ॐ लं नमः। इस प्रकार उलटे चलकर ललाटतक पहुँच जाना, यह संहारमातृकान्यास है। इसके पूर्व वह ध्यान किया जाता है—

# भक्षस्ताजं इरिणपोत्तमुष्प्रटङ्गं विद्यां करैरविरतं द्वतीं त्रिनेश्चम् । अर्बेन्दुमीलिमक्णामरविन्दरामां वर्णेमरीं प्रणमत सनभारनस्ताम् ॥

'जो अपने चार करकमलोंमें सदा बदाक्षकी माला, इरिण-बावक, पत्थर फोइनेकी तीखी टाँकी और पुस्तक लिये रहती हैं, जिनके तीन ऑखें हैं और मुकुटपर अर्द्ध चन्द्रमा हैं, इरितका रंग लाल है, कमलपर बैटी हुई हैं, स्तानेंके भारसे छुकी हुई उन वर्णेश्वरीको नमस्कार करो।' संहारमातृका-न्यासके सम्बन्धमें कुछ लोगोंकी ऐसी सम्मति है कि यह केवल संन्यासियोंको ही करना चाहिये। बाह्य मातृकान्यासमें अक्षरोंका उच्चारण चार प्रकारसे किया जा सकता है। केवल अक्षर, विन्दुयुक्त अक्षर, सविसर्ग अक्षर और विन्दु-विसर्गयुक्त अक्षर। विशिष्ट कामनाओं के अनुरूप इनकी व्यवस्था है। इन अक्षरोंके पूर्व बीजाक्षर भी जोड़े जाते हैं। वाक्सिद्धिके लिये एं, श्रीवृद्धिके लिये श्रीं, सर्वसिद्धिके लिये नमः, वशी-करण के लिये हीं और मन्त्रप्रसादनके लिये आ जोड़ा जाता है। मन्त्रशास्त्रमें ऐसा कहा गया है कि मातृकान्यासके विना मन्त्रसिद्ध अत्यन्त कटिन है।

#### पीठन्यास

देवताके निवासयोग्य स्थानको 'पीठ' कहते हैं। जैसे कामाख्यादि स्थानविशेष पीठके नामसे प्रसिद्ध हैं । जैसे बाह्य आसन्विशेष शास्त्रीय विधिके अनुष्ठानसे पीठके रूपमें परिणत हो जाता है, वैसे ही पीठन्यासके प्रयोगसे साधकका शरीर और अन्तःकरण शुद्ध होकर देवताके निवास करने योग्य पीठ बन जाता है। वर्तमान युगमें जो दो प्रकारके पीट प्रचलित हैं, समन्त्रक और अमन्त्रक उन दोनोंकी अपेक्षा यह पीठन्यास उत्तम है, क्योंकि इसमें बाह्य आलम्बनकी आवश्यकता नहीं है। यह साधकके शरीरमें ही मन्त्रशक्तिः भावशक्तिः प्राणशक्ति और अचिन्त्य देवी शक्तिके सम्मिश्रणसे उत्पन्न हो जाता है। विचारदृष्टिसे देखा जाय तो पीठन्यासमें जितने तत्त्वींका न्यास किया जाता है वे प्रत्येक इारीरमे पहलेसे ही विद्यमान हैं। स्मृति और मन्त्रके द्वारा उन्हें अव्यक्तरे व्यक्त किया जाता है, उनके सूक्ष्मरूपको स्थूलरूपमें लाया जाता है। यह सृष्टिकमके इतिहासके सर्वथा अनुकुल है और यह साधकको देवताका पीठ बना देनेमें समर्य है। इसका प्रयोग निम्नलिखित प्रकारसे होता है-

प्रत्येक चतुर्ध्यन्त पदके साथ, जिनका उल्लेख आगे

किया जा रहा है, पहले ॐ और पीछे नमः जोड़कर यथा-स्थान न्यास करना चाहिये—जैसे ॐ आधारशक्तये नमः। इसी प्रकार कमशः सबके साथ ॐ और नमः जोड़कर न्यासका विधान है।

हृदयमें —आधारशक्तये, प्रकृत्ये, कूर्याय, अनन्ताय, पृथिव्ये,क्षीरसमुद्राय, श्वेतद्वीपाय, मणिमण्डपाय, कल्पवृश्चाय, मणिवेदिकाये, रक्षसिंहासनाय ।

दाहिने कन्धेपर—धर्माय
बार्ये कन्धेपर—ज्ञानाय
बार्ये कन्धेपर—चेराग्याय
दाहिने ऊरुपर—ऐस्वर्याय
सुखपर—अधर्माय
बार्ये पार्श्वर्मे—अज्ञानाय
नाभिमें—अवराग्याय
दाहिने पार्श्वमें—अनैस्वर्याय

फिर हृदयमें-अनन्ताय, पश्चाय, अं सूर्यमण्डलाय द्वादश-कलारमने, उं सोममण्डलाय षोडशक्लारमने, मं विद्वमण्डलाय दशक्लारमने, सं सत्त्वाय, रं रजसे, तं तमसे, आं आत्मने, अं अन्तरारमने, पं परमारमने, हीं ज्ञानारमने ।

सबके साथ पहले कें और पीछे नमः जोड़कर न्यास कर लेनेके पश्चात् हृदय-कमलके पूर्वादि केसरोंपर इष्टदेवता-की पद्धतिके अनुसार पीठशक्तियोंका न्यास करना चाहिये। उनके बीचमें इष्टदेवताका मन्त्र, जो कि इष्टदेवस्वरूप ही है, स्थापित करना चाहिये। इस न्याससे साधकके हृदयमें ऐसा पीठ उत्पन्न हो जाता है, जो अपने देवताको आकर्षित किये विना नहीं रहता।

इन न्यासों के अतिरिक्त और भी बहुत से न्यास हैं, जिनका वर्णन उन-उन मन्त्रों के प्रसङ्कमें आता है। उनके विस्तारकी यहाँ आवश्यकता नहीं है। वैष्णवोंका एक केशवकीर्त्यादिन्यास है, उसमें भगवान् के केशव, नारायण, माधव आदि मृतियोंको उनकी शक्तियोंके साथ शरीरके विभिन्न अङ्कों मे स्थापित करके ध्यान किया जाता है। उस न्यासके फलमे कहा जाता है कि यह न्यास प्रयोग करनेमात्रसे साधककों भगवान्के समान बना देता है। वास्तवमें न्यासोंमें ऐसी ही शक्ति है।

न्यासके प्रकार-भेदोंकी चर्चा न करके यहाँ इतना ही कह देना पर्याप्त होगा कि स्रष्टिके गम्भीर रहस्योंकी दृष्टिसे न्यास भी एक अनुस्त्रीय साधन है। वर्णों के न्याससे वर्णभयी सिष्ठका उद्दोध होकर परमात्माक स्वरूपका ज्ञान और प्राप्ति हो जाती है, क्योंकि जब यह सृष्टि नहीं यी, तब प्रथम कम्पनके रूपमें प्रणव प्रकट हुआ और उस प्रणवसे ही समस्त स्वर-वर्णोंका विस्तार हुआ। उनके आनुपूर्वी-संघटनसे वेद और वेदसे समस्त सृष्टि। इस क्रमसे विचार करनेपर ज्ञात होता है कि ये समस्त महान् और अणु, स्यूल एवं स्क्ष्म पदार्थ अन्तिम रूपमें वर्ण ही हैं। वर्णोंके न्यास और इनकी वर्णात्मकताके ध्यानसे इनका वास्तविक रूप, जो कि दिव्य है, हिष्टगोचर हो जाता है और फिर तो सर्वत्र दिव्यता-ही-दिव्यता छा जाती है। समस्त नाम-रूपात्मक जगत्में अव्यक्त-रूपसे रहनेवाली दिव्यताको व्यक्त करनेके लिये वर्णन्यास अथवा मन्त्रन्यास सर्वोत्तम साधनोंभेंसे एक है।

पीउन्यास, योगपीउन्यास अथवा तत्त्वन्यासके द्वारा भी हम उसी परिणामपर पहुँचते हैं, जो साधनाका अन्तिम लक्ष्य होना चाहिये। अधिष्ठान परब्रह्ममें आधारशक्ति, प्रकृति एवं क्रमशः सम्पूर्ण सृष्टि स्थित है। क्षीरसागरमें मणिमण्डप, कल्पनृक्ष, रत्निसंहासन आदिकी भावना करते-करते अन्तःकरण सर्वया अन्तर्मुख हो जाता है और इष्टदेवताका ध्यान करते-करते समाधि लग जाती है। एक ओर तो उस सृष्टिक्रमका शान होनेसे बुद्धि अधिष्ठानतत्त्वकी ओर अप्रसर होने लगती है और दूसरी ओर मन इष्टदेवको प्राप्त करके

उन्होंमें लय होने लगता है । इस प्रकार परमानन्दमयी अवस्थाका विकास होकर सब कुछ भगवान् ही है और भगवान्के अतिरिक्त और कोई अन्य सत्ता नहीं है, इस सत्यका साम्रात्कार हो जाता है।

सिरमें ऋषि, मुखमें छन्द और हृदयमें इष्टदेवताका न्यास करनेके अतिरिक्त जब सर्वाङ्गमें—यों कि हिये कि रोम-रोममें स्थाक्तिक देवताका न्यास कर लिया जाता है, तो मनको इतना अवकाश ही नहीं मिलता और इससे मधुर अन्यत्र कहीं स्थान नहीं मिलता कि वह और कहीं बाहर जाय । शरीरके रोम-रोममें देवता, अणु-अणुमें देवता और देवतामय शरीर! ऐसी स्थितिमें यह मन भी दिव्य हो जाता है। जडताके चिन्तनसे और अपनी अडतासे यह संसार मनको जडरूपमें प्रतीत होता है। इसका वास्तविक स्वरूप तो चिन्मय है ही, यह चिन्मयी लीला है। जब चिन्मयके ध्यानसे इसकी जडता निशृत हो जाती है, तो सब चिन्मयके रूपमें ही स्फुरित होने लगता है। जब इसकी चिन्मयको क्यान हो जाता है। जब इसकी चिन्मयताका बोध हो जाता है, तब अन्तदेशमें रहनेवाला निगृद चैतन्य भी इस चिन्मयसे एक हो जाता है और केवल चैतन्य-ही-चैतन्य अवशेष रहता है।

यहाँ न्यासके सम्बन्धमें जो कुछ लिखा गया है, वह न्यासके खरूप और महिमाको देखते हुए बहुत ही खल्म है। इमारी परिस्थितिको देखते हुए विज्ञजन क्षमा करेंगे। शा०

# नाम और प्रेम

नाम बिन भाव करम निहं छूटै।
साधुसंग और राम भजन बिन काल निरंतर लूटै॥
मल सेती जो मल को घोवै, सो मल कैसे छूटै?
प्रेम का साबुन नाम का पानी दोय मिल ताँता टूटै॥
भेद अभेद भरम का भाँडा, चाड़े पड़ पड़ फूटै।
गुरमुख सब्द गहै उर अंतर, सकल भरम से छूटै॥
राम का घ्यान तू घर रे प्रानी असृत का मेंह बूटै।
जन दरियाव अरप दे आपा जरा मरन तब टूटै॥

# तन्त्रमें गुरु-साधना

( लेखक---- डा॰ भवानीदासजी मेहरा॰, बी॰ एस्-सी॰, एल्॰ एस्॰ एम्॰ एफ्॰)

साधनायका श्रीगणेश गुरुते ही होता है, अतएव साधनाके सभी मार्गोंमें गुरुका पद सर्वोच्च स्वीकार किया गया है। यों तो प्रायः सभी धर्मप्रन्योंने गुरुकी इस सर्वोच्चता और महिमाका गान किया है, किन्तु तन्त्रमें गुरुकी सर्वोत्क-ष्टताका जैसावर्णन किया गया है, वैसा अन्यत्र कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। तन्त्रने श्रीगुरु और इष्टदेवमें अभेदका वर्णन किया है। साधकके प्रति तन्त्रका वाक्य है—

यथा देवे तथा मन्त्रे यथा मन्त्रे तथा गुरौ। यथा गुरौ तथा स्वात्मन्येवं भक्तिकमः स्मृतः॥ और भी—

यथा घटश्च कलकाः कुम्मक्चैकार्यवाचकाः।
तथा मन्त्रो देवता च गुरुक्चैकार्यवाचकाः॥
(सुन्दरीतापिनी)

'तामिच्छाविप्रहां देवीं गुरुरूपां विभावयेत्।' ( नित्याहृदय )

लिलतासहस्रनामके 'गुष्मण्डलक्ष्मिणी' और 'गुष्क-प्रिया' (श्लोक १८९-१९०) के गुष्पदसे भास्कररायने अपने सौभाग्यभास्कर-भाष्यमें शिवका ही अर्थ प्रहण किया है। निर्वाणतन्त्रानुसार श्लिव ही गुष्क हैं और गुष्क, परम गुष्क, परमेष्ठी गुष्क एवं परात्पर गुष्क शिवके ही अंश हैं।

शिरः पद्मे महादेवस्त्रयैव परमो गुरुः । तत्समो नास्ति देवेशि पूज्यो हि भुवनन्त्रये ॥ तदंशं चिन्तयेहेवि बाह्ये गुरुचतुष्टयम् ।

मूलाधारादि षट्चकोंमें सर्वोपरि स्थान श्रीगुरुदेव-का ही नियत किया गया है। अधोमुख सहस्रदल-कमल-कर्णिकान्तर्गत मृणालरूपी चित्रिणी नाडीसे भूषित गुरु-मन्त्रात्मक द्वादश वर्ण (हस खफ्रें हस क्षम लवर यं)-रूपी द्वादशदल पद्ममें अक य आदि त्रिरेखा और हल क्ष कोणसे भूषित कामकला त्रिकोणमें नाद-विन्दुरूपी मणिपीठ अथवा इंसपीठपर शिवस्वरूप श्रीगुरुका स्थान है (पादुकापञ्चक १, २, ३)।

शिरःपग्ने ग्रुक्ते दशशतद्वे केसरगते पतत्रीणां तल्पे परमशिवरूपं निजगुरुम् । ( अन्नदाकल्प ) सहस्रदलमध्यस्थमन्तरात्मानमुत्तमम् ।
तस्थोपरि नादविन्दोर्मध्ये सिंहासनोऽज्वलम् ॥
तिस्मन् निजगुर्वं नित्यं रजताचलसञ्चिमम्।
(कङ्कालमालिनीतन्त्र)

तन्त्रवर्णित श्रीगुरुका ध्यान शिव-शक्तिका ध्यान है---

'निजिशिरसि श्वेतवर्णं सहस्रदरूकमळकर्णिकाम्तर्गतचन्द्र-मण्डलीपरि स्वगुरं शुक्कवर्णं शुक्कालङ्कारभूषितं ज्ञानानन्द्र-मुदितमानसं सिखदानम्दिन्नम्हं चतुर्भुजं ज्ञानमुद्रापुस्तक-वराभयकरं त्रिनयनं प्रसक्षवदनेक्षणं सर्वदेवदेवं वामाक्षे वामहस्तप्तलीलाकमलया रक्षवसनाभरणया स्वप्रियया दक्ष-भुजेनालिङ्कितं परमशिवस्वरूपं शान्तं सुप्रसक्षं व्यास्ता तक्षरण-कमलयुगलविगलदमृतचारया स्वात्मानं प्लुतं विभाव्य मानसोपचारैराराध्य'

तन्त्रमें श्रीगुरुका सर्वोच्च पद स्वीकार किया गया है, अतएव तन्त्रमतानुयायी साधकके लिये गुरुपूजा अत्यावस्यक मानी गयी है । गुरुपूजा विना साधककी सव साधना निष्फल होती है—

गुरुपूजां विना देवि स्वेष्टपूजां करोति यः। मन्त्रस्य तस्य तेजांसि हरते भैरवः स्वयम्॥ (काळीविलासतन्त्र १।१३)

**ब्रद्रयामलानुसार---**

बुजाकाले च चार्वक्ति आगच्छेच्छिष्यमन्दिरम् ।
गुरुषां गुरुपुत्रो वा पत्नी वा वरवर्णिनि ॥
तदा पूजां परित्यज्य पूजयेस्वगुरुं प्रिये ।
देवतापूजनार्यं यद् गन्धपुष्पादिकञ्च यत् ॥
तस्सर्वं गुरवे दचात्पूजयेक्षगनन्दिनि ।
तदेव सहसा देवि देवता प्रीतिमामुयान्॥

श्रीगुरुपूजाका विस्तृत वर्णन तन्त्रोंमें किया गया है। देवोपासनाके पञ्चाङ्गकी तरह गुरुपटल, गुरुपद्धति, गुरुकवच, गुरुस्तोत्र और गुरुसहस्रनाम ये अनेकों तन्त्र-ग्रन्योंमें नाना प्रकारसे वर्णित हैं। स्कन्द-पुराणान्तर्गत गुरुगीता प्रसिद्ध है। रद्धयामलतन्त्रका गुरुपादुकास्तोत्र एक अञ्चत चमस्कारी रहस्यमय स्तोत्र है। वामकेश्वरतन्त्रमें गुरुस्तव वर्णित है।

कुन्जिकातन्त्रमें छः श्लोकीका श्रीगुरुस्तोत्र है। इसमें शिवरूपसे श्रीगुरुकी स्तुति की गयी है । श्रीशिवोक्त पादुकापञ्चक विख्यात है। कालीचरणकी (अमला) नामक टीकामें इसके गूढ़ रहस्यको खोला गया है ।

तन्त्रवर्णित श्रीगुरुपूजामें सबसे श्रीग्रहमण्डलार्चन है। गुरुमण्डलार्चन-मन्त्र कई एक तन्त्र-ग्रन्थोंमें मिलता है। यह एक अपूर्व अन्तृत रहस्यमय मन्त्र है। प्रायः किसी एक तन्त्र-प्रन्थमें इसका विस्तृत रहस्य नहीं खोला गया है । किसी-किसी तन्त्रमें कहीं-कहीं इसका उल्लेख देखनेमें आता है । 'आम्रायसप्तविंशतिरहस्य' में इसका अधिकतर रहस्य खोला गया है । इस ग्रन्थमें आम्रायभेदसे देयसमूहका विभाग करके श्रीगुरुमण्डलके देवताओंका उल्लेख किया गया है। यह ग्रन्थ अभीतक अप्रकाशित है। इसकी एक इस्तलिखित प्रति जम्मूमें श्रीरघुनाथजीके मन्दिरके पस्तकालयमें सुरक्षित है। एक इस्तलिखित प्रति मण्डीनरेश राजा सर योगेन्द्रसेनके चित्र-भण्डारमें भी विद्यमान है। नीचे श्रीगुरुमण्डलार्चनके विचित्र मन्त्रका विस्तारपूर्वक विवरण कई एक तन्त्र-प्रन्थोंसे संप्रह करके लिखा जाता है। इस लेखमें अधिकतर 'आम्नायसप्तविंशतिरहस्य' का आश्रय लिया गया है। जहाँ कही मतभेद है, वहाँ अन्य तन्त्र-ग्रन्थोंमें वर्णित भेदादि स्पष्ट कर दिये गये हैं। श्रीगुरु-मण्डलार्चनके समय साधक पृथक्-पृथक् देवताका मन्त्रसहित नाम उच्चारण करके अन्तमें 'श्रीपादुकां पूजयामि तर्पयामि नमः' ऐसा उच्चारण करते हैं। इस टेखमें देवताओं के मन्त्र लेखके अधिक विस्तृत हो जानेके भयसे और उनके गुह्यतम होनेके कारणसे प्रकाशित नहीं किये जाते।

मन्त्र-ॐ श्रीनाथादिगुरुत्रयं गणवतिं पीठत्रयं भैरवं सिद्धौषं वदुकत्रयं पद्युगं दृतीक्रमं मण्डलम् । वीरानष्ट चतुष्कषष्टिनवकं वीरावलीं पञ्चकं श्रीमनमास्त्रिनिमन्त्रराजसहितं वन्दे गुरोर्मण्डसम् ॥

# १. श्री० श्रीलक्ष्मी

### २. नाथादि०

आम्रायसप्तविंशतिरहस्यमें इसका अधिक उल्लेख नहीं किया गया; किन्तु विद्यार्णव-निबन्धमें जिन ओघत्रय (दिव्य, सिद्ध और मानव ) का षोडशोपासनामें वर्णन है, वे रूपान्त्रसे आम्रायसप्तविंशतिरहस्यमें दिये हैं।

### १. दिव्योघः

- १. श्रीशिवानन्दनाय पराशक्तवम्बा
- २. श्रीसदाशियानन्दनाथ चिच्छक्तयम्बा
- ३. श्रीईश्वरानन्दनाथ आनन्दशक्तयम्बा
- ४. श्रीस्द्रदेवानन्दनाथ इच्छाशक्तयम्बा
- ५. श्रीविष्णुदेवानन्दनाथ शानशक्तयम्बा
- ६. श्रीबहादेवानन्दनाथ कियाशक्तयम्बा

#### २. सिद्धौषः--

- १. श्रीसनकानन्दनाथ
- ७. श्रीदत्तात्रेयानन्दनाथ
- २. श्रीसनन्दनानन्दनाथ
- ८. श्रीरैवतानन्दनाथ
- ३. श्रीसनातनानन्दनाय
- ९. श्रीवामदेवानन्दनाय
- ४. श्रीसनत्कुमारानन्दनाय १०. श्रीव्यासानन्दनाय
- ५. श्रीशौनकानन्दनाय,
- ११. श्रीशुकानन्दनाय
- ६. श्रीसनत्सुजातानन्दनाय

#### ३. मानवीधः--

- १. श्रीवृत्तिंहानन्दनाय
- ४. श्रीमहेन्द्रानन्दनाय
- २. श्रीमहेशानन्दनाथ
- ५. श्रीमाधवानन्दनाथ
- ३. श्रीभास्करानन्दनाय ६. श्रीविष्णुदेवानन्दनाय

# कादिविद्योपासकानामोघत्रयम्--

दक्षिणामूर्तिसम्प्रदायानुसारतः---

#### १. दिव्यौघः---

- १. परप्रकाशानन्दनाथ
- ५. गुक्रदेव्यम्बानन्दनाथ
- २. परशिवानन्दनाय
- ६. कुलेश्वरानन्दनाथ
- ४. कौलेश्वरानन्दनाथ
- ३. पराश<del>त्त्र</del>यम्बानन्दनाय ७. कामेश्वर्यम्बानन्दनाथ
- २. सिद्धौधः---
  - १. भोगानन्दनाथ
- ३. समयानन्दनाथ
- २. क्रिनानन्दनाथ
- ४. सहजानन्दनाय

### ३. मानवौघः--

- १. गगनानन्दनाथ
- ५. भुवनानन्दनाथ
- २. विश्वानन्दनाथ
- ६. लीलानन्दनाय
- ३. विमलानन्दनाथ
- ७. स्वात्मानन्दनाथ
- ४. मदनानन्दनाय
- ८. प्रियानन्दनाथ

शानार्णव-तन्त्रके मतसे षोडशी-उपासनामें भी ओषत्रय-की यही परम्परा है।

# हादिबिद्योपासकानां परम्परा-

#### १. दिव्योधः---

- १. परमशिवानन्दनाय
- ५. सर्वानन्दनाय
- २. कामेश्वर्यम्बानन्दनाथ ३. दिव्योधानन्दनाथ
- ६. प्रशादेव्यम्बानाथ ७. प्रकाशानन्दनाय
- ४. महोघानन्दनाथ

#### २. सिद्धौषः---

- १. दिव्यानन्दनाथ
- ४. अनुदेव्यम्बानन्दनाय
- २. चिदानन्दनाथ
- ५. महोदयानन्दनाथ
- ३. कैवस्यानन्दनाथ
- ६. सिद्धानन्दनाथ

#### ३. मानवीघ:---

- १. चिदानन्दनाथ
- ५. परानन्दनाथ
- २. विश्वानन्दनाथ
- ६. मनोहरानन्दनाथ
- ( विश्वशक्त्यानन्दनाथ )
- ७. खात्मानन्दनाय
- ३. रामानन्दनाथ
- ८. प्रतिभानन्दनाथ
- ४. कमलानन्दनाथ

# पोडक्युपासकानां परम्परा-विद्यार्णवनिबन्धे

#### १. दिव्यौघः--

- १. व्योमातीताम्बा
- ४. ब्योमचारिण्यम्बा
- २. व्योमेश्यम्बा
- ५. व्योमस्थाम्बा
- व्योमाकाम्बा

#### २. भिद्धौधः--

- १. उन्मनाकाशानन्दनाथ६. ध्वनिमात्राकाशानन्दनाय
- २. समनाकाशानन्दनाय ७. अनाहताकाशानन्दनाथ
- ३. व्यापकाकाशानन्दनाय ८. विन्द्वाकाशानन्दनाथ
- ४. शक्तयाकाशानन्दनाथ ९. इन्द्राकाशानन्दनाथ
- ५. ध्वन्याकाशानन्दनाथ

#### ३. मानवौधः--

- १. परमात्मानन्दनाय
- ६. सम्भ्रमानन्दनाथ
- २. शाम्भवानन्दनाथ
- ७. चिदानन्दनाथ ८. प्रसन्नानन्दनाथ
- ३. चिन्मुद्रानन्दनाथ ४. वाग्भवानन्दनाथ
- ९. विश्वानन्दनाथ
- ५. लीलानन्दनाथ

# मन्वादिविद्यानां परम्परा-

#### १. दिव्यीघः--

१. परप्रकाशानन्दनाथ ५. अमृतानन्दनाथ

- २. परविमर्ज्ञानन्दनाय
- ६. सिद्धानन्दनाथ
- ३. कामेश्वर्यम्बानन्दनाय ७. पुरुषानन्दनाय
- ४. मोक्षानन्दनाय
- ८. अघोरानन्दनाय
- २. सिद्धौघः---
  - १. प्रकाशानन्दनाथ
- ३. सिद्धीघानन्दनाथ
- २. सदानन्दनाथ
- ४. उत्तमानन्दनाय

#### ३. मानवौघः---

- १. उत्तरानन्दनाथ
- ५. सिद्धानन्दनाय
- २. परमानन्दनाथ
- ६. गोविन्दानन्दनाय
- ३. सर्वज्ञानन्दनाथ
- ७. शङ्करानन्दनाय
- ४. सर्वानन्दनाथ

# परोपासकानामोघत्रयम्

( परशुरामकल्पसूत्र, अष्टम खण्ड, पराक्रम-सूत्र २६ )

- १. दिव्यौधः--
  - १. परा भट्टारिका
- ३. श्रीकण्ठ
- २. अघोर
- २. सिद्धौघः---
  - १. शक्तिधर
- ३. त्र्यम्बक
- २. कोध
- ३. मानवौधः—
  - १. आनन्द
- ५. मधुरादेव्यम्बा
- २. प्रतिभादेव्यम्बा
- ३. वीर
- ६. ज्ञान ७. श्रीराम
- ४. संविदानन्द
- ८. योग

### ३. गुरुत्रयम--

- १. श्रीमदुमाम्बासहित श्रीविश्वनाथानन्दनाथ श्रीगुर ।
- २. श्रीमदन्नपूर्णाम्बासहित श्रीविश्वेश्वरानन्दनाय श्री-परमगुर ।
- ३. श्रीमत्पराम्बासहित श्रीपरात्मानन्दनाथ श्रीपरमेष्टि-गुरु ।

# **४. गणपतिः**---

श्रीमहागणपति

### ५ पीठत्रयम्--

- १. श्रीकामगिरिपीठ ब्रह्मात्मकशक्त्यम्बा
  - २. श्रीपूर्णगिरिपीठ विष्ण्वात्मकशक्त्यम्बा
  - ३. श्रीजालन्बरपीठ रुद्रात्मकश<del>्त्र</del>यम्बा

### ६. भैरवः---

- १. श्रीमन्यान भैरव ५. श्रीरविभक्ष्य भैरव
- २. श्रीषट्चक भैरव (रविभैरव आम्राय)
- ३. श्रीफट्कार भैरव ६. श्रीचण्ड भैरव
- ४. ऐकात्मक भैरव ७. श्रीनभोनिर्मल भैरव (एकान्त, आम्राय) ८. श्रीम्रमरभास्कर भैरव

### ७. सिद्धौधः—

- १. श्रीमहादर्मनाम्बा सिद्ध ५. श्रीभीमाम्बा सिद्ध
- २. श्रीसुन्दर्यम्बा सिद्ध ६. श्रीकराल्यम्बा सिद्ध
- ३. श्रीकरालिकाम्बा सिद्ध ७. श्रीखराननाम्बा सिद्ध (विश्वोदर्यम्बा सिद्ध आम्नाय)८. श्रीविधिशालीनाम्बा सिद्ध
- ४. श्रीत्रिवाणाम्बा सिद्ध (विशालास्यम्बा (श्राचीबीजाम्बा सिद्ध आस्नाय) आस्नाय)

### ८ बदुकत्रयम्—

- १. श्रीस्कन्द बदुक
- ३. श्रीविरिश्च वदुक
- २. श्रीचित्र वटुक

### ९. पद्युगम्-

१. श्रीप्रकाशचरणम् २. श्रीविमर्शचरणम्

# १०. दूतीक्रमः--

- १. श्रीयोन्यम्बा दूती
- २. श्रीयोनि सिद्धनाथाम्बा दूती
- ३. श्रीमहायोन्यम्बा दूती
- ४. श्रीमहायोनि सिद्धनाथाम्बा दूती
- ५. श्रीदिव्ययोन्यम्बा दूती
- ६. श्रीदिव्ययोनि सिद्धनाथाम्बा दूती
- ७. श्रीशङ्खयोन्यम्बा दूती
- ८. श्रीशङ्खयोनिसिद्धनाथाम्बा दूती
- ९. श्रीपद्मयोत्यम्बा दूती
- श्रीपद्मयोनि सिद्धनायाम्बा दूती
   आम्नायसप्तिविंशतिरहस्यमें केवल आठ दूतियाँ
   वर्णित हैं। प्रथम और द्वितीय नहीं।

# ११. मण्डलम्--

- १. सोममण्डल
- ३. अग्रिमण्डल
- २. सूर्यमण्डल

#### १२. बीरा अष्ट---

- १.श्रीसृष्टिवीरभैरव
- ६. श्रीमृत्युवीरमैरव
- २. श्रीस्यितिवीरभैरव ७. श्रीभद्रवीरभैरव
- ३. श्रीसंहारवीरभैरव
- ८. श्रीपरमा<del>र्क</del>वीरभैरव
- ४. श्रीरक्तवीरभैरव ५. श्रीयमवीरभैरव
- ९. श्रीमार्तण्डवीरमैरव १०. श्रीकालाग्निस्ट्रवीरमैरव

### १३ चतुष्कषष्टिः---

श्रीमङ्गलानाय, चिण्डका, कन्तुका, पटहा, कूर्म, धनदा, गन्ध, गगन, मतङ्ग, चम्पका, कैवर्त, मातङ्गगम, सूर्यभस्य, नमोभस्य, स्तौतिका, रूपिका, दंष्ट्रापूज्य, धूम्लाक्ष, ज्वाला, गान्धार, गगनेश्वर, माया, महामाया, नित्या, शान्ता, विश्वा, कामिनी, उमा, श्रिया, सुभगा, सर्वगा, लक्ष्मी, विद्या, मीना, अमृता, चन्द्र, अन्तरिक्ष, सिद्धा, श्रद्धा, अन्ता, शम्यरा, उल्क, त्रैलोक्या, भीमा, राक्षसी, मालना, प्रचण्डा, अनङ्गविधि, रिव, अनिममता, निन्दनी, अभिमता, सुन्दरी, विश्वेशा, काल, महाकाल, अभया, विकार, महाविकार, सर्वगा, रुकला, पूतना, शार्वरी, व्योमा । ६४

#### १४. नवकम्--

- १. सर्वसंक्षोभिणी
- ६. सर्वमहाङ्कुशे ७. सर्वखेचरी
- २. सर्वविद्राविणी
- ८. सर्ववीजेश्वरी
- ३. सर्वाकर्षिणी ४. सर्ववश**द्ध**री
- ९. सर्वयोनि
- ५. सर्वोन्मादिनी

# आम्नायसप्तविंशतिरहस्यके अनुसार---

- १. तुरीयाम्बा
- ७. ताराम्बा
- २. महार्धाम्बा
- ८. (१. वनदुर्गाम्बा,
- ३. अश्वारूढाम्बा
- ८० (४० यगपुरास्या २. जयदुर्गास्था
- ४. मिश्राम्बा
- २. जयपुरास्था २. मनियम्पिनीका
- ५. वाग्वादिन्यम्बा
- ३. महिषमर्दिनी दुर्गाम्बा) ९. सद्रानवकाम्बा
- ६. महाकाल्यम्बा

# १५ वीरावली-

- १. श्रीब्रह्मवीरावली
- ४. श्रीईश्वरवीरावली
- २. श्रीविष्णुवीरावली
- ५. श्रीसदाशिववीरावली
- ३. श्रीरुद्रवीरावली
- ( मन्त्रमें 'बीर' की गणना ८ है किन्दु ग्रन्थीमें १०
   दिये हैं।)

| १६- पञ्चकम्-                                                                            | २. श्रीमहा                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| १. पञ्च लक्ष्म्यः                                                                       | श्रीअमृतपीठेश्वरी कामदुधाम्बा                                  |
| १. श्रीमहालक्मीश्वरीवृन्दमण्डितासनसंरियता सर्वसौभा-                                     | ३. श्रीमहाः                                                    |
| ग्यजननी श्रीमहात्रिपुरसुन्दरी श्रीविद्यालक्ष्म्यम्बा                                    | श्रीसुधास्ः कामदुघाम्त्रा                                      |
| २. श्रीमहाः                                                                             | ४. श्रोमहाः                                                    |
| श्रीएकाश्वरलक्ष्मीलक्ष्म्यम्बा                                                          | श्रीअमृतेश्वरी कामदुघाम्या                                     |
| ३. श्रीमहा                                                                              |                                                                |
| श्रीमहालक्मीलक्म्यम्या                                                                  | श्रीअन्नपूर्णा कामदुघाम्या                                     |
| ४. श्रीमहा                                                                              | ५. पञ्च रक्तविद्या                                             |
| श्रीत्रिशक्तिलक्ष्मीलक्ष्म्यम्या<br>-                                                   | १. श्रीमहारत्नेश्वरीवृन्दमण्डितासनसंस्थिता सर्वसौभाग्य-        |
| ५. श्रीमहाः                                                                             | जननी श्रीविद्यारताम्बा                                         |
| श्रीसर्वसाम्राज्यलक्ष्मीलक्ष्म्यम्बा                                                    | २. श्रीमहाः                                                    |
| २. पञ्चकोश—                                                                             | भीविद्यस्थारिकास्य                                             |
| १. श्रीमहाकोशेश्वरीवृन्दमण्डितासनसंश्थिता सर्वसौभाग्य-                                  | ३. श्रीमहा                                                     |
| जननी श्रीविद्याकोशाम्या                                                                 | भीवातकेश्वरीरतास्या                                            |
| २. श्रीमहाः                                                                             | ४. श्रीमहाः                                                    |
| श्रीपरज्योतिःकोशाम्त्रा<br>३. श्रीमहाः                                                  | श्रीक्रवनेश्वरीयकाम्ब                                          |
|                                                                                         | ५. श्रीमहाः                                                    |
| श्रीपरनिष्कलशाम्भवीकोशाम्या<br>४. श्रीमहाः                                              | ्र. नान्स्<br>श्रीवाराहीरत्नाम्बा                              |
| ४. श्रामहा<br>श्रीअजपाकोशाम्बा                                                          | इति पञ्चपद्भिका                                                |
| ५, श्रीमहाः                                                                             | •                                                              |
| ्. श्रामहा<br>श्रीमातृकाकोशाम्बा                                                        | १७. श्रीमन्मालिनी—                                             |
| ३. पञ्च कल्पलता                                                                         | ॐ अं आं '''''धं                                                |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                 | १८ मन्त्रराज—                                                  |
| १. श्रीमहाकल्पलतेश्वरीवृन्दमण्डितासनसंस्थिता सर्व-<br>सौभाग्यजननी श्रीविद्याकल्पलताम्या | . 2                                                            |
| २. श्रीमहाः                                                                             | श्रीनृसिंहमन्त्र                                               |
| ५. आमहा<br>श्रीत्वरिता कल्पलताम्बा                                                      | उपर्युक्त विवरणसे तान्त्रिक उपासनाकी गम्भीरता स्पष्ट           |
| ३. श्रीमहाः                                                                             | होती है। तन्त्रवर्णित श्रीगुर आजकलके नाना आडम्बर-              |
| र. श्रामहा<br>श्रीपारिजातेश्वरी कल्पलताम्बा                                             | भूषित गुरुसे सर्वथा भिन्न हैं। तन्त्रानुसार श्रीगुरु इष्टदेवके |
| ४. श्रीमहा                                                                              | ही रूप हैं। और जिस प्रकार तन्त्रमतानुयायी साधक गुरु-           |
| •. श्रान्दा<br>श्रीत्रिपुटा कस्पलताम्या                                                 | साधना करते हैं उससे न केवल मन्त्रदाता गुरुकी पूजा होती         |
| ५. श्रीमहाः                                                                             | है, किन्तु स्वेष्टदेवाभिन्न शिव-शक्तिसामरस्यस्वरूप नादविन्दु-  |
| भीपञ्चगाणेश्वरी कल्पलताम्या                                                             | कलातीत परमानन्द तत्त्वकी पूजा होती है और यही                   |
| ४. पञ्च कामदुघा                                                                         | तन्त्रवर्णित श्रीगुरू और श्रीगुरुसाधनाकी अद्भुत सर्वो-         |
| <ol> <li>श्रीमहाकामदुविश्वरीवृन्दमण्डितासनसंस्थिता सर्व-</li> </ol>                     | त्कृष्टता है ।                                                 |
|                                                                                         | र्भाआदिनाथचरणारविन्दार्पणमस <u>्त</u>                          |
| सौभाग्यजननी श्रीविद्या कामदुधाम्बा                                                      | <b>माजाादनाय प्रणारापन्दायमन्</b> यु                           |

# दिव्य चक्षुका उन्मीलन

( लेखक---शीचत्रगुप्तस्वरूपजी )

प्रत्येक जीवात्माके िस्पर्मे तीन नेत्र होते हैं। एक नेत्र बंद रहता है और दो खुले होते हैं। यानी एक नेत्र गुप्त होता है और दो प्रकट होते हैं। उस गुप्त या प्रधान नेत्रको पण्डितलोग दिव्य चक्षु कहते हैं। उस असली ऑसको योगीलोग शिवनेत्र कहते हैं और उस न्रेनज़रको साधक-लोग तीसरा नेत्र कहते हैं।

सर्वसाधारणका जो यह विश्वास है कि शिवनेत्र केवल शङ्करजीके शरीरमें है, वह भ्रमपूर्ण है। योगविद्या घोषित करती है कि तीसरा तिल सबमें विद्यमान है और जो भी चाहे, भगवान् शङ्करकी तरह, अपने दिव्य चक्षुका उन्मीलन कर सकता है—फिर चाहे उससे आग निकाली जाय या पानी; क्योंकि वहाँ पञ्चतत्त्वका एक केन्द्र रहता है।

शिवनेत्रमें ब्रह्मका, दाहिने नेत्रमे कालका और बायें नेत्रमें शिक्तका निवास है। इन तीनों अंशोंकी संयुक्तावस्था ही परमेश्वरका रूप है। विराट्में जो आत्म-मण्डलकी त्रिपुटी है, ये तीनों नयन उसीकी छाया हैं। शिवनेत्रका सम्बन्ध ब्रह्ममण्डलसे, दाहिनेका सूर्यमण्डलसे और बायेंका सम्बन्ध चन्द्रमण्डलसे है। शिवनेत्रसे विचार उत्पन्न होता है, दाहिने नेत्रसे इच्छा पैदा होती है और बायेंसे किया उत्पन्न होती है।

# दिच्य चश्चका प्रमाण

प्रत्येक घटमें दिव्य चक्षुके होनेका एक प्रत्यक्ष प्रमाण भी है। जब आप सो जाते हैं, तब ये बाहरी दोनों नेत्र बंद हो जाते हैं। फिर आप जो सपना देखते हैं, वह उसी भीतरी नेत्रके प्रकाशसे देखते हैं। दिव्य चक्षुका प्रकाश बाहरी दुनियामें तबतक नहीं हो सकता, जबतक उसका बाकायदा उन्मीलन न किया जाय। परन्तु दिव्य चक्षुका प्रकाश भीतरी दुनियाँमें—(सूक्ष्म जगत्, कारण जगत् और आत्मजगत्में) स्वयं भरपूर रहता है। इसी कारण स्वप्नमें जो कुछ होता है, वह दिखायी पड़ता है। सपनेको मन नहीं देखता; क्योंकि मनमें देखनेकी शक्ति नहीं होती । अगर मन ही देखता तो अपने मनका आकार क्यों दीखता ? सपनेमें अपना मन आकार धारण कर लेता है और सपना देखनेवालेकी स्रत धारण कर लेता है। अगर मन ही देखता होता तो आप अपने मनका धारण किया हुआ साकार कैसे देख सकते थे ? सपनेमें आपसहित सभी बातें दिखायी दिया करती हैं। शिवनेत्रका प्रकाश ही आपके मनका आकार आपको दिखलाता है। अतः सपनोंका दीखना मनकी शक्तिक अन्तर्गत नहीं—दिव्य चक्षुकी शक्तिके अन्तर्गत हैं। सिनेमाके परदेपर जो खेल होता है, यह फिल्मरूपी मनकी लीला जरूर है; मगर उस लीलाको प्रकाशित करनेका अय उस रोशनीको है, जो ऊपरसे आकर उस परदेपर पड़ रही है। बिजलोरूप दिव्य चक्षु ही परदेपर प्रकाश डालता है। तभी सब खेल दिखलायी पड़ते हैं।

# उन्मीलनका विधान

पद्मासनसे बैठो । नेत्रोंको बन्द करो । जीमको तानृकी ओर चढ़ा हो । अपने ध्यानको दोनों भृकुटिके मेलके स्थानसे—यानी नाककी जहसे—दो अङ्गुल ऊपर जमाओ । यह ध्यान सिरके बाहरी भागपर न होना चाहिये—भीतरी भागपर होना चाहिये । ध्यानके समय 'शिव' मन्त्रका जाप मनसे करना चाहिये ।

#### फल

जिनका दिल्य चक्षु खुल गया है, उनकी ज्ञान और शक्ति काम लेनेका अधिकार प्राप्त हो जाता है। उनको सब स्थानोंकी घटनाएँ दिखलायी पड़ने लगती हैं। उनका मन धीरे-धीरे स्वयं एकाम हो जाता है। अपने और परायेके भविष्यका हाल मालूम हो सकता है। अपना जीवन बढ़ाया जा सकता है। देवदर्शन प्राप्त होता और स्वास्थ्य बढ़िया रहता है।

# मन ही साधन है

( लेखक--श्री'चक्रपाणि')

साधनकी अपेक्षा साधकको होती है, साधककी अपेक्षा साध्यको होती है। अर्थात् पहले साध्य, पीछे साधक और तब साधन। साध्य कोई बस्तु साधकके पहलेसे है, साधक उसीकी इच्छा करता है और उसका यह इच्छा करना ही साधन बनता है। इष्ट (जिसकी हम इच्छा करते हैं) साध्य है, इच्छा साधन है और साधक इन दोनोंका संयोजक है। यह साधक कौन है, जो साध्यकी इच्छा करता है ?

यह मन है, जिसकी इच्छा ही उसकी गति है। इम जो चाहते हैं, यही तो करते हैं और वही तो होता है। संसारमें क्या हो रहा है ? युद्ध । युद्ध ही सही । पर क्या यह हमारी इच्छाओं का ही संघर्ष नहीं है ! जगत्में जितने जीव हैं, सब किसी-न-किसी वस्तुको पानेकी इच्छा करते हैं और ये इच्छाएँ एक दूसरीसे टकराती हैं—यही संघर्ष है, यही युद्ध है। संसारमें यद्ध न हो, यह भी एक इच्छा है और वह कभी युद्धकी इच्छाको दवाती और कभी स्वयं उससे दवती है। इसल्यि संसारमें शान्ति और युद्ध दोनों ही बने रहते हैं। यदि कहीं ऐसा हो जाय कि कोई जीव कोई इच्छा ही न करे तो युद्ध असम्भव है। पर क्या कभी ऐसा हो सकता है? हम अपनी ही बातको देखें तो यह कहना पड़ेगा कि एक क्षण भी हमारा ऐसा नहीं बीतता, जब हम किसी इच्छाके वशमें न हों । प्रत्येक क्षण हम अपनी इच्छाके पीछे चल रहे हैं। ये इच्छाएँ (हमारी अपनी ही ) कभी कभी इतनी परसारविरोधिनी होती हैं कि इच्छाके उदयकालमें तो हमें उनके परस्परविरोधी फलोंका अनुमान नहीं होता, पर पलोदयकालमें ये फल इतने परस्परिकद्ध होते हैं कि हम घवरा जाते हैं कि यह क्या हो रहा है। ऐसा मालूम होता है कि हमने ऐसी विकट संघर्षमय परिस्थितिकी तो कभी इच्छा नहीं की थी। ईश्वरने यह क्या कर दिया ! हमने अपनी परस्पर-विरोधिनी इच्छाओंका कोई खाता नहीं रक्खा है, इसलिये हम हिसाब फैलाकर यह नहीं देख सकते कि यहाँ हमारे जिम्मे क्या देना पावना है। पर इतना तो स्पष्ट है कि इच्छा ही हमारी पूँजी है और उसीसे उसका न्याज बढता जा रहा है और न्याजते पूँजी भी बढ़ती जा रही है। यह एक प्रकारका साधन ही तो है; क्योंकि इम जब इच्छा करते हैं, तब किसी साध्यको पानेकी ही इच्छा करते हैं और जो इच्छा करते हैं वहीं करते हैं, वहीं होता है। इस साधनको शिष्ट लोग साधन नहीं कहते; क्योंकि वह शिष्टोंके विचारसे मनुष्योचित साध्यका साधक नहीं, बल्कि बाधक है—बन्धन है। 'साधन' शब्दका भी प्रयोग करना हो तो हम कह सकते हैं कि यह बन्धनका साधन है, मुक्तिका नहीं। पर मुक्ति साध्य हो या बन्धन, साधकका साधन है मन ही—इसमें कोई सन्देह नहीं। कहा भी है—

### मन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोक्षयोः।

अच्छा तो अब यह विचारें कि मनुष्योचित सामान्य साध्य क्या है ? 'सामान्य' शब्दका प्रयोग हम इसिलये करते हैं कि जितने मनुष्य हैं, उन सबकी मित भिन्न-भिन्न है और उसके अनुसार साध्य भी सबके भिन्न-भिन्न अर्थात विशेष-विशेष हो सकते हैं। सब मनुष्योंका मनुष्यके नाते एक सामान्य साध्य है, उसीको हम मनुष्योचित सामान्य साध्य कहते हैं । यह सामान्य साध्य सब मनुष्योंका है और प्रत्येक मनुष्यका भी, इसीलिये इसे सामान्य साध्य कहते हैं। कोई मन्ष्य इस सामान्य साध्यके विना मन्ष्य नहीं रह सकताः क्योंकि मनुष्यका जो सामान्य लक्षण है, वह उसमें नहीं है। यह साध्य क्या है ? साध्य सदा ही इतना ऊँचा होता है कि वहाँतक हमारे हाथ नहीं पहुँचते और पहुँचानेकी हमें इच्छा होती है । अर्थात् वह अवस्था मनुष्यकी सामान्य अवस्थासे ऊँची होती है। इस अवस्थाको इमलोग अमानव, अलैकिक अथवा दिव्य कहते हैं। मनुष्यके नीचेकी योनियोंमें एक ऐसी सोपानपरम्परा देख पड़ती है, जिसमें प्रत्येक सोपानके जीव अपनेसे ऊपरके सोपानके जीवोंको देखते हैं और सम्भव है उन्होंकी अवस्थाको साध्य मानकर अपना जीवन उसीकी प्राप्तिमें लगा देते हैं और इस कमसे अन्तमें मनुष्ययोनिको प्राप्त होते हैं। पर मनुष्ययोनिमें आकर इसके ऊपरकी योनि उतनी स्पष्ट नहीं देख पड़ती जितनी कि पशु-पक्षियोंको मनुष्ययोनि देख पडती है। मनुष्यका अनित्य, दुःखमय लौकिक जीवन ही उसे नित्य सुखमय दिव्य योनिकी सत्ताका भान कराता है । उस सत्ताको पाना ही मनुष्यका साध्य है, मनुष्य ही उसका साधक है और उसे प्राप्त करनेकी इच्छा करनेवाला उसका मन ही उसका साधन है।

यह साधन हम कैसे करें ? यह साधन क्या है ?—मन । साध्य क्या है ?—मनुष्यके मनके ऊपरकी स्थिति । बस्त उसीमें इस मनको लगा दो—साध्यमें साधनको लगा दो । 'लगा दो' कहनेसे भी नहीं होगा । संसारमें हम अपने मनको लगाते हैं; क्योंकि मनुष्य उसकी इच्छा करता है और जिसकी इच्छा करता है, उसे यह पा लेता है । कैसे ? मनको लगाकर, मनको तन्मय करके, मनको उसीका सङ्कल्प और कर्म करनेमें प्रवृत्त करके, मनको उसीके सामने झकाकर, उसीको साध्य मानकर साधनसहित उसका रास्ता चलकर । इसीलिये मनके ऊपर मनुष्यका जो महान् अमानव

अलैकिक अमृत आनन्दमय साध्य है, जो साधकके पहलेसे वहाँ स्थित है और जिसने ही यह साधन—मन मनुष्यको दे रक्खा है, उसीकी यह बाणी है—

सन्पना भव सङ्गक्ती सथाजी मां नमस्कृतः । मामेबेध्यसि युक्तवेवमात्मानं मत्त्ररायणः ॥

जहाँ साध्य समने हो, साधकका मन तत्परायण हो, वहाँ साध्य-साधक-साधनकी सिद्धिमें और क्या चाहिबे ! साधनकी सीदीपर जिसने पैर रक्खा, वह साधनके ऊपर साध्यका हाथ पकड़कर ही उसके समीप जा रहा है। यह साधन है मन, हतीका साध्यके साथ योग होना मनुष्यजनमका स्टब्स है।

سالكالكامم

# साधन-रहस्य-सार

(लेखक-श्री 'सुदाम' नैदमींय )

### दृष्टिं ज्ञानमयीं कृत्वा पञ्चेद् ब्रह्ममयं जगत्॥

सबका ध्येय एकमात्र अविनाशी, अनुप्तिकर, परम पूर्णानन्द ही है। स्वर्गादि सुख, सिद्धिवैभव और दिग्विज-यादि विकारी अपूर्ण प्रकृतिक्षेत्रगत पदार्थ हैं; इनसे यह पूर्णानन्द नहीं मिल सकता। सिद्धदानन्दस्वरूप परम्रद्धा ही उस पूर्णानन्दके अधिष्ठान हैं। उससे भिन्न किसी भी फलके लिये किये जानेवाले साधन बन्धन ही हैं। कारण 'यदल्यं तन्मर्त्यम्', 'भूमा वै तत्सुखम्', 'नाल्ये सुखमस्ति', 'आनन्दो ब्रह्मेति'—यही श्रुति-सिद्धान्त है और यही संतोंका अनुभव है। इसल्ये ब्रह्मानुभवके विना कभी किसीको पूर्णानन्द न मिला न मिल सकता है। अतः इस सर्वोत्तम ध्येयको छोद और किसीके लिये कोई साधन क्यों किया जाय ?

यह ब्रह्मतत्त्व सर्वत्र—सर्वव्यापक है, अतः हमारे अंदर भी है; केवल अंदर ही नहीं है, हम स्वयं तद्रूप ही हैं— 'जीवो ब्रह्मैव नापरः ।' इस प्रकार यद्यपि ब्रह्म स्वको प्राप्त है, तथापि कल्पनाके इस घटाटोपमें उसका कहीं पता नहीं चलता । 'हम कौन हैं ?' इसीका हमें कोई पता नहीं है । हम बहे जा रहे हैं अपने आपको मुलाकर कल्पनाके प्रवाहमें न जाने कहाँ किस ओर! इसलिये पहले अपने आपको दूँदना होगा, इसके विना सर्वका पता लग नहीं सकता ।

प्रकाशकी ओर देसते-देखते यदि हठात् हम अपनी दृष्टिको छायामें, अन्वकारमें ले जायें तो वहाँ हम सहसा कुछ भी न देख सकेंगे, केवल अन्यकार ही देखेंगे। परन्तु दृष्टिको वहीं कुछ समय स्थिर करके रक्खें तो अन्यकारमें छिपी रक्खी वस्तुओंको भी वह देख सकेगी, अन्यकारमें उसे प्रकाश मिलने लगेगा। यही बात हमारी चित्तवृत्तिकी भी है। बाह्य व्यवहारोंमें लगी हुई वृत्ति अंदरकी वस्तुओंको कैसे हुँदे! अंदर उसका घवरा जाना ही स्वाभाविक है, इसीलिये कुछ दिन इसे अंदरके विचारमें स्थिर करना होगा। इससे अंदर देखनेकी इसकी शक्ति बढ़ेगी।

गॅदले, चञ्चल और अँधेरे पानीके हौजमें पड़ी हुई किसी चीजको अयवा अपनी परछाईको कोई कैसे देख सकता है ! मल, विक्षेप और आवरणसे युक्त बुद्धि मी, इसी प्रकार, आत्मतेजको प्रत्यक्ष कैसे कर सकती है ! निर्मल, निश्चल और प्रकाश (शान) युक्त बुद्धि ही आत्मानुभवमें समर्थ होती है । कपड़ा सीनेके लिये सूईकी अरूरत होती है, कुदाल-की नहीं । सूस्मातिस्हम जो आत्मतत्त्व है उसके साथ युक्त होनेके लिये, उसी प्रकार, अत्मन्त सूक्ष्म बुद्धिकी आयह्यकता होती है; स्यूल बुद्धिसे बहाँ काम नहीं चलता । अर्थात् आत्मानुभवके लिये चिक्तकी शुद्धि, मनकी स्थिरता और बुद्धिकी सूक्ष्मता होनी चाहिये और जिस उपायके करनेसे यह काम बन जाय, उसीको हम साधना कहेंगे । सद्यन्यों और साधु संतीने नहीं-बहाँ जो-को साधन बताये हैं, उन सकका मर्म यही है । साधन चाहे जितने भी कठिन हीं; वर जिनसे यह काम न बनता हो वे साधन नहीं, केवल भ्रमविलास हैं।

बहुत लोग परमानन्दलाभकी इच्छासे साधनमें लगते हैं। परन्तु रहस्यको न जाननेवाले इन साधनोंसे कोई लाभ उठाते नहीं नज़र्र आते। प्रायः यही देखनेमें आता है कि लोग साधनके सौन्दर्य, काठिन्य और वैशिष्टयका ही अधिक आदर करते हैं और कठिन साधनोंके पीछे पड़ जाते हैं। परन्तु साधनके बाह्यरूपमें क्या रक्खा है ? परमार्यदृष्टिसे उसका कोई विशेष महत्त्व नहीं। वृत्तिको सुधारनेका काम है, यदि वह घर बैठे होता हो तो यही सबसे श्रेष्ठ साधन है। कहते भी हैं—'मन चंगा तो कठौतीमें गङ्का।'

बहुतेरे यही रोना रोते हैं कि 'हमने कितने ही साधन किये, जप किया, दान किया, तीर्थयात्रा की, कितने व्रत किये, पर चित्तकी शुद्धि नहीं हुई; मन जहाँ पहले मटका करता या, वहीं अब भी मटकता ही है! आखिर ऐसा क्यों होता है?' बात यह है कि इन बेचारोंको यही पता नहीं है कि चित्त है क्या चीज और जब यही नहीं जानते, तब शुद्ध और स्थिर तो किसको करें और कैसे करें? इसलिये चित्त क्या है, यह पहले जानना चाहिये; तब उसे शुद्ध और स्थिर करना अनायास ही हो जायगा।

आप जो चिन्ता या चिन्तन करते हैं, आपके इस स्वभावको ही चित्त कहते हैं। चित्त कोई स्वतन्त्र पदार्थ है ही नहीं । यह कहना कि चित्त ग्रुद्ध नहीं होता, केवल अपनी मुर्खता प्रकट करना है। यदि अग्रद्ध चिन्तन करते ही रहेंगे तो सैकड़ों साधनोंके करनेसे भी क्या होगा ? जबतक आप शुद्ध चिन्तन न करेंगे, तबतक बाह्य साधनोंसं कुछ भी न होगा । हाँ, यह बात सही है कि 'हम अग्रुद्ध चिन्तन न करेंगे' केवल ऐसा निश्चय कर लेनेसे ही चित्त शुद्ध हो जाता हो-यह बात नहीं है। कारण, आप सांसारिक सुखकी इच्छा तो करते ही होंगे— सुख, सौन्दर्य और प्रेमकी अनुभृति तो आपको जगत्में होती ही होगी। यदि ऐसा है तो इनका चिन्तन भी आप अवस्य ही करेंगे, वह कैसे छूट सकता है ! और फिर इस हालतमें अन्य साधनोंकी भी क्या आवश्यकता है ? इसमें तो केवल एक ही साधन है और वह है विवेक। विवेक इसी बातका कि सुख, सौन्दर्य, प्रेम संसारमें सचमच ही हैं या यह केवल कल्पनाविलास हैं; शान्ति भी इस संसार-में संसारके किसी पदार्थसे किसीको मिलती है या केवल ऐसा भ्रम होता है ? यहाँ मेरे-पराये यथार्यमें कौन हैं ? कौन कबतकके मेरे साथी हैं और उसके बाद नहीं ? अन्तमें फिर यह मृत्यु क्या है ? इसको हम क्या समझें ? कैसे इसका सामना करें ? इत्यादि। यह विवेक जैसे-जैसे होता जायगा, वैसे-ही-वैसे कामना और आसक्ति कम होती जायगी और भगवद्गुण और महिमाका श्रवण करनेसे श्रद्धा-मिक्त बढ़ती जायगी। इस प्रकार चित्तका विरागानुरागयुक्त होना ही चित्तग्रुद्धि है। उपाय सरल है, पर जो अपने चित्तको ग्रुद्ध करना चाहं उनके लिये। चित्तग्रुद्धिकी आवश्यकता तो तब ही प्रतीत होती है जब विवेक हो चुकता है; उससे पहले विवेक ही साधन है और इसके लिये सत्सङ्ग करना चाहिये और सद्भन्योंको पढ़ना- चाहिये।

मन स्थिर क्यों नहीं होता ? मनका स्वरूप है मानना, मनन करना । आप भला-बुरा, सच्चा-खुटा सब कुछ तो माना करते हैं, चाहे जो मनन करते रहते हैं; तब मन स्थिर हो तो कैसे ? आप मानना, मनन करना छोड़ दीजिये; मनका कहीं कोई चिह्न भी बाकी न रहेगा । केवल ऊपरी साधनोंसे कुछ न होगा ।

मनन यदि किसी तरह बन्द न होता हो तो भगवान्की किसी मूर्तिका ही मनन करो, इसी एक संस्कारमें मनको लगा दो, इसीके स्मरण-ध्यानमें मनको केन्द्रीभूत कर दो; इससे मन स्थिर होगा। परन्तु चित्त जबतक शुद्ध नहीं होता, तबतक मनको स्थिर करना सुलभ नहीं होता। वैराग्यसे चित्तराद्धि और अभ्याससे स्थिरता होती है—

'अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृहाते ॥' (गीता)

मनकी कल्पनाओंके प्रवाहमें बहना छोड़ दो, और तटस्थ होकर साक्षीरूपसे उन्हें देखते रहो तो मन स्थिर ही समझो।

कोई-कोई पूछते हैं, हमें ज्ञान कैसे प्राप्त होगा ! बड़े-बड़े पण्डितों और तपस्तियोंकी जहाँ दाल नहीं गलती, वहाँ हमें कौन पूछता है ! बहुत प्रन्थ देखे, भेस लिया, आश्रम-धाम हूँ है, संतोंकी सेवा-टहल की; पर आत्माका कोई पता नहीं चला ! ठीक ही तो हुआ । आत्मा क्या बाहर है, वनों और जंगलोंमें है, मठों और आश्रमोंमें है ! और क्या उसके लिये पण्डित या तपसी होना पड़ता है ! जो कुछ किया, आपने अच्छा किया; अब चुपचाप बैठिये, बाहरी प्रन्थोंको रख दीजिये—अंदरका प्रन्थ पढ़िये । मन-बुद्धिके मूलका पता लगाइये और इन मन-बुद्धिको जाननेवाले जो आप हैं, उन

अपने आपको पहचानिये। मनको अत्यन्त सुरिथर रखकर अपने आपको दूँदिये, पता लगा लीजिये; पता चल जायगा। बुद्धिको सूक्ष्म करनेके लिये महावाक्यके विवरण, श्रवण, मनन और निदिध्यासनकी बड़ी आवश्यकता है। पर प्रन्थवचनोंसे आत्मविषयक (विशेषण या लक्षणके अनुसार) कत्यना और तर्क मत कीजिये। ब्रह्म या आत्मा-नामसे किसी अन्य पदार्थ-को दूँदना नहीं है, अपने आपको ही तो जान लेना है!

'हम' या 'मैं' इस शब्दका प्रयोग आप जिस वस्तुके लिये करते हैं, उसे शान्ति और युक्तिके साथ अपने अंदर ही हूँदिये । मूलमें 'मैं', 'हम', 'अहम' आदि शब्द नहीं हैं; केवल एक आत्मसत्ताका स्वतः स्फूर्त सतत बोधमात्र है । 'मैं' पनकी भाषा और कल्पनाको अपनेसे हटा दो; 'मैं और मेरा' का जो-जो कुछ लगाव है, सब अपनेसे अलग कर दो। समरण-विस्मरणसे रहित होकर स्वभावमें स्थिर हो जाओ । इस स्वभावको जाननेवाला (प्रकाश करनेवाला) आपका जो स्वरूप है, वही आप हैं। अपनी सत्ताको स्फुरित न करके स्वस्थ रहो। बस, यही आप हैं; यही आत्मस्वरूप है। 'स्वरूप कहते हैं 'उस अरूपको जो तत्विनरसनके परे है।' (रामदास)

सबको जाननेवाली, त्रिगुण संस्कारको भी जाननेवाली जो चेतना है उसे भी आप ही प्रकाशित करते हैं। उस चेतनाको पहचानो और फिर उसे पहचाननेवालेको भी पहचानो; पहचाननेकी तब कोई चीज न रहेगी, रह जायगा केवल आत्मस्वरूप। 'जाननेवालेको जहाँ जान लिया, वहीं मैंपनका मूल कट गया (रामदास)।' जरा गहराईके साथ, शान्तिके साथ हुँदो; जिसकी सत्तासे हुँदा जायगा, वहीं आप हैं। हुँद्नेकी उपाधिको छोड़ो, छोड़नेकी उपाधिसे बचो। तब जो कुछ रहा, वह आत्मस्वरूप ही है।

मन जब स्थिर होता और कत्यना नष्ट होती है, तब क्या रहता है ! 'कुछ नहीं' यही प्रत्यय होता है । इस 'कुछ नहीं' (शून्य ) का अभिमान मत धारण करो (कारण, अभिमानधारकत्व ही जीवत्व है ) । इस लयको जो प्रकाशित करता है, वही आत्मा है । 'तुकाराम कहते हैं कि जब मन लीन हो जाता है, तब जो कुछ रहता है, वही तुम हो ।' 'वहीं ब्रह्म में हूँ' यह भावना भी आपका ही मन्तव्य है । इसे भी छोड़ो और केवल आप-ही-आप रहो — 'केवलं सत्तामात्र-स्वरूपं भावं परं ब्रह्म' इति श्रुतिः । युक्तिसे इसका अनुभव करो, पर अन्य होकर नहीं ।

त्रिपुटी कोई हो, वह आपका सत्ताविलास है। ध्याता, शाता आदि भी आप नहीं हैं, आपकी केवल एक लहर है। अथवा आपके आश्रयमें क्रीडन करनेवाली कल्पनाके कार्यानुसार आपपर होनेवाले वे मिथ्या आरोप हैं। ध्याताध्यान-ध्येय, शाता-शान-शेय इत्यादि त्रिविध वस्तुओं को प्रकाशित करता है वही आत्मा है। वही आप हैं। त्रिपुटीका अतिकम करके देख लीजिये, तन्मय हो जाहये। किसी प्रक्रियासे हो, अपनी सहज आत्मस्थितिको अनुभव करना ही तो सब साधनोंका सार है। अनुभवी महात्माओंका आश्रय प्रहणकर अन्तर्युक्ति सीख लीजिये और अनुभव करिये; वस, इतना ही काम है।

गुरू कृपा जेहि नरपर कीन्ही तिन्ह यह जुगति पिछानी। नानक कीन भयो गोबिंद सँग ज्या पानीमें पानी॥

उस युक्तिको जानना ही यथार्थमें गुरुकृपा है।

सारा संसार एक महास्वप्न है। केवल कियत नाम-रूपसे सब भेद देख पड़ते हैं। परन्तु यथार्थमें अस्ति, भाति, प्रियत्वके सिवा और कुछ भी इस संसारमें नहीं है। संसार संसाररूपसे मिथ्या और सिब्बदानन्दरूपसे सत्य है। अर्थात् जगत् या देहकी कल्पना आदि मिथ्या और एक तत्त्व ही अखण्ड है। भेदभावकी कल्पना जहाँ छूटी, वहाँ सब एक ही है। इस प्रकार यथार्थ जानकर जो लोग अखण्ड अनुसन्धान करते हैं, वे स्वानन्द-सिन्धुमें खेलते हुए अन्तमें उसीके साथ सर्वथा समरस हो जाते हैं। जो कुछ प्राप्तव्य है, यही है।

तात्पर्य—

(कु॰) परमानन्दिहि ध्येय है, है वह हरिका नूर ।
हूर दूर क्या सोचता, है सबमें मरपूर ॥
है सबमें भरपूर, सिचदानन्द वहो तू ।
मृषा नाम अरु रूप, छाड़ अध्यास तुही तू ॥
चाह करपना छोड़, मृषा तज मैंपन बंघहि ।
रह जा चुष्प सुदाम ! सहज तू परमानन्दिह ॥

# अनाहत नाद

( लेखक--स्वामी नयमानन्दजी सरस्वती )

संत-समाजका एक बड़ा भारी भाग अनाहत नाद या अनहद नादका उपासक है। कबीर, रैदास, नानक और राभास्तामीने केवल अनहद-योगका प्रचार किया था। उक्त आचार्योंने, अपने-अपने अलग-अलग मत या सम्प्रदाय कायम किये और उनको अनहद नादका साधन बतलाया।

विराट्में जितने मण्डल हैं-- उनमेंसे दस मण्डलोंने शब्द भी जारी किये हैं। इन मण्डलोंमें प्रत्येक मण्डल अपना एक शब्द रखता है। विराट्में कुल छत्तीस मण्डल हैं और वे सब अपना-अपना एक-एक शब्द रखते हैं। परन्तु केवल दसका शब्द प्रकट स्वरमें चालु है और शेष छन्वीस मण्डलींके शब्द खररूपसे गुप्त आवाजमें चाद्र रहते हैं। उपर्युक्त ३६ मण्डल अलग-अलग अपना रंग, रूप, शब्द और अधिकार रखते हैं। उन सबकी अर्द्धमात्राएँ अलग हैं। उनके बीज यानी शिव भी अलग-अलग हैं। प्रत्येक मण्डलसे जो सूत्र यहाँ आता है, यह स्वर या शब्दके रूपमें ही होता है। इसराज नामक बाजेमें जो ३६ तार होते हैं, वे ३६ मंज़िलके स्मारक हैं और ३६ प्रकारके अनाहत नादके द्योतक हैं। दस प्रकारका अनहद कानसे सुना जाता है। बाकी २६ प्रकारका अनहद—जो स्वररूप है—केवल अनुभवके कानसे सुनायी पड़ता है। वे लोग यथार्थ नहीं जानते, जो अनहदको केवल दस ही प्रकारका जानते या मानते हैं। कारण यह कि जो दस मण्डल अखण्ड अर्द्ध-मात्राके नीचे अर्द्धचन्द्राकार धेरेमें आबाद हैं वहींसे प्रकट शब्द हुआ करता है और अनहद नादके जितने प्रचारक संसारमें आये, वे सब उन मण्डलेंके ही शिव लोग ही थे। अखण्ड अर्द्धमात्रासे लेकर पूर्णमात्रातक जितनी मंज़िलें हैं-या जितने मण्डल हैं, उनके शिव या कारण-शरीर इस मायिक भूमिकापर नहीं आये। इसीलिये उनके मण्डलोका स्वर लोगोंको सुनायी नहीं पड़ा। हाँ, परमरम्य भविष्य महाकालमें वे सब इस भूमिपर अवतार लेंगे। उसी समय छत्तीस तारबाला इसराज बजेगा ! तबतक दस तारवाली सारंगी बजाते रहिये।

# अनहदसे लाभ

१-अगर मरते समय किसी नादको पकड लिया जाय

तो मृतककी आत्मा उसी मण्डलमें जा पहुँचेगी, जहाँसे वह शब्द आ रहा है।

२—नादके पश्चिकको यमदूत नहीं पकड़ सकते, क्योंकि वे मण्डल यमलोकसे बहुत ऊँचे हैं।

३—नादके अम्यासीकी बुद्धि विकसित होती रहती है। उसकी समझमें सत्यका प्रकाश आने लगता है।

४-नादके अभ्यासीको एकदम किसी-न-किसी स्वर्गके मण्डलमें स्थान मिल जाता है। जिस तारको पकड़कर रूह चढ़ेगी, उसी तारकी सरकारमें वह जा पहुँचेगा। परन्तु पाप-पुण्यके चक्रसे वह भी सुरक्षित नहीं। जब उसका पुण्य समाप्त होगा, वह फिर अपने पाप भोगनेके लिये इसी भूमिपर उतार दिया जायगा।

५-नादके अभ्यासीपर कामादि पाँचों शैतानी तत्त्व अपना प्रभाव कम डाल सकते हैं।

#### अनहद नाद

नंबर मण्डलका नाम स्वर है या शब्द उसकी उपमा संहारक देवका लोक शब्द पायजेवकी झङ्कार-सी पालक देवका लोक सागरकी लहर-सी सज़क देवका लोक मृदङ्ग-सी सहस्रदलकमल शक्र-सी आनन्द-मण्डल तुरही-सी चिदानन्द-मण्डल मुरली-सी सिचदानन्द-मण्डल बीन-सी अखण्ड अर्द्धमात्रा सिंहगर्जन-सी अगम मण्डल नफीरी-सी • अलख मण्डल बुलबुल-सी उपर्युक्त १० मण्डल अपराके इलाकेमें हैं और शेष २६ मण्डल पराके इलाकेमें हैं।

### नादका अभ्यास

प्रातःकाल शौचादिसे छुटी पाकर किसी एकान्त स्थानपर चले जाओ । मुरदा आसन लगाओ यानी सीधे लेट जाओ । हाथके दोनों अँगूटोंसे दोनों कान बंद करो । अपने ही घटमें शब्द सुनायी पड़ना शुरू हो जायगा । अपनी दायीं ओरके शब्दोंको सुनना चाहिये । बायीं औरके शब्द मायाके हैं और त्याज्य हैं।

# साधनाकी एक भाँकी

मन कल्पनाओंका पुज है। सुपुतिमें जो कल्पनाएँ विलीन रहती हैं, वे ही स्वममें और जागरितमें उठा करती हैं और जिन वस्तुओं और घटनाओंका परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं है, उनका बनावटी सम्बन्ध जोइकर व्यवहारकी विद्याल एवं जिटल परम्परा खड़ी कर देती हैं। मैं तो कभी-कभी इन कल्पनाओंके जालमें ऐसा उलझ जाता हूँ कि उनसे छुटकारा पाना किटन हो जाता है। ऐसा अनेकों बार होता है। किसी-किसी दिनकी कल्पनाएँ बड़ी मनोरज्जक और लाभप्रद हो जाती हैं, पीछे उनके स्मरणसे भी मनोरज्जन और लाभ होता है। इसलिये एक दिन ब्रह्मवेलामें, जब कि वृत्तियोंको निस्सङ्कल्प करके मुझे शान्त-भावसे बैठा रहना चाहिये था, जिन कल्पनाओंके प्रवाहमें मैं वह गया था, उनका स्मरण किया जाता है।

दरबार लगा हुआ था । बहुत-से दरबारी मौन-भावसे अपने-अपने स्थानपर बैठे थे । सबसे ऊँचे आसनपर अपनी धर्मपत्नी बुद्धिदेवीके साथ महाराज अहङ्कार विराजमान थे । उस सभाके सदस्योंमें मूर्तिमान् रूपसे दस इन्द्रिय, पाँच प्राण, पाँच भूत और मन उपस्थित था । कुछ अव्यक्तरूपसे थे और कुछ छोटे-मोटे दूसरे लोग भी थे; परन्तु उनका कोई विशेष महत्त्व नहीं था । यह विशाल सभा-मण्डप और उसकी प्रत्येक किया मेरी ऑखोंके सामने थी । पग्नतु मैं कहाँ हूँ और किस रूपसे देख रहा हूँ, यह पुझे पता नहीं था; मैं केवल देख रहा था । राजासाहबने मनको बुलाया और कहा कि यहाँ जितने सदस्य उपस्थित हैं, उनको एक-एक करके मेरे सामने लाओ; मैं उनका परिचय, जीविका और उनके जीवनका उद्देश्य जानना चाहता हूँ । मनने हाथ जोड़कर उनकी आज्ञा विरोधार्य की ।

एक अधेड़ छीके साथ मन उनके निकट उपिश्यत हुआ । अहङ्कारने पूछा, 'तुम कौन हो ?' उस छीने उत्तर दिया, 'मेरा नाम पृथिवी है ।' उन्होंने पूछा, 'तुम्हारी जीविका क्या है ?' पृथिवी—'मुझे जीविकाके लिये कोई प्रयत्न नहीं करना पड़ता । मुझे प्रत्येक समय सदी, गर्मी, हवा, और अवकाश मिलता रहता है और सहज रूपसे ही मैं समस्त भूत-प्राणियोंको धारण किये रहती हूँ । न मुझे कोई चिन्ता होती है और न तो अशान्ति । यही मेरी जीविका है और इसीमें में लग्न रहती हूँ। अहङ्कार—जुम्हारे जीवनका उद्देश्य क्या है ?' पृथिवी—'मेरा स्वतन्त्र जीवन ही क्या है कि उसका कोई उद्देश्य हो ? जिसने मुझे अस्तित्व दिया, जिसने मुझे प्रकृतिकी गोदसे निकाला, जो मुझे धारण किये हुए है, वह जैसे नचाता है नाचती हूँ। मेरी एक-एक चेष्टा उसके हशारेसे ही होती है। शायद इससे वह रीझता हो; परन्तु में उसको रिझाती हूँ, ऐसी बात नहीं। मेरा कुछ उद्देश्य नहीं और उसके उद्देश्यका मुझे पता नहीं। अहङ्कार—'वह यदि तुम्हें पानीमें गला दे, आगमें जला दे, तुम्हारा अस्तित्व नष्ट कर दे तो क्या तुम्हें दुःख नहीं होगा ?' पृथिवी—'विल्कुल नहीं। उसकी इच्छा ही मेरा जीवन है और मृत्यु भी वही है। जीवन-मृत्यु नहीं हैं, उसकी इच्छा है। फिर अन्तर क्या ? मेरे चित्तमें दुःख और सुखकी कल्पना ही नहीं उठती।' अहङ्कार—'अच्छा, जाओ। अपने स्थानपर रहो। तुमसे कुछ नहीं कहना है।'

मन एक दूसरे सदस्यके साथ पुनः उपस्थित हुआ। अहङ्कार--- 'तुम्हारा नाम !' आगन्तुक सदस्य--- 'जल ।' अहङ्कार--'तुम्हारी जीविका क्या है ?' जल--'मुझे चाहे जो अपने काममें लावे, मैं आपत्ति नहीं करता। पृथिवी मुझसे स्निग्ध हो, सूर्य मेरा पान करे, वायुमण्डल मुझसे शीतल हो और मैं आवश्यकताके अनुसार उनका उपयोग कर हैं। बस, यही मेरी जीविका है। इसके लिये न मुझे चिन्ता करनी पड़ती है न कोई श्रम । अहङ्कार- 'तुम्हारे जीवनका उद्देश्य क्या है ?' जल---'यह मैं नहीं जानता। जिसने मुझे अस्तित्व दिया है, उज्जीवित किया है, उसीकी प्रेरणासे बादलसे पर्वतपर, पर्वतसे भूमिपर, भूमिसे समुद्रमें और समुद्रसे बादलमें घूमा करता हूँ। जो घुमाता है, वह इसका रहस्य जानता होगा ।' अहङ्कार—'तब इस यात्रामें तुम्हें रसका अनुभव होता होगा, कभी यह बन्द हो जाय तो ?' जल—'मैंने कभी नहीं चाहा था कि मुझे कोई धुमाने, यह भी नहीं चाहता कि यह धूमना बन्द हो जाय । जब धूमने-न-धूमनेकी इच्छा ही नहीं है, तब मेरे लिये कोई भी परिस्थिति नीरस कैसे हो सकती है? अहङ्कार—'तुम्हें कोई जला दे, मुखा दे, नष्ट कर दे तब ?' जल-- 'जल जाऊँगा, सूख जाऊँगा, नष्ट हो जाऊँगा।' अहहार-- 'तुम्हें दुःख नहीं होगा ?' जल--- 'न, बराबर

ही तो हैं सब । जब जीना दूसरेकी इच्छासे, तब मरना भी दूसरेकी इच्छासे । दूसरेकी इच्छा ही अपना जीवन है । न इसमें दुःख है न सुख ।' अहङ्कार—'ठीक है, जाओ।'

मनने एक तेजस्वी मूर्तिके साथ प्रवेश किया । अहङ्कार-- 'कौन हो तुम ?' अम्र-- 'मैं अम्र हूँ ।' अहङ्कार---'क्या जीविका है तुम्हारी !' अग्नि---'जिसकी जितनी इच्छा हो, मझसे उष्णता और प्रकाश ले ले। मैं भी वायु, जल, पृथिबी आदिका उपयोग कर लेता हूँ। यही मेरा स्वरूप है। न इसमें मेरा कर्तृत्व है और न आसक्ति ही।' अहङ्कार--- 'यह किसलिये करते हो तुम !' अमि-- 'कोई कराता है मुझसे ।' अहङ्कार-- 'न करावे तो ?' अमि-'नहीं करूँगा ।' अहङ्कार-'यह तुम्हें नष्ट कर दे तो ?' अमि—'नष्ट हो जाऊँगा ।' अहङ्कार—'यह समत्व तुम्हें कहाँसे प्राप्त हुआ ?' अग्नि—'यह भी उसीका दिया हुआ है। मुझे अभिमान था कि मुझमें भी कुछ शक्ति है; पर उसने मुझे अनुभव करा दिया कि वह शक्ति उसीकी है, मैं जो कुछ हूँ उसीका हूँ । चाहे वह नष्ट कर दे या रक्त्वे, उसकी मौज !' अहङ्कार-- 'अच्छा, जाओ त्म।

वायुकी बारी आयी । अहङ्कारके पूछनेपर उसने कहा— भी वायु हूँ । मेरी जीविका है—सङ्घर्ष । मैं विद्युत, प्राणशक्ति और अग्निका निर्माण करता हूँ । संसारकी सम्पूर्ण गतियाँ मेरा आश्रय लेती हैं ।' अहङ्कार—'इतनी शक्ति तुममें कहाँसे आयी, वायु ?' वायु—'जहाँसे मैं आया । ये मेरी शक्तियाँ हैं—यह तो कहनेकी बात है । यह सब सहज रूपसे होता है, मेरे सोच-विचारकर ितंय विना ही । मैं तो एक यन्त्र हूँ । मेरी यन्त्रता भी किसीकी इच्छा ही है, तब मेरी क्या विशेषता है अहङ्कार—'यदि तुमसे वे सारी शक्तियाँ छीन ली जायँ तो ?' वायु— 'इसका अर्थ है कि मैं भी छीन लिया जाऊँगा । जिसका मैं हूँ, जिसकी ये शक्तियाँ हैं, वे यदि खींच लें अपने आपमें, अथवा नष्ट ही कर दें तो इससे बदकर प्रसन्तताकी बात क्या होगी ?' अहङ्कार—'ठीक है, तुम जा सकते हो ।'

आकाशने उपस्थित होकर अहङ्कारके प्रभीका उत्तर देते हुए कहा—'मैं आकाश हूँ। अनकाश और शब्द ही मेरा स्वरूप है। मैं चारों भूत और उनसे बने हुए पदार्थोंको धारण करता हूँ । यह भी उन भूतोंकी दृष्टिसे ही मैं कह रहा हूँ । मेरी दृष्टिमें तो वे पराये नहीं हैं । मुझे वे नहीं दीखते । जब मैं देखता हूँ, मैं ही दीखता हूँ । इसमें बनावट नहीं है, विभुका यह सहज स्वरूप ही है ।' अहङ्कार—'यदि कोई युम्हारा नाश कर दे तो ?' आकाश—'उस नाशके रूपमें तो मैं ही रहूँगा।' अहङ्कार—'मान लो तुम रहो ही नहीं, तब ?' आकाश—'उस समय अवश्य ही वह रहेगा जिसका में हूँ, जिसमें में हूँ । यदि मेरा अस्तित्व नष्ट होकर उसका अस्तित्व प्रकट हो सके तो मेरा नष्ट होना ही अच्छा है।' अहङ्कार—'परन्तु तुम नष्ट हो जाओ और वह प्रकट न हो तब ?' आकाश—'अवश्य ही वह उसकी आँखिमचीनी होगी। उसकी लीलाके लिये मेरा मिट जाना ही खर्चेत्तम है।' अहङ्कार—'तुम पाँचोंका समर्पण पूर्ण है।'

अहङ्कारकी प्रेरणासे मन एक ऐसे व्यक्तिको लेकर उपस्थित हुआ जो एक होनेपर भी पाँच रूपोंमें दीख रहा था। यों समझिये कि एक मूर्ति थी और चार उसकी छाया। पूछनेपर उसने बतलाया कि 'मेरा नाम प्राण है । एक होनेपर भी स्थानभेद और कियाभेदसे समष्टि और व्यष्टि दोनोंमें ही मैं पाँच प्रकारका हो जाता हूँ । जगत्में जितनी भी चेष्टाएँ हो रही हैं, मेरेद्वारा । स्थूल जगत् यदि किया है तो मैं उसके अंदर रहनेवाली शक्ति हूँ।' अहङ्कार--- 'तुम समष्टि हो या व्यष्टि ?' प्राण-प्यों तो में समष्टि ही हूँ, मुझमें व्यष्टिका भेद है ही नहीं। परन्तु यह कहनेकी बात है। मैं व्यष्टि हूँ और इस प्रकार व्यष्टि हूँ कि समष्टिको जानता ही नहीं। अहङ्कार--- 'तब तुम अपना मोह और बन्धन खीकार करते हो।' प्राण-- 'जी हाँ। मैं ऐसा मानता हूँ कि मेरे ही कारण शरीर जीवित है और रुधिराभिसरण, पाचन आदि कियाएँ मेरे ही द्वारा होती हैं—यहाँतक कि मेरे विना पलक भी नहीं गिर सकती ।' अहङ्कार--- 'यह शक्ति तुम्हारे अंदर कहाँसे आयी ?' प्राण-- भीं तो समष्टि-प्राणसे शक्ति छेता हूँ और समष्टि परमात्मासे ।' अहङ्कार—'यदि तुम्हें शक्ति न दी जाय तो ?' प्राण—'मैं तो वैसी स्थितिकी कल्पनासे ही काँपने लगता हूँ । मेरी रग-रगमें मृत्युकी भयानकता भरी हुई है। अहुङ्कार--- 'तब तो तुम्हारे अंदर समत्वका अभाव है।' प्राण---'सत्य है।' अहङ्कार---'इस विषमताके अपराध-का दण्ड भोगना पहेगा तुम्हें ।' प्राण—'दण्ड तो मैं अभी भुगत रहा हूँ । जितना दण्ड मैं भोग रहा हूँ इस समय, इससे अधिक और क्या दण्ड होगा ?' अहङ्कार—'अवस्य ही तम

बन्धनमें जकहे हुए हो। परन्तु इससे छूटनेका उपाय भी यही है कि तुम और भी बाँध दिये जाओ। तुम्हारी किया सीमित हो जाय। इडा और पिक्कलके मार्गमें समरूपसे चलते रहो, यह समता सुषुम्णाका रूप धारण कर ले। तुम्हारा धटना-बढ़ना और स्वेच्छाचार सर्वथा बन्द हो जाय, तुम मेरे सामने रहा करो। एक क्षणके लिये भी मेरी ऑखोंसे ओक्सल मत होओ। तुम्हारे लिये जो यह दण्डकी व्यवस्था की गयी है, यह तुम्हारी उद्देक्यहीनताके कारण है। अवस्य ही इससे तुम्हें दुःख होगा, परन्तु वह दुःख तुम्हारे वर्तमान सुखसे तो बहुत ही उत्तम होगा। तुममें जन्म और मृत्युके प्रति समत्व नहीं है, परमात्माके प्रति समर्पण नहीं है, उद्देश्यकी ओर तुम्हारी गित नहीं है। इसलिये प्राण! तुम केंद्र कर लिये गये। मेरी ऑखोंके सामने स्थिर मावसे खंदे रहो। प्राण खड़ा हो गया। परन्तु वह बहुत ही धीरे-धीरे काँप रहा था।

अहङ्कारने मनसे कहा-- (इन्द्रिय दस हैं) सबको मेरे पास लानेकी आवस्यकता नहीं है। उनकी सम्मतिसे एक प्रमुख इन्द्रियको ले आओ, जो सबका प्रतिनिधित्व कर सके। र तत्स्रण मनने आज्ञा शिरोधार्य की और इन्द्रियोंकी सम्मतिसे वागिन्द्रियको लेकर उपस्थित हुआ । इन्द्रियोंके सम्बन्धमें प्रश्न करनेपर वाकृने कहा-- 'हमलोगोंकी संख्या दस है- पाँच शानेन्द्रिय हैं और पाँच कर्मेन्द्रिय । कर्मेन्द्रिय शानेन्द्रियों के प्रकमात्र हैं। जैसे--नेत्र कोई स्थान देखना चाइता है तो पैर वहाँ पहुँचा देते हैं, त्वक स्पर्श करना चाहती है तो हाथ उसका स्पर्श करा देते हैं--इत्यादि । प्रधानता ज्ञानेन्द्रियोंकी ही है, उनकी जीविका और उनके जीवनके उद्देश्य भिन्न-भिन्न हैं। कोई शब्दजीवी है तो कोई स्पर्शाजीवी और कोई रूपजीवी । उनके जीवनका उद्देश्य है अपने-अपने विषयोंकी पूर्णता प्राप्त करना। जैसे कान चाहता है मधुर शब्दोंके केन्द्रमें स्थित होना। आँखें चाहती हैं रूपराशि और त्वक् सुकोमल स्पर्श । कटु शब्द, असुन्दर रूप और रूक्ष स्पर्श आदिसे उनका द्वेष भी है। सभी अपने-अपने लक्ष्यकी पूर्ति भिन्न-भिन्न दिशामें मानते हैं। इसीसे उन्होंने अपने जीवनमें दुन्द्रकी सृष्टि कर रक्खी है।

अहङ्कार-'क्या उन्होंने भगवान्के भी क्षमन्धमें कुछ विचार किया है ! उन पाँचोंने यह भी सोचा है क्या कि हम सकके उद्देश्यकी पूर्ति एक ही भगवान्में होती है !' वाक-

'नहीं । वे अपने-अपने उद्देश्यको पृथक्-पृथक् समझते हैं और उनकी धारणा है कि इनकी पूर्णता ही भगवान है। अहङ्कार-'जहाँ उन विषयोंकी आंशिक अभिन्यक्ति रहती है, वहाँ क्या वे भगवत्-रसकी अनुभूति नहीं प्राप्त करते ! जिन्हें वे कट्ट, रूक्ष एवं अप्रिय समझते हैं उनमें भी तो उनके जीवनका उद्देश किसी-न-किसी रूपमें है ही ? फिर वैषम्य-भावसे द्वेष-की सृष्टि करके दुःखी होना उनका अपराध है। इसिलये उनको इसका दण्ड मिलना चाहिये। याक-वे दण्ड भोगने-को तैयार नहीं हैं।' अहङ्कार-'यही तो उनका सबसे बड़ा अपराध है। पहला अपराध उनका यह है कि उन्होंने रूप, रस, गन्धादि सबके केन्द्रस्वरूप भगवान् ही हैं—इस बातको स्वीकार नहीं किया । दुसरा यह है कि उन्होंने सर्वत्र अपने प्रिय उद्देश्यको ही नहीं देखा और द्वेषकी सृष्टि की। दन्दको जन्म देकर उन्होंने सारे संसारको दुःखमय बना दिया । अव दण्ड भोगनेको भी तैयार नहीं। इसलिये मैं उन्हें दण्ड देता हूँ कि वे अपने-अपने गोलकोंमें स्थिर हो जायँ। न बाहर जायँ न भीतर। एक इंच भी यदि इधर-उधर हटीं, राग-वदा प्रिय वस्तओंकी ओर बढीं और द्वेषवदा अप्रिय वस्तुओं-की ओरसे इटीं तो उन्हें नष्ट कर हाला जायगा।' वाक-'भगवन् , यह तो इन्द्रियोंके लिये मृत्य-दण्ड है ।' अहङ्कार- जीवित रही हैं। उन्हें मरना भी पहेगा। जीवन और मृत्युकी एकरसताका अनुभव करना ही प्रत्येक व्यक्तिका भाष्य है, परन्तु यह मृत्यु वर्तमान जीवनसे सुन्दर है। सब सावधान हो जायँ । मेरी आज्ञा इसी क्षणसे जारी है ।' वाक जहाँ-की-तहाँ सन रह गयी। समस्त इन्द्रियाँ अपने-अपने स्थानमें गृह गयीं । अब उस सभामण्डपमें मन, बुद्धि और अहद्भारके अतिरिक्त और कोई नहीं था। मै केवल देख रहा था।

बुद्धि देवीने मनसे कहा—'और कोई हो तो उसे मेरे सामने ले आओ।' मन—'जब इन्द्रियाँ स्फूर्तिशून्य हो चुकी हैं, तब में और किसीका ज्ञान कैसे प्राप्त करूँ और किसे लाऊँ ? मैं तो स्वरूपशून्य हो रहा हूँ।' बुद्धिने मुसकराते हुए कहा—'उम हो ही क्या ?' मन—'मैं वासनाओंका पुञ्ज हूँ; मेरे अंदर भूत, भविष्य और वर्तमानकी कोटि-कोटि वासनाएँ सक्चित हैं।' बुद्धि—'परन्तु अब तो वे नष्ट हो जायँगी, क्योंकि उन्हें पूर्ण करनेवाली इन्द्रियाँ अब हिल-डोलतक नहीं सकतीं।' कन—'मैं उनके जीवित होनेतक प्रतीक्षा करूँगा। अवश्य ही इस समय में शून्य-ता हो रहा हूँ। मेरी वासनाएँ क्षीण हो रही हैं और मैं मर रहा हूँ । परन्तु नहीं, नहीं; मैं मरना नहीं चाहता । मुझे बचाओ, मेरी रक्षा करो ।'

बुद्धि-'अय तुम्हारी रक्षा असम्भव है, तुमने अपनेको और सारे संसारको क्षुच्ध कर दिया । जिसके हो, उसको नहीं जाना । यन्त्र होनेपर भी यन्त्रताका अनुभव नहीं किया । जीवन और मृत्युकी समतामें तुमने ही वैषम्यका आरोप किया और उसे दृढ़ किया । अमृतको विष वना दिया तुमने । तुम्हारे अपराधका यही समुचित दण्ड है कि तुम नष्ट हो जाओ । हाँ, तुम नष्ट हो जाओ । रे देखते-ही-देखते मनके शरीरकी छाया भी नहीं रही वहाँ, केवल बुद्धि और अहङ्कार दो ही व्यक्ति थे । मैं केवल देख रहा था ।

बुद्धिने अहङ्कारसे कहा—'अय हम और तुम दो ही हैं, मेरा जीवन तुम्हारे आश्रयसे ही हैं। तुम न रहो तो मैं रह नहीं सकती। अवतक यथाशक्ति तुम्हारी सेवा करती रही हूँ। परन्तु तुमने मुझे अपना रहस्य नहीं कताया। भला, यह भी कोई प्रेम हैं? जिनका जीवन समर्पित है, तुमने उनकी प्रशंसा की है; जिनमें अहंता थी, आसक्ति थी और ममता थी उन्हें तुमने दण्ड दिया है। परन्तु क्या तुम्हारा जीवन समर्पित हैं क्या तुमने भी वही अपराध नहीं किया है, जो उन लोगोंने किया है ? तुम्हारे पास इन प्रशंका क्या उत्तर है ?

अहङ्कार--- 'तुम्हारे प्रश्न हम दोनोंके लिये ही हितकर नहीं हैं) मैं जान-बूझकर इस रहस्यको छिपाये हुए था। उसका भेद खोल देनेपर न तुम रहोगी न मैं। 'बुद्धि--- 'यह तो तुम्हारे कथनके ही विरुद्ध है। अभी तुम हित-अहित और जीवन-मृत्युमें समत्वका पाठ पढा रहे थे। हम दोनोंका नाश हो जाय, यह स्वीकार है। परन्तु हम सत्यके ज्ञानसे विश्वत रहें। यह स्वीकार नहीं ।' अहङ्कार—'इस प्रकार आत्मनाश क्यों किया जाय। वृद्धि- ''जहाँ आत्माका ज्ञान ही नहीं, वहाँ आत्मनाश कैसा ? 'क्यों' का प्रश्न तो वह कर सकता है जो आत्माको जानता हो। मेरा प्रश्न 'क्यों' नहीं 'क्या' है।'' अहङ्कार--'अच्छा तो लो, जानो, यह सब मेरा एक खिलवाड था। इन्द्रियोंके साथ रमना, तुम्हारे साथ सोचना, फुलकर बैंठे रहना और सो जाना-यह सब मेरी एक लीला थी, केवल दिखानाभर था। मैंने सब कुछ किया, पर मैं कुछ नहीं था। मैं एक पोल हूँ, मैं एक प्रतीति हैं। व्यवहारमें व्यवहारी बनकर रहा, साधकोंमें साधकके रूपमें प्रतिष्ठित हुआ, परमार्थियोंमें परमार्थी हो गया। किसीने पूजा की और किसीने तिरस्कार । परन्तु न में व्यावहारिक हूँ न प्रातिभासिक, पारमार्थिककी तो बात ही क्या है। में हूँ नहीं, और तुम देखो, में नहीं हूँ ।' बुद्धिने ऑख उठाकर देखा, वास्तवमें अहङ्कार नहीं है ! वह किंकर्तव्यविमूढ़-सी हो गयी । उसने चिकत होकर कहा—'अरे ! जिसने सव कुछ किया वही कुछ नहीं, आश्चर्य है । परन्तु तब यह सब किया ही क्यों ! ठीक है; यदि यह सब नहीं करते तो आज में उन्हीं प्रतीतियों में उलझी रहती । यह अवसर ही न आता, जिससे में सत्यको जान पाती । करनेसे ही कुछ न करनेका बोध होता है । उनका करना ठीक था, उनका कहना ठीक था। वे कुछ नहीं ये और में भी कुछ नहीं हूँ । उनके विना में कैसी ! वास्तवमें में कुछ नहीं हूँ । उनके विना में कैसी ! वास्तवमें में कुछ नहीं हूँ ।

मैंने देखा बुद्धि भी नहीं है, परन्तु मैं देख रहा हैं। सभामण्डप भी नहीं है, परन्तु मैं देख रहा हूँ । मैंने इतने बड़े प्रपञ्चके भाव और अभाव दोनोंको अपनी आँखोंसे देखा । पञ्चभतः प्राणः इन्द्रियः मनः बुद्धि और अहङ्कार— इतना ही क्यों, निखिल दृश्यप्रपञ्च मेरी आँखोंके सामने नाचकर अदृश्य हो गये और मैं उनकी इस कार्य और कारण दोनों ही अवस्थाओंको देखता रहा और केवल देखता रहा। परन्तु यह देखना क्या है ? मैं देखनेवाला कौन हूँ ? यदि ये सब होते तो इनका अभाव न होता ! परन्तु ये जब नहीं रहे तो इनका अस्तित्व ही सन्दिग्ध है। सन्दिग्ध ही क्यों, है ही नहीं। तब किसे कौन देख रहा था ! मैं ही मैंको देख रहा था ! भला, कर्ता कर्म कैसे हो सकता है ? कर्त्ता कर्म नही हुआ था, साक्षी साक्ष्य नहीं हुआ था। कर्ता और कर्म, साक्षी और साक्ष्य-दोनों ही प्रतीतिमात्र हैं और सद्वस्तु अर्थात् मैं ('मैं' पदका लक्ष्यार्थ) प्रतीत-अप्रतीत सबका अधिष्ठान है और वस्तुगत्या सब कुछ है। केवल मैं-ही-मैं हूँ।

विचारोंकी धारा यहाँ आकर समाप्त हो गयी और मैं स्थिर एवं निष्कम्प स्वरूपसे स्थित हो गया । अवस्य ही उस समय समयकी स्फरणा नहीं हुई । जब मैंने आँखों खोलीं, तब सूर्योदय हो रहा था । मेरी आँखोंके सामने उन कल्पनाओंका उत्य होने लगा । पञ्चमहाभूतोंका समर्पण, प्राणोंकी स्थिरता, इन्द्रियोंकी सजा, मनकी मृत्यु और अहङ्कारका खोखलापन—सब-का-सब मुझे स्मरण हो आया और मुझे मालूम हुआ कि मेरी इस कल्पनामें परमार्थके

साथ ही व्यवहारके सम्बन्धमें बहुत-सी उपादेय बातें हैं। यदि प्राण, इन्द्रिय आदि अपनी विषमताओं, द्वन्द्रोंका परित्याग करके पञ्चभूतोंके समान यन्त्रवत् व्यवहार करने लग जायँ तो इनके निरोधकी कोई आयश्यकता ही नहीं रह जाती। ये स्वयं निरुद्ध हो जाते हैं। यदि ये समर्पित भावसे काम नहीं करते तो

इनके निरोधकी आवश्यकता है और वही आवश्यकता इस कल्पनामें अभिव्यक्त हुई है और उसका फल भी प्रत्यक्ष है।

क्या यह कल्पना केवल मनोरञ्जन है अथवा इससे कुछ साधनाका मार्ग भी स्पष्ट होता है !

\_ <del>:3∰G</del>-^

# अमृत-कला

(लेखक-यो० मीपार्थनाथजो)

सहस्रदल कमलके मध्यमें जो सिंहासन है, उसके नीचे दो कलाओंके दो केन्द्र—जंकशन हैं। एकका नाम है—अमृत-कला और दूसरीका नाम है—मृत्यु-कला।

एक तस्व तो सहस्रदल कमलकी शाहीसे नीचेकी तरफ़ उतरता रहता है। उसका रंग जुगनू-जैसा है। उस तस्वको देखते ही शहदसे भी सौ गुना 'धुर—मधुर सुगन्धित स्वाद' अपने-आप आने लगता है। अगर उसे पी लो, तो फिर क्या बात! उसी तस्वको यानी उसी 'शाहीसूत्र'को—उसी ब्रह्मसूत्रको अमृत-कला कहते हैं। उसको जाननेवाला सर्वदा तथा सर्वथा १६ सालका रहता है। इसीलिये इस अमृत-कलामें 'घोडशी' नामक शक्ति निवास करती है। घोडशी अथवा अमृत-कलापर विचार तभी किया जा सकता है, जब उसके जाननेवाले काफ़ी हों।

सहस्रदल कमलके 'शिव-शक्तिसंयुक्त सिंहासन' के नीचे जो 'कर्णिका' है, वहींसे अमृत-कलाका तत्त्व यानी सोता या सूत्र जारी है और जो सद्गुरुका लाइला लड़का उस सोतेका 'आबेहयात' पीने लगता है, वह खुद घोडशी बन जाता है। पोडशीकी शक्ति ही सहस्रदल कमलके परमात्माकी आत्मा है।

वहाँपर कैवल्यरूपसे केवल अमृत-कला ही है। मगर जीवनके उस चन्द्रकी जो चाँदनी वहाँ फैली है, उसे मौतका घोर अन्धकार जकड़े हुए है। इसलिये वहाँ मौतका भी जंकशन है। एक होकर भी वहाँ दो हैं—चाँदनीरूपी जीवन है, अन्धकाररूप मरण है। वहीं दोनो महातत्त्व रहते हैं। सिंहासनके नीचे दो घटाएँ हैं—एक अमृतमयी और दूसरी मरणमयी।

# अमृत-कलाके काम

१-अपने साधकको दीर्ध जीवन देती हुई जीवन-मरण-की शिक्षा देती है। २–अपने साधकको बुढ़ापा और मौतसे बचाये रखती है।

३-अपने साधकको ऐसे महात्माओंसे मिलाती रहती है। जो बहुत दिनोंसे उसके विद्यार्थी हैं—ताकि उसका ज्ञान विस्तृत हो।

### अमृत-कलाके सूत्र

अमृत-कलाका सूत्र कुण्डिलिनीके भीतर होता है। जिनकी कुण्डिलिनी जाग्रत् नहीं हुई। उनको अमृत-कलाका परिचय नहीं हो सकता। उनके लिये अमृत-सूत्र होनेपर भी नहीं है। क्योंनिक सहस्रदल कमलवाला वह अमृतवर्षण कुण्डिलिनीकी नागनी ही पी जाती है। जीवात्माको पीनेके लिये वह प्राप्त नहीं होता।

भूगोलकी मर्दुमग्रुमारी दो अरब है। उसमें बहुत थोड़े ही व्यक्ति अमृत-कलासे सम्बन्ध रखते हैं, शेष सब मृत्यु-कलासे सम्बन्ध रखते हैं। जो अमृत-कलामें नही गया, वह मृत्यु-कलामें स्वयं फँस जाता है। इस प्रकार प्रायः समस्त संसार मृत्यु-कलासे परिचय रखता है और वह सबके लिये मृत्युको अनिवार्य देखता है।

अमृत-कला चाहती है कि सारा संसार अमर हो जाय। परन्तु वह कुण्डिलिनी-आबद्ध होनेसे अपना पूरा काम सफलतापूर्वक नहीं कर सकती। मृत्यु-कला कुण्डिलिनीसे आबद्ध नहीं है, इसलिये उसका प्रभाव सर्वत्र सर्वदा पड़ा करता है।

जो लोग कुण्डलिनीबद्ध हैं, उनके लिये अमृत कलाका परिचय नीचे लिखे साधनोंचे प्राप्त हो सकता है। बाहरी जगत्के कतिपय पदार्थोंमें भी अमृत-कलाकी कला विद्यमान है और वह अमरत्वका प्रचार करती रहती है। जगत्में बहुत थोड़े अमर लोग ऐसे हैं, जिन्होंने सद्गुरुकृपासे कुण्डलिनीको जाग्रत् करके अमृत-कला प्राप्त की है। शेष सब अमर लोग बाहरी पदार्थोंसे अमर हुए हैं।

१-अमृत-कलाका एक सूत्र प्रत्येक स्त्रीमें मौजूद रहता है।
किसी स्त्रीकी दाहिनी ऑखमें होकर वह सूत्र नीचेकी तरफ उतरता है और किसीकी वार्यी ऑखमें होकर । जिस नेत्रमें गुलाबी रंगत छायी हुई हो, समझलों कि उसी तरफ से अमृत-कलाका सूत्र आ रहा है। स्त्रीको सीधा लिटा देना चाहिये और उसी नसको हाथके अँगूठेसे रगड़ना चाहिये, जो अमृतवाहिनी नस है। इस साधनसे अमृत प्राप्त हो जाता है। उसे घो डालना चाहिये। वह पानीमें मिलता नहीं है। अमृतका रंग हिंगुल-सा सुरख होता है। शहद-सा वह गादा होता है। उसमें कस्त्रीकी खुशबू होती है। किसी चीज़में मिलता नहीं। पारेकी तरह अपनी सत्ता अलग रखता है। पीनेमें अत्यन्त मधुर। संसारकी सारी मधुरता मात हो जाती है। कम से कम एक छटाँक पीनेसे अमृतत्व प्राप्त होता है।

२—हिमालय-प्रदेशमें सजीवन बूटी नामक एक जड़ी होती है। उसकी पहचान यह है कि अँधेरी रातमें उसका हर एक पत्ता जुगनूकी तरह चमकता है। लक्ष्मणजीकी जब अकाल मृत्यु आयी थी, तब इसी बूटीने उनको अमरत्व प्रदान किया था। सिद्ध पुरुषोंमें बहुतेरे इसी सञ्जीवनीद्वारा दीर्घजीवी हो सके हैं।

३-जीभका जो हिस्सा नीचे जुड़ा रहता है, उसको कटवा देना चाहिये और मक्खनके सहारे उस जीभको खींच-खींचकर लंबा करना चाहिये। इसके बाद शीर्पासन लगाना चाहिये। नीचे सिर और ऊपर पैर करके खड़ा होना चाहिये। कानोंको हायोंके दोनों ॲंगूठोंसे बंद करना चाहिये। नेत्र भी बंद रखने चाहिये। ताल्की तरफ जीभको बढ़ाना चाहिये। अमृत-कलाका जो अमृत घटमें प्रकट होता है, उसको इस साधनद्वारा जीभसे पीना चाहिये। इस साधन-वालेके सामने कुण्डलिनीका कपट हार जाता है।

अमर-कलावाला सर्वदा जीवित रहेगा, ऐसी बात नहीं है। अमर-कलावालेकी मौत उसीके अधिकारमें हो जाती है। वह जब मरना चाहे, मर भी सकता है। अपना जीवन-मरण अपने हाथमें कर लेना ही अमृत-कलाका लक्ष्य है।

जीवनके तीन दर्जे हैं—(१) मर (२) अमर (३) अिवनाशी। जो सौ सालके भीतर मर जाते हैं, उनको मर कहते हैं। अमर लोग अपनी इच्छा-शक्तिद्वारा मरनेवालोंको मारा करते हैं। जो अपनी मृत्यु अपने हाथमें रखते हैं—जिनको जीवनका स्वराज्य मिल गया है, उनको अमर कहते हैं। वे या तो अपनी इच्छासे मरते हैं या कोई दोष हो जानेके कारण उनको कोई अविनाशी। सार डालता है। रावण था अमर—राम थे अविनाशी। रावणने अपना काल अपनी चारपाईसे बाँध रक्ता था। इसका मतलब यही है कि रावणकी मौत उसीके हाथमें थी। वैसा ही हुआ भी। उसने जान-बूक्तर एक अविनाशीसे तकरार की और जानसे हाथ धो बैठा।

आशा है कि इस लेखसे पाठक लोग यह बात समझ गये होंगे कि अमृत-कलाद्वारा सबको दीर्घजीवन प्राप्त करने-का अधिकार है।

<del>~ >#∈</del> ~

# शरीरका गर्व न करो

गर्ब भुलाने देंह के, रिच रिच बाँधे पाग । सो देही नित देखि के, चोंच सँवारे काग ॥ सुंदर देंही पाय के, मत कोइ करे गुमान । काल दरेरा खायगा, क्या बूढ़ा क्या ज्वान ॥ इस जीने का गर्ब क्या, कहा देंह की प्रीत । बात कहत दह जात है, बाक्ष की-सी भीत ॥ देंही होय न आपनी, समुद्दा परी है मोहि । अबहीं तें तिज राख तूँ, आखिर तिज है तोहिं॥

—मख्यकदासजी

# महापुरुष-पूजा

( लेखक - शास्त्रवाचस्पति डा॰ प्रभुदत्तजी शास्त्री, एम्॰ ए॰, पी-एच्॰ डी॰, बी॰ एस-सी॰, विद्यासागर )

सत्यकी उपलिब्धके नानाविध साधन हैं। हमारे आध्यात्मिक अधिकारकी जो विभिन्न भूमिकाएँ हैं, उन्होंके अनुरूप कर्म, भक्ति और ज्ञानकी एक साधन-परम्परा है। पर इसी साध्यका एक इससे भी सुराम साधन है और वह है महापुरुषोंके चरित्र और आचरणका तत्त्वतः अनुकरण करनेका अभ्यास करना। हिन्दू-शास्त्रोंने सत्सङ्गको सर्वदु:खहर भेषज कहा है ('सतां सङ्गो हि भेषजम्')। महापुरुषोंका सामीप्य भी, अध्यात्मकी दृष्टिसे, वड़ा कल्याणकारी होता है। इसीलिये तो भारतवर्षमें साधु-महात्माओंकी सेवा और आदर करनेकी परम्परा अवतक अखण्डरूपसे चली आयी है।

महापुरुष विक्षा-दीक्षांसे महान् नहीं बनाये जाते, वे जनमतः ही महान् होते हैं। उनकी चाहे कोई अलग जाति न हो, पर इसमें कोई सन्देह नहीं कि उनमें महत्प्राप्तिकी योग्यताका अद्भुत सञ्चय होता है। मनुष्य कर्मके विविध क्षेत्रों महत्ता-लाभ कर सकता है, पर भौतिक महत्ताकी अपेक्षा बौद्धिक महत्ता श्रेष्ठ होती है और जहाँ कोई वास्तविक बौद्धिक महत्ता होती है वहाँ उसके पीछे आध्यात्मिक पृष्ठ-भूमि भी होती ही है। किसीकी वास्तविक महत्ता उसके चरित्र-से प्रकट होती है।

जो लोग धन कमानेमें लगते और बाह्यजीवनके सब मुखोंका संग्रह करते हैं, उनका बहुत लोगोंपर यहा प्रभाव होता है, परन्तु यथार्थमें ये लोग महान् नहीं होते । हममेंसे बहुतेरे ऐसे हैं जो, अच्छी नीयतके होते हुए भी, आसुरी सम्पदाका ही पीछा करते हैं । वास्तविक महत्ता उस दैवी सम्पदाके साथ एकत्व-लाभ करनेसे ही मिलती है, जिसका वर्णन श्रीमद्भगवद्गीताके सोलहवें अध्यायमें हुआ है । महान् पुरुष महान् तभी माने जाते हैं जब वे सत्य, अभय, सस्व-संग्रुद्धि, परोपकार, क्षमा, इन्द्रियनिग्रह, असंसक्ति, अक्रोध, अद्धेप और अनहंकारिताका ही जीवन व्यतीत करनेका पूरा-पूरा प्रयक्त करते हैं ।

महान् पुरुषोंकी दो कक्षाएँ हैं—एक वे जो इस अध्यात्म-पथपर हैं और अधिकाधिक सदाचार-सिद्धि लाभ कर रहे हैं और दूसरे वे जो सिद्ध हैं। पूर्वोक्त भी हैं तो महान् ही; पर उत्तरोक्त ही महापुरुष हैं। ऐसे सिद्ध महापुरुष सामान्य विधि-निषेषके परे पहुँच जाते हैं और उनका जीवन राग-द्रेष, हर्ष-शोक, लाभालाभ, जय-पराजयादि द्वन्द्रोंसे रहित अवधूतका-सा होता है। इस अवस्थामें उनके लिये कुछ भी शास्त्रोक्त कर्त्तव्य नहीं होता, उनका आचरण ही उनका शास्त्र और अधिकार होता है। उनके उदाहरण देखकर सामान्य लोगोंका कहीं बुद्धि-भेद न हो, इसल्यि वे उस अवस्थामें भी वैसे ही आचरण करते हैं, जैसे दूसरे लोग करते हैं।

न बुद्धिभेदं जनयेदशानां कर्मसङ्गिनाम् । जोषयेस्सर्वकर्माणि विद्वान्युक्तः समाचरन् ॥ (गीता ३ । २६)

महापुरुपोंके लक्षणोंको एक दूसरी ही पृष्ठ-भूमिसे देखना भी मनोरञ्जक होगा । इसके लिये उदाहरण स्वरूप हम विगत शताब्दीके एक ऐसे तत्त्ववेत्ताको लेते हैं, जिन्हें लोगोंने यथावत् समझा ही नहीं है । ये तत्त्ववेत्ता हैं—नीच्छे (१८४०-१९००)।

यूरोपके तत्त्वज्ञानके इतिहासमें नीच्छे ( Nietzsche ) की महापुक्प-कल्पना एक अनोखी चीज है। इस विषयमें उनके विचार बहुत उद्घोषक हैं। 'दज स्पेक जरथुष्ट्र' (१८८३) इस नामकी अपनी पुस्तकमें उन्होंने 'मुपरमैन' (महापुक्प) शब्दका बारम्बार प्रयोग किया है। बनांर्ड शाने इस शब्दका प्रयोग करना आरम्भ किया, इसीसे प्रायः यह शब्द अंग्रेजी भाषामें चल पड़ा। नीच्छेके भी पूर्व नेपोलियन, गेटे ( Goethe ), हाइने ( Heine ), शोपनहीअर ( Schopenhauer ), बागनर ( Wagner ), विस्मार्क आदि 'मुपरमैन' कहे जाते थे। इन व्यक्तियांको अवस्य ही सद्-यूरोपियन, अति-राष्ट्रिय अथवा उच्चतर मानव कहा जा सकता है, परन्तु इनमें नीच्छेके 'महापुक्प'—लक्षण नहीं हैं।

बहुत लोगोंकी यह धारणा है कि नीच्छेका महापुरुप कोई महाकाय, महाबल, महाविजयी दानय है जिसको देखते ही मनुष्य भयभीत होकर जमीन चूम लें। परन्तु वस्तुतः नीच्छेने इस कल्पनाका खण्डन ही किया है और यह माना है कि नम्नता और शान्तिमें जो शक्ति है यह दूसरी शक्तियोंसे श्रेष्ठ है तथा लोगोंको डराना-धमकाना और रीदना-कुचलना उसके लिये कोई जरूरी बात नहीं है, बस्कि उसके द्वारा सामान्य जनसमुदाय स्वस्य और उपकृत ही होगा। 'भले-बुरेके परे' (Beyond Good and Evil) नामकी अपनी पुस्तकर्में 'मनुष्योंका स्वभावसिद्ध स्वामी' इनके विचारसे, वह मनुष्य है 'जो किसी इष्ट कार्यका नेतृत्व करे, संकल्पको कार्यमें परिणत करे, श्रृतमें निष्ठावान हो, खीको अपने वशमें रक्ले, बदमाशको दण्ड दे और उखाइ दे,… जिसका कोध अपने वशमें हो और तलवार अधीन हो, दुर्बल, दु:खी, दलित मनुष्य और पशु भी प्रसन्नतासे जिसका मुँह तार्के और जिसके होकर रहें!'

महत्ताका मूल है ज्ञान और ज्ञान है शक्ति (जैसा कि बहुत समय पहले बेकनने कहा है)। बुद्धिका बल शारीरिक बल और भौतिक पराक्रमसे श्रेष्ठ है और वस्तुतः तत्त्ववेत्ता ही सबसे महान् पुरुष हैं। नीच्छेने यह भी लिख रक्खा है कि शक्ति दूसरोंको अपने अधीन करनेमें ही नहीं, बल्कि उनके हृदयोंको जीतनेमें है, अन्यथा बेसी शक्ति 'अपूर्ण' ही होती है। यदि नीच्छेके तत्त्वविचारका यही वास्तविक मर्म है तो शतुके साथ उदारता और क्षमाका व्यवहार करने और उसका जो कुछ है उसे लौटा देनेकी जो भारतकी पुरातन रीति है, उसके साथ नीच्छेका यह विचार मिलताजुलता है। यही वात एक प्राचीन इटाल्यिन ग्रन्थकारने यही खूबीके साथ यों कही है कि, 'विजय करना तो वही जानता है जो क्षमा करना जानता है।'

यदि महान् पुरुष सामान्य मनुष्योंके-से नहीं होते बिलक कई वातोंमें विशिष्ट होते हैं तो इससे यही सिद्ध होता है कि सब मनुष्योंमें उन्नित करनेकी एक-सी क्षमता नहीं होती। अर्थात् सब मनुष्य स्वतन्त्र और समान नहीं, बिलक सभी एक दूसरेसे भिन्न होते हैं; और इनमें कुछ ही लोग ऐसे होते हैं जो नेता बननेके लिये ही पैदा हुए होते हैं और फिर इन नेताओंमें भी कुछ ही ऐसे होते हैं जो सिद्ध महापुरुष हों। कर्मवियाक-सम्बन्धी हमारे सिद्धान्त ('कर्मसापेक्षत्वात्') से ही जीवनके इस तर-तम भावकी सक्कृति लगती है। नीच्छे भी इन भेदोंको, इस 'श्रेष्ठ-किनष्ट-भाव' को, इस अधिकार-भेदको बहुत कुछ बैसा ही मानते हैं, जैसे हिन्दू गुण-कर्म-विभागसे वर्ण-भेदकी सृष्टि मानते हैं।

श्रेष्ठ-किनष्ठ-भावको इस प्रकार माननेके कारण नीच्छे स्वभावतः ही प्रजातन्त्रको राज्यकी सर्वोत्तम व्यवस्था नहीं मानते । जब यह बात है कि महान् पुरुष ही अपने स्वगत विशिष्ट गुणोंके कारण ही नेतृत्व तथा शासन करनेके लिये पैदा हुए होते हैं, तब प्रजातन्त्र तो केवल निम्न और मध्यम श्रेणीके लोगोंका राज्य हुआ, उत्तम श्रेणीद्वारा शासित उत्तम राज्य नहीं । इसल्ये नीच्छेके विचारमें प्रजातन्त्र 'राज्य-व्यवस्थाके क्षीण होनेका ही एक रूप है, महान् पुरुषों और शिष्ट जनोंपर विश्वास न होनेका ही एक चिह्न है ।'

नीच्छेका यह भी सिद्धान्त है कि महान् पुरुष अपने कर्त्तव्योंका पाठ अपनेसे बाहरकी किसी संस्थासे नहीं ग्रहण किया करते, उनका सर्वप्रधान कर्त्तव्य 'आत्मसम्मान' होता है। महान् पुरुष, जहाँ कहीं भी हों, सदा 'असंसक्त' रहते हैं। उन्हें एकान्तमें आनन्द मिलता है, वे स्वयं बहुत कुछ एकाकी होते हैं। 'महान् जो कुछ हुआ करता है, वह हाट-बाटसे दूर ही हुआ करता है।'

महान् पुरुषोंका एक दूसरा लक्षण यह है कि उनका जीवन सादा और संयत होता है। वे दुःखको भी आत्मिसिद्धिके लाभके लिये तपके तौरपर सहर्ष स्वीकार करते हैं। दुःख सहनेकी क्षमता सचमुच ही महत्ताका ही एक चिह्न है। महान् पुरुष दारिद्रय और दैन्यको प्रसन्नता-पूर्वक सहते हैं। जो कुछ मिथ्याप्रयुक्त, मिथ्याज्ञात या मिथ्यानिन्दित है, उसे ये बचाते हैं। ये उच्चतर वातावरणमें उठ जाते हैं, केवल कभी-कभी नही, प्रत्युत वहीं रहते ही हैं।' ये आत्मसंयमके अभ्यासी होते हैं, अपने चित्तकी वृत्तियोंपर जय-लाभ करते और असंसक्तिको बदाते हैं, यहच्छालाभसन्तुष्ट रहते और अपने जीवनके लिये कृतज्ञ होते हैं।

सिद्ध महापुरुपमें ये सन गुण होते हैं, पर महत्तर-रूपमें । सिद्ध महापुरुपोंका कोई समाज नहीं होता । महापुरुप अपनी ही एकान्त-मिहमामें स्थित रहता है । उसमें बच्चेकी-सी सरलता होती है, कभी-कभी वह हँस पड़ता है तो यह सोनेकी-सी चमकवाली उसकी हँसी विलक्षण ही होती है । 'सबसे अधिक दुःख उठानेवाला पशु मनुष्य ही तो है और उसीने हँसना ईजाद किया!'

एक मनुष्य दस हजार या दस लाख मनुष्योंके बराबर है, 'यदि वह सर्वोत्तम हो'। ऐसा मनुष्य कौन है १ वही— महापुरुष । महापुरुष मनीषी भी होता है और साथ ही कर्मी भी। वह सदा ऐसी परिस्थितियोंका स्वागत करता है, जिनमें बढ़ी विपत्ति और बढ़ी भारी जोखिम है, क्योंकि आपत्कालमें ही वैयक्तिक पुरुषत्वको बढ़नेका अवसर मिलता और यह अपने महत्त्वको प्राप्त होता है। ऐसी विपजनक परिस्थितियोंसे ही मनुष्य और भी बलवान् होकर बाहर निकलता है। इस कोटिके मनुष्य ही महापुरुषका साहस्य-लाभ करते हैं।

इन विचारोंसे यह प्रकट हुआ कि हर कोई पुरुष मनुष्योंका नेता नहीं हो सकता। नेतृत्वका भी एक सहजसिद्ध अधिकार होता है। सिरगिनतीसे या बोट गिनकर बढ़े-बढ़े प्रश्न हल नहीं किये जा सकते। कुछ ही लोग होते हैं जो अपने सहज अधिकारसे नेतृत्व कर सकते हैं। बहुजन-समाजका काम इतना ही है कि वह उनकी आजाका पालन करें। यही उन्नतिकां रास्ता है। जिन लोगोंके मन उत्तम कोटिके नहीं हैं, उन्हें शासन करनेके बजाय आजाधारक होना चाहिये। बौद्धिक महत्ता शासक होनेकी क्षमताका चिह्न है, यह बौद्धिक महत्ता आक्ष्य ही ऐसी होनी चाहिये जो आध्यात्मिक महत्ताकी ओर आगे बढ़े। सच्चा नेतृत्व पूजनीय है और सच्चे महान पुरुषोंका नेतृत्व ही जो-जो कुछ हमलोगोंके चाहने योग्य है, उसे पानेका सबसे नजदीकका रास्ता बना देता है। इस प्रकार महापुरुप-पूजा परम पुरुषार्थकी प्राप्तिका बहुत ही अच्छा साधन है।

LOS MARCON

# शरणागति-साधन

(लेखक-पं॰ श्रीराजमङ्गलनाथजी त्रिपाठी, एम्॰ ए॰, एल्-एल्॰ बी॰, साहित्याचार्य)

इस त्रिगुणात्मिका सृष्टिमें तापत्रयसे विमुक्त होने के लिये लोक-कल्याणकामनासे राग-द्वेषशून्य ऋषियोंने अनेक मार्गोंका अन्वेषण करके समस्त सिद्धियोंको सुलम कर दिया है। प्रत्येक साधक अवस्थाभेदके अनुसार कल्याण-सिद्धिके लिये किसी-न-किसी साधनका अवलम्बन करता है और साधनानुकूल सिद्धियाँ भी प्राप्त होती ही हैं। परन्तु भगवान्की लीला विचित्र है। महामायाकी कृपासे मन कामिनी-काञ्चन-कीर्तिके पाशमें बेतरह फँसा है; फँसना उसका स्वभाव है। अतः इस पाशसे मुक्त होना सहज नहीं है। सृष्टिके भ्रमजालने मुक्तिकी युक्ति भगवत्-शरणागितमें ही सृक्त सकती है। शास्त्रोंके तथा गीतादि सद्मन्थोंके अनुशीलन और तपःपूत भक्तोंके तथा गीतादि सद्मन्थोंके अनुशीलन और तपःपूत भक्तोंके सत्सङ्कके द्वारा विवेक उत्पन्न होता है। परन्तु हिस्कृपाके विना तो वह भी सम्भव नहीं। भक्तकुलचूड़ामणि तलसीदासजी कदाचित् इसी संकटमें बोल उठे थे—

'हे हरि, कवन जतन भ्रम मागे ?
देसत सुनत बिचारत यह मन निज स्वभाव निहं त्यांग ॥
भगति ग्यान बैराग्य सकल सावन यहि लागि उपाई । (परंतु)
काउ मल कहहु देउ कछु कोज असि बासना न जाई ॥'
ऐसा वासनासक है यह मन ! यह उस पतिङ्केंसे भी
बेदव है जो जलनेके हेतु ही अग्रेमें कृदता है । अनन्त
लौकिक शक्तिशाली अर्जुनको भी कल्याण-साधनामें मनकी
परवशताकी विकट स्थितिका अनुभव हुआ था। अखिल
साधनाओंके प्रवर्तक करणासिन्धु योगेश्वरने युक्ति बतलायी—

'अभ्यासेन तु कौन्तेय वैशग्येण च गृह्यते।'
--साधकका काम इतनेपर भी नहीं चला।किन्तु उसकी

आर्ति इतनी बढ़ी कि दयासागरको और भी उमझना पड़ा। भगवान् बोले—सब छोड़कर मेरी शरणमें आ जाओ, सम्पूर्ण काम अपने-आप बन जायँगे। यही तो मूल साधना है। उसका रहस्य है 'एकै साथै सब सखै।' एकान्त ज्ञानके साधक कवीरको भी मनके ममत्वकी प्रबलता खली। बोले—

'में मंता मन मारि रे नान्हा करि करि पीस। तब सुख पावे सुंदरी ब्रह्म झुरुको सीस॥'

किन्तु मन हमारी कोरी चेतावनीसे छचेष्ट कैसे हो ? उसमें अनासिक-भावका उदय तो तब होगा जब उसे तपकी अग्निसे तपा लिया जाय । आसिक के समस्त उपकरणोंको भगवत्वीत्वर्य भगवान्को ही समर्पण कर दिया जाय । अनन्यशरणागित-रूप साधनामें भिक्त, ज्ञान, वैराग्यादि सब साधनोंका समावेश हो जाता है । आत्मसमर्पण करते ही साधककी स्थितिमें महान् परिवर्तन होता है । अनन्यशरणागितसे मन-माया-मिलनका विच्छेद होना अवश्यम्भावी है । फिर मोहपाशकी श्रृङ्खलाओंके दूटनेमें विलम्ब नहीं लगता । अर्जुनने कहा या-

नष्टो मोहः स्मृतिर्रुघ्धा त्वत्प्रसादान्मयाच्युत । स्थितोऽस्मि गतसन्देहः करिष्ये वचनं तव ॥ — यह उक्ति साधकोंकी आशाको निरन्तर दृदतर करने- वाली है ।

अर्जुनकी विजय हुई । समस्त संसारने विस्मयान्वित हो विस्फारित नेत्रींसे देखा । न देखनेवालोंके लिये, सोते हुओंको जगानेके लिये संजयने अपनी अमरवाणीको अन्तमें सुनाया-

> यत्र योगेश्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः । तत्र श्रीर्विजयो सूतिर्धृता नीतिर्मतिर्मम ॥

# साधन-सत्य

( लेखक - डाक्टर इरिइरनाथजी हुक्, एम्० ए०, डी० लिट्० )

ज़मीन फोहकर जब नदीका पानी पहाड़ी घाटीमें निकल आया तब उसने यह किसीसे न पूछा कि समुद्र किथर है और मैं किस मार्गसे उसके पास पहुँचूँ ! जोशसे मतवाली वह नदी कूदती-फाँदती छलाँग भरती बस चल पड़ी । उसके हृदयमें तो एक अनन्त समाया हुआ या। उसके दिलने कहा--- 'तू चल पड़, पूछ मत, पृथ्वीके चारों ओर समुद्र-ही-समुद्र है। ' वह दौड़ पड़ी। पत्थर उसे देखकर इँसते थे। वे, बड़े-बड़े पत्थर, उसके रास्तेमें जा बैठे, उसका मार्ग रोकनेके लिये—उसे प्यारेसे न मिलने देनेके लिये। कैसा कड़ा पत्यर-सा उनका कलेजा था ! लेकिन नदी दीवानी थी। जो पत्थर उसके मार्गमें रोक डाले पड़े थे, उनसे भी वह विना प्यारेसे मिले, विना गले लगाये, आगे न बढी । प्यार-भरे द्धदयमें घृणा कहाँ ? जिन पत्यरोंने उसे टक्करें खिलायीं, उनके प्रति भी उसने प्रेम अर्पित किया, अपने स्नेइ-स्पर्शेसे उनका ताप हरण किया, अपने प्यारसे उनकी विषमता हरी और उन्हें सुडौल बनाया । जो पत्थर उसे दीवानी कहते थे, उसे इँसते थे, वे वहीं पड़े रहे और वह प्रेममस्तीभरी नदी हज़ारों

मील दूर निकलकर जिसके मिलनके लिये यह पागल थी उससे एक होकर सुख पा सकी । जिसके मनमें दीवानापन होता है, वही प्यारेको प्यारा होता है। मीरा श्रीकृष्णको प्यारी इसलिये हुई कि वह प्रेम-दीवानी थी। अपना स्यानापन ही हमारा सबसे बड़ा वैरी है।

जबतक यह दीयानापन नहीं होता तवतक कोई मन्त्र क्या करेगा ! साधना मनसे या बुद्धिसे नहीं होती । साधना एकाङ्गी प्रयक्त नहीं है । साधना सर्वाङ्गी है, चौबीसों घंटोंकी एक-एक क्षणकी, प्रेम-बाढ़, जिसमें मन, बुद्धि, वाणी, स्वत्य सव कुछ वह चलें ।

और जब ऐसी प्रेम-बादमें वह चले तो मन्त्र कैसा और क्या पथ पूछना ? जिधर पाँव ले जायँगे उधर ही प्यारा है। जो नाम निकलेगा वही मन्त्रवत् होगा। साधन-पथके लिये मन्त्र केवल एक है—प्यारेका नाम; प्रियतमके हजारों नामों मेंसे वही, जिसे लेते ही प्रेमी अधीर हो जाय, उसके शरीरमें पुलकाविल हो जाय और ऑखोंसे अट्टूट जलधार वह चले!

# इन्द्रादि देवोंकी उपासना

( लेखक - गङ्गोत्तरीनिवासी परमहंस परित्रामकाचार्य श्रीमद्दण्डिस्वामी शिवानन्दजी सरस्वती )

ब्रह्मा दक्षः कुबेरो यमवरूणमरुद्रह्मिचन्द्रश्दरहाः हीका नद्यः समुद्रा ग्रहगणमनुजा दैरयगन्धर्वनागाः । द्वीपा नक्षत्रतारा रविवसुमुनयो ब्योमभूरव्यिनौ च संक्षीना यस्य सर्वे वधुषि स भगवान् पातु वो विस्वरूपः ॥

हम देखते हैं, उपासना-जगत्में उपासक अनन्त हैं। कोई सीर हैं, कोई गाणपत्य हैं, कोई शैव हैं, कोई शाक हैं और कोई वैष्णव हैं। इसी प्रकार और भी कई तरहके उपासक हैं। अतः प्रक्न होता है कि देवता कितने हैं?

भगवान् अनन्त विभूतिमय हैं। वे विक्वेश्वर, विश्वरूप और विश्वमय हैं। जल, स्थल, मध्त, व्योम सभी उनसे व्याप्त हैं। वे सबके आधार और सर्वमय हैं। इन्द्रादि देवशरीरों में उनका अंश सम-भावसे विश्वमान है। समस्त देवों में वे अपने पूर्ण अंशसे विराज रहे हैं—इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है। इसीसे हमारे शास्त्रों में देव-देवियोंकी आराधनाका इतना विशद और विस्तृत विधान है। इसीसे हिन्दुओं के देव-देवी असंख्य हैं, अगणित हैं, उनकी संख्या तैंतीस कोटि बतायी जाती है। तथा इसीसे इन्द्रादि समस्त देवताओं में भी हिन्दुओंकी पूर्ण आराध्यदुद्धि देखी जाती है। यद्यपि आराध्यदेव 'एकमेवादितीयम्' ही है, तथापि आराध्यतेव 'एकमेवादितीयम्' ही है, तथापि आराध्यते तारतम्यानुसार हिन्दुओंके उपास्यदेव तैंतीस कोटि भी हैं। आराध्यके सम्बन्धमें सभी संशाएँ सम्भव हैं, क्योंकि जो सर्वमय, सर्वस्वरूप और सर्वशक्तिमान् हैं, उन मगवान् के लिये क्या सम्भव और क्या असम्भव हो सकता है! अपने आराध्यके विषयमें अभिज्ञता प्राप्त करने हे लिये कुछ काल गुरुदेवकी शरणमें रहनेका नियम है। हिन्दुओंमें यह बात सदासे चली आयी है। उनकी अस्थि, मज्जा और धमनियोंमें यही शिक्षा गूँज रही है कि 'देवता एक है और वही तैंतीस करोड़ भी है।' हिन्दुओंके योगी, ऋषि, और तपस्वी, हिन्दुओंके वेद, वेदान्त और उपनिषद्, हिन्दुओंके पुराण, उपपुराण और संहिता, हिन्दुओंके

गाईस्थ्य, वानप्रस्थ और संन्यास तथा हिन्दुओं की साकार-निराकार सब प्रकारकी उपासनाएँ पर्यायक्रमसे यही शिक्षा दे रही हैं कि, 'देवता एक है, देवता अनेक हैं, देवता अनन्त हैं—देवता विराट् हैं, देवता अस्य हैं एवं देवता अणु-परमाणुमात्र हैं।' इसीसे मातेश्वरी श्रुति भी श्रवण-मधुर स्वरमें कहती है—'बृहच तिद्व्यमिचन्त्यरूपं सूक्ष्माच तत्सूक्ष्मतरं विभाति।'

अतः विराट्की विशाल धारणाको अपने लिये विषम समझकर पीछे हटनेकी आवश्यकता नहीं है, तुम भगवान्के अणुरूपका ही आश्रय लेकर आगे बढ़ो। इससे भी तुम ऊँची-से-ऊँची साधनापर बड़ी आसानीसे अधिकार प्राप्त कर लोगे। अतएव देवता असंख्य हैं। ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वर, काली, तारा, महाविद्या; राम, कृष्ण, वामन; मत्स्य, कूर्म, वाराह; नृसिंह, परशुराम, बुद्ध; किक, किथल, दत्तात्रेय; इन्द्र, चन्द्र, सूर्य, वरण, यम, कुबेर—ये सभी देव हैं। यहाँतक कि श्रीहनूमान्जी भी हिन्दुओंके यहाँ देवताके रूपमें पूजित होते हैं। वस्तुतः इन सब रूपोंमें वे एकमात्र विश्वरूप विश्वेश्वर ही विराजमान हैं। ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वरादि विभिन्न नाम और रूपोंद्वारा भी उन्हींकी उपासना होती है। हाँ, नाम और रूपकी विलक्षणताके कारण उनकी पूजापद्धतिमें भी भेद अवश्य है।

श्रीमद्भगवद्गीता, नवम अध्यायमें पाण्डुकुलभूपण अर्जनसे श्रीभगवान कहते हें—

बेऽप्यत्यदेवता भक्ता यजन्ते श्रद्धयान्विताः ।
तेऽपि मामेव कौन्तेय यजन्त्यविधिपूर्वकम् ॥ २३ ॥
श्रद्धं हि सर्वयज्ञानां भोक्ता च प्रभुरेव च ।
न तु मामभिजानन्ति तक्त्वेनात्रक्त्यवन्ति ते ॥ २४ ॥
यान्ति देवन्नता देवान् पितृन्यान्ति पितृन्नताः ।
भूतानि यान्ति भूतेज्या यान्ति मच्चाजिनोऽपि माम् ॥ २५ ॥
क्षे अर्जुन ! जो लोग अन्य देवताओं में भक्ति-भाव
रखकर श्रद्धापूर्वक उनकी आराधना करते हैं, वे भी अविधिपूर्वक मेरी ही पूजा करते हैं, क्योंकि में ही सारे यज्ञोंका
भोक्ता और अधिग्राता हूँ । वे मुझे पूर्णतया जानते नहीं
हैं, इसीसे परमार्थसे पतित हो जाते हैं । उनमें जो देवोपासक

होते हैं, वे देवताओं के पास जाते हैं, जो पितृगणकी पूजा

करनेवाले होते हैं, वे पितृलोकोंमें जाते हैं और जो भूतपूजक

होते हैं, वे भूतोंको प्राप्त होते हैं । किन्तु जो मेरी उपासना

करते हैं। वे मझे ही प्राप्त कर लेते हैं।'

तात्मर्य यह है कि एकमात्र सिद्धदानन्दस्यरूप में ही परमेश्वर हूँ। मुझसे भिन्न कोई अन्य देवता नहीं है। लोग जो मेरी ओर लक्ष्य न रखकर इन्द्रादि अन्य देवताओं की उपासना करते हैं, यह उनका भ्रम ही है, क्योंकि अपने निज रूपसे में सर्वदा अप्राकृत प्रपञ्चातीत सिद्धदानन्द तत्त्व हैं।

तुम एकामचित्त होकर यदि सावधानीसे विचारोगे तो तुम्हें स्पष्टतया मालूम होगा कि वे सब देवगण मेरे ही गौण अवतार हैं। जो लोग मेरे वास्तविक तत्त्वको समझकर उन उन देवताओंकी मेरे गुणावताररूपसे उपासना करते हैं। उनकी वह उपासना वैध-विधियुक्त अर्थात उन्नतिकी सोपानरूपा मानी जाती है। और जो उन्हें नित्य समझकर पूजते हैं, वे मोहपङ्कमें फँसकर ऋयीजालके फन्देमें पड़ प्रमादसे अविधिपूर्वक असार और अनित्य सखकी ही उपासना करते हैं। इससे उन्हें नित्य फलकी प्राप्ति नहीं होती, क्योंकि मैं ही समस्त यशोंका मोक्ता और प्रभ हैं। किन्त वे मुझे जान नहीं पाते, इसलिये स्वर्गपदपर पहुँचकर फिर भोग समाप्त होनेपर वहाँसे लीट आते हैं। इस प्रकार जो लोग अन्यान्य देवताओंकी ही उपासना करते हैं, वे अनित्य और असार वस्तुका आश्रय लेनेके कारण उस देवताके अनित्य लोकको ही प्राप्त होते हैं। इसी प्रकार जो पित्र-गणकी उपासना करते हैं, वे पित-लोकको, और जो भूतोंको पजते हैं, वे भूत-लोकको जाते हैं। किन्तु जो नित्य चित्स्वरूप मेरी उपासना करते हैं, वे तो अन्तमें मुझको ही पाते हैं । तात्पर्य यह कि देवीपासकोंको देवगण, पितृपुजकोंको पितृगण एवं भूतोपासकोंको भूतगणकी प्राप्ति होती है तथा मेरे भक्त मुझे प्राप्त होते हैं। इस प्रकार उन उपासकोंको फल देनेमें मेरा कोई पक्षपात नहीं है। मेरा तो यह अटल नियम है कि सब जीवोंको निरपेक्ष-भावसे उनके कर्मोंका फल देता हूँ। अपने भक्तोंसे भी मैं कोई विशेष वस्तु नहीं चाहता । मुझे तो वे जो कुछ पत्र, पुष्प, फल, जल भक्ति-भावसे भेंट कर देते हैं, उसीको बड़ी प्रसन्नतारे स्वीकार कर लेता हूँ। उस शुद्धचित्त भक्तकी भेंटको मैं तत्क्षण भक्षण कर लेता हूँ।

पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति । तद्रदं भक्त्युपद्भतमझ्नामि प्रयतात्मनः ॥ (गीना ९ । २६)

किन्तु जो अन्य देवताओंकी उपासना करनेवाले होते हैं वे यदि बहे परिश्रमसे बहुत-सी सामग्री जुटाकर बड़े आडम्बरके साथ ऊपरी श्रद्धांखे मेरी पूजा करते हैं तो में उसमेंसे कुछ भी स्वीकार नहीं करता, क्योंकि वे किसी-न-किसी निमित्त या फलकी इच्हांसे ही ऐसा करते हैं। ऐसे उपासकोंको जिस-जिस कामनासे जिस-जिस देवताकी उपासना करनी चाहिये-इसका विवरण श्रीमद्भागवत, द्वितीय स्कन्धके तीसरे अध्यायमें इस प्रकार दिया है—

ब्रह्मणस्पतिम् । **ब्रह्मवर्चसकामस्तु** यजेत इन्द्रमिन्द्रियकामस्तु प्रजाकामः प्रजापतीन् ॥ २ ॥ देवीं सायां तु श्रीकामस्तेजस्कामो विभावसुम् । वसुकामो वसुन् रुद्रान्वीर्यकामोऽथ वीर्यवान् ॥ ३ ॥ अञ्चाद्यकामसर्वादेतिं स्वर्गकामोऽदितेः सुतान् । विक्वान्देवान् राज्यकामः साध्यानसंसाधको विशाम्॥ ४ ॥ आयष्कामोऽज्ञिनी देवी पुष्टिकाम इला यजेत्। प्रतिष्ठाकामः पुरुषो रोदसी लोकमातरौ॥ ५॥ रूपाभिकामी गन्वर्वान्स्रीकामोऽप्सरउर्वशीम्। आधिपत्यकामः सर्वेषां यजेत परमेष्टिनम्॥६॥ यजं यजेचशस्कामः कोशकामः प्रचेतसम्। विद्याकामस्तु गिरिशं दाम्परयार्थ उसां सतीम् ॥ ७ ॥ धर्मार्थ उत्तमस्रोकं तन्तुं तन्वन्पितृन्यजेत्। रक्षाकामः पुण्यजनानोजस्कामो मस्त्रणान्॥८॥ राज्यकामो मन्नदेवान् निऋ तिं स्वभिचरन्यजेत् । कामकामी यजेस्रोममकामः पुरुषं परम् ॥ ९ ॥

'जिसे ब्रह्मतंजकी इच्छा हो यह ब्रह्माजीकी, जिसे इत्त्रियोंकी पद्रताकी अभिलाषा हो यह इन्द्रकी, जिसे प्रजाकी इच्छा हो यह दक्षादि प्रजापतियोंकी, जिसे सौमाग्यकी कामना हो यह दुर्गादेवीकी, जो तेज चाहता हो यह अभिकी, जिसे धनकी इच्छा हो यह यसुगणकी, जिसे वीर्यकी कामना हो यह कद्रकी, जो अन्नकामी हो यह अदितिकी, जो स्वर्गकी इच्छा रखता हो यह द्वादश आदित्यांकी, जिसे राज्यकी अभिलापा हो यह विश्वेदेवोंकी और जो देशकी प्रजाको अपने अधीन करना चाहता हो यह साध्यगणकी उपासना करे । जो दीर्घायु चाहता हो उसे अधिनीकुमारोंकी, जिसे पृष्टिकी इच्छा हो उसे शस्यस्यामला वसुन्धराकी, जो प्रतिष्ठाकामी हो उसे अन्तरिक्षकी, जो रूप चाहता हो उसे गन्धवोंकी, जिसे स्त्रीकी इच्छा हो उसे उर्वशी अप्सराकी तथा जो सबका आधिपत्य चाहता हो उसे प्रजापतिकी आराधना करनी चाहिये। यशकी इच्छावाला यशभगवान्की उपासना करे । जो कोशकी कामनावाला हो वह वरुणदेवकी उपासना करे। विद्याभिलाषी श्रीशङ्करकी आराधना करे और दाम्पत्यकी इच्छावाला उमा देवीका पूजन करे। जो धर्मसञ्जय करना चाहता हो उसे श्रीनारायणकी, जो सन्तान-वृद्धिकी इच्छावाला हो उसे पितृगणकी, जिसे रक्षाकी कामना हो उसे यक्षोंकी, जो बल चाहता हो उसे महद्रणकी, जिसे राज्यकी इच्छा हो उसे मनुआंकी, जो अभिचार करना चाहता हो उसे राक्षसोंकी, जो भोगोंकी इच्छा रखता हो उसे चन्द्रमाकी और जिसे कोई इच्छा न हो उसे परमपुरुष परमाल्माकी उपासना करनी चाहिये। १ इस प्रकार लोकमें भिन्न-भिन्न कामनाओंसे भिन्न-भिन्न देवताओंकी आराधना की जाती है। जो लोग किसी वस्तको पानेके लिये देवताकी उपासना करते हैं वे उसे पाकर ही कृतकृत्य हो जाते हैं। अतः उन्हें किसी अन्य परमार्थतत्त्वको पानेकी अपेक्षा नहीं होती । किन्तु जिनकी उपासना परमार्थतत्त्वकी उपलब्धिके लिये होती है, वे अन्तमें भगवत्तत्त्वस्वरूप मुझको ही पा लेते हैं) क्योंकि वे प्रकारान्तरसे तत्परतापूर्वक अन्य देवतामें भी मेरी ही उपासना करते हैं।

इसके आगे भगवान् अर्जुनका कर्तव्य बताते हैं। वे कहते हैं— 'अर्जुन! तुमने धर्म-वीर और कर्म-वीर रूपसे इस मर्त्यलोकमें मेरे साथ अवतार लिया है। तुम निरन्तर मेरी लीलापुष्टिमें नियुक्त हो। इसल्लिये तुम मेरे सकाम या निष्काम भक्तोंमें ही नहीं गिने जा सकते। तुम्हारे द्वारा तो निष्काम-कर्म और ज्ञान दोनोंसे मिली हुई भक्तिका अनुष्ठान होना चाहिये। अतः तुम्हारा यही कर्तव्य है कि—

यत्करोषि यद्श्नासि यज्जुहोषि ददासि यत्। यत्तपस्यसि कौन्तेय तत्कुरुष्य मदर्पणम्॥ (गीता९।२७)

'तुम जो कर्मानुष्ठान करो, जो भोजन करो, जो हवन करो, जो दान दो और जो तप करो वह सब मुझे ही अर्पण कर दो।' दूसरे— 'अतः तुम मूलमें अपने कर्मको ही मुझे अर्पण करते हुए भक्ति-भावसे उसका अनुष्ठान करो। इससे तुम कर्मजनित ग्रुभाग्रुभ फलसे मुक्त हो जाओगे एवं कर्मार्पणरूप त्यागसे युक्त होकर मुक्ति-लाभपूर्वक मेरे स्वरूपभूत तत्त्वको प्राप्त कर सकोगे।'

अतः भगवानके उपर्यक्त शब्दीसे यह निश्चय होता है कि इन्द्रादि देवताओं के उपासकों को भी यदि भगवद्भक्तों-का समागम होनेसे भगवानके प्रति अविचल भक्ति-भाव उत्पन्न हो जाता है तब तो उन्हें परम पुरुषार्थकी प्राप्ति समझनी चाहिये, नहीं तो उनका सारा प्रयास व्यर्थ ही है। वे किसी-न-किसी लौकिक या अलौकिक वस्तुको पाकर ही अपनेको कृतकृत्य मान बैठेंगे। परन्तु यदि इन्द्रादि देवताओं की भी परमात्मबुद्धिसे ही उपासना की जाय तो उसका फल भी परमात्माकी प्राप्ति ही होगा। भगवद्बुद्धि होनेसे किसी भी देवताकी उपासनाके फलमें न्यूनाधिकता नहीं होती। यही बात भगवान बादरायणने भी कही है-'विकल्पोऽविशिष्टफल्लात्' ( ब्र० स्०३।३।५९ ) किन्तु जिन्हें किसी वस्तुकी इच्छा नहीं है अथवा जो पूर्वोक्त सारी ही कामनाएँ रखते हैं वे भी समस्त देवोंके आधारभूत श्रीहरिकी उपासनाद्वारा अपना अभीष्ट-लाभ कर सकते हैं। क्योंकि जिस प्रकार मूलको सींचनेसे वृक्षके पत्ते, शाखा और स्कन्ध सभीका पोपण हो जाता है तथा प्राणींको खुराक मिल जानेसे सभी इन्द्रियाँ सचेत हो जाती हैं, वैसे ही श्रीहरि-की पूजासे समस्त देवताओं की पूजा हो जाती है। यही बात भक्तशिरोमणि देवर्षि नारदजी कहते हैं-

सथा तरोर्मूकनिषेचनेन
तृष्यन्ति तत्स्कन्धभुजोपशास्ताः।
प्राणोपहारास यथेन्द्रियाणां
तथेन सर्वार्हणमन्युतेज्या॥
(श्रीमद्गा०४। ११।१४)

परमपुरुष सम्बदानन्दमय भगवान् विष्णु सभीके उपास्यदेषं हैं । सौर, गाणपत्य, शाक्त, शैव कोई भी हों-सभी सम्प्रदायोंके साधक भगवान् विष्णुकी आराधना कर सकते हैं। जो जिस देवताके मन्त्रमें दीक्षित हैं, उन्हें उस मन्त्रके देवता या देवीकी ही उपासना करनी चाहिये-यह तो ठीक है, किन्तु उनकी वह उपासना श्रीविष्णुभगवान्की प्रसन्नताके लिये ही होनी चाहिये । प्रत्येक साधकको प्रत्यक्ष अथवा परोक्ष-भावसे पूजा या श्राद्ध-तर्पणादिके समय हृदयकी निर्भरता, प्राणींकी वेदना और आन्तरिक एकामता-के साथ श्रीविष्णुभगवान्के प्रति ही अपनी सारी साधना लगा देनी चाहिये। अतः उपासकके कामनाकान्तः वासना-विजडित, कामकोधादिकछुषित चित्तकी शुद्धिके लिये सर्वदेवशिरोमणि सर्वाराध्य सर्वशक्तिमान् श्रीविष्णुभगवान्की उपासना ही परम उपयोगी एवं मङ्गलमयी है । जिस प्रकार जल मेघादिकमसे सूर्यसे उत्पन्न होकर फिर वाष्पादिकमसे उसीमें लीन हो जाता है तथा जैसे स्थावर-जङ्गम समस्त प्राणी पृथिवीसे उत्पन्न होकर अन्तमें उसीमें समा जाते हैं, वैसे ही यह चेतनाचेतनस्वरूप समस्त प्रपञ्च भगवान् इरिसे उत्पन्न होकर अन्तमें उन्हीमें लीन हो जाता है । अतः---

स्वस्त्यस्तु विश्वस्य स्रलः प्रसीदतां
ध्यायन्तु भूतानि शिवं मिथो धिया ।
मनश्च भद्गं भजताद्घोक्षजे
आवेश्यतां नो मतिरप्यहेतुकी ॥

हे अशरणशरण ! हे जगत्पते ! विश्वका मङ्गल हो । दुष्ट पुरुष अनुकूल हो जायँ। समस्त प्राणी आपसमें मिल-कर कल्याणकामना करें । उनका मन अपने मङ्गलकी और प्रवृत्त हो और हमारा चित्त अकारण ही आपमें लग जाय।





<u> शोभासिन्धु</u>

# शोभा-सिन्धु

मोहन-बदन बिरोकत अँखियन उपजत है अनुराग । तरिन ताप तलफत चकोरगति पिवत पियुष पराग ॥ लोचन नलिन नये राजत रति पूरन मधुकर भाग । मानहु अलि आनंद मिले मकरंद पिवत रतिफाग ॥ भँवरि भाग अकुटी पर कुमकुम चंदन बिंदु विभाग । चातक सोम सक्रधनु धनमें निरखत मनु बैराग ॥ कुंचित केस मयूर चंद्रिका मंडल सुमन सुपाग। मानहु मदन धनुष-सर लीन्हें बरसत हैं बन बाग ।। अधरविंव विहँसान मनोहर मोहन प्ररली मानहु मुधा-पयोधि घेरि घन ब्रजपर बरसन लाग ॥ कुंडल मकर कपोलनि झलकत श्रम-सीकरके दाग । मानहु मीन मकर मिलि क्रीडत सोभित सरद-तड़ाग ।। नासा-तिलक प्रसन पदवि पर चिबुक चारु चित खाग । दाडिम दसन मंदगति ग्रुसकिन मोहत सुर-नर-नाग।। श्रीगोपाल रस रूप भरी है 'सूर' सनेह सोहाग । ऐसो सोभा सिन्धु बिलोकत इन अँखियनके भाग ।।

---सूरदासजी

# इन्द्रादि देवोंकी उपासना

हमारे पूर्वजोंका भी एक युग था। उनकी धन-सम्पत्ति पूर्ण थी, श्वरीर आरोग्य था, परिवार सुखी था, सबके हृदयमें शान्ति थी, संसारके व्यवहार उनके लिये क्रीड़ा-कौतुक थे, उनके स्मरण करनेसे बड़े-बड़े देवता आ जाते थे, इच्छा-मात्रसे उनका शरीर ब्रह्मलोकतक जा सकता था, उनके रय और विमानोंकी गति अप्रतिहत थी, हजारों कोस दूरसे किसी भी बस्तुको वे देख लेते थे, सुन लेते थे, जान लेते थे, भविष्य और भूतका, दूर और निकटका व्यवधान उनके लिये नगण्य था। समस्त बस्तुओंका ज्ञान उनके करामलक्ष्मत्त था। जिसपर प्रसन्न होते वरदान देते, जिसपर षष्ट होते दण्ड भी देते। उनमें निग्रह-अनुग्रहकी पूर्ण क्षमता थी। स्वर्गके देवता उनकी सहायताके लिये अपेशा किया करते थे। प्राचीन प्रन्थोंमें इस बातके अनेकों प्रमाण हैं। वे केवल मनगढन्त नहीं, ऐतिहासिक हैं, सत्य हैं।

परन्त आज इम कहाँ हैं ! हमारे पास अपनी कहनेके लिये एक बित्ता जमीन नहीं, पेट भरनेके लिये दो रोटी नहीं, दुर्भिक्षः महामारीः अतिवृष्टिः अनावृष्टिः दुर्दैव और अत्याचारोंसे पीड़ित होकर आज हम सुखसे सो नहीं सकते, एक क्षणके लिये मनको समाहित करके शान्तिका अनुभव नहीं कर सकते । चाहे धनी हों या गरीव, शरीरके भोगों और उपकरणोंके लिये ही इतने चिन्तित हो रहे हैं कि हम केवल स्थलताओं के बन्धनमें ही जकड़कर मोहग्रस्त और त्रस्त हो रहे हैं और इसीमें इतने उलझ गये हैं कि इस बातका पता ही नहीं रहा कि इन स्थलताओं और स्थल बन्धनोंके ऊपर हमारा एक सुक्म रूप है और उसके भी संगी, साथी, सहायक और भी बहुतसे लोग हैं, जिनके द्वारा शारीरिक और मानसिक दुःखोंसे त्राण पाया जा सकता है और जिनके साथ सम्बन्ध कर लेने मात्रसे लौकिक, पारलौकिक और पारमार्थिक उन्नतिको बहुत कुछ सरल बनाया जा सकता है। जो लोग केवल स्थूलशरीरको सत्य समझकर इसीको मुखी करना चाहते हैं, जो केवल स्थृल जगत्के उलझनोंमें लगे हुए हैं) यदि वे संसारमें एकच्छत्र सम्राट् हो जायँ तब भी वे पूर्ण नहीं हो सकते; क्योंकि कोई-न-कोई अभाव उनके साथ लगा रहेगा। कारण स्थूल जगत्का जीवन सूक्ष्म जगत्की अपेक्षा बहुत न्यून है और हमारा हृदय स्थूल जगत्की नहीं, सूक्ष्म जगत्की वस्तु है।

अध्यात्मवादी हमें क्षमा करें । हम उनके चरणोंमें सिर रखकर प्रार्थना करते हैं कि आप जहाँ हैं वहाँसे विचार नहीं कर रहे हैं। जहाँ आपको पहुँच जाना चाहिये, वहाँसे विचार करते हैं। इस स्थूल जगत् और भगवत्प्राप्तिके बीचमें एक सूक्ष्म जगत् भी है, जो कि आध्यात्मिक उन्नतिमें सीढ़ीका काम करता है। उसकी सहायता लिये विना आप अध्यात्म-पथपर अग्रसर हो रहे हैं, इसका यह अर्थ है कि आप विना किसी सहारेके, विना किसी अवलम्बनके आकाशमें विचरण करना चाहते हैं। यदि आप स्थानसे ही यात्रा प्रारम्भ करते, जहाँ कि आप वास्तवमें उलक्षे हुए हैं, तो आप देखते कि इन स्थलताओं के भीतर एक महान सक्ष्म लोक है। जिसमें इस लोककी अपेक्षा अधिक ज्ञान, अधिक शक्ति, अधिक मुख और अधिक सुव्यवस्था है। वहाँके शासक स्थल जगतपर भी आधिपत्य रखते हैं और यहाँकी प्रगति एवं प्रवृत्तियोंमें उनकी मुख्य प्रेरणा रहती है । जैसे यह स्थूलशरीर आप नहीं हैं, इसके अंदर रहनेवाले जीव हैं; वैसे ही प्रथ्वीमें, जलमें, अग्निमें, वायुमें, चन्द्रमें, सर्वमें, प्रत्येक ग्रहमण्डल और भिन्न-भिन्न पदार्थोंमें एक दिव्य जीव निवास करता है, जिसको पृथ्वीदेवता, अभिदेवता आदि नामसे कहते हैं, ये स्थूल पृथ्वीमण्डल, जलमण्डल आदि जिनके शरीर हैं। इनकी एक सुव्यवस्थित राजधानी है, सेवक हैं, सहायक हैं, न्यायाधीश हैं और राजा हैं। पृथ्वीकी नियमित गति, जलकी नियमित धारा, अप्रिकी उष्णता, स्थूल जगत्के रोग-शोक, इन्हींके द्वारा नियन्त्रित हैं, मर्यादित हैं। इनका एक संगठित राज्य है और उनके पद और पदाधिकारी, उनके समयकी अवधि, सब कुछ नियमसे होता है। कोई प्रत्येक युगमें बदलते हैं, कोई प्रत्येक मन्चन्तरमें बदलते हैं, कोई प्रत्येक कल्पमें बदलते हैं। कभी-कभी इन पदोंपर बड़े-बड़े तपस्वी जीव भी जाते हैं और कभी-कभी ब्रह्मलोकसे आधिकारिक पुरुष भी भेजे जाते हैं। देवताओंके राजा इन्द्र हैं । न्यायाधीश धर्मराज हैं । धनाध्यक्ष कुबेर हैं । इन सबके आचार व्यवहार, सामर्थ्य-शक्तिके वर्णन वेदोंसे लेकर काव्यीतक सम्पूर्ण संस्कृत-साहित्यमें और बाइविल, कुरान आदि अन्य धर्मोंके ग्रन्थोंमें भी मिलते हैं।

हमारे पूर्वजोंको जो ऐसी महान् शक्ति प्राप्त हुई थी, वह इन्हीं देवताओंकी उपासना और सम्बन्धका फल था।

यह स्थूल जगत् तो सूक्ष्म जगत्की प्रतिच्छाया मात्र है। सुस्म जगत्से सम्बन्ध होनेपर और उसमें अधिकार प्राप्त होने-पर स्थूल जगत्में मनमाने परिवर्त्तन किये जा सकते हैं। लौकिक उन्नति करनेकी इच्छा हो तो वह सरलतासे सिद्ध हो सकती है। ये देवोपासनाके छोटे-से-छोटे फल हैं। जो लोग इससे ऊपर उठते हैं, स्थूल शरीर और स्थूल जगतुको क्षणिक समझकर सुक्म जगत्में ही विहार करना चाहते हैं, वे देवो-पासनाके द्वारा स्वर्गमें कल्पभरके लिये स्थान प्राप्त कर सकते हैं । वे अपनी तपस्या और उपासनाके अनुसार इन्द्र हो सकते हैं। और इन्द्रकी तो बात ही क्या, ब्रह्मातक हो सकते हैं। देवोपासनाके द्वारा यह सब कुछ बहत ही सुलभ है। इस युगमें सबसे बड़ा हास इस देवीपासनाका ही हुआ है। अध्यात्मवादियोंने यह कहकर कि 'हम ब्रह्मलोकतकके भोगपर लात मारते हैं' और आधिभौतिकोंने यह कहकर कि 'सहम लोक कोई वस्त ही नहीं है। देवोपासनाका परित्याग कर दिया । वर्त्तमान समय इस बातका साक्षी है कि दोनों ही अपने अपने प्रयासमें असफल हो रहे हैं। अधिकांश अध्यात्मवादियोंका **बैराग्य उन लोकों**के न देखनेके कारण अथवा उनपर विश्वास न होनेके कारण है। यह कितने आश्चर्यकी बात है कि जो लोग इस जगत्के एक पुष्पके सौन्दर्य और सौरभ पर छुभा जाते हैं, वे सूक्ष्म लोकोंके अतुलनीय भौगोंपर लात मारनेकी बात कहते हैं। आधिभौतिकोंके सम्बन्धमें यहाँ कछ कहना अप्रारक्षिक है, क्योंकि उन बेचारोंको इस विषयमें कुछ भी शात नहीं है। क्या ही अच्छा होता कि वे हमारे प्राचीन इतिहासोंको सत्य मानते और श्रद्धायुक्त विवेकसे काम लेकर देवताओंके अस्तित्व एवं महत्त्वको मानते और उनकी सहायतासे शीघ्र-से शीघ्र अपने लक्ष्यतक पहुँच जाते ।

इस कयनका यह भाव कदापि नहीं है कि अध्यात्मवादी उन लोकोंके वैभवसे विरक्त न हों। विरक्त तो होना ही चाहिये, परन्तु वह विरक्ति आत्मवञ्चना नहीं हो, पूर्ण हो। पूर्ण वैराग्यमें देवताओंकी उपासना बाधक नहीं साधक ही है। देवता कष्ट हों तो इन्द्रियों और मनका संयम अत्यन्त कठिन हो जाता है। क्योंकि वे इनकी अधिष्ठातु-देवता हैं। इसीसे प्राचीनकालमें ऋषिगण यज्ञ-यागादिके द्वारा इनको सन्तुष्ट किया करते थे। देवताओंकी उपासनामें मुख्यता राजस्य, बाजपेय आदि वैदिक यज्ञोंकी ही है। समस्त वेदान्ती और भक्त आचार्योंने एकस्वरसे स्वीकार किया है कि ये यज्ञ, देवोपासना आदि यदि सकामभावसे किये जाते हैं, तो

इस लोककी समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाले होते हैं और परलोकमें इन्द्रत्व और पारमेष्ठयको भी देनेवाले होते हैं, और यदि ये ही कर्म निष्काम-भावसे किये जाते हैं तो अन्तःकरणको शुद्ध करके मगवान्की भक्ति अथवा तत्त्वज्ञानके हेत् होते हैं। चाहे सकाम हो या निष्काम, किसी भी अवस्थामें देवोपासना लाभदायक ही होती है। जो लोग इन्द्रियोंका संयम करके मनको एकाग्र एवं परमात्मामें स्थिर करना चाहते हैं, उनके लिये भी देवोपासना बद्दी सहायक है। सूर्यकी उपासनासे, जो कि उनके सामने बैठकर गायत्री-के जपसे होती है, ब्रह्मचर्य स्थिर होता है और आँखें बुरे विषयोंपर नहीं जाती । नित्य और नैमित्तिक कर्मोंमें देव-पुजाके जितने भी मन्त्र हैं, उनमें कहा गया है—'अमुक देवता मेरी इन्द्रियोंको संयत करें, मनको विषयोंसे विमुख करें और अपराघोंकी पुनरावृत्ति न हो, ऐसी कृपा करें।' सन्ध्या और पञ्चमहायश-जैसे नित्यकर्म भी एक प्रकारसे देवोपासना ही हैं और देवताओंकी सहायता प्राप्त करते रहनेके लिये ही आर्य-जीवनसे उनका घनिष्ठ सम्बन्ध जोड दिया गया है।

वर्त्तमान युगमें सर्वसम्मतिसे यह स्वीकार कर लिया गया है कि गीता अध्यात्मशास्त्रका एक उज्ज्वल प्रकाश है। इसकी गम्भीरता, महत्ता और तात्त्विकता सर्वमान्य है। गीता प्रन्थमें प्रसङ्गवश कई बार देवपूजाका उल्लेख हुआ है। सात्त्विक पुरुषोंका वर्णन करते हुए स्पष्ट शब्दोंमें कहा गया है कि सात्त्विक पुरुष देवताओंकी पूजा करते हैं ध्यजन्ते सात्त्विका देवान्' । शारीरिक तपोंमें सर्वप्रथम स्थान देवपूजाको ही प्राप्त है। इसके अतिरिक्त और भी अनेक स्थलोंमें जैसे यज्ञके साथ प्रजाकी सृष्टि बतलाते हुए कहा गया है कि यज्ञके द्वारा तुम उन्नति करो। यज्ञ तुम्हारी समस्त कामनाओंको पूर्ण करे । वहाँ स्पष्ट कहा गया है कि मनुष्य यज्ञके द्वारा देवताओंको प्रसन्न करे और देवता मनुष्योंको उन्नत करें। इस प्रकार एक दूसरेके सहकारी बनकर परम कल्याण प्राप्त करें। आगे चलकर तो यह भी कहा गया है कि संशारकी सम्पूर्ण सुख-सम्पत्ति देवताओंसे ही प्राप्त होती है। इसलिये उनकी चीज उनको दिये विना जो भोगते हैं, वे एक प्रकारसे चोर हैं---(स्तेन एव सः)। भगवान्की यह वाणी प्रत्येक साधकको सर्वदा सारण रखनी चाहिये कि इस यहा-चक्रका जो अनुष्ठान नहीं करता, वह इन्द्रियोंके भोगोंमें रमने-वाला पापी व्यर्थ ही जीवन धारण करता है। भगवानके ये वचन इतने स्पष्ट हैं कि इनकी टीका-टिप्पणी आवस्यक नहीं है। हाँ, यह बात अवस्य है कि भगवान्ने सकामताको हेय बतलाया है। परन्तु इसका यह अर्थ नहीं है कि कर्मका ही त्याग कर दिया जाय। यज्ञ करके यज्ञका फल नहीं चाहना यह गीताका सिद्धान्त है। उपासना न करनेवालेकी अपेक्षा तो उपासना करनेवाला श्रेष्ठ ही है। चाहे वह सकाम-भावसे ही क्यों न करता हो। पुराणोंमें और उपासनासम्बन्धी प्रन्योंमें ये बार्ते बहुत स्पष्टरूपसे लिखी हुई हैं।

परमार्थदृष्टिसे परमात्माके अतिरिक्त और कोई वस्तु नहीं होनेपर भी व्यवहारदृष्टिसे सब कुछ है और ज्यों-का त्यों सत्य है। इसलिये यदि स्थूल लोक सत्य है, तो सूक्ष्म लोककी सत्यतामें कोई सन्देह नहीं रह जाता । फिर इनकी उत्पत्तिका कम और इनकी व्यवस्था भी स्वीकार करनी ही पडती है। मूलतः इस सृष्टिके कर्ता, धर्ता, इर्ता एकमात्र ईश्वर ही हैं। वहीं परम देव हैं । उन्हींको कर्त्तापनकी दृष्टिसे ब्रह्मा, धर्त्तापनकी दृष्टिसे विष्णु और हर्त्तापनकी दृष्टिसे शिव कहते हैं। ये तीनों नाम एक ही ईश्वरके हैं। इसलिये ये भी परम देव ही हैं। इन तीनों में से ब्रह्माकी उपासना प्रचलित नहीं है; क्योंकि वे अपने कामको स्वाभाविकरूपसे करते रहते हैं और सृष्टिके लिये प्रार्थना करना आवश्यक नहीं है। संसारकी स्थितिके लिये अथवा संसारसे मक्त होकर परमात्मा-को प्राप्त करनेके लिये उपासना की जाती है। यही कारण है कि विष्णु और शिवकी उपासना अधिक प्रचलित है। संसारकी विभिन्नताओं के स्वामीके रूपमें गणेशकी और प्रकाशकके रूपमें सूर्यकी उपासना होती है। इन सबके साथ यों किहये कि सबके रूपमें भगवान्की अचिन्त्य शक्ति है, इसलिये केवल शक्तिकी भी आराधना होती है। इस प्रकार विष्णु, शिव, सूर्य, गणेश और शक्ति—ये पाँचों भगवान ही हैं। इसलिये उपास्यदेवोंमें इन्हींका मुख्य स्थान है। जिस देवताकी जो शक्ति होती है वही उसकी पत्नी है और शक्ति-मान्के साथ शक्तिका अभेद है । सामान्य देवताओंसे विलक्षण होनेके कारण इन पाँचोंकी गिनती देवताओं में नहीं होती। समय-समयपर इन सभीके अवतार हुआ करते हैं और इस प्रकार निखिल जगत्की रक्षा-दीक्षा होती है।

स्क्म जगत्के देवताओंमें अनेकों भेद हैं। ब्राह्मस्वर्गके देवता, माहेन्द्रस्वर्गके देवता और भीमस्वर्गके देवता, इनमें कुछ तो प्रवारूपचे निवास करते हैं और कुछ अधिकारीरूप-से । उनके शरीरमें स्थूल पश्चभूत बहुत ही न्यून पिमाणमें

होते हैं और पृथ्वी, जलकी मात्रा तो नहीं के बराबर होती है। हसीसे उन्हें पार्थिव भोजनकी आवश्यकता नहीं होती, केवल स्पानसे या अमृतपानसे ही उनका जीवन परिपृष्ट रहता है। ब्राह्मखर्गमें तो गन्ध या पानकी भी आवश्यकता नहीं होती, इसिलये यश-यागादिका सम्बन्ध अधिकांश माहेन्द्रस्वर्गसे ही है। भौमस्वर्गके देवता पितर हैं।

देवता दो प्रकारके होते हैं। एक नित्य देवता और दूसरे नैमित्तिक देवता । नित्य देवताओंका पद प्रवाहरूपसे नित्य होता है। जैसे प्रत्येक प्रलयके बाद इन्द्रपद रहेगा ही। ऐसे ही दिक्पाल, लोकपाल आदिके भी पद हैं। इनके अधिकारी बदलते रहते हैं किन्तु पद ज्यों-का-त्यों रहता है। इस समय जो बिल हैं, वे ही आगे इन्द्र हो जायँगे। इनके बदलनेका समय निश्चित रहता है । यह नियम प्रत्येक ब्रह्माण्डमें चलता है। नैमित्तिक देवताका पद समय-समयपर बनता है और नष्ट हो जाता है। जैसे कोई नवीन ग्रामका निर्माण हुआ तो उसके अधिकारीके रूपमें नये ग्राम-देवता बना दिये जायँगे । नवीन गृहके लिये नवीन वास्त-देवता भी नियुक्त कर दिये जायँगे । परन्तु उस ग्राम और घरके टूटते ही उनका वह अधिकार नष्ट हो जायगा । ग्राम-देवताकी पूजारे ग्रामका और गृह-देवताकी पूजारे गृहका कल्याण होता है। अब भी भारतके गाँवोंमें किसी-न-किसी रूपमें ग्राम-देवता और गृह-देवताकी पूजा चलती है।

देवताओंकी संख्या नहीं हो सकती । जितनी वस्तुएँ हैं। उतने ही देवता हैं। इसीसे शास्त्रोंमें देवताओंको असंख्य कहा गया है। तैंतीस करोड़का हिसाब अक्षपादने दिखलाया है। कहीं-कहीं देवताओंकी संख्या तैंतीस इज़ार तैंतीस सौ तैंतीस कही गयी है। मुख्यतः तैंतीस देवता माने गये हैं। उनकी 'ख्या इस प्रकार पूरी होती है । प्रजापति, इन्द्र, द्वादश आदित्य, आठ वस और ग्यारह रुद्र । निरुक्तके दैवत-काण्डमें देवताओंके स्वरूपके सम्बन्धमें विचार किया गया है। वहाँके वर्णनसे यही तात्पर्य निकलता है कि वे काम-रूप होते हैं; वे स्वेच्छारे स्त्री, पुरुष अथवा अन्यरूप घारण कर सकते हैं । वेदान्त-दर्शनमें कहा गया है कि देवता एक ही समय अनेक स्यानीमें भिन्न-भिन्न रूपसे प्रकट होकर अपनी पूजा स्वीकार कर सकते हैं। देवताओं के सम्बन्धमें और भी बहुत-सी शतव्य बार्ते हैं, परन्तु विस्तारभयसे उनका उल्लेख नहीं किया जा सकता है। अपने लोकमें वे जिस रूपसे निवास करते हैं, वही उनका स्थायी रूप माना जाता है। उसी रूपमें उनका

ध्यान एवं उपासना की जाती है । वेदों में प्रायः समी देवताओं का वर्णन आया है; जैसे इन्द्रके लिये 'वज्रहस्तः पुरन्दरः'। उनके कर्मका भी वर्णन है कि वे वर्षाके अधिपति हैं और वृत्रवध आदि कर्म करते हैं। वैदिक यज्ञोंके द्वारा देवताओं की जिस प्रकारसे उपासना की जाती है, यहाँ उसका संक्षिप्त दिग्दर्शन भी सम्भव नहीं है। तान्त्रिकपूजा-पद्धतिक अनुसार कुछ देवताओं के ध्यान और मन्त्र लिखे जाते हैं।

#### इन्द्र

इन्द्रका वर्ण पीला है, उनके शरीरवर मयूर-पिच्छके सहश सहस्र नेश्रोंके चिह्न हैं, उनके एक हाथमें वज्र है और दूसरेमें कमल । अनेकों प्रकारके आभूषण धारण किये हुए हैं। दिक्पतियोंके स्वामी इन्द्रका इस प्रकार ध्यान करना चाहिये। इन्द्रका मन्त्र है—ॐ इं इन्द्राय नमः।

### अग्नि

अग्निका वाहन छाग है। सात स्वालाएँ निकलती रहती हैं, शरीर स्थूल है, पेट लाल है; भोंह, दाढ़ी, बाल और आँखें पिङ्गल वर्णकी हैं। हाथमें स्द्राक्षकी माला और शक्ति है। अग्निका मन्त्र है—ॐ अग्नये नमः।

### कुबेर

कुबेर धनाध्यक्ष हैं। उनके दो हाथ हैं और शरीर नाटा है। पीताम्बर धारण किये हैं। सर्वदा प्रसन्न रहते हैं। यक्ष-गुझकोंने स्वामी हैं और धन देनेवाले हैं। इस प्रकार कुबेर-का ध्यान करके उनके मन्त्रका जप करना चाहिये। कुबेरका मन्त्र है——ॐ नमः कुबेराय।

# वास्तुदेव

वास्तुदेवका शरीर सोनेके रंगका है । उनके शरीरसे लालिमा निकलती रहती है। कानोंमें श्रेष्ठ कुण्डल हैं। अत्यन्त शान्त सोभाग्यशाली और सुन्दर वेश है। हाथमें दण्ड है। सब लोगोंके आश्रय एवं विश्वके वीज हैं। जो प्रणाम करता है, उसके भयको नष्ट कर देते हैं। ऐसे वास्तु-पुरुषका ध्यान करना चाहिये। इनका मन्त्र यह है—ॐ वास्तुपुरुषाय नमः।

देवताओंकी उपासनासे सभी प्रकारके अभाव पूर्ण हो सकते हैं। अनुकूल होनेपर ये भगवत्पाप्तिमें भी सहायक होते हैं। इसलिये इनकी उपासना करनी चाहिये। भिन्न-भिन्न देवताओंकी उपासनापद्धति भी पृथक्-पृथक है। जिसकी उपासना करनी हो, उसकी पद्धतिके अनुसार करनी चाहिये।

# इन्द्रादि देवोंको उपासना

( लेखक - मुखिया श्रीविद्यासागरजी )

कानूनकी किताव ही कानून नहीं है। कानून केवल ताजीरातमें ही नहीं है। वेद, गीता, रामायण, कुरान और इंजील भी कानूनी कितावें हैं। गीतामें एक दफा यों आयी है कि.—

'जनताको चाहिये कि वह देवोंको सन्तुष्ट करे और देवोको चाहिये कि वे जनताको सन्तुष्ट करें।'

(गीता १।६)

इस प्रजापालक दफापर किसीने भी ध्यान नहीं दिया। इस दफाके अंदर खेतीका प्राण रख दिया गया है—इसकी खबर किसीको नहीं हुई। बड़े-बड़े नेताओंकी टीकाएँ बहुत प्रसिद्ध हुई। मगर उन्होंने भी इस दफाकी आवश्यक व्याख्या करना जरूरी न समझा। अंग्रेजीवालोंने तो इस दफाका मुताला अश्रद्धाके साथ किया है। वे सोचते हैं कि गीतामें भी कहीं-कहीं 'मुर्दा दफाएँ' मौजूद हैं। क्योंकि अंग्रेजीवाले देवता और प्रेतोंमें विश्वास लाना नपुंसकता समझते हैं। चाहे कोई शङ्का करे और चाहे कोई तर्क करे कि देव और भूत हैं ही नहीं—इस संसारमें वह सब है कि जिसका नाम सुना जाता है। रूपके विना नाम पड़ेगा कैसे ? जिसका रूप है उसका नाम भी है। जिसका नाम है, उसका रूप भी है। हुछ लोग यह भी कहते हैं कि जिसे देखा नहीं उसे हम नहीं मान सकते। यह उन्होंने कब देखा कि उनकी माता ही उनकी जननी है! सुना हुआ क्यों मानते हैं ? फिर देवोंको देखनेका आपने कब प्रयत्न किया ? जो लोग देव-दर्शनकी किया बाकायदा करते हैं, वे देवताओंको देखते हैं और जो लोग भूतोंका आवाहन बाकायदा करते हैं, वे मूतोंको भी देखते हैं। आपके बँगलेपर जाकर कोई देव या भूत आपको हाजिरी नहीं देगा। घरसे निकले स्कूलमें घुस गये, स्कूलसे भागे तो घरमें आ टपके। फिर जब नौकरी मिली तो स्कूलके बजाय दफ्तरसे पाला पड़ा। भला, ऐसे अनजान आदमी क्या जानें कि देवता होते हैं या नहीं और

भूतयोनि, वास्तिविक है या काल्पनिक ! ऐसे ही लोग कहा करते हैं कि गीतामें भी मुर्दापन है और रामायणमें भी विरोधाभास है ! वे लोग अपने दिमागका मुर्दापन नहीं देखते, अपने दिलका विरोधाभास नहीं देखते !

संसारका जीवन खेतीपर निर्भर है। चौकीदारसे लेकर बादशाह तकका सम्बन्ध खेतीसे हैं। संसारका समस्त विज्ञान, समस्त विद्याएँ, समस्त कलाएँ, समस्त व्यापार और समस्त कारखानोंकी जड़ खेती है। खेती ही जीवनका जीवन है और खेती ही प्राणोंका प्राण है। अतः खेतीके विषयमें सबको एकमत होना चाहिये।

दिन-रातके चौबीस घंटोंमें कम-से-कम तीन बार जीवोंको अनाजसे जीवनीशक्ति लेनी पड़ती है। भोजनके सिवा जिन वस्त्रोंद्वारा लोगोंकी इजत सुरक्षित रहती है, वे भी खेतीसे ही प्राप्त होते हैं। अतः खेतीके मामलेमें सबको मदद देनी चाहिये।

यह बात प्रमाणित हो चुकी है कि संसारकी सञ्चालक एक हजार शक्तियों में चार शक्तियाँ प्रधान हैं। वे हैं—
(१)हल, (२)कलम (सरस्वती), (३) रुपया (लक्सी) और
(४)लाठी (बल)। इन चारों में प्रधान खेती है। अतः खेतीके बारे में सबको दिलचस्पी लेनी चाहिये और विशेष आत्माओं को तो दिलचस्पी लेनी ही चाहिये।

मनुष्य नर-नारियोंका ही जीवन खेतीसे सम्बद्ध है—ऐसा नहीं। नर-नारी, पशु-पश्ची और भूत-देवता भी अपने-अपने जीवनका निर्वाह खेतीसे ही किया करते हैं। अतः समस्त सचराचरको मिलकर खेतीकी उन्नति करनी चाहिये; क्योंकि अन्नपूर्णाके द्वारके सभी मिखारी हैं!

सारके उसी मुख्य कार्य खेतीकी आज पूर्ण दुर्दशा है। भारतमें जो अशिक्षित हैं, जिनके किये अन्य कोई उद्योग नहीं हो सकता, वही लोग खेती करते हैं। अर्थात् उत्तम कामका सम्पादन निकृष्ट लोग करते हैं—फिर भला सफलता हो तो कैसे १ इसी कारण कृषि-कला मुर्दा हो रही है। भारतमें इस समय प्रति-वीघा एक मनकी उपजका औसत लग रहा है। इस गिरी हुई उपजके कारण भारतीय किसान आघा पेट रहकर यमयातना सहता है। किसानोंके हाहाकारी चीत्कारसे सारा भूगोल काँप रहा है।

सरकारने खेतीका महकमा अलग कायम किया है। उसके

प्रधान अफसर 'डायरेक्टर आफ़ एप्रीकल्चर' कहलाते हैं। यह महकमा जगह-जगह फार्म खोले बैटा है। लाखों रूपया सालाना खर्च किया जा रहा है। प्रायः फार्म घाटेपर चल रहे हैं। इसका कारण यह है कि वास्तवमें अंग्रेज जाति कृषिकलाको नहीं जानती। इसके सिवा, खेतीके कामसे देवताओंका अदूट सम्बन्ध है और देवताओंके नामसे इन लोगोंको बुखार चढ आता है!

यूरोपमें घनवान् और ज्ञानवान् लोग खेती करते हैं। वे लोग विज्ञानकी सहायतासे खेती करते हैं। वीज, खाद, खुताई और िक्वाईके कामोंमें निपुण हैं। इसी कारण उनकी उपजका औरत की वीघा दस मन है। पर वैज्ञानिक उस्लोंसे ही कृषि-कलामें परिपूर्णता नहीं आ सकती। यूरोप-वाले प्रत्येक कलामें अपनेको एम्॰ ए॰ मानते हैं, जो उनका कोरा भ्रम है। कानून और कृषिमें वे लोग पूरी तौरसे फेल हुए हैं। अतः भारतीय अधिक्षित किसान और यूरोपीय सुशिक्षित किसान—दोनों ही कृषि-कलामें पूरे 'बुद्धू' प्रमाणित हो चुके हैं। वर्तमानकी अधूरी कृषि-कलापर सफलताकी आशा लादना पूरी चकल्लस है।

संसारमें जितने चक्रवर्ती सम्राट् हुए हैं, एकको छोड़कर उनमेंसे किसीको भी परिपूर्ण कृषि-कला प्राप्त नहां हुई। केवल महाराजा रामने कृपि-कलाका परिपूर्ण विधान प्राप्त कर लिया था। जवतक भूगोलका कृषिक्षेत्र महाराजा रामके विधानको स्वीकार नहीं करता, तबतक वह खुद भी भूखों मरेगा और दूसरोंको भी मारता रहेगा।

महाराजा रामको खेतीकी पूरीकला विदित थी, इसीलिये भारतमें दस इजार सालतक खेती खूब पूली और खूब फली। रामराज्यमें न तो कभी ओले पड़े और न कभी तुषार पड़ा। न कभी अनावृष्टि हुई और न कभी अतिवृष्टि हुई। न कीइमेंने उपजको चौपट किया और न सूरजने बीजको सुखाया। न कभी चूहे आये और न कभी टिड्डी आयी। भला, यूरोपके कृषिकलाविशारद लोग और भारतीय खेतीके डायरेक्टर लोग जवाब दें कि उनके पास ओला, पाला, तुषार, कीइा, अनावृष्टि और अतिवृष्टिके लिये क्या माकूल जवाब है १ इतना ही नहीं, रामराज्यमें किसानोंको जोतना और बोना भी बंद रखना पड़ा। जिसने जिस खेतमें जो चीज बो दी वही दस इजार सालतक बराबर पैदा होती रही। मजा यह कि उपज इरसाल बदती जाती थी।

किसानका काम था खेतीकी निकाई करना और खेती काटना। जोतना और बोना बन्द। जिस तरह जावाकी खेती एक साल बो देनेसे दस सालतक चलती है, उसी तरह रामराज्यके सभी बीज सर्वदा स्वयं उगा करते थे। कृषि-कला जब परिपूर्ण होती है तब नर-नारी, देव-पितर, भूत-प्रेत और पश्च-पक्षी अनाजसे तृप्त हो जाते हैं। बचा हुआ अनाज ही खाद बनकर खेतमें डाला जाता है—इतनी उपज बढ़ जाती है।

महाराजा रामने कृषि-कलाको दो भागोंमें बाँट दिया था—(१) बाह्यजगत्के ५ साधन और (२) अन्तर्जगत्के ५ साधन और (२) अन्तर्जगत्के ५ साधन । बस, यही परिपूर्ण कृपि-कलाकी चामी उनके पास थी।

### बाहरी साधन

(१) अच्छी जुताई, (२) अच्छी खाद, (३) अच्छा बीज, (४) अच्छी निकाई और (५) अच्छी सिंचाई।

#### भीतरी साधन

इन्द्रादि देवोंका साधन—(१) इन्द्र, (२)सूर्यं, (३) पृथ्यी, (४) वायु और (५) गणेशके यज्ञ।

यों तो देयतालोग तेंतीस प्रकारके होते हैं। परन्तु खेती-के काममे उपर्युक्त पाँच देवताओंका ही सहयोग पर्याप्त है। इन पाँचों देवताओंका सम्मिलत यज्ञ रामनवमीके दिन समस्त भारतमें जारी करा दिया गया था। राम-राज्यने उन वैदिक मन्त्रोंको खोज निकाला था कि जो खेतीके सहायक देवताओंके लिये वेदने निश्चित किये हैं।

मान लीजिये कि खेतीके काममें १० पदार्थ सहायक हैं। ५ बाह्यजगत्के साधन और ५ अन्तर्जगत्के साधन । अब यदि कोई १० आवश्यक पदार्थों मेंसे केवल ५ पदार्थों की ही सहायताले ही मुकम्मिल खेती करनेका बीड़ा उठावे तो यह कैसे हो सकता है १ खेतीके काममें कुदरतने इन्द्रादि देवताओं की सहायता अनिवार्थ कर दी है। मगर मूर्ख मनुष्य उसके बायकाटपर तुला हुआ है और मजा यह कि वह कृषि-कलामें पूर्णता भी चाहता है।

जब सूर्य, वायु, गणेश, पृथ्वी और इन्द्र आपकी खेती-में काम करेंगे, तब क्या आप उनको उनकी मजदूरी यजके रूपमें अदा नहीं करेंगे ? नहीं करेंगे, तो वे भी अपना काम सीधा नहीं करेंगे बल्कि उल्टी माला फेर देंगे, जैसा कि वर्तमान समयमें हो रहा है। यदि देवोंको तृप्त किया जाय और वे लोग मदद न दें या अनुकूल आचरण न करें तो उनपर मुकदमा कायम हो सकता है और गीताकारकी अदालतमें उनको शरिमन्दा किया जा सकता है। लेकिन विना उनको तृप्त किये उनसे काम लेनेका अधिकार गीता नहीं देती कि जो न्यायानुकूल उचित भी है।

### इन्द्रादि देवोंकी उपासनाका फल

१--गणेश≔लेतीमें चूहा, टि**ड्डी औ**र दीमकसे रक्षा करते हैं।

२-सूर्य=िकरणोंद्वारा खेतीका शोषण नहीं---पोषण करते हैं।

३-पयन≕अनुकूल समयपर बादलोंको लाते हैं।

४-पृथ्वी=उपज बढ़ाती है ।

५-इन्द्र=ठीक समयपर जलकी उचित वर्षा करते हैं।

सरकार प्रत्येक गाँवमें प्रामसुधार-योजनाके अनुसार पंचायतं कायम करा रही है। उन पंचायतेंको तीन काम दिये गये हैं—(१) ग्रामकी सफाई, (२) ग्राममें साक्षरता-प्रचार तथा (३) ग्रामके मामलोंका निपटारा। परन्तु जवतक इन्द्रादि देवताओंकी पूजाकी व्यवस्था न होगी, तवतक न खेतीमें पूरी सफलता मिलेगी, न ग्रामसुधार ही होगा।

अतएव इन्द्रादि देवोंकी उपासना आवश्यक है, उसके विना न तो सांसारिक जीवनकी अन्यान्य इच्छाएँ पूर्ण हो सकती हैं और—

'न मुकम्मिल खेतीका कामयाव प्रोग्राम' ही बन सकता है।

गोविन्दके गुण गाओ

दादू देही देखताँ सब किसही की जाह। जब लग साँस सरीरमें गोबिंदके गुण गाह॥ — दाद्जी

## साधनाका प्रथम पद

( लेखक-श्रीदेवराजजी विद्यावाचस्पति )

मनुष्यको किसी भी लक्ष्यको सिद्ध करना हो तो सबसे पहले उसे यह दृढ़ निश्चय करना चाहिये कि उसको अमुक लक्ष्य अवस्य ही सिद्ध करना है। सिद्ध करनेकी इच्छामें जबतक दृढ़ता न आवे तबतक उसको सिद्ध करनेके लिये प्रवृत्ति नहीं होती, यदि प्रवृत्ति हो भी तो उस प्रवृत्तिमें बल न होनेसे कार्य अधूरा ही रह जाता है। ऐसे लोग जो कार्य प्रारम्भ करके बीचमें ही छोड़ देते हैं, मध्यम कोटिके कहलाते हैं। वे मनुष्य जो किसी प्रकारकी आश्चक्कांके कारण कार्य करनेके लिये प्रवृत्त ही नहीं होते, अधम कोटिके मनुष्य कहलाते हैं, परन्तु जो मनुष्य सब प्रकारकी आशक्कांके परिहारका उपाय करके प्रवल इच्छाके साथ कार्यको सिद्ध करनेमें लग जाते हैं और अवस्य सिद्ध कर डालते हैं, वे उत्तम कोटिके मनुष्य कहलाते हैं

दुर्व्यसनोंमें पड़े हुए अनेक मनुष्य जानते हैं कि हमें दुर्व्यसन छोड़ना चाहिये, उससे हमारी हानि है, तो भी वे आश्रङ्काओं के कारण छोड़नेमें प्रवृत्त ही नहीं होते, तथा बहुतसे प्रवृत्त होकर भी एक जाते हैं। हढ़ सङ्कल्पका बल एक ऐसा बल है, जिसके द्वारा मनुष्य किटन-से-किटन कार्यके भी पार पहुँच जाता है। मनुष्यका इतना ही कर्तव्य है कि हढ़ताके साथ अपनी व्यक्तिगत शक्तिके द्वारा कार्य करना आरम्भ कर दे। यदि ऐसे हढ़ सङ्कल्पके साथ कार्य आरम्भ हुआ है कि जो कदम आगे बढ़ चुका है वह पीछे नहीं

हटेगा— 'कार्ये वा साधयेयं देहं वा पातयेयम्'—तो उस कार्यको सिद्ध करनेके लिये जितने भी साधन चाहिये वे यथासमय अवस्य ही उपस्थित हो जायेंगे। इसमें कुछ भी संशय नहीं है।

कार्यको सिद्ध करनेकी इच्छामें जो प्रयल हदता है वह तप है। इस तपके कारण ही मनुष्य लक्ष्यसे च्युत करनेवाले तथा बीच-बीचमें आनेवाले अवान्तर विपयोंमें भटकनेसे बच जाता है, उनसे विरक्त रहता है। जबतक कार्य समाप्त नहीं हो जाता तबतक मनके अंदर भ्यह कार्य मुझको अवस्य ही पूरा करना है, ऐसी आवृत्ति लगातार बनी रहती है।

इस आवृत्तिके लगातार बने रहनेका नाम 'अभ्यास' है। इस अभ्यासके कारण ही लक्ष्यच्युति नहीं होती। तप ही अभ्यास और वैराग्य दो भागोंमें बँट जाता है। व्यवहारमें अपने-अपने कार्योंको करते हुए हमलोग अभ्यास और वैराग्यके द्वारा वित्तकी चञ्चलता शान्त होती है और कार्य सिद्ध होता है। तपकी वृद्धिके साथ चञ्चलता दूर होनेसे कमशः सत्त्वगुणकी वृद्धि होती है। जितना ही अधिक सत्त्वगुणका उदय होता है, उतना ही अधिक मनुष्य लक्ष्यके समीप होता है।

साधकका सबसे प्रथम पद लक्ष्यको सिद्ध करनेके लिये चित्तमें विद्यमान अञ्चिद्धको दूर करना है। तपके द्वारा चित्तमें रजोगुण (चञ्चलता) और तमोगुण (अप्रकाश, अप्रवृत्ति) के मलोंको दूर करना ही सबसे प्रथम पद है।

## सोते क्यों हो ?

कबीर सीया क्या करें, जागिके जपो मुरार।

पक दिना है सीवना, छंबे पाँव पसार॥

कबीर सीया क्या करें, उट्टिन रोबै दुक्ख।

जाका बासा गोरमें, सो क्यों सोवै सुक्ख॥

कबीर सीया क्या करें, जागनकी कर चौंप।

ये दम होरालाल है, गिनि गिनि गुरुको सींप॥

## माया, महामाया तथा योगमायाका भेद

( लेखक--यो० श्रीपारसनाथजी )

पुस्तकोंके पढ़नेसे ही माया, महामाया और योगमायाका मेद नहीं माछूम हो सकता । इस विषयको वस्तुतः वही जान सकता है कि जिसे समाधिके द्वारा अनुभव करनेकी क्षमता प्राप्त हो ।

परमात्माने जब जगत्-प्रपञ्च रचनेकी इच्छा की तब इच्छाशक्ति पैदा हुई । वही साकार इच्छाशक्ति जगत्-रचनामें मुख्य कारण है ।

कर्त्री इच्छादेवीने ही तीन प्रकारकी मायाको उत्पन्न किया। उन्हींको योगमायाः, महामाया तथा माया कहते हैं।

परमात्मामें समस्त तत्त्य घनतत्त्व हो रहे हैं। योड़े-से घनतत्त्वको लेकर इच्छाशिकने योगमायाके द्वारा समस्त तत्त्वोंका पृथकरण किया। मिले हुए तत्त्वोंको अलग-अलग किया और उन सब तत्त्वोंके नक्शेमें अपने-आप ही योगमाया व्यापक होकर बैठ गयी। एकसे लेकर दस शक्क्षतककी पूरी संख्याको बनाया है इच्छाशिक्तने, परन्तु एकको दूसरी संख्याको बनाया है इच्छाशिक्तने, परन्तु एकको दूसरी संख्याको ज्वापक काम है। सृष्टिके परिपूर्ण हिरण्यगर्भमें तदाकार व्यापकता रखना योगमायाका काम है। कलम बतौर इच्छाशिक्त है। परन्तु, कलमके अक्षरोंमें जो व्यापक स्याही है—वह योगमाया है। मेरी रायसे इस लेखकी सुरखीमें एक कमी रह गयी है। मायाके भेद तीन नहीं—चार हैं। जबतक चारों रूपोंकी आलोचना न भी जायगी, मायामण्डलसे पूरी जानकारी न हो सकेगी। पूरी सरखी यों है—

'माया, महामाया, योगमाया तथा इच्छाशक्तिका भेद।'

## इच्छाशक्तिकी परिभाषा

जब सृष्टि नहीं थी तब केवल परमात्मा था। एकाएक उस परमतत्वसागरमें यह विचार पैदा हुआ कि 'हर्मी-हम हैं—अब यह देखना चाहिये कि हममें कैसा शान है और कितनी शक्ति है ?'

यह जानकर भी कि सम्पूर्ण शान एवं सम्पूर्ण शक्तिके केन्द्र हमीं हैं, परमात्माने अपने शान और शक्तिको लेकर खेलनेकी इच्छा की। उसी परमात्मीय इच्छाशक्तिने समस्त

सा॰ अं॰ ४७---

जगत्की रचना की है। हमलोग जितनी इच्छाएँ किया करते हैं, वे सब उसी इच्छाशक्तिसे निकलती हैं और उसीमें लय होती हैं। अतएव कर्जी इच्छाशक्ति है। लोग कहते भी हैं कि—'यह भगवानकी इच्छासे हुआ!' यह बात कोई नहीं कहता कि अमुक काम भगवानने किया। यही कहा जाता है कि भगवानकी इच्छासे हुआ। अगर यह कहा जाय कि अमुक घटना भगवानने की तो वह गळत है; क्योंकि भगवान दृष्टा हैं, कर्ता नहीं। कर्ता इच्छारूपी परमात्मा हैं। परमात्मा निराकार है और इच्छाशक्ति साकार है। भगवान भी शक्तिको लेकर ही साकार हैं। इच्छाशक्ति लो जगत्का चित्र बनाया है, उसीमें माया, महामाया तथा योगमायाका विवरण मौजूद है।

### योगमायाकी परिभाषा

भगवान्की इच्छाशक्तिके द्वारा वनाये हुए जगत्में जो व्यापक शक्ति वर्तमान रहती है, उसको योग-माया कहते हैं । योगमाया नक्शा है, योगमाया ही साकारता और प्रत्येक आकारकी महिमा है । योगमायारूपी मकानके भीतर, माया एवं महामायाका निवास है। योगमायाकी क्षमता, माया और महामायाकी क्षमतासे कहीं अधिक है। माया और महामायाका सञ्चालन योगमाया करती है और योगमायाका सञ्चालन इच्छाशक्ति करती है। इच्छाशक्तिको इंजिनका डाइवर मानना चाहिये। समचा इंजिन बतौर योगमाया मानना चाहिये । ठीक समयपर सूर्य निकलता है । केवल बारह घंटेके लिये सूर्य निकलता है। सूर्यका निकालना और छिपाना योगमायाके हायमें है। योगमाया चाहे तो महीनेभरतक रात ही बनी रहे। वह चाहे तो छः महीनेकी रात कर दे। वह चाहे तो छ: महीनेतक सूर्यदेव तपते ही रहें। वह चाहे तो जयद्रथ-वाला सूर्य कर दे। है भी और नहीं भी। सूर्य नहीं-सृष्टिके प्रत्येक परमाणुपर योगमायाका परिपूर्ण अधिकार है। सूर्यसे केवल उपमा दी गयी है । समस्त आध्यात्मिक और भौगोलिक परिवर्तन योगमायाके द्वारा ही होते हैं । परन्तु स्वयं योगमाया कुछ नहीं करती । वह इच्छाशक्तिके द्वारा आज्ञा पाकर आज्ञानसार काम करती है। संसारका प्रत्येक अवतार इस इच्छाशक्तिका ही अवतार है। इसी कारण— योगमायाजी अवतारके अधीन रहती हैं। योगमायापर केवल इच्छाशक्तिका शासन रहता है। इच्छाशक्तिका जो शासन माया तथा महामायापर चालू होता है वह योगमायाके द्वारा ही सञ्चालित किया जाता है।

### महामायाकी परिभाषा

जगत्के दो विभाग हैं—(१) त्रिगुण और (२) त्रिगुणातीत । जगत्को आदमी-जैसा एक साकार मान लीजिये। छातीसे पैरतक त्रिगुण है, यानी मायाका अधिकारक्षेत्र है और छातीसे चोटीतक महामायाका अधिकारक्षेत्र है । उसे त्रिगुणातीत कहते हैं । विराट्के अंदर महामाया एवं माया—दोनोंके स्थान हैं । अधोगतिके भागकी न्यवस्थापिका माया है और ऊपरी भागकी मैनेजर महामाया है । निरंजन चक्रं यानी सहस्रदल-कमलसे लेकर—अथाह मण्डलतककी निगरानी महामाया करती है । इसके अलावा—विवाहका काम महामाया अपने हाथमें रखती है । अधीक्ष-जीवनरूपी विवाहका भेद महामाया ही छिपाये हुए है । जीवन-मरणका कारण महामाया ही है ।

### मायाकी परिभाषा

सत्, रज और तम नामक तीनों गुणोंमें खेलनेवाली शक्तिको माया कहते हैं। पञ्चतत्त्व और तीन गुण—इन आठ चीजोंका जो जगत् है, उसकी व्यवस्थापिका माया है। पातालसे लेकर सहस्रदल कमलतक जो सृष्टि है, उसकी स्वामिनी माया है। महामायाके आपे जगत्में जो सृष्टि है, उसमें न तो स्थल पञ्चतत्त्व शामिल है और न स्थल तीन गुण ही।

### निष्कर्ष

उपमाके तौरपर यों समझना चाहिये कि मकानकी बनानेवाली—रचनारूपी मकानकी कर्त्री—इच्छाशक्ति है। गोया इच्छाशक्ति ही रचनाके मकानकी मालिक है।

मकान ही योगमाया है। उस मकानमें एक माता और एक पुत्री रहती है। माता महामाया है और पुत्री माया है। मायाके काममें महामाया दखल दे सकती है, परन्तु महा-मायाके काममें माया दखल नहीं दे सकती। महामायाके कितने ही भेदोंको माया जानती भी नहीं है। अतः माया-की अफसर महामाया है; परेन्द्र दोनोंके स्थान और दोनोंके काम अलग-अलग हैं। माया और महामायापर योगमायाका शासन है। परिव-र्तनोंकी सूचना, नये आर्डर और विचित्र घटनाएँ, योग-मायाके द्वारा महामाया और मायापर प्रकट होती हैं। परन्तु योगमायाकी अफसर इच्छाशक्ति है।

इच्छाशिक जगत्को बनानेवाली और जगत्का सञ्चालन करनेवाली महाशिक । दुःखान्तक तथा सुखान्तक दो नाटकोंद्वारा जगत्में ईश्वरीय तमाशा करनेवाली महादेवी । जगत्के प्रथम प्रभातसे दुःखान्तक नाटक शुरू किया गया, फिर सुखान्तक नाटक शुरू होगा । दोनों खेलोंके विधिवधानकी जिम्मेवारी तथा जवाबदेही, इच्छाशिक्तपर है । इच्छाशिक्तका आर्डर योगमायापर उतरता है । वह महामाया तथा मायापर सीधा हुक्म जारी नहीं करती; क्योंकि इच्छाशिकका सम्बन्ध केवल योगमायासे है ।

योगमाया—हिरण्यगर्भमें साकारता, विभिन्नता तथा प्रत्येक आकारका महत्त्व योगमाया प्रदर्शित करती है। उस धेरेका नाम हिरण्यगर्भ है, जिसमें योगमाया फैली हुई रहती है। योगमाया अपने ऊपरके आईरोंकी तामील महामाया तथा माया—दोनोंपर करती रहती है। आईरकी तामीलपर योगमाया गौर भी रखती है। ऐसा नहीं है कि योगमाया महामायाको आईर दे और महामाया मायाको दे। दोनोंसे योगमायाका अलग-अलग सम्बन्ध रहता है। चूँकि महामाया और मायाके दो विभिन्न जगत् ई, इसलिये एक दूसरेसे कोई खास लगाव नहीं है।

महामाया—यह परा विद्यावाले ऊर्ध्व जगत्की व्यवस्थापिका है। सिद्धों और देवताओंपर महामायाका राज्य है। महामाया अपना अफ्तर योगमायाको मानती है। वह यह नहीं जानती कि योगमाया स्वतन्त्र नहीं है और वह इच्छाशक्तिके द्वारा परिचालित है। महामायाका इच्छाशक्तिके कोई परिचय नहीं है। विवाह और जीवन-मरणकी समस्या महामायाके हायमें रहती है। इन तीनोंके गुप्त भेदोंसे वह किसीको भी जानकार नहीं होने देती।

माया—पञ्चतत्त्व और त्रिगुणपर राज्य करती है। मनुष्य, पशु और पक्षी आदि सभी जीवोंपर उसका शासन है। वह अपरा जगत्की स्वामिनी है।

यही इन चारों मायाओंकी वास्तविक परिभाषा है।

#### सत्यसाधन

( लेखक-वेदाचार्य पं • श्रीवंशीधरजी मिश्र 'मीमांसाशासी' )

संसारमें एक सत्यसाधन ही ऐसा है कि जिसके साथ लेनेपर सब नियम निताद अपने आप ही सध जाते हैं। कातक सब नियम लिखकर सूत्रकार इसी बातको कहते हैं— 'सत्यबदनमेव वा' (पा॰ ग्र॰ सू॰ २।८।८) अर्थात् यदि कातक अन्य नियमोंका पालन न कर सके तो सत्य-भाषणरूप नियमका ही पालन करे, उसीसे सब नियमोंका पालन हो जाता है। संक्षेपमें 'सत्य' शब्दके अर्थ निम्निलिखत हैं।

श्रीमती श्रुति सत्यको परब्रह्म परमात्मा कहती है— 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म।' (तै॰ उ॰ २।१।१) पुराणमें 'सत्य' शब्दका अर्थ—

यथार्यकथनं यश्च सर्वलोकसुरसप्रदम् । तस्सरयमिति विज्ञेयमसस्यं तद्विपर्ययः ॥ (पद्मपुराण)

'सन लोगोंको सुख देनेवाला जो यथार्य कथन है, उसी-को सत्य कहते हैं, उससे विपरीत असत्य (मिध्या) कहलाता है।'

'सत्यं च त्रिकालाबाध्यत्वम्' इति वेदान्तिनः।

'तीनों कालमें जो अवाधितरूपसे रहे, उसे सत्य कहते हैं— ऐसा वेदान्ती मानते हैं।'

'यथार्थज्ञानविषयस्वं सस्यत्वम्' इति नैयायिकाः ।

भैयायिकलोग यथार्य ज्ञानके विषयको सत्य कहते हैं। अस्तु।

यह निर्विवाद रिद्ध है कि सब शास्त्रोंमें, सब धर्मोंमें, सब सम्प्रदायोंमें और सब आश्रमोंमें सबसे अधिक सत्यका ही महत्त्व है। ऐसा कोई धर्म, सम्प्रदाय तथा आश्रम नहीं, जिसमें सत्यको सबसे पहला साधन न माना गया हो। साक्षात् वेद भगवानकी आज्ञा है—

'सत्यं बद' 'सत्याच प्रमदितध्यम्' (तै॰ उ॰ १।११।१) सत्य बोलो । सत्य बोलनेसे कभी प्रमाद मत करो । 'अग्ने व्रतपते वर्तः चरिष्यामि तथ्छकेयं तन्मे राध्यताम् । इदमहमनृतात्सत्वमुपैमि' ( श्व० व० सं० १ १५)

'हे व्रतके स्वामी अभिदेय ! में व्रतका आचरण करूँगा, तुम्हारी सहायताले उसको में कर सकूँ, वह मेरा सफल हो, यह मैं सूठले छुटकारा पाकर सत्यको प्राप्त होता हूँ।' अर्थात् मिय्यामाषण छोडकर सत्यभाषण करनेका नियम कर रहा हूँ।

> दक्षा रूपे न्याकरोस्सत्यानृते प्रजापतिः। अश्रद्धामनृतेऽदधाच्छ्द्धाः सत्ये प्रजापतिः॥ (शु० य० सं०१९। ७७)

'प्रजापितने देखकर सत्य और झूठ इन दोनों रूपोंको अलग किया; झूठके लिये मनुष्यके हृदयमें अश्रद्धा पैदा कर दो और सत्यके लिये श्रद्धा पैदा कर दी।'

सुविज्ञानं चिकितुषे जनाय सञ्चासण्य वश्वसी पस्पृधाते । तयोर्थस्सत्यं यतरहजीयस्त्रदिस्सोमोऽवित हन्त्यासत्॥ (ऋ० सं० ७। १०४। १२)

'ज्ञानवान् मनुष्य इस बातको अच्छी तरह जानता है कि असत्य और सत्य वाक्य आपसमें स्पर्धा करते हैं, इन दोनोंमें सत्य अधिक सरल है और परमात्मा उसकी रक्षा करते हैं तथा असत्यका नाश करते हैं।

ये ते पाशा वरूण सतसत त्रेषा विष्ठन्ति विषिता रूशन्तः । छिनम्तु सर्वे अनृतं वदन्तं यः सत्यवाद्यति तं सृजन्तु ॥ ( अर्थवं ० ४ । ४ । १६ । ६ )

'हे बहण ! जो तुम्हारी तीन तरहकी सात-सात फाँसें बाँधनेवाली हैं, वे सब मिथ्याभाषण करनेवालेको बाँधें और जो सत्यवादी हैं, उसको छोड़ दें।' उपनिषदोंमें भी सत्यकी बहुत प्रशंसा है—

'सस्यञ्ज स्वाध्यायप्रवचने च' 'तिहे तपस्तिह तपः' । ( तै॰ उ॰ १।९।१)

सत्य बोलना, स्वाध्याय करना, प्रवचन करना, यह सब तप है।

'सत्यमेव जयते नानृतं सत्येन पन्धा विततो देवयानः ।

### वेनाकमन्त्र्यृषयो हातकामा यत्र तस्सरयस्य परमं निधानम्॥ (मण्डक०३।१।६)

'सत्यकी जीत होती है, श्रूटकी नहीं, सत्यसे देवयान-मार्ग विस्तृत है, जिस मार्गसे तृष्णारहित उपासक छोग वहाँ जाते हैं, जहाँ वह सर्वोत्कृष्ट सत्यसाधनका स्थान है।'

> 'सत्यं ब्रह्म' 'देवाः सत्यमेवोपासते'। (बृहदा०५।५।१)

'सत्य ही ब्रह्म है। देवता सत्यकी ही उपासना करते हैं।' 'तस्मात्सत्यं वदन्तमाहुर्धर्मं वदतीति।' (बृहदा०१।४।१४)

इसलिये सांसारिक लोग भी सत्यभापण करनेवालेको प्यह धर्ममय बचन बोलता है'-ऐसा कहते हैं।

> अश्वमेधसहस्रं च सत्यं च तुल्या धृतम्। अश्वमेधसहस्राद्धि संयमेव विशिष्यते॥

ब्हजारों अश्वमेध यागोंको और सत्यको यदि तुलासे तोला जाय तो हजार अश्वमेध यज्ञोंसे एक सत्य ही विदिाष्ट पड़ता है।

> नास्ति सत्यसमो धर्मो न सत्याद्विद्यते परम् । न हि तीव्रतरं किञ्चिदनुतादिष्ट् विद्यते ॥

'इस संसारमें सत्यके समान कोई धर्म नहीं तथा सत्यसे अधिक कोई उत्तम नियम नहीं और श्रूठसे बढ़कर कोई तीखी बस्तु नहीं है। इस सत्यरूप धर्ममें ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैस्य, श्रूढ़, अन्त्यज, पुरुष, खी—इन सबका समान अधिकार है। इसके सेवन करनेसे छोटे-से-छोटा मनुष्य भी बड़ा बन सकता है। सत्य बोळनेवाला पुरुष निःसन्देह निर्भोक होता है और उसमें आत्मबल अधिक होता है।

सत्य बोलनेवालेको निन्दा-स्तुतिका भय नहीं होता---

#### 'निन्द्रम्तु नीतिनिपुणा यदि वा स्तुवन्तु।'

यह सत्यसाधन बस्तुतः कोई कठिन मार्ग नहीं है, अपित अन्यास करनेपर बहुत ही सरल है। इसका प्रकार यह हो सकता है कि मन्ष्य पहले यह सङ्कल्प करे-- 'आजसे में अकारण मिध्याभाषण कभी नहीं करूँगा ।' इस प्रतिज्ञाका पालन इस तरह हो सकता है-प्रतिदिन मनुष्य यह विचार करे कि मैंने कल कितनी बार मिथ्या भाषण किया और अमुक मिच्या भाषणकी जगह सत्य बोलनेसे भी कार्य चल सकता था, यह मैंने बड़ा अनुचित किया । और भगवान्से क्षमा माँगे कि 'भगवन ! मैंने बड़ा अपराध किया, अब आगे ऐसा नहीं करूँगा ।' ऐसा करते-करते कुछ दिनोंमें पूर्ण अभ्यास हो जायगा तब यह प्रतिशा करे कि चाहे प्राण भले ही चले जायँ, किन्तु मिध्याभाषण कदापि नहीं करूँगा । बहुधा लोग ऐसा कहा करते हैं कि--- 'सत्य बोलनेसे सांसारिक कार्य नहीं चलता। यह उनकी सरासर भूल है। सब कार्य अच्छी तरह चल सकता है। इस समय भी ऐसे महापुरुष हैं, जो सत्य ही बोलते हैं उनके सब कार्य चलते ही हैं। इतिहासको देखिये। राजा हरिश्चन्द्र, महाराज यधिष्ठिर कैसे सत्यवादी थे ? जिनका नाम आज भी अजर-अमर है !

जबसे इमलोगोंने सत्यको छोइकर मिथ्याका आश्रय लिया, तभीसे बड़ी-बड़ी आपत्तियोंका सामना करना पड़ रहा है। जिस समय इस देशमें सत्यका खूब प्रचार था, उस समय यह धन-धान्यसे समृद्ध या और सब लोग सुखपूर्वक रहते थे। अब भी सत्यका प्रचार होनेसे सब सुख मिल सकते हैं। अतः मनुष्यमात्रका कर्तव्य है कि यथासाध्य सत्यका प्रचार करे। सत्यका प्रचार व्याख्यानोंसे नहीं होगा। वह होगा स्वयं सत्यका आदर, सत्यका पालन और सत्यकी प्रतिज्ञा करनेसे। श्रीविश्वनायजीसे हाथ जोड़कर प्रार्थना है कि इस देशमें पुनः सत्यका प्रचार हो।

सत्यासास्ति परो धर्मः ।

\_3#G-

## रूखी रोटी अच्छी

रूखा सुखा खाइ कै, ठंढा पानी पीय। देखि विरानी चूपड़ो, मत छछचाचे जीव॥ कवीर साई मुज्झ को, रूखी रोटी देय। चुपड़ीमाँगत में डरूँ, (कहुँ) रूखी छीनि न छेय॥

## साधना और नारी

( लेखिका--कुमारी श्रीशान्ता शास्त्री )

जीवनका चरम छक्ष्य-जीवका चरम लक्ष्य आनन्द ही है। संसारमें जितने प्राणी हैं वे सब एकमात्र आनन्दकी ही खोजमें हैं। दःखमें रहना मनुष्य तो क्या, कोई भी प्राणी नहीं चाहता। अतः सुखके लिये ही मनुष्यका सारा प्रयक्त है। इसीको पानेके लिये वह या तो भोगोंकी ओर दौड़ता है या उनकी ओरसे उदासीन होकर अपवर्गकी खोजमें लग जाता है। जिसे अपवर्शकी प्राप्ति हो जाती है उसे तो फिर कुछ करना नहीं रहता। किन्तु जो लोग भोगोंमें रम रहे हैं उनकी दौड़-धूप कभी शान्त नहीं होती। वे एक-से-एक बढकर विलास-सामग्री सञ्चित करते हैं, नित्य नये-नये आमोद-प्रमोदके साधनोंका आविष्कार करते हैं । परन्त क्या इनसे उन्हें शान्ति मिलती है ? ये तो उनकी भोगलिप्साको बढाकर उन्हें और भी अधिक अशान्त कर देते हैं। इनके माया-जालमें फँसकर वे और भी अधिक भटकने लगते हैं। इनके पीछे भटकते हुए शान्तिकी आशा रखना तो ऐसा ही है जैसे कोई पृतकी धारा छोड़कर अग्निको शान्त करना चाहे ! आजकल हमारी दशा ऐसी हो रही है जैसे किसीकी सुई गुम हो घरमें, और वह प्रकाश न होनेके कारण उसे हूँढे बाजार-में । हमें शान्ति पानेके लिये कहीं बाहर जानेकी आवश्यकता नहीं है, वह जहाँ खोयी है उसे वहीं ढूँढना चाहिये। शान्ति-का घर तो तुम्हारा हृदय ही है। तुम अज्ञानान्धकारके कारण उसे उपलब्ध नहीं कर रहे हो। तनिक ज्ञानदीपक जलाओ, यह तरंत तम्हें मिल जायगी।

उस सची शान्तिके मिलनेपर भोग-विलास तथा शौकश्रक्कारके संक्रामक रोगोंसे तुम्हें सदाके लिये बिल्कुल छुटकारा
मिल जायगा और तुम्हें वह पद प्राप्त होगा जहाँ पहुँचनेपर
किसी प्रकारका भय नहीं रहता, मृत्युकी भी मृत्यु हो जाती
है और फिर कभी उस स्थितिसे पीछे नहीं लौटना पड़ता।
'तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय',
'यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम', 'यस्मिन्गता न
निवर्तन्ति भूयः', 'न च पुनरावर्तते न च पुनरावर्तते' हत्यादि
श्रुति और स्मृति भी हसी परमपदका महत्त्व गा रही हैं।
इस पदको जान लेनेपर मनुष्यकी कोई अभिलाषा शेष नहीं
रहती। उसे जो पाना होता है वह स्थ मिल जाता है और
वह योगसूत्रोंके भाष्यकारकी भाषामें ऐसा अनुभव करने
लगता है—

'प्रासं प्रापणीयम्, क्षीणाः क्षेतच्याः क्षेताः, छिन्नः स्लिष्टपर्वा भवसंक्रमो यस्याविष्छेदाजनित्वा म्नियते मृत्वा च जायते ।' ( यो० मा० १ । १६ )

'मुझे जो पाना था वह मिल गया, जिन्हें क्षय करना था वे क्लेश क्षीण हो गये, जिसका छेदन न होनेसे जीव जन्मकर मरता और मरकर जन्म लेता है वह संसारचक अपनी ग्रन्थियोंके शिथिल हो जानेसे कट गया।' इस परमपदका साक्षात्कार हो जानेपर क्या नहीं मिल जाता ? हृदयकी गाँठ खुल जाती है, सारे संशय नष्ट हो जाते हैं तथा सारे कर्म श्रीण हो जाते हैं। अतः मनुष्यका प्रधान कर्तव्य इस परम-पदको प्राप्त कर लेना ही है।

साधना-इससे यह तो निश्चय हो गया कि परमात्माकी प्राप्तिके सिवा मनुष्यकी कोई अन्य गति नहीं है, यही उसका अन्तिम लक्ष्य है। अब देखना यह है कि इस लक्ष्यकी प्राप्तिके लिये किस प्रकारकी साधना आवश्यक है। ऐसा कौन उपाय है, जिससे सुगमतासे इसकी उपलब्धि हो सकती है। गीतामें भगवान्ने योगकी बहुत प्रशंसा की है। यहाँतक कि उन्होंने योगीको तपस्वी, ज्ञानी और कमींसे भी बढ़कर बताया है—

तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोऽधिकः।
कर्मिभ्यङ्चाधिको योगी तस्माद्योगी भवार्जुन॥
(६।४६)

एक दूसरी जगह वे कहते हैं—

'ध्यानेनास्मनि पश्यन्ति केचिदारमानमास्मना।'

(गीता १३।२४)

'कई लोग ध्यानके द्वारा आत्माका अपने अन्तःकरणमें साक्षात्कार करते हैं।' अतः भगवत्प्राप्तिका सर्वोत्तम साधन योग ही है। इसीका निरूपण करनेके लिये महर्षि पत्तक्षलिने योगसूत्रनामक एक स्वतन्त्र दर्शनकी रचना की यी। उसमें—

'यमनियमासनप्राणायामप्रस्याहारधारणाध्यानसमा**धयो**-ऽष्टाबङ्गानि ।' (२।२९)

इस स्त्रद्वारा यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार,

धारणा, ध्यान और समाधि—ये योगके आठ अक्न बताये हैं। इससे पहले सूत्रमें इनके अनुष्ठानका फल बताया है—'योगाक्नानु-ष्ठानादशुद्धिक्षये ज्ञानदीतिरा विवेक ख्यातेः'—'योगके अर्क्नोका अनुष्ठान करनेसे अशुद्धि दूर होनेपर विवेक ख्यातिपर्यन्त ज्ञानका विकास हो जाता है।' इन योगाक्नोमें सबसे अन्तिम समाधि है, यही योगसाधनकी सर्वोत्कृष्ट सीदी है। इसकी उपयोगिता और महिमाका वर्णन जगह-जगह किया गया है। भगवान् शक्कराचार्यजी समाधिमुखको वाणीका अविषय और केवल अनुभवग्राह्य ही बताते हैं—

समाधिनिधूंतमरूस्य चेतसः निवेधितस्यास्मिन यस्मुसं भवेत् । न शक्यते वर्णयितुं गिरा तदा स्वयं तदन्तःकरणेन गृह्यते ॥ ( विवेकच्डामणि )

अतः योग ही भगवत्त्राप्तिका सर्वोत्तम ताधन निश्चित होता है।

अधिकारिनिर्णय-अय विचार यह करना है कि इस योगसाधनाके अधिकारी कौन हैं ! वस्तुतः भगवत्प्राप्तिकी योग्यता तो मनुष्यमात्रमें है । मनुष्ययोनि है ही साधनाद्वारा भगवान्का साक्षात्कार कर लेनेके लिये । अतः मनुष्यमात्र इसका अधिकारी है । किन्तु 'मनुष्य' का अर्थ केवल पुरुष हो नहीं है, 'मत्वा कर्माणि सीव्यन्तीति मनुष्याः' इस व्युत्पत्ति-के अनुसार खियों भी मनुष्य ही हैं । अतः खियोंको भी योगसाधनाका वैसा ही अधिकार है जैसा कि पुरुषोंको । इस सभी भगवान्के पुत्र और पुत्रियाँ हैं, अतएव उनके पास पहुँचनेके लिये किसीको स्कावट क्यों ! परम पिता परमात्मा तो बड़े न्यायी हैं, उन्हें कोई पक्षपात कैसे हो सकता है ! वे तो अपनी पुत्रियोंको पुत्रोंकी अपेक्षा भी अधिक प्यार करते हैं ।

कुछ लोगोंका विचार है कि कियाँ तो मन्दमति, अपवित्र और अवला हैं; उनमें भगवद्भजनकी योग्यता नहीं है और न उनका योगमार्गमें प्रवेश ही हो सकता है! परन्तु ऐसी वार्तोमें सार कुछ भी नहीं है। शारीरिक दृष्टिसे तो ब्री-पुरुष सभी अपवित्र हैं, सभीके शरीरोंमें हुई।, मांस, क्षिर आदि अपवित्र वस्तुएँ ही भरी हुई हैं। परन्तु यदि पुरुषोंके समान क्रियोंमें भी भगवत्साक्षात्कारकी उत्कण्ठा और योग्यता है तो वे भी उसके अधिकारसे सिब्बत कैसे की जा सकती

हैं ! साधनामें तो भद्धा और सरलतासे ही अधिक सफलता मिल सकती है और ये गुण बुद्धिप्रधान पुरुषोंकी अपेक्षा द्वद्यप्रधाना नारियोंमें अधिक हैं । इसिलये कोई कारण नहीं कि खियोंको साधनमें सफलता न मिले । खी कोई ऐसी घृणित वस्तु नहीं है, घृणाके योग्य तो पुरुषोंकी अपनी ही मोगलिएसासे उत्पन्न हुई उनके प्रति आसक्ति ही है । यदि खीरूप और खीनाममें ही कोई दोष होता तो साक्षात् श्रीमगवान् ही जगजननी दुर्गाके रूपमें क्यों पूजे जाते ! और मालुक भक्त उन्हें 'करणामयी माँ' कहकर क्यों पुकारते ! मगवान्ने तो स्वयं गीतामें कहा है—

# 'कीर्ति: श्रीवांक्च नारीणां स्मृतिर्मेधा धतिः क्षमा ॥' (१०।३४)

भीं क्रियोंमें कीर्ति, श्री, वाणी, स्मृति, मेथा, धृति और क्षमा हूँ।' जिस प्रकार ये सात देवियाँ भगवान्की विभूति हैं वैसे ही साथना देवी भी तो क्री ही हैं। वे स्नेह और श्रद्धासे स्वागत करनेवाली अपनी सजातीया नारियों-से दुर-दूर रहना ही क्यों चाहेंगी ? अतः भगवत्प्रीतिके लिये किसी जातिविशेष या लिङ्गविशेषकी आवश्यकता नहीं है, भन लिङ्ग धर्मकारणम्।' भगवान्को तो जो निस्छलभावसे भजता है, वही प्यारा है भ्यो मन्द्रक्तः स में प्रियः।' गीतामें वे स्वयं कह रहे हैं—

## मां हि पार्थ व्यपाश्चित्य येऽपि स्युः पापयोनयः । स्थियो वैदयास्त्रया श्रुदास्तेऽपि वान्ति परां गतिम् ॥

( 9 1 3 2 )

'हे पार्थ ! मेरा आश्रय लेकर तो जो पापयोनियाँ तथा की, वैक्य और श्रद्ध हैं, वे भी परमगति लाभ कर लेते हैं।' इससे अधिक भगवान्के भजन और भगवत्प्राप्तिमें सबका अधिकार घोषित करनेवाली और कीन विधि होगी ! अतः इसमें कोई सन्देह नहीं कि क्रियोंको भी ब्रह्मज्ञानका पूर्ण अधिकार है। द भगवान् भी पुरुषकी अपेक्षा स्नीकी उत्कृष्टता घोषित करते हुए कहते हैं—

### 'उत त्वा स्त्री शशीयसी पुंसो भवति वस्यसी। अदेवन्नादराधसः' (ऋ०५।५।६१।६)

( उत ) यह प्रसिद्ध है कि ( अदेवत्रात् ) देवार्चन-हीन और ( अराधसः ) ईश्वराराधन न करनेवाले ( पुंसः ) पुरुषसे ( स्त्री ) स्त्री ( शशीयसी ) प्रशस्ततर और ( वस्यसी ) अधिक धर्मनिष्ठ होती है। ' इन सम बातोंसे निश्चय होता है कि साधनाका अधिकारी कोई लिङ्गविशेष नहीं है, अपितु पवित्रता ही साधनाकी सीदी है। यह चाहे पुरुषमें हो चाहे स्त्रीमें।

गृहस्थाश्रम और साधना—बहुत लोगोंका विचार है कि गृहस्थाश्रम साधनमें बाधक होता है, परन्तु बात ऐसी नहीं है। एक अनुकूल साथीके मिल जानेसे तो किसी भी मार्गमें अग्रसर होनेमें सुविधा ही रहती है। अतः यदि स्त्री और पुरुष परस्पर विवाहबन्धनमें बँधकर भगवत्याप्तिको ही अपना लक्ष्य बनाकर चलें तो अपनी संयुक्तशक्तिसे तो वे अकलेकी अपेक्षा अधिक सरलतासे ही संसारको पार कर सकते हैं। वेदभगवान् भी कहते हैं—

'या दम्पती समनसा सुनुत आ च घावतः। देवासोनित्ययाश्चिरः' ( ऋ०८।५।३१।५)

'जो दम्पति एक साथ एकमन होकर प्रार्थना-उपासनाके द्वारा परमात्माके निकट जाते हैं, उन्हें कदापि क्लेश पीडित नहीं करते।' अतः विवाहबन्धनसे तो हम सब प्रकारके लौकिक और पारलौकिक बन्धनोंको सुगमतासे खोल सकनेके लिये ही बँधते हैं—भोगोंमें बँधनेके लिये नहीं।

यहस्थाश्रम एक प्रकारका शिक्षालय है। यहाँ मनुष्य प्रेम करना सीखता है। स्त्रीको पित और माँको बच्चा दे दिया जाता है और कहा जाता है कि क्लो इसपर अभ्यास करो, फिर इस अभ्यस्त प्रेमको पितयोंके पित परमात्मापर आरोपित कर देना।' इस प्रकार इस पाठशालामें रहकर स्त्री और पुरुष प्रभुषेमका ही पाठ पढते हैं।

साधनकी सुविधा भी गृहस्थाश्रममें कम नहीं है। यहाँ छी और पुरुषके कार्योंका विभाग हो जाने के कारण उनकी जिम्मेवारीका बोझा भी हल्का हो जाता है। पुरुष घरकी चिन्तासे मुक्त होकर द्रव्योपार्जन करता है और छी धनसंग्रहकी चिन्तासे छूटकर घरका प्रयन्ध कर लेती है। उसे किसी प्रकारकी आर्थिक चिन्ता नहीं रहती। चिक्तकी एकाग्रतामें निश्चिन्तताकी बढ़ी आवश्यकता है। इसके सिवा घरहीके भीतर रहनेसे उसे बहुत-सी संसारी बातोंको सुननेका भी अवसर नहीं मिलता तथा साधनके लिये समय भी खूब मिल जाता है। भगवान्को ढूँढ्नेके लिये तो कहीं बाहर जानेकी आवश्यकता है नहीं। वे तो सर्वन्न विराजमान हैं। ऐसा कौन-सा स्थल है जहाँ उनका अस्तित्य नहीं है। अतः भारतीय नारियोंका इषर-उधर

न भटककर घरमें रहना मी उनकी साधनाके लिये तो सहायक ही है। भगवान, कहीं बाहर नहीं हैं, वे तो हमारे अन्तःकरणोंमें ही विराज रहे हैं। हम उन्हें हन चर्मचक्कुओं से नहीं देख सकते। उन्हें देखनेके लिये तो मन-मन्दिरके कपाटोंको खोलनेकी आवश्यकता है। जब उन्हें खोलकर हम शानदीपकसे देखेंगे तभी उनकी झाँकी होगी।

इस प्रकार हम देखते हैं कि स्त्रियों के पास साधनों की कमी नहीं है, कमी है साधनाकी, जिससे वे ब्रह्मज्ञान प्राप्त करके उस स्थितिपर पहुँच जायँ। जिससे, ये सांसारिक मोग तो क्या, देवताओं के 'इह आस्यताम्, इह रम्यताम्, कमनीयोऽयं भोगः' इत्यादि प्रलोभन भी हमें तिलभर विचलित न कर सकें।

बिक्षा और साधना-हमारे देशकी िक्याँ प्रायः पदीलिखी बहुत कम हैं। अतः किन्हीं-किन्हीं बिह्नोंका विचार
है कि हम साधना कैसे कर सकती हैं, हम कुछ जानती
तो हैं नहीं। परन्तु वे सच मानें कि जिन्हें वे पदी-लिखी
और समझदार समझती हैं, वे इस विद्यासे कोशें दूर हैं।
बहुत सम्भव है उनकी अपेक्षा तो, जिन्हें आजकलकी
भाषामें अशिक्षिता कहा जाता है वे बहिनें इस दिशामें
अधिक उन्नति कर सकें, क्योंकि इनकी अपेक्षा उनमें श्रद्धा
और हद अध्यवसायकी मात्रा अधिक है। इन लेकिक
भाषाओंको कितना ही सीख लो अध्यात्मकी ओर बढ़नेमें
तो इनका मृत्य शून्यके ही बरावर है। सीखना तो उस
एक ही विद्याको चाहिये, जिसे जान लेनेपर सब कुछ जान
लिया जाता है। 'यिस्मन् विज्ञाते सर्विमदं विशातं भवति।'
उसका नाम है 'ब्रह्मविद्या।'

कुछ उदाहरण—यह बात कभी नहीं समझनी चाहिये कि स्त्रियाँ ब्रह्मशान नहीं पा सकतीं । इतिहासमें इसके अनेकों उदाहरण हैं। महाराज जनककी ब्रह्मसंद्रमें जब याम्रवत्व्यने अपनेको सबसे बड़ा ब्रह्मशानी घोषित करनेके लिये अपने शिष्योंको गौएँ ले जानेकी आज्ञा दी तो ब्रह्मचादिनी गागींने उस समय उनसे जैसे-जैसे प्रश्न किये हैं उनसे उसकी ब्रह्मशता स्पष्ट सिद्ध होती है। भगवान् शङ्करानार्य और मण्डनमिश्र-जैसे उन्द्रट विद्वान् एवं तत्त्वशोंका शास्त्रार्य हो और उनकी मध्यस्थता करनेवाली भारती ब्रह्मविद्याशृत्य हो—यह सम्भव नहीं है। भारती स्वयं मण्डन-मिश्रजीकी स्त्री थी—गाईस्प्यधर्मका ही पालन करती थी।

फिर भी वह पूर्ण ब्रह्मवेत्री थी । इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि ग्रहस्थाअम ब्रह्मशानमें बाधक नहीं है ।

सुलमा मझवादिनी थी—यह तो प्रसिद्ध ही है। वह ब्रह्मज्ञा होनेपर भी ग्रहस्थाश्रममें प्रवेश करनेको तैयार थी। इसिलये नहीं कि उसे सांसारिक मोगोंकी इच्छा थी, अपित इसिलये कि मैं अपनेसे अधिक ब्रह्मनिष्ठ पति पाकर अपनी निष्ठाको और भी सुदृढ बना सकूँ। किन्तु ऐसा कोई ब्रह्मनिष्ठ वर न मिलनेसे ही वह ब्रह्मचारिणी रही। इसी प्रकार लोपासुद्रा आदि और भी कई महिलाएँ अपनी ब्रह्मनिष्ठाके लिये प्रसिद्ध हैं। इसिलये यह कहना ठीक नहीं कि खियाँ ब्रह्मज्ञान प्राप्त नहीं कर सकतीं। खियाँ तो जगजननी हैं, वे ही सबकी आदिगुक हैं। यदि उनमें ब्रह्मज्ञानकी योग्यता नहीं होगी तो औरोंमें आवेगी कहाँसे?

महाज्ञानके अनिधिकारी-तो फिर इसके अनिधकारी कौन हैं ? इस विषयमें उपनिषदें कहती हैं---

नाविरतो दुश्चरितास्नाशान्तो नासमाहितः। नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनेनमाप्नुयात्॥ (कठ०१।२।२४)

'जो व्यक्ति दुराचारसे दूर नहीं रहता, जो अशान्त है, जिसका मन चझल है और जो अशान्तचित्त है वह इसे ज्ञानपूर्वक प्राप्त नहीं कर सकता। शहसके सिवा भगवान् कहते हैं—

नात्यइनतस्तु योगोऽस्ति न चैकान्तमनइनतः। न चाति स्वप्नशीस्त्रस्य जाग्रतो नैव चार्जुन॥ (गीता ६। १६)

भी अधिक खानेवाला है अथवा जो बिलकुल नहीं खाता तथा जो बहुत सोता है और जो जागता ही रहता है, उससे योग नहीं हो सकता ।' तात्पर्य यह कि जिसका जीवन असंयत और अनियमित होता है, वह योगसाधनमें विशेष उज्जित नहीं कर सकता । अतः स्त्री हो अथवा पुरुष जो—अशान्त, असंयमी और चञ्चलचित्त है, वही योगका अनिषकारी है और उसीको ब्रह्मविद्या भी नहीं मिल सकती।

उपसंहार-इससे निश्चय होता है कि जिन्हें योगमार्गमें

चलना हो उन्हें अपने जीवनको नियमित बनाना चाहिये। जो नियमसे काम करता है, उसे ही सर्वत्र सिद्धि प्राप्त होती है—

> युक्ताहारविद्वारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु । युक्तस्त्रप्नावबोधस्य योगो भवति दुःसद्वा ॥ (गीता ६ । १७)

धित्रका आहार-विहार नियमित होता है और जिसकी कर्मोंमें भी नियमित प्रवृत्ति होती है तथा जो नियमानुसार सोता और जागता है उसीको दुःखहारी योगकी प्राप्ति हो सकती है।

अतः स्त्री हो अथवा पुरुष जो नियमनिष्ठ है, उसीको योगश्री वरमाला पहनाती है । इसलिये माताओं और बहिनोंको चाहिये कि अपने स्त्रीत्वको हेयदृष्टिसे न देखकर जीवनको नियमित बनाचें। घरहीमें रहते हुए घरके सब कामींको नियमसूत्रमें बाँधें और योगसाधनाद्वारा ब्रह्मको प्राप्त करनेका प्रयत्न करें। यदि स्त्रियाँ ही इस ओर प्रवृत्त न होंगी तो होगा कौन ? उन्हींके संस्कार तो बच्चोंमें भी आवेंगे। अतः मानवजातिमें ब्रह्मविद्याका प्रसार करनेके लिये माताओं-को खयं ब्रह्मज्ञान प्राप्त करके अपनी सन्ततिको ब्रह्मविद्या प्रदान करनी चाहिये। देखिये, मदालसाने अपने चारों पुत्रोंको ब्रह्मज्ञानी बनाया था। मॉ तो वह फली है, जिससे उसी प्रकारके कई बीज निकलेंगे। अतः उसके लिये तो पुरुषोंकी अपेक्षा भी साधनाकी अधिक आवश्यकता है। यद्यपि नारीका जीवन ही साधनामय है, उसने अपने पति, पुत्र एवं अन्यान्य सम्बन्धियोंके लिये अपना क्या नहीं दे रक्खा है ? इस प्रकार आत्मोत्सर्गपूर्वक सेवाधर्मको निभाते हुए यद्यपि उसने परम पिता परमात्माके आदेशका खूब अच्छी तरह स्मरण रक्खा और पालन किया है, तथापि इस आज्ञापालनके साथ हमें उस पिताको भी नहीं भूल जाना चाहिये। जब हम पिताकी आजाओंका पालन करती हुई उनके पास जाकर कहेंगी, 'पिता, बजा आये तेरे आदेशको' तो क्या पिता झट हमें गोदमें उठाकर प्यार न करेंगे ! उस समय हमें क्या मिलेगा ? 'आनन्द ! आनन्द ! परम आनन्द !

## संतमतमें साधना

( लेखक-श्रीसम्पूर्णानन्दजी )

भारतके धार्मिक जगत्के इतिहासमें संतमतका एक विशेष स्थान है। संतमत उस प्रकारका सम्प्रदाय नहीं है, जैसे कि वल्लभ या मध्य या किसी एक पुरुषद्वारा प्रवर्तित दूसरे सम्प्रदाय हैं; वह एक धारा है जो आजसे लगभग पाँच सौ वर्ष पहले प्रकट हुई और अबतक वह रही है। सबसे पहले उसके सम्बन्धमें कबीर साहबका नाम उल्लेख्य है; फिर नानक, दाद्, दरिया, चरणदास, सहजोबाई, गरीबदास, पल्ट्रूदास, मळुकदास आदिने अपने-अपने समयमें इस धाराको पुष्ट किया। बहुत-से अंग्रेजोंकी और उनकी भाँति सोचनेवाले कुछ भारतीय विद्वानींकी यह राय है कि संतमत एक संग्रहात्मक (eclectic) सम्प्रदाय है, जिसमें कुछ बातें हिंदूधर्म और कुछ बातें इस्लाम-से लेकर मिला दी गयी हैं। ये लोग संतोंको सुधारकमात्र मानते हैं। उनका खयाल है कि हिंदू-मुसलमानोंके आपसी शगडोंको और दोनोंमें प्रचलित कुरीतियोंको देखकर कुछ दयाल ईश्वरभक्तोंने समाजके कल्याणके लिये एक सरल मार्ग निकाला, जिसपर दोनों सम्प्रदाय मिल-जुलकर चल सकें। उन्होंने एक ईश्वरकी भक्तिका उपदेश किया, छुआछूत और जात-पाँतकी निन्दा की; भूत-प्रेतकी पूजा, कुर्वानी, बलिदान आदिका निषेध किया; पीर, औलिया, कब्रकी वन्दना-से लोगोंको रोका;सदाचारकी महिमा बतलायी, हिंदू-मुसलमान-को मिल-जुलकर रहना सिखाया। इनमें कई अब्राह्मण थे, कुछ जन्मना हिंदू भी नहीं थे। संस्कृत तो इनमेंसे स्यात् ही कोई जानता या, इसलिये इन्होंने अपने उपदेश हिन्दीमें दिये । इस कारण पण्डितवर्ग तो इनसे अपसन्न हुआ, पर जनतामें खूब प्रचार हुआ ।

ये बातें कुछ इदतक सच हैं। संतोंने निःसन्देह एक ईश्वरकी निष्ठा सिखायी, कुरीतियोंका निषेध किया, भेदबुद्धिका खण्डन किया। पर इसका कारण यह नहीं था कि वे समाज-सुधारक थे। वे संत थे और संतोंके उपदेशों-में ये बातें स्वभावतः आ जाती हैं। इसके लिये उनको दस धर्मों-की पोधियोंसे सामग्री जुटाकर भानमतीका कुनवा जोड़नेकी आवस्यकता नहीं पहती।

भारतमें मुसलमानी शासनकी स्थापनाने एक विचित्र परिस्थिति उत्पन्न कर दी | हिंदुओंका राज्य चला गया, सा॰ अं॰ ४८ उनका गौरव नष्ट हो गया, विभूति छुट गयी, देवस्थान भ्रष्ट हो गये, स्वामिमान जाता रहा। विद्या और कलाके लिये स्फूर्तिका द्वार बंद हो गया। मौलिक रचनाओं की जगह टीकामन्थोंने ली, जीवित काव्योंके स्थानमें परतन्त्र रजवाड़ोंके दरवारोंमें पलनेवाली अधम कोटिकी शृङ्कारी तुक-बंदीकी थैली फट पड़ी। जो जाति ऐसी आपन्न अवस्थामें पड़ जाय, उसकी अधोगतिका सकना कठिन होता है; उसका तो शतमुख विनिपात अवश्यमभावी हो जाता है। पर अभी हिंदू जातिके दिन अच्छे थे, उसकी आत्माकी अमर ज्योति नष्ट नहीं हुई थी। उसमेंसे दो किरणें निकलीं, जिन्होंने अधेरे घरोंको फिरसे प्रकाशित किया और मृतप्राय प्राणियोंको अमृत पिलाकर पुनस्ज्वीवित किया।

एक किरण तो भक्तिमार्गकी यी। इस मार्गको तुलसी, सूर, मीरा आदिने प्रशस्त किया। दुर्बलोंसे कहा गया कि हिम्मत मत हारो , तुम्हारा बल भगवान् है । यहाँ तुम्हारी कोई न मुने; पर वह तो सदा तुम्हारे पास है, तुम्हारे दु:ख-मुखका साक्षी है, तुम्हारी सुनता है, तुम्हारी भक्तिपर रीझकर तुम्हारे लिये सब कुछ करता और कर सकता है। जो आज विजित थे उनको उनके पूर्वजोंके, राम और कृष्णके, गौरवकी स्मृति दिलायी गयी; वर्णाश्रमधर्मकी मर्यादा रखते हुए ऊँच-नीच सभीके सामने भक्तिका याल परसा गया। उपदेशकी भाषा हिन्दी थी, इसल्ये सबने ही इस रसका आस्वादन किया। कुछ मुसलमान कुलमे उत्पन्न व्यक्तियोतकपर इसका प्रभाव पड़ा । दीन-दुखिया हिंदूजाति मरते-मरते बच गयी । मैं इस विषयपर विस्तारसे यहाँ नहीं लिख सकता; पर इतिहासने ऐसा कई बार दिखलाया है कि विजित, दरिद्र, दुखी जातियों में भक्तिसम्प्रदाय और भक्तिसाहित्यका उदय हुआ है। जितना भक्तिसाहित्य हमारे देशमें पिछले चार-पाँच सौ वर्षोंमें निकला है। उतना पहले कभी नहीं बना । स्वतन्त्र आयोंके। जो सभ्य जगत्के गुरु और विशाल साम्राज्योंके स्वामी थे, मुँहसे यह गाना कम ही निकल सकता या-- 'निर्बल के बल राम' । जो स्वयं बली था, वह उपासनाकालमें भी अपनेको भूल नहीं सकता था। इसका प्रमाण उन ओजस्वी मन्त्रोंमें मिलता है, जिनमं वैदिक आर्य इन्द्रादिसे बल या विजयका बरदान माँगते हैं। जहाँ भिक्तकालीन हिंदू रोता-गिड़गिड़ाता है, वहाँ वैदिक आर्य इस प्रकार बात करता है जैसे कोई अपने हक्को माँग रहा हो और लेकर छोड़नेकी सामर्थ्य रखता हो।

जातिकी आत्मासे जो दूसरी किरण निकली, उसका ही नाम संतमत है । इस आकाशके कुछ नक्षत्रोंके नाम मैं ऊपर गिना चुका हूँ । यही लोग संत कहलाते हैं । इन्होंने सगुण-साकारकी उपासनाके स्थानमें निर्गुण-उपासना, योग और ब्रह्मविद्याका उपदेश दिया । यों तो भक्तिमार्गमें भी ऊँच-नीचका भेद नहीं होना चाहिये; फिर भी उसमें जिन साधनोंका प्रायः काम पड़ता है मिन्दर, पूजाकी सामग्री आदि-वह बहुतोंको अप्राप्य है। तुलसीदासजीने कलियुगके लक्षणोंका वर्णन करते हुए शुद्रोंके सम्बन्धमे जो कुछ लिखा है, उससे यह प्रतीत होता है कि इन बड़े आचायोंके भाव क्या थे। पर योगाभ्यासके लिये तो कोई बाहरी साधन नहीं चाहिये । पूजाकी सामग्रीके लिये पैसे नहीं चाहिये । इसलिये यह मार्ग सचमुच सबके लिये सुलभ, सुगम है। कठिन अवस्य है, पर सची भक्ति भी तो कोई दिल्लगीकी चीज न होगी। इसलिये इधरकी ओर अधिक व्यापक आकर्षण हुआ। नाई, धोबी, जुलाहा, मोची, जन्मके मुसलमान भी आये: ऊँची जातिवाले भी आये।

इस मार्गमें एक और विशेषता थी। सद्या जीवन केवल चुपचाप साँस लेनेमें नहीं है। उसका लक्षण है जागृति, क्रियाशीलता। सजीव प्राणी इस आसरे नहीं बैठा रहता कि कोई मुझपर आक्रमण करे तो में अपनेको किसी प्रकार यचा लूँ; वह आक्रमणकारीपर आगे बढ़कर आक्रमण करता है। भक्तिमार्गने मुमूर्ध हिंदूजातिमें जान डाली, संतमतने सिक्तयता प्रदान की। केवल अपने कोनेमें पड़े रहनेके बदले मुसलमानोंके दोगोंका खुलकर निदर्शन होने लगा। योगीमें बल होता है, आत्मविश्वास होता है। उसकी वाणीमें अपूर्व शक्ति होती है। इससे जनतामें भी आत्मनिर्मरता आयी। उसी आत्मनिर्मरताकी एक कली सिक्ख-सङ्गठन और महाराजा रणजीतिसिंहके राज्यके स्पमें खिली।

इन बार्तोंके साथ ही दो और बार्तोंको भूल न जाना चाहिये। संतमत और भक्तिमार्ग कोई नये आविष्कार न थे। दोनोंकी परम्परा बहुत ही प्राचीन कालसे चली आ रही है। इसके अतिरिक्त यह भी स्मरण रखना चाहिये कि दोनों- के बीच कोई ऐसी ऊँची दीवार न थी, जो एक मार्गको दूसरे मार्गसे विलकुल पृथक् कर दे। पतञ्जलिने 'ईश्वरपणिधानादा' सूत्रमें ईश्वरचिन्तनको भी योगका एक मार्ग माना है। जो योगाम्यासके मार्गपर आरुद्ध होगा उसमें भी उन श्रद्धादि गुणोंका होना आवश्यक है, जो भक्तिके लक्षण हैं; भक्तको जब एकात्रता प्राप्त होगी, तब उसको भी वैसे ही अनुभव होंगे, जैसे कि योगीको होते हैं। इस बातका प्रमाण इमको अपने यहाँके आध्यात्मिक साहित्यमें पूरा-पूरा मिलता है। एक ओर तो संतमतके आचार्योंकी रचनाओंमें भक्तिभावसे ओतप्रीत बाक्य मिलते हैं, दूसरी ओर भक्तिसम्प्रदायके प्रवर्तकोंके प्रन्योंमें योगके अनुभवकी झलक आती है। उदाहरणके लिये नीचे दो अवतरण देता हूँ।

पहला कबीर साहबके प्रधान शिष्य धर्मदासजीकी रचना है। दरसन दीने नाम सनेही। तुम बिन दुख पाने मेरी देही दुसित तुम बिन रटत निस दिन, प्रगट दरसन दीजिए। बिनिति सुन, प्रिय स्वामियाँ। बल जाउँ बिलँब न कीजिए। अल न माने, नींद न आवं, बार बार मोहि बिरह सताने॥ बिबिय बिवि हम भईं न्याकुल, बिन देखं जित्र ना रहै। तपत तन, जिब उठत ज्वाला, किंठन दुख अब को सहै॥ नैनन चलत सजल जलधारा, निस दिन पंथ निहार तुम्हागा॥

दूसरा सूरसागरसे लिया नया है--

अपुनपो आपुनही में पायो । सन्दहि सन्द भयो उनियारो सतगुरु भेद बतायो ॥ सूरदास समुझे की यह गति मनहीं मन मुसकायो । कहि न जाय या सुखकी महिमा ज्यों गूँगो गुड़ खायो॥

भक्तिमार्ग संतमतसे पहले चल चुका था। उसने जो वैष्णव वातावरण पैदा कर दिया था, उसका प्रभाव संतोपर भी पड़ा था। उन्होंने भी ईश्वरके लिये विष्णुके पर्याय हरि, माधव, गोपाल, राम आदि शब्दोंका प्रयोग किया है। इसका एक कारण यह भी था कि कबीर साहवने, जो आदि संत कहलाते हैं, प्रसिद्ध वैष्णव आचार्य रामानन्दजीसे पहले-पहले दीक्षा प्राप्त की थी।

जहाँतक आध्यात्मिक खिद्धान्तकी बात है, संत लोग प्रायः सभी शाङ्कर अद्वेतमतको मानते ये। 'प्रायः' मैंने इसलिये कहा है कि किसी-किसीने छुद्धाद्वेत मत और विशिष्टा-द्वेत मतका भी प्रतिपादन किया है; द्वेतवादी इनमेंसे कोई भी न था। इस लेखमें संतोंके दार्शनिक विचारोंकी विवेचना करना अप्रासक्किक होगा, क्योंकि इसका मूल विषय साधना है; फिर भी उदाइरणके लिये मैं कुछ अवतरण देता हूँ। सुन्दरदासजी कहते हैं—

ब्रह्म निरीह निरामय निर्मुन, निरय निरंजन और न मासे । ब्रह्म असंडित है अध ऊरध, बाहिर मीतर ब्रह्म प्रकारि॥ ब्रह्महि सूच्छम स्थूल जहाँ लगि, ब्रह्महि साहब, ब्रह्महि दासे । सुंदर और कछू मत जानहु, ब्रह्महि देखत ब्रह्म तमासे॥

एक जगइ पलटूदासजी कहते हैं--

कोटिन जुग परकै मई, हमहीं सिरजनहार । हमहीं सिरजनहार, हमिंह करता के करता , जेकर करता नाम, आदि में हमहीं रहता॥

—इत्यादि

यह वही भाव है, जो छान्दोग्य उपनिषद्में 'अहं मनु-रभवं सूर्यश्च' इत्यादिसे व्यक्त किया गया है ।

दादूदयालजी कहते हैं-

तन मन नाहों, मैं नहीं, नहिं माया, नहिं जीव । दादू एके देखिए, दह दिस मेरा पीव॥

जीवन्मुक्तके वर्णन अनेक स्थलींपर आये हैं। दृष्टान्तके रूपमें में उनमेंसे दोको उद्भृत करता हूँ। पहलेमें चरणदास-जी कहते हैं—

जब हो एक दूसरा नासै।
बंध मुक्तिकी रहे न साँसे॥
मृतक अवस्था जीवत आवै।
करम रहित अस्थिर गति पावै॥
जब कोइ मिंतर, वैरी नाहीं।
पाप पुन्य की पैरे न छाँही॥
ग्यान दसा ऐसी करि गाई।
चरनदास सुकदेव बताई॥

दूसरेमें कवीरसाहव यों कहते हैं---

मर्ह, कोई सतगुरु संत कहानै, नैनन अरुख रुखाने । डोरुत डिगै न बोरुत बिसरे, जब उपदेस दढ़ाने ॥ प्रान पूज्य किरिया ते न्यारा, सहज समापि सिखाने । द्वार न कैंपे, पत्रन न रोके, नहिं अनहद अरुझाने ॥ यह मन जाय जहाँ रुग, जबहीं परमातम दरसाने । करम करें निःकरम रहें, जो ऐसी जुगत रुखावें। सदा विकास त्रास निहं मन में, भोग में जोग जगावें। ——इत्यादि

एकाधको छोड़कर संतोंने निश्चितरूपसे पुस्तकें नहीं लिखी हैं। उनकी कुछ स्फुट रचनाएँ मिलती हैं, जिनको समय-समयपर उनके शिष्योंने लिख लिया था। इनमेंसे जो गाने लायक हैं उनको 'शब्द' तथा शेषको—जो प्रायः दोहा, सोरठा आदि छन्दोंमें हैं—'साखी' कहते हैं।

ं अब मैं इस लेखके मूल विषय 'साधना' की ओर आता हूँ। इतना तो पहले भी सक्केत किया जा चुका है कि ये लोग योगाम्यासको मोक्षका साधन प्रतिपादित करते हैं। पतक्किलेक अनुसार 'अभ्यासवैराग्याम्यां तिबरोधः' अर्थात् अभ्यास और वैराग्यसे चित्तकी इत्तिका निरोध होता है, दूसरे शब्दोंमें योगमें सिद्धि प्राप्त होती है। वैराग्यका उपदेश देनेवाले पद संतोंकी वानियोंमें भरे पड़े हैं। मैं केवल एक उदाहरण देना पर्याप्त समझता हूँ—

नाहक गर्ब कर हो अंतहिं खाक में मिलि जायगा । दिना चारि को रंग कुसुम है, मैं मैं किर दिन जायगा ॥ बालुक मंदिल ढहत बार नीहें, फिर पाछे पछितायगा । रिच रिच मंदिल कनक बनायो, ता पर कियो है अबासा ॥ घर में चोर रैन दिन मूसहिं, कहहु कहाँ है बासा । पिहिर पटंबर मयो लाड़िला, बन्यो छैल मदमाता ॥ ग़ैबी चक फिरै सिर जपर, छिन में करै निपाता । नेकु घीर निहं धैर बाबरे, ठौर ठौर चित जाते ॥ देवहर पूजत तीर्थ नेम बत, फोकट को रँग राते । कार्से कहँ, कोउ संग न साथी, खलक सबै हैराना ॥ कहँ गुलाल संत पुर बासी, जम जीतो है दिवाना ॥

वैराग्यवृत्तिको दृढ़ रखनेमें सत्सङ्गसे बड़ी सहायता मिलती है। इस सम्बन्धमें उदाहरणके लिये चरणदासजीकी एक साखीको उद्धृत करना काफी होगा—

> तप के बरस हजार हों, सतसंगति घड़ि एक । तो भी सरबरि ना करें सुकदेव किया बिबेक ॥

विना एक अच्छे गुरुकी सहायताके योगाभ्यास करना और उसमें सफलता प्राप्त करना यदि असम्भव नहीं तो बहुत कठिन अवश्य है। बहुत-सी ऐसी बातें हैं, जिनको अनुभवी व्यक्ति ही समझा सकता है; बहुत-सी ऐसी भूलें हैं, जिनको वही दूर कर सकता है। कभी-कभी तो गलती कर देने थे योगाभ्याससे शरीर और मिस्तष्किके लिये भयावह परिणाम खड़े हो सकते हैं। उपनिषद्का उपदेश है— स गुक्मेवाभिगच्छेत् समित्याणिः श्लोतियं ब्रह्मनिष्ठम्।' दुःखकी बात यह है कि आजकल 'गुरु' शब्द तो चारों ओर मारा-मारा फिरता है; परन्तु इस बातकी छानबीन नहीं की जाती कि जो लोग गुरु बनते हैं, वे ब्रह्मनिष्ठ हैं भी या नहीं। यदि सौभाग्यसे सद्गुरु मिल जायँ तो फिर यह पुराना वाक्य सर्वथा सार्यक होता है—

## यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ। तस्यैते कथिता क्षर्याः प्रकाशन्ते महारमनः॥

संतोंने सद्गुब-महिमामें सचमुच कलम तोड़ दी है। यहाँपर तो केवल थोड़े-से ही उदाहरण दिये जा सकते हैं— बिनु सद्गुरु कोउ मेद न पाना। घरती से आकास हो धाना॥ (वजहन)

दादू काढ़ै काल मुख, अधि लोचन देइ।
दादू ऐसा गुरु मिल्या, जीव ब्रह्म करि लेइ॥ (दादू)
गुरु चरनन पर तन मन वारूँ। गुरु न तजूँ, हरि को तजि डारूँ॥
(सहजोगाई)

सतगुरु आदि अनादि है, सतगुरु मध अरु मूल । सतगुरु कूँ सिजदा करूँ, एक पलक नहिं मूल ॥ ( गरीक्दास )

सतगुरु मारा बान मिर, डोला नाहिं सरीर । कहु चुंबक क्या कर सकै, सुझ लागे वोहि तीर ॥ सतगुरु मारा तानकर, सब्द सुरंगी बान । मेरा मारा फिर जियै, तो हाथ न गहुँ कमान ॥ (कवीर)

ऐसा सद्गुरु धन इत्यादिका भूखा नहीं होता। वह जिसको अधिकारी समझेगा, उसको अवस्य ही सदुपदेश प्रदान करेगा। जो शिष्य बननेका हौसळा रखता हो, उसमें अटल श्रद्धा और अयाह धीरता होनी चाहिये। उसको पलटू साहब यह परामर्श देते हैं—

> पड़ा रहै संत के द्वारे, धका धनी का खाय। कबहुँ तो धनी निवाजिहैं, काज सहज होइ जाय॥

पत्रज्ञिलने योगको अष्टाङ्ग कहा है । कुछ लोग उसको इस कारण पडङ्ग भी कहते हैं कि यम और नियम केवल योगी ही नहीं वरं मनुष्यमात्रके लिये उपयोगी हैं। 'तोंने विशेषरूपसे योगकी कोई पोयी तो लिखी नहीं है, इसलिये षडक अष्टाक्रका शास्त्रीय विवेचन भी उन्होंने नहीं किया है। परन्तु जो बातें यम-नियममें परिगणित हैं, इनपर उन्होंने बहुत ज़ोर दिया है। उदाहरणस्वरूप कवीरकी कुछ साखियाँ देता हूँ—

जुआ, चोरी, मसखरी, ब्याज, घूस, पर नार ।
जो चाहै दीदार को, पती बस्तु -िनवार ॥
कामी, कोषी, लालची, इन से मिक न होय ।
मिक करे कोई सूरमा, जाति, वरन, कुल खोय ॥
गोधन, गज धन, बाज धन और रतन धन खान ।
जब आवे संतोष धन, सब धन घूरि समान ॥
मिर जाऊँ, माँगू नहीं, अपने तन के काज ।
परमारथके कारने मोहि न आवे लाज ॥
साँचे को साँचा मिलै, साँचे काल न खाय ।
साँचे को साँचा मिलै, साँचे माहिं समाय ॥
गुरु पसु नर पसु नारि पसु, बेद पसु संसार ।
मानुष सोई जानिए, जाहि बिबेक बिचार ॥
निंदक नियर राखिए, ऑगन कुटी छवाय ।
बिनु पानी, साबन बिना, निरमल करै सुमाय ॥

योगाभ्यासकी कई रीतियाँ प्रचलित हैं। इनमें लक्ष्यगत कोई भेद नहीं है। मुख्य भेद धारणा अर्थात् चित्तकी वृत्तिको एकाग्र करनेके अन्तर्मुख साधनके सम्बन्धमें है । श्रुतिमें भी इस प्रकारकी कई रीतियाँ भिन्न-भिन्न विद्याओंके *नाम*से परिगणित हैं। प्रायः सभी संतोंने जिस प्रक्रियाका मुख्यतः उपदेश किया है, उसे 'सुरत शब्दयोग' कहते हैं। यह कोई नृतन आविष्कार नहीं है, परन्तु संतकालके पहले इसका स्यात् इतने विस्तारसे अवलम्बन नहीं हुआ । सुरतः जिसे सुरति भी कहते हैं, 'स्रोत' शब्दका अपभ्रंश है । दर्शनग्रन्थोंमें स्रोतका अर्थ है 'चित्तवृत्तिप्रवाह'; अतः सुरत शब्दयोग वह पद्धति है, जिसमें शब्दकी धारणा की जाती है अर्थात चित्तकी वृत्तिका प्रवाह शब्दमें लय किया जाता है। शब्दका किसी बाह्य मन्त्रसे तात्पर्य नहीं है। शरीरके भीतर और शरीरके बाहर एक प्रकारकी ध्वनि बराबर हो रही है। जिसे अनाहत-जो विना किसी प्रकारका आघात किये हुए उत्पन्न हो—कहते हैं। संतीने इसे अनहद कहा है। गुरू-पदिष्टमार्गसे अभ्यास करनेसे इस ध्वनिकी डोर हाय आ जाती है और फिर उसके सहारे चढ़कर चिसकी बृत्ति बीचकी

भूमिकाओंको पार करती हुई असम्प्रशात समाधिपदमें सहज ही लीन हो जाती है। नादिवन्दूपनिषद्में इसका वर्णन इस प्रकार आता है—

ब्रह्मप्रणवसन्थानं नादो ज्योतिर्मयः शिवः। मेघापायेंऽशुमानिव ॥ ३०॥ स्वयमावि भेवेदारमा यत्र कुत्रापि वा नादे लगति प्रथमं मनः। तम्र तत्र स्थिरीभूत्वा तेन सार्धं विकीयते॥ १८॥ सर्विचन्तां समुत्सुज्य सर्वचेष्टाविवर्जितः । नादमेवानुसन्दध्यासादे चित्तं विस्रीयते ॥ ४१ ॥ नियामनसमर्थोऽयं निनादो निशिताक्कराः। नादोऽन्तरङ्गसारङ्गबन्धने बागुरायते ॥४५ ॥ इसी प्रकार ध्यानविन्द्रपनिपद्में भी बतलाया है:--अनाहतं तु यच्छब्दं तस्य शब्दस्य यत्परम् । तत्परं विन्दते यस्तु स योगी छिन्नसंशयः॥३॥ शिवसंहिता आदि प्रन्थोंमें भी अनाहत ध्वनि और उसके द्वारा चित्तवृत्तिके उपशमका वर्णन आया है।

इसी घ्वनिका आश्रय लेकर योगीको अन्तरमें आदि-घ्वनि अर्थात् प्रणवका अनुभव होता है। पतञ्जलि कहते हैं कि प्रणव अर्थात् ॐकार ईश्वरका वाचक है। ॐकारके अकार, उकार, मकार—इस प्रकार टुकड़े करके अनेक प्रकारसे अर्थ किये गये हैं। योगीकी दृष्टिमें ॐकार आदि शब्द अर्थात् पाञ्चमौतिक जगत्का आदिम रूप, शब्द-तन्मात्राका सुक्ष्मातिसुक्ष्म सार, इसीलिये पाञ्चनौतिक जगत्में ईश्वरकी पहली अभिव्यक्ति है। इसीलिये यह उसका वाचक या पवित्रतम नाम कहा जाता है। श्रुतिमें प्रणवकी अनेक प्रश्नास्त्यों हैं। यथा—

सर्वे वेदा यरपदमामनन्ति
तपार्श्स सर्वाणि च यद्वदन्ति ।
यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्ये चरन्ति
तत्ते पद्श्संग्रहेण ब्रवीम्योमिस्येतत् ॥१५॥
पृतद्वयेवाक्षरं ब्रह्म होतद्वयेवाक्षरं परम् ।
पृतद्वयेवाक्षरं ज्ञास्वा यो यदिच्छति तस्य तत् ॥१६॥
(कठोपनिषद दितीय वहा )

जिस प्रकार वैदिक प्रन्थों में उँ कारको प्रणव, उद्गीथ आदि अनेक नामींसे पुकारा गया है उसी प्रकार संतोंने इसे प्राय: नाम या सत्तनाम (सत्यनाम ) कहकर पुकारा है। सत्यनामकी अपार महिमाका उन्होंने भी बार-बार वर्णन किया है। वे भी कहते हैं कि नादके पूरे जो भूमिका है, वह निःश्रब्द 'अनामी' लोक है। इस सम्बन्धमें कुछ अवतरण देता हूँ—

ओरेम्कार पानी अरु पवन । सूर्य, चंद्र, घनि, महि, भवन । ओरेम्कार पूजा अरु मान । ओरेम्कार जप संजम ध्यान ॥ ओरेम्कार तप तीरथ दान । ओरेम्कार रास्त्रै सुर ग्यान । ओरेम्कार गुरू अरु चेठा । ओरेम्कार रह रास्त्री मेठा ॥ ओरेम्कार निरंतर बानी । जिन जानी तिन गुरुमुस जानी । (नानक)

सत्तनाम निज सार है, अमरलोक को जाय। कह दिश्या सतगुरु मिले, संसय सकल मिटाय ॥(विरया) मूलमंत्र निज नाम है, सुरत सिंधु के तीर। ग़ैबी बानी अरसमें सुर नर घरें न धीर॥ (गरीब) ता पर अकह लोक है माई, पुरुष अनामी तहाँ रहाई। जो पहुँ चैं जानेंगें वाही, कहन सुनन से न्यारा है॥(कबीर)

संतोंने सुरत शब्दयोगको ही निदिध्यासनकी प्रधान प्रक्रिया माना है। वे इसीको 'भजन' भी कहते हैं। अभ्यास करते-करते योगीको जो अनुभव होते हैं, उनका वर्णन स्वेताश्वतरोपनिषद्में अति संक्षेपमें इस प्रकार हुआ है—

नीहारभूमार्कानलानिलानां स्वचोतिविद्युत्स्फटिकाशनीनाम् ।

एतानि रूपाणि पुरःसराणि
ब्रह्मण्यभिष्यक्तिकराणि योगे॥११॥

पृथ्वयप्तेजोऽनिल्ले समुस्थिते

पञ्चासमके योगगुणे प्रवृत्ते।

न तस्य रोगो न जरा न मृत्युः

प्राप्तस्य योगाप्रिमयं शरीरम्॥१२॥

— इत्यादि । (अध्याय २)

इसी विषयका नादिवन्दु आदि उपनिषदोंमें किञ्चित् अधिक विस्तारसे वर्णन है। योगदर्शनके विभूतिपादमें 'नाभिचके कायव्यूह्ज्ञानम्', 'सुवनज्ञानं सूर्यों संयमात्' इत्यादि सूत्रोंद्वारा कुछ और विस्तार किया गया है। तन्त्र-ग्रन्थोंमें भी कहीं-कहीं अच्छा वर्णन आया है।

संतोंने भी इस अनुभवका वर्णन किया है और मेरा तो विश्वास है कि संस्कृत-प्रन्योंमें भी इस सम्बन्धमें इससे छलित भाषाका प्रयोग नहीं किया गया है । योगीको अभ्यासके प्रसादसे चतुर्दश भुवनमें कोई भी वस्तु अज्ञात नहीं रह जाती, वह अणिमादि सिद्धियाँका स्वामी हो जाता है। यह असम्भव है कि जो अनुभव स्वसंवेद्य है, जो पद 'नेति नेतीति वाज्यम्' है, जहाँ मन और वाणीकी पहुँच नहीं, उसका वर्णन शब्दों में किया जा सके। हाँ, नीचेकी कुछ वातें बतलायी जा सकती हैं—वे भी संकेतोंद्वारा। इस वर्णनका भी रस उसीको मिल सकता है, जिसकी इस मार्गमें कुछ गति हो। दूसरा इतना ही अनुमान कर सकता है कि किसी प्रकारकी विचित्र और आनन्दमयी अनुभृति होती होगी। मैं नीचे कुछ अवतरण इस सम्बन्धके भी देता हूँ। इनमें कुछ पारिभाषिक शब्द भी आये हैं। इनमेंसे सभी योगविषयक संस्कृत-ग्रन्थोंसे पाये जाते हैं।

अनहद तालदग येई थेई बाजै। सकल मुबन जाकी ज्योति बिराजै॥ ब्रह्मा बिस्नु खड़े सिव द्वारे। परम ज्योति सों करें जुहारे॥ गगन में हरू में निस्तन होय । सतग्रह मिठै तो देखे सोय॥ आठ पहर जन बुल्ला गाजै । भक्तिमाव माथे पर छाजै॥ ( बुछा साहब ) उत्तर देखो घर में ज्योति पसार । बिनु बाजे तहँ धुनि सब होवै, बिगसि कमल कचनार ॥ पैठि पतारा सूर ससि बाँवै, सावै त्रिकुटी द्वार । गंग जमुनके वारपार बिच, भरतु है अमिय करार ॥ इँगला पिंगला सुखमन सोधी, बहुत सिखर मुख धार । सुरत निरत है बैठु गगन पर सहज उठै झनकार ॥ सोहं डोरि मूल गहि बाँधी, मानिक भरल लिलार । कह गुलाल सतगुरु बर पायो, भरो है मक्ति मंडार ॥ ( गुलाल साइव )

निर्बान निर्मुन नाम है, जप लाग अनहद तान की ।
विमल ग्यान बिराग उपजै, वँसत घारा ध्यान की ॥
ध्यान घरकै सिखर देखी, जिकर रारंकार की ।
जपत अजपा गगन देखी, लखी एक मस्पालची ॥
दिहेने घंटा संख बाजै बाएँ किंगरी सारँगी ।
मधुर मुरली मध्य बाजै, ज्योति एक बिराजती ॥
यही है एक कथा निर्मुन दूसरी नहीं जानते ।
जगजिवन प्रानिह सोधिकै छुटि जात आवागमन ते ॥
(जगजीवन साहब )

बाबा बिकट पंथ रे जोगी, ताते छोड सक्तरस मोगी। परथम सिद्धि गनेस मनाओं मूल कमल की मुद्रा। किलियम् जाप जपौ हरि हीरा, मिटै करम सब छद्रा ॥ करम बाय पर सेस बाय है, तास होत उदगारम । दोकूँ जीत जनम जुग जोगी अवगत खेल अपारम् ॥ नामि कमल में नाद समोऔ नागिन निद्रा मारौ। दो फुंकार संखिनी जीतौ उर्धे नाम निचारो॥ हिरदै कमल सुरत का संजम निरत कला निरस्वाँसा। सोहं सिंघ सैल पद कीजै ऐसे चढो अकासा॥ कंठ कमल से हरहर बोलै शेंडस कला उगानी। यह तो मध मारग सतगुरु का पंथ बुझ ब्रह्मस्यानी ॥ त्रिकृटी मद्धे मृरत दरसै दो दल दरपन माहीं। कोट जतन कर देखा भाई बाहर भीतर नाहीं॥ वह तो सिंघ दोउ से न्यारा कहो कहाँ ठहराए। सुन बेसून मिलै नहीं भौरा, कहाँ रहत घर पाए॥ अनहद नाद बजाओ जोगी, बिना चरन चल नगरी। काया कासी छाँडि चलोगे जाय बसौ मन मधरी॥ धरती धृत अँकार न पाऊँ मेरुदंड पर मेला। गगन मैंडल में आसन करहें तो सतगृरु का चेला॥ तिल परमान ब्रह्म दरवाजा, तिस घाटं। ते जाऊँ। चोंटी के पग हस्ती बाँधूँ अधर धार ठहराऊँ॥ दिसन देस में दीपक जोड़ें, उत्तर धरूँ घियाना। पिक्त देसमें देवल हमरा, पूरव पंथ पयाना ॥ पिंड ब्रह्मांड दोऊ से न्यारा अगम ग्यान गोहराऊँ। दास गरीब अगम गति आवे सिंधे सिंध मिलाऊँ॥ (गरीबदास)

आगासी सर मिजया नीर, ता महँ कवँ ज बहुत बिस्पीर ।
भौरा लोभषा ताँकी गंध, नानक बोलै विषमी संव बारह सोलह सम करि गहै, आसणु सहिज निरालगु वहै चेतली डोरी गुडि लावै, नानक कहै जोग इडँ पावें मेरुडंड सूधा करि राखे, गुरु प्रसाद अब्रितु रस चासें दोने शराह हकडी घरै, नानक बोलै जीवत मरे उत्तर्टे पीण उत्तर्टे काया, शबिद अनाहद शब्द बजाया धुनि अंतर मनु रासे थीरु, नानक बोलै अउलि फकीरु

गगनके बीचमें ऐन मैदान है, ऐन मैदानके बीच गल्ली सहस दक कँवलमें मैंवर गुंजारहै, कँवलके बीचमें सेत कल्ली इडा औ पिंगला सुसमना घाट है, सुसमना घाटमें लगी नल्ली सुन सागर भरा सत्तके नामसे, तेहिके बीचमें सुरित हली अछै एक वृच्छ है तेहिके डारिमें, पड़ा हिंडोलना प्रेम झुली अमीरस चुवै सोह पियत एक नागिनी, नागिनी मारिकै बुंद रली बंकके नारुपर तहाँ एक ऊँच है, तेहुँके सीस चिढ़ जोति बली जोतिके बीचमें तहाँ एक राह है, राहके बीचमें नाद चली नादके बीचमें तहाँ एक रूप है, रूपको देखिके रह तसली दास पलरू कहे होय आरूढ़ जब, संतको सहज समाधि मल्ली

महरम हांय सां जांने साथां, ऐसा देस हमारा ॥
बेद कतंब पार निहं पावत, कहन सुनन सो न्यारा ।
जाति बरन कुल किरिया नाहीं संध्या नेम अचारा ॥
बिन जल बुंद परत जहाँ भारी, निहं मीठा निहं सारा ।
सुन्न महलमें नौबत बाजे, किंगरी बीन सितारा ॥
बिन बादर जहाँ बिजली चमकै बिन सूरज उजियाँरा ।
बिना नैन जहाँ मोती पींहै बिनु सुर सब्द उचारा ॥
जो चिन जाय ब्रह्म तहाँ दरसे आंग अगम अपारा ।
कहै कबीर वहाँ रहनि हमारी, बूंस गुरमुख प्यारा ॥
(कबीर साहब)

अन्तमें में दो शब्द अपने दादागुरु बाबा रामलालजीके देना चाहता हूँ:—

- (१) झरे पुरुझरी बेरे मसाला । दरसे अमृत ज्योति रसाला ॥ दसहुँ दिसा महँ दामिनि दमकै । दिहनें बाम रिब चंदा चमकै ॥ हरित चक्र त्रिकुटी रह छाई । फिनिपति रूप अजब दरसाई ॥ स्याम स्वरूप निरंजन झलकै । दीप शिखा सम माया दमकै ॥ त्रिगुन त्रिदेव बहुत दरसाहीं । रंग अरंग बरनि नहिं जाहीं ॥ कोटि कोटि ज्रह्मांड तमासा । रामठाल चिह लखत अकासा ॥
- (२) मृल मंत्र किर बंध बिचारी । षट चक्रिह नव सोधिह नारी ॥ साधिक मेरुदंड ठहराना । सहज मिलावे प्रान अयाना ॥ बंक नाल गहे मन मूला । बिहँसत अष्टकमरु दल कूला ॥ पिन्छम दीसा लागि किवारी । सतकुं जी सन लेह उचारी ॥ जस मकरीका लागा तागा । वैसेहि प्रेम बढ़ै अनुरागा ॥

उलटा पत्रन चढे जस मीना । है सतगुरु का मारग झीना ॥
अजपा जाप जिकिर धुनि ध्याना । संधि सन्द महँ पत्रन समाना ॥
आदी सन्द अहे उँकारा । उठे सन्द धुनि रारंकारा ॥
दसी दिसा होइगे उँजियारा । झलकत जगमग जीति अपारा ॥
ग़ैिव मिल जब गैब समाना । है अलमस्त अमीरस पाना ॥
कालदंड नाहीं जम त्रासा । देखत गै़ैवी ग़ैब तमासा ॥

जो अस चळै सून्य मिळ जाई। ता कर आवागमन नसाई ॥ रामकाळ कोठ बिरका पावा। निरंघन धनी निसान नचावा॥

में समझता हूँ कि इतने अवतरण पर्याप्त हैं। जैसा मैंने ऊपर लिखा है, इनका और इनके-जैसे दूसरे पदोंका रसास्वादन वहीं कर सकता है, जो इस मार्गपर चल रहा है। जो मनुष्य अपने अनुभवके कारण या किन्हों ऐसे महात्माओं- के बचनोंको प्रमाण माननेके कारण, जिनका उसको सत्सङ्ग प्राप्त हुआ हो, योगको मोक्षका उत्कृष्टतम साधन मानता है वह प्रकृत्या संतर्बानीकी ओर आकृष्ट होगा; और मेरा ऐसा विश्वास है कि उसका इसमें परम कत्याण होगा। आजकल ऐसा कहनेका दस्तूर-सा चल पड़ा है कि इस युगमें योगाभ्यास नहीं किया जा सकता; और मुमुक्षुओंसे दूसरे साधनोंके नाम लिये जाते हैं, जो योगकी अपेक्षा अधिक सुलभ और सुकर हैं। योग कठिन है, इसमें कोई सन्देह नहीं। पतझिल कहते हैं—

### 'स तु दीर्घकाल नेरन्तर्थ्यसत्कारासेवितो दृढभूमिः।'

जिस चित्तका निग्रह गीताके शब्दोंमें वायुके बाँधनेके समान दुष्कर है, उसकी वृत्तियोंका निरोध सहज नहीं हो सकता। निरन्तर सतर्क रहनेकी आवश्यकता पड़ती है। पदे-पदे पतनकी सम्भावना है। कवीरने योगीके इस मानस रणक्षेत्रका इन शब्दोंमें अच्छा वर्णन किया है—

साथ संग्राम है, बिकट बेड़ा जती, सती और सूमकी चारु आगे । सती घमसान है परुक दो चारका, सूर घमसान परु एक रुगे ॥ साथ संग्राम है रैन दिन जूझना, देह पर्यंतका काम भाई । कहत कब्बीर टुक बाग ढीली करे, उरुट मन गगनसे जमी आई ॥

इसिलये कोमलबुद्धि लोगोंका, जो दोनों हाय चाँदी चाहते हैं, चित्त इस मार्गसे घबराता होगा। परन्तु किया क्या जाय ? दूसरा वास्तविक मार्ग है भी नहीं। आजसे दो हज़ार वर्ष पहलेकी बात है। एक मिश्री राजकुमार रेखागणित पढ़ रहा या। उसने घबराकर अपने अध्यापकसे पूछा क्या इन तथ्योंके सीखनेका कोई सरल उपाय नहीं है ?' उत्तर मिला—'नहीं, नरेशोंके लिये खेखागणित सीखनेका कोई अलग मार्ग नहीं है।' उसी प्रकार मुमुक्षुओंके लिये भी कोई सरल मार्ग नहीं है। हाँ, अधिकारिभेदसे अनेक प्रकारकी यह, याग, जप, पूजा आदि उपासना-पद्धतियाँ हैं, जिनसे सन्तकी शुद्धि होती है और अपात्र कमशः पात्रत्व प्राप्त करता है। इनकी उपयोगिता अस्वीकार नहीं की जा

सकती। इनमेंसे कई तो योगके अङ्कोपाङ्कोंके पर्यायमात्र हैं—जैसे नियमोंमें परिगणित ईश्वरप्रणिधानकी भक्ति नामसे महिमा गाना । भगवती श्रुति भी किसी दूसरे मार्गका प्रतिपादन नहीं करती । संतमतके आचायोंने दिखला दिया है कि इस युगमें भी वह द्वार पहलेकी ही भाँति खुला है ।

सिद्धियोंकी प्राप्ति भी योगका एक परिणाम है। पतक्किजी कहते हैं—

'ते समाधावपसर्गा ध्युत्थाने सिद्धयः।'
संतोंने भी इसी दृष्टिसे सिद्धियोंकी निन्दा की है पर उनकी ओर संकेत भी किया है। उनकी विभृतियोंकी बहुत-सी कथाएँ प्रसिद्ध हैं। पर इन बातोंका उल्लेख करना मैं अनावश्यक समझता हू।#

#### <del>\_\_9#</del>G-\_

## संतोंकी सहज-शून्य-साधना

( लेखक---आचार्य श्रीक्षितिमोहन सेन शास्त्री, एम्० ए० )

मध्ययुगके भक्त और साधकगण बहुत समय गुक्की तुलना शून्यसे करते हैं। जीवनके सहज विकासके लिये शून्य—एक मुक्त आकाशकी ज़रूरत होती है। गुरु भी ऐसा ही होना चाहिये। इसीलिये रज्जवजीने कहा 'सतगुरु सून्य समान है' (गुरु देव अंग, ५६)। ये 'शून्य' और 'सहज' शब्द बौद्धों, निरंजन और नाथपंथी योगियों, सहजियों और वाउल आदि संतोंमें भी हैं। मध्ययुगके भी बहुतरे साधक अपनेको सहज्जंथी कहते थे। देखा जाय, इसका अर्थ क्या है ?

धर्म सहज हो तो यह सहज सकल वाधाहीन होकर अनन्त आधारको चाहता है—यही शून्य है। इसीलिये सभी सहज-बादी किसी-न-किसी रूपमें शून्यको स्वीकार करते हैं। 'शून्य' का भावात्मक जीवनाधार महाकाश न मिले तो कोई भी जीवन-बीज अङ्कुरित नहीं हो सकता। इसीलिये सहजमतमें गुरुको ग्रन्य कहा गया है। यदि गुरु अपने व्यक्तित्वसे शिष्यके व्यक्तित्वको दबा दे तो धर्म-जीवन अङ्कुरित होनेके बदले पिस जायगा। इसीलिये ग्रन्य ही गुरु है और गुरु ग्रन्य है।

प्रत्येक अङ्कुर जीवन्त होकर उठते समय शून्य आकाशकी ओर अपने प्राणोंको प्रकाशित करता है। अतिशय क्षुद्र जो अङ्कुर है और क्षुद्रतम जो पुष्प है, वह भी अपने मस्तक-पर अनन्त शून्य आकाशको न पाये तो अपने उस छोटे-से जीवनको विकसित नहीं कर सकता। आकाश यदि शून्य न होकर ठोस हो तो सारा जीवन दयकर तहस-नहस हो जाय। इसी तरह समस्त प्रकारके जीवनके विकासके लिये एक

इडा, पिङ्गला और सुषुम्णा नाडियोंको प्रायः इंगला, पिंगला, और सुखमना और सांकेतिक मापामे गङ्गा, यमुना और सरस्वतं कहा गया है। इडा और पिङ्गला ही चन्द्र और सूर्य है। मेरुरण्ड पृष्ठास्त्रि है। सुषुम्णा उसीके बीचमेसे जानेवाली नाडी है, जिसका भेग्नेजी नाम स्पाइनल कार्ड है। इसी नाडीमे वे छः विशिष्ट स्थान है, जिनको पट्चक कहते है। चक्रोंके नामों और स्थानोंका ब्यौरा इस प्रकार है:—

| चक्रका नाम  | स्थान                      | चकका नाम        | स्थान                 |
|-------------|----------------------------|-----------------|-----------------------|
| मूलाधार     | मेरुदण्डका सबसे नीचा स्थान | अनाहत           | <b>इ</b> दय           |
| स्वाधिष्ठान | योनि                       | वि <b>शुद्ध</b> | ब,ण्ठ                 |
| मणिपर       | नामि                       | आश              | नेत्रोंके बीचमें; तिल |

इन चक्रोंके क्रमशः गणेश, ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र, अविद्या और पुरुष अधिष्ठातृ देवता हैं। इन चक्रोंके ऊपर सहस्रदरू कमल या सहस्रार, ब्रह्मरूक आदि वे स्थान हैं, जो मेरूरण्डसे ऊपर मस्तिष्क्रमें हैं। जिस स्थानपर इहा और पिक्नला सुषुरणासे मिल्कर अपनी-अपनी दिशा बदल देती हैं अर्थात् दक्षिण नाडी वाम और वाम नाडी दक्षिणको ओर चली जाती है, उसको त्रिकुटी या त्रिकुटीसङ्गम कहते हैं। प्रत्येक चक्रके साथ कैसा कमल सम्बद्ध है, किस स्थानपर कौन-सी वायु है, कैसा नाद है, सपिणी अर्थात् कुण्डलिनीका स्थान कहाँ है हैं और वह किस प्रकार ऊर्ध्वंगामिनी बनायी जा सकती है, ये सब अंशतः योगसम्बन्धी पुस्तकों और मुख्यतः अपने अनुभवसे ही जाननेकी बातें हैं।

<sup>#</sup> नोट:—भोगके सब पारिमाधिक शब्दीका, जो संतबानीमे आये हैं, अर्थ लिखना न तो उचित हैं न सम्भव। फिर भी मैं उन लोगींकी द्विविधाके लिये, जो संस्कृतके योगसाहित्यसे मिलान करना चाहें, दो-एक बातोंकी ओर सङ्गेत कर देना चाहता हूँ।

प्रकारकी शून्यता जरूरी है। जहाँ प्राणका विकास नहीं है, बहाँ इस शून्यताका प्रयोजन नहीं हो सकता है; किन्तु जहाँ कहीं प्राण है, वहीं उसके विकासके लिये शून्यताका प्रयोजन है। धर्म और भाव भी तो जीवन्त वस्तु हैं, इसीलिये इनके विकासके लिये भी शून्यताका एक अनुकूल आकाश चाहिये। परन्तु यह शून्यता नास्तिधर्मात्मक वस्तु नहीं है।

रामानन्दधारामें गुरुपरम्पराते प्रचलित एक नमस्कार इस प्रकार है---

> नमो नमो निरंजन नमस्कार गुरुदेवतः। वन्दनं सर्व साधवा परनामं पारंगतम्॥

यह न हिन्दी, न संस्कृत प्रणाम बहुत पुराना है । दादूने अपने नामसे इसे चलाया है—

'दार् नमो निरंजनं नमरकार गुरुदेवतः'— इत्यादि
अर्थात् निरञ्जनको प्रणाम करता हूँ, उन्हें समझनेके
लिये प्रणाम करता हूँ गुरुदेवताको । गुरु उसी अनादि
अनन्त निःसीम निरञ्जनको समझनेके सुगम उपाय हैं। किन्तु
यदि रास्ता ही हमें सीमाबद्ध कर दे तो ? इसीलिये मुक्तिका
पथ खुला रखनेके लिये कहा गया— 'वन्दनं सर्व साधवा।'
जितने भी साधक हों और जिस भावसे भी उन्होंने निरञ्जनको
प्राप्त किया हो, उन्हें नमस्कार । ऐसा करनेसे ही यह
प्रणाम सीमाबद्ध नहीं होगा । समस्त संकीर्णता और समस्त
साम्प्रदायिकताकी बाधा पार कर जायगा । तभी यह प्रणाम
होगा पारंगतः' अर्थात् समस्त सीमाके पार गया हुआ सीमा-

इसीलिये गुरु यदि शून्य हों तो किसी विपत्तिका डर

नहीं । यह शून्यता ही आत्माके विहारकी सहज भूमि है, इसी सहजमें आत्माकी नित्य केलि और आनन्द-कछोलका स्थान है । यहीं संगीत और कलाकी उत्पत्ति है, क्योंकि कलामात्र ही अनन्तमें आत्मारूपी इंसके सहज संगीतका कछोल है (दादू परचा अंग ६१)।

भक्तप्रवर सुन्दरदासने अपने सहजानंदनामक प्रथमें लिखा है कि हिंदू हो या मुसलमान-यदि साधक बाह्य आचार, अनुष्ठान और कृत्रिम कर्मकाण्ड न माने, ऊपरी भेष और चिह्न न धारण करे, अन्तरमें सहज अग्निशिखा जला रक्के, सहज ध्यानमें मन्न हो, सहजमें डूबकर सहजभावसे ही रहे, तब उसके जीवनमें सहज हो भगवान्का नाम अपने आप निःशब्द भावसे ध्वनित होता रहता है । कृत्रिम जप-तपकी कोई ज़रूरत नहीं होती (सहजानंद ग्रंथ २-४)। इसी ग्रंथमें अन्यत्र ( २९ ) कहा गया है कि स्मरण, ध्यानयोगके लिये ये कालाकाल नहीं मानते, सहजमें डूबकर ये कृत्रिम विचार वे भूल जाते हैं । सहज सर्वव्यापी निरञ्जनमें इवकर साधक विश्व-जगत्की सब साधनाओंके साथ योगयुक्त होता है। कवीरदासने नाना भावसे नाना स्थानपर इस सहजावस्थाकी बात कही है। दादूने कहा है कि 'कुछ नाहीं' का नाम घरके सारा संसार भरम रहा है, इसीलिये भीतरके देवताको लोडकर व्यर्थ ही बाहर चक्कर मार रहा है--

कुछ नाहीं का नावें भरि मरम्या सब संसार ।
पूजनहारे पासि हैं, देही मा हैं देव ।
दादू ता कों छाड़ि करि, बाहरि माँडी सेव॥
(साच अंग १४६,१४८)

## - Chilipsen

## प्रार्थना

में अपराधी जनम का, नखसिख भरा विकार।
तुम दाता दुख-भंजना, मेरी करी सम्हार॥
अवगुन मेरे बापजी, बकसु गरीबनिवाज।
जो में पृत कपृत हों, तक पिता को लाज॥
औगुन किये तो बहु किये, करत न मानी हार।
भावे बंदा बकसिये, भावे गरदन मार॥

--कबीर

## श्रीमद्भागवतकी साधना

( लेखक--सेठ श्रीकन्हैयालालजी पोहार )

साधनका विषय अत्यन्त व्यापक होनेके कारण बहुत जटिल है। फिर श्रीमद्भागवतमें निरूपित साधनोंपर लिखनेका अधिकार तो महानुभाव विद्वानोंका ही है। मेरे-जैसे अल्पज्ञ-द्वारा इस विषयमें दु:साहस किया जाना अवस्य ही अनिधिकार चेष्टा है। अतएव इस धृष्टताके लिये मैं क्षमाप्रार्थी हूँ।

अन्य पारमार्थिक प्रन्थोंमें जिस प्रकार ऐहिक, पारलौकिक और पारमार्थिक श्रेयस्कर अनेक साधनोंका निरूपण किया गया है, उसी प्रकार यद्यपि श्रीमद्भागवतमें भी सभी प्रकारके साधनोंका निरूपण मिलता है, किन्तु ऐहिक और पारलौकिक कामनाओंके लिये योगिकियाओं द्वारा उपलब्ध होनेवाले सर्वोपरि अणिमादि सिद्धियोंके साधनोंके विषयमें भी श्रीमद्भागवतमें स्वयं भगवान्ने अपने परम भक्त उद्धवके प्रति यह आजा की है—

अन्तरायान् वदन्त्येता युञ्जतो योगमुत्तमम् । मया सम्पद्यमानस्य कालक्षपणहेतवः॥ (११।१५।३३)

इसके द्वारा स्पष्ट है कि श्रीमद्भागवतमें कल्याणमार्गके पियक भगवद्भक्तोंके लिये तो अणिमादि सिद्धियाँ भी केवल समयको व्यर्थ नष्ट करनेवाली ही बतलायी गयी हैं। अतः श्रीमद्भागवतका लक्ष्य पारमार्थिक श्रेयके साधनोंका निरूपण ही है। उनमें भी प्रसङ्गानुकूल अनेक खलोंपर सांख्य, योग और ज्ञान-वैराग्य आदि विभिन्न साधनोंका अधिकारि-भेदसे निरूपण किया गया है। जैसा कि सूत्ररूपमें भगवान् श्रीकृष्णने—

योगास्त्रयो मया प्रोक्ता नृणां श्रेयोविधिस्तया ।
ज्ञानं कर्म च भक्तिश्च नोपायोऽन्योऽस्ति कुन्नचित् ॥
निर्विण्णानां ज्ञानयोगो न्यासिनामिह कर्मसु ।
तेष्वनिर्विण्णचित्तानां कर्मयोगस्तु कामिनाम् ॥
यहच्छया मत्क्यादौ जातश्रद्धस्तु यः पुमान् ।
म निर्विण्णो नातिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धिदः ॥
(श्रीमद्भा० ११ । २० । ६-८)

---इन वाक्योंमें कहा है कि मैंने मनुष्योंके कस्याणकी इच्छारे ज्ञान, कर्म और भक्ति---इस प्रकार तीन योग बतलाये हैं। इन तीनोंके सिवा और कोई चौया साधन नहीं है। इनमें जो कर्मफलोंको दुःखरूप जानकर उनका त्याग करने-वाले संन्यासी हैं, वे ज्ञानयोगके अधिकारी हैं। जो लोग कर्मोंको सुखरूप समझकर कर्मोंसे विरक्त नहीं हुए हैं—जिनको संसारसे वैराग्य नहीं हुआ है, वे कर्मयोगके अधिकारी हैं। और इनके अतिरिक्त अकस्मात् किसी भाग्योदयसे जो लोग मेरी कथा आदिके कहने सुननेमें श्रद्धा उत्पन्न हो जानेपर कर्मोंके फलोंमें न तो अत्यन्त आसक्त हैं और न अत्यन्त विरक्त ही हैं, वे भक्तियोगके अधिकारी हैं। किन्तु श्रीमद्भागवतमें कदाचित् ही कोई ऐसा स्थल हो, जहाँ विभिन्न साधनोंके वर्णनमें भगवद्भक्तिको सवोंपरि प्रधानता न दी गयी हो। देखिये—

प्रीणनाय मुकुन्दस्य न वृत्तं न बहुज्ञता ॥ न दानं न तपो नेज्या न शीचं न व्रतानि च । प्रीयतेऽमलया भक्त्या हरिरन्यद्विडम्बनम् ॥ (शीमद्वा० ७ । ७ । ५१, ५२)

परम भक्त श्रीप्रह्लादजी दैत्यबालकोंके प्रति कहते हैं कि 'वृत्त, बहुज्ञता, दान, तप, पूजा, शौच और व्रतादिसे मुकुन्द भगवान् प्रसन्न नहीं हो सकते; वे तो केवल विशुद्ध मिक्तिमें ही सन्तुष्ट होते हैं। भक्तिके सिवा और सब विडम्बनामात्र है।'

भगवान् कपिलदेव भी माता देवहूतिजीसे यही कहते हैं—

न युज्यमानया भक्त्या भगवत्यत्विलासमित । सदशोऽस्ति शिवः पन्था योगिनां महासिद्धये ॥ (श्रीमदमा० ३ । २५ । १९)

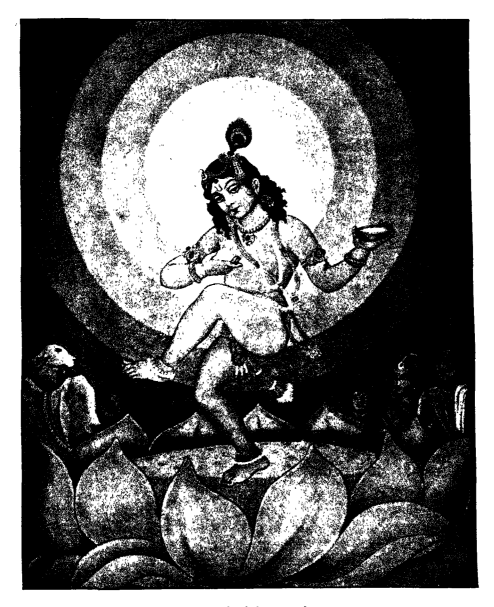
योगिजनोंको ब्रह्मप्राप्तिके लिये कल्याणकारक मार्ग भक्तिके समान दूसरा कोई नहीं है। और भी---

> एतावानेव क्लोकेऽस्मिन् पुंसां निःश्रेयसोदयः। तीवेण मक्तियोगेन मनो मर्यार्पतं स्थिरम्॥ (श्रीमद्मा० ३।२५।४४)

'इस संसारमें तीव्र भक्तियोगद्वारा मनको स्थिर करके मुझमें लगाना ही मनुष्योंके लिये एकमात्र निःश्रेयसकारक है।' भगवान् श्रीकृष्णने स्वयं उद्धवजीके प्रति यह स्पष्ट कहा है—

## कल्याण 🐃

## बालगोपाल



अव्याद्वधाकोषनीलाम्बुजरुचिरुणाम्भोजनेत्रोऽम्बुजस्थो बालो जङ्घाकटीरस्थलकलितरणत्किङ्किर्णाको मुकुन्दः । दोर्भ्यो हेयङ्कवीनं दधदतिविमलं पायसं विश्ववन्द्यो गोगोपीगोपवीतो रुरुनखविलसत्कण्टभूषश्चिरं वः॥

न सावयति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्भवः। न स्वाध्यायसापसापसागो यथा भक्तिर्ममोर्जिता॥ (श्रीमङ्का० ११।१४।२०)

'हे उद्धव ! मुझमें बढ़ी हुई भक्ति जिस प्रकार मुझे वश कर सकती है उस प्रकार न योग, न ज्ञान, न धर्म, न वेदाध्ययन, न तप और न त्याग ही मुझे वश कर सकते हैं।'

प्रश्न हो सकता है कि भगवद्भक्तिको इस प्रकार सर्वोपरि
महत्त्व दिये जानेका क्या कारण है, जब कि श्रुति-स्मृतियों में
एवं श्रीमद्भागवतमें भी अन्य साधनोंका भी महत्त्व प्रतिपादित है ! इसका समाधान श्रीमद्भागवतके निम्नलिखित
वाक्यों द्वारा हो जाता है—

ये वे भगवता प्रोक्ता उपाया झारमरूब्धये।
अञ्जः पुंसामविदुषां विद्धि भागवतान् हि तान् ॥
यानास्थाय नरो राजका प्रमाधेत कहिंचित्।
धाविसमीष्य वा नेत्रे न स्खलेका पतेदिहा॥
(११।२।३४,३५)

योगीश्वर किय श्रीजनक महाराजसे कहते हैं कि 'हे राजन्! भगवान्ने स्वयं श्रीमुखसे जो धर्म अलसतत्त्वकी उपलब्धिके लिये बतलाये हैं—जिनके द्वारा सर्वसाधारण अल्पक्ष जन भी सुखपूर्वक—सहज ही भगवत्प्राप्ति कर सकते हैं, वे ही भागवत धर्म हैं। उन भागवत धर्मोंका अनुष्ठान करता हुआ पुरुष कभी प्रमादको प्राप्त नहीं हो सकता—जिस प्रकार राजमार्गमें ऑख बंद करके भी दौड़ते हुए मनुष्यको गिरनेका भय नहीं होता, उसी प्रकार भागवत धर्मोंमें प्रवृत्त होकर ऑख मूँदकर दौड़ते हुए चलनेपर भी किसी प्रकारके विष्ठका खटका नहीं होता।' अर्थात् अन्य श्रुति-स्मृतिविहित धर्मोंके साधनोंमें कुछ भी त्रुटि होनेपर साधक पथभ्रष्ट हो जाता है। किन्तु भगवद्रक्तिमें श्रुति-स्मृतिप्रतिपादित धर्मोंका यथावत् अनुष्ठान न होनेपर भी भगवद्रक्त कदापि पथभ्रष्ट नहीं हो सकता। और देखिये—

रयक्त्वा स्वधर्म चरणान्युजं हरेर्मजक्षपकोऽध पतेत्ततो यदि ।
यत्र क वाभद्रमभूद्रमुख्य किं
को वार्थ आसौऽभज्जां स्वधर्मतः ॥
(शीमद्रा० १।५।१७)

देवर्ष नारद भगवान् वेदव्यास्त्रीसे कहते हैं—नित्यनैमित्तिक स्वधर्माचरणको त्यागकर भगवद्गिक करता हुआ
पुरुष यदि भक्तियोगकी परिपक्क अवस्थाको प्राप्त न होकर
मर जाय अथवा भक्तिमागंसे च्युत हो जाय तो भी क्या उस
पुरुषका कभी अमङ्गल हो सकता है ! कभी नहीं । इसके
विपरीत भगवद्गक्तिको न करके केवल कर्म-बन्धनमें फँसानेवाले धर्मोंको करते-करते जो लोग मर जाते हैं, उनको क्या
फल मिलता है ! अर्थात् उस धर्मके प्रतिफल्से कुछ काल
स्वर्गादि मुख भोगकर पुनः उनको दुःखमय संसारचक्रमें ही
घूमना पढ़ता है । यद्यि श्रीमद्भगवद्गीताके—

### न बुद्धिभेदं जनयेदशानां कर्मसङ्गिनाम् । जोषयेत् सर्वकर्माणि विद्वान् युक्तः समाचरन् ॥

-इस भगवद्वाक्यमें अल्पज्ञोंके लिये कर्मोंका साधन उपादेय बतलाया गया है, किन्तु वह ज्ञानके जिज्ञासुओंके लिये ही कहा गया है। क्योंकि ज्ञानके लिये अन्तःकरणकी शुद्धि परमावस्थक है और वह निष्काम कर्मोद्वारा ही प्राप्त हो सकती है। किन्तु भक्ति तो अनपेक्ष ही अन्तःकरणकी शुद्धि करनेवाली है। कहा है—

> केन्त्रिकेवरूया भक्ष्या वासुदेवपरायणाः। अघं धुम्बन्ति कात्स्न्येन नीहारमिव भास्करः॥ ( श्रीमङ्का० ६।१।१५ )

श्रीमद्भागवतमें तो भक्तिरहित ज्ञानको भी केवल क्लेश-कारक ही बतलाया गया है—

श्रेयःखुतिं भक्तिमुदस्य ते विभो इङ्ग्यन्ति ये केवलबोधलब्धये। तेषामसौ क्रेशल एव शिष्यते नान्यस्था स्थूलतुषावदातिनाम्॥ (१०।१४।४)

भगवान् श्रीकृष्णकी स्तुतिमें ब्रह्माजी कहते हैं—्हे स्वामिन्! समस्त श्रेयोंकी मूल-स्रोत जो आपकी मिक्त है, उसे न करके जो पुरुष केवल शुष्क ज्ञानके लिये परिश्रम करते हैं, उनको केवल क्लेशमात्र ही प्राप्त होता है । जैसे धानके छिलकोंको कूटनेवालोंको सिवा क्लेशक और कुछ हाथ नहीं लगता।

—इत्यादि अनेक वाक्योंद्वारा स्पष्ट है कि श्रीमद्भागवतका चरम सिद्धान्त भगवद्भक्तिका प्रतिपादन ही है। किन्तु

 <sup>#</sup> भगवान्के वतलाये हुए 'श्रद्धामृतकथायाम्' आदि धर्मौका
 वर्णन आगे चलकर किया गया है। —लेखक

भक्तिका महस्य प्रतिपादन करनेवाले वाक्योंका तार्त्यं सानादि साधनोंको हेय बतलानेका नहीं । वस्तुतः उनका अभिप्राय यह है कि ज्ञानादि अन्य सभी साधन भक्तिसायेक्ष हैं——वे स्वतन्त्ररूपसे भक्तिके विना भगवत्प्राप्तिमें सहायक नहीं हो सकते । कहा है—

#### नैष्कर्ग्यमप्यच्युतभाववर्जितं

न शोभते ज्ञानमर्कं निरञ्जनस् । कुतः पुनः शश्वदभद्गमीश्वरे न चार्षितं कर्मयदप्यकारणस् ॥ (श्रीसद्भा०१।५।१२)

महर्षि व्यासजीके प्रति देवर्षि नारदजी कहते हैं—'राग-द्वेषादि उपाधिरहित ब्रह्मतादात्म्यकारक ज्ञान भी जब भक्तिके विना शोभित नहीं होता—मोक्षमें सहायक नहीं हो सकता, तब साधन और फल दोनोंमें दुःख देनेवाले सकाम कर्म भगवान्के अर्पण हुए विना किस प्रकार मोक्षकारक हो सकते हैं ?' क्योंकि—

### भारकः कुन्क्रेण पं पदं ततः पतन्त्यभोऽनारतयुध्मदक्वयः ।

'अन्य साधनींद्वारा महान् क्लेश्से परमपदको पा लेनेपर भी आपके चरणारिवन्दींकी भक्ति न करनेवाले वहाँसे नीचे गिर जाते हैं।'

इसके सिवा एक बात और भी है । भगवान् स्वयं आज्ञा करते हैं---

तस्मान्मद्रक्तियुक्तस्य योगिनो वै मद्दारमनः ।
न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रयो भवेदिह ॥
यस्कर्मभिर्यक्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् ।
योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरिप ॥
सर्वं मद्रक्तियोगेन मद्रको रुभतेऽञ्जसा ।
(श्रीमद्भा० ११ । २० । ३१ – ३३ )

'अतएव मेरे भक्तको — ऐसे भक्तको जिसने आत्माको मुझमें लीन कर दिया है एवं जो मेरी भक्तिसे युक्त है — शान और बैराग्य आदि भ्रेयके अन्य साधनोंकी आवश्यकता नहीं रहती। जब कि कर्मकाण्ड, तप, ज्ञान, बैराग्य, योग, दान और धर्म एवं अन्यान्य श्रेयके साधनोंसे जो फल प्राप्त होते हैं, वे सब मेरे भक्तको केवल भक्तिबोगद्वारा अनायास ही प्राप्त हो जाते हैं।

ऐसी परिस्थितिमें ज्ञानादिके लिये अत्यन्त क्रिष्ट साधनोंका

किया जाना आवश्यक नहीं । इसके विषद्ध सुराम मार्गको प्रहण न करके गहन मार्ग ही जिनको वाञ्छनीय है, उनके लिये श्रीमद्भागवतमें भी इच्छानुसार ज्ञानयोगादि अनेक मार्गोका निर्देश किया ही गया ै।

### भक्तिके मेद

यों तो भक्तियन्थों में भक्तिके अनेकों भेद-प्रभेद कथन किये गये हैं। उन सबकी स्पष्टताके लिये यहाँ स्थान कहाँ। संक्षेपमें साधारणतया भक्तिके दो भेद हैं—साध्य-भक्ति और साधन-भक्ति।

साध्य-भक्तिका ही नामान्तर परा भक्ति या प्रेमलक्षणा भक्ति है । प्रेमलक्षणा भक्तिके अधिकारी भगवान्के अनन्य भक्त ही होते हैं, जिनके विषयमें भगवान्ने स्वयं कहा है—

न पारसेष्ठयं न महेन्द्रधिष्ण्यं न सार्वभौमं न रसाधिपत्यम् । न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा मय्यर्षितात्मच्छित महिनान्यत् ॥ (श्रीमद्भा॰ ११ । १४ । १४ )

'जिसने मुझमें मन अर्पण कर दिया है वह मेरा अनन्य भक्त मुझे छोड़कर ब्रह्माजीका पद, इन्द्रका आसन, चक्रवतीं साम्राज्य, लोकाधिपत्य, योगजनित सिद्धियाँ ही नहीं, किन्तु मोक्षपदकी भी इच्छा नहीं करता है ।' अतः परा भक्तिका परमानन्द अनिर्धचनीय है। पराभक्तिप्राप्त भगवान्के भक्तोंको देहानुसन्धान भी नहीं रहता, उनकी परमानन्दमयी अवस्थाका वर्णन योगीश्वर कविने इस प्रकार किया है—

श्रण्यन् सुभद्राणि रथाङ्गपाणे-र्जन्मानि कर्माणि च यानि छोके । गीतानि नामानि तदर्थकानि गायन् विल्जो विचरेदसङ्गः ॥ एवंद्रतः स्विप्रयामकीस्यो जातानुरागो द्वरचित्त उच्चैः । इसस्यथो रोदिति रौति गाय-रयुन्मादबङ्गुस्यति छोकबाद्यः ॥ (श्रीमद्भा०११ । २ । ३९-४०)

'चक्रपाणि भगवान्के सुन्दर मङ्गलमय-कल्याणकारी जन्म और कमोंकी कथाओंका अषण करता हुआ एवं उन अन्म- कमों अनुसार महाजनोंद्वारा गाये गये नामों का लोक-लजा छोड़कर गान करता हुआ भगवान्का अनन्य भक्त संसारमें अनासक रहकर विचरता है। इस प्रकार अपने प्रियतम भगवान्के नाम-कीर्तनादिका वत धारण करते हुए जब प्रेमी भक्तको अनुराग उत्पन्न हो जाता है, तब वह प्रेमसे द्रियतिचत्त होकर विवशतया कभी तो—भगवान्को भक्तीं से पराजित समझकर—अहहास करने लगता है, कभी यह विचार कर कि हा! इतने कालतक में भगवद्विमुख क्यों रहा—रोने लग जाता है, कभी दर्शनोंकी उत्कट उत्कण्डासे चिछाने लग जाता है, कभी मावावेशमें भगवच्चिरत्र-गान करने लगता है और कभी—लोकातिरिक्त लावण्यसिन्धु भगवान्के स्वरूपका दर्शन करके—हर्षोद्रेकपूर्वक प्रेमविभोर और उन्मत्त होकर नृत्य करने लगता है।

### भक्तिके साधन

भक्तिका सर्वोपरि प्रधान एवं प्रथम साधन सत्सङ्ग है। भगवान्ने स्वयं श्रीमुखसे आज्ञा की है—

न रोजयित मां योगो न सांख्यं धर्म उद्धव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो नेष्टापूर्तं न दक्षिणा ॥ व्रतानि यज्ञश्चन्दांसि तीर्थानि नियमा यमाः । यथावरुन्धे सत्सङ्गः सर्वसङ्गापदो हि माम् ॥ (श्रीमद्भा० ११।१२।१-२)

ंहे उद्धव! यद्यपि योगै, सांख्ये, धर्म<sup>3</sup>, वेदाध्ययन, तर्पे, त्यागे, इष्टापूर्त, दान, वत, यज्ञ, वेद, तीर्थ, यम और नियमादि—ये सभी मुझे प्रसन्न करनेके साधन हैं; किन्तु जिस प्रकार अन्य समस्त सङ्गोंको निवारण करनेवाले सत्सङ्गके द्वारा मैं वशीभृत हो सकता हूँ, उस प्रकार योगादि उपर्युक्त साधनोंसे नहीं।

सत्सङ्गको इतना महत्त्व इसिलये दिया गया है कि भगवद्भक्ति सत्सङ्गके विना उपलब्ध नहीं हो सकती।

- १. असन, प्राणायामादि अष्टाङ्गयोग ।
- २. तत्त्वीके विवेचनात्मक प्रकृति-पुरुषके स्वरूप मा शान ।
- ३. सामान्य तथा अहिंसा आदि।
- ¥. कृष्कुचान्द्रायणादि ।
- ५. संन्यासधर्म ।
- ६. इष्ट —अभिहोत्रादि कर्म और पूर्त-पूर्ण, तालाव, देवस्थान, बाग आदिका निर्माण।

राजा रहूगणके प्रति परमहंस जडभरतजीने कहा है—
रहूगणैतत्तपसा न याति
न चेज्यया निर्वपणाद् गृहाहा ।
नच्छन्दसा नैव जछाग्निस्यविंना महरवादरजोऽभिषेकम् ॥

(श्रीमद्भा०५।१२।१२)

'हे रहूगण, भगवत्तत्त्वका ज्ञान, महापुक्षोंके चरणोंकी रज जबतक सिरपर धारण नहीं की जाती, न तपसे, न यज्ञादि कमोंसे, न अज्ञादिके दानसे, न संन्यासते, न वेदाध्ययनसे, न जल, अग्नि और सूर्यकी उपासनासे प्राप्त हो सकता है—यह तो सत्सङ्कसे ही प्राप्त हो सकता है।' सत्सङ्कर हारा भगवद्धक्तिका आविर्भाव किस प्रकार होता है, इस विषयमें भगवान् किपल्डेव कहते हैं—

सतां प्रसङ्गान्मम वीर्थसंविदो
भवन्ति हस्कर्णरसायनाः कथाः ।
तज्जोषणादाञ्चपवर्गवरमनि
श्रद्धा रतिर्भक्तिरनुक्रमिष्यति ॥
(श्रीमद्वा० १ । २५ )

भ्तत्पुरुपोंके निरन्तर सङ्गमें मेरे माहात्म्यसूचक चरित्रोंकी कार्नोमें मुधा वरसानेवाली हृदयाकर्षिणी कथा होती है, उन कथाओंके श्रद्धापृर्वक सेवनसे शीव्र ही हरि मगवान्में कमशः श्रद्धा, रति और भक्ति बढती जाती है।

सत्सङ्गके पश्चात् भगयद्धक्तिके अनेक साधन बहुत-से प्रसङ्कोपर श्रीमद्भागवतमें वतलाये गये हैं। स्वयं भगवान्ने भी उद्धवजीसे कथन किया है—

> श्रद्धामृतकथायां मे शश्वन्मद्वुकीर्तनम् । परिनिद्या च प्जायां स्तुतिभिः स्तवनं मम ॥ श्रादरः परिचर्यायां सर्वाङ्गेरभिवन्दनम् । मद्रक्तप्जाभ्यधिका सर्वभृतेषु मन्मितिः ॥ मद्र्येष्वङ्गचेष्टा च वचसा मद्गुणेरणम् । मय्यपंणं च मनसः सर्वकामविवर्जनम् ॥ मद्र्येऽर्थपरित्यागो भोगस्य च सुखस्य च । इष्टं दत्तं हुतं जसं मद्र्यं यद्वतं तपः ॥ एवं धर्मेर्मनुष्याणामुद्धवारमनिवेदिनाम् । मिय सञ्जायते भक्तिः कोऽन्योऽर्थोऽस्यावशिष्यते ॥

> > (श्रीमद्भाव ११ । १९।२०-२४)

अर्थात् निरन्तरे अमृतके समान मेरी कथामें श्रद्धाः मेरे नामों और गुणोंका कर्तिन, मेरी पूर्वामें अत्यन्त निष्ठाः स्तुतियोंद्वारा मेरा स्तवन, मेरी परिचैर्यामें आदर, सर्वाक्रेंसे मुझे प्रणाम, मेरे भक्तोंकी विशेषरूपसे पूजाः, सब प्राणियोंमें मुझे देखनाः, मेरे लिये सारे अर्ज्ञोंकी चेष्टाः, वार्ताल्यपमें भी मेरे ही गुणोंका वर्णन करनाः, मनको मुझमें अर्पण करनाः, सांसारिक सभी कामनाओंका त्याग करनाः, मेरे निमित्त द्वर्यः, भोग और मुखका त्यागं करनाः, मेरे लिये ही यर्डः, दान, होमः, जपः, तप और वत आदि सब कर्म करनाः। हे उद्धव! इन धर्मोंके द्वारा आत्मनिवेदन करनेवालेको मेरी प्रेमलक्षणा भक्ति प्राप्त हो जाती है। फिर उसके लिये कुछ भी साधन अथवा साध्य शेष नहीं रह जाता।

यहाँ यह बात ध्यानमें रखने योग्य है कि जैसे अन्य कोई साध्य वस्तु प्राप्त हो जानेपर उसके साधनोंका त्याग कर दिया जाता है, वैसे यहाँ प्रेमलक्षणा भक्तिके जो श्रवण, कीर्तन आदि साधन हैं, उनका त्याग नहीं किया जाता; क्योंकि अवण, कीर्तनादि साधन तो प्रत्युत उत्तरोत्तर भक्तिको सहस्रगुण परिचर्द्धन करनेवाले ही हैं और भक्तके अति प्रिय हैं।

#### साधन-भक्ति

उपर्युक्त भगवद्वाक्यों में जो भेमलक्षणा भक्ति साधन कथन किये गये हैं। उनमें भवणादि बहुत-सी साधन-भक्तियोंका समावेश हो जाता है। प्रधानतया---

> श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पावसेवनम् । श्रचनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥

श्रवण, कीर्तन, स्मरण, पादसेवन, अर्चन, वन्दन, दास्य, सख्य और आत्मिनवेदन—यह नवधा मित्त बहुमतसे साधन-मित्त ही है। इनमें प्रत्येकका वर्णन श्रीमद्भागवतमें अनेक स्थलींपर बहुत विद्यदरूपसे किया गया है और वह प्रासिक्तक भी है, किन्तु विस्तारमयसे इनके विषयमें स्पष्टीकरण इस लेखमें नहीं किया गया है। यह भी महत्त्वपूर्ण विषय है, अतएव स्वतन्त्र लेखमें विद्यदरूपसे लिखने योग्य है।

#### 202

- यहाँ निरन्तर ( क्रश्वत् ) का सम्बन्ध कथा आदि समा साधनोंके साथ है।
- २. आवाहनादि षोडशोपचार पूजा ।
- २. भगवान्के मन्दिर आदिका परिमार्जन आदि, जैसा कि 'सम्मार्जनोपलेषाभ्यां सेकामण्डलवर्त्तनैः । गृहशुश्रृषणे महां दासवबद-मायया ॥' (श्रामद्भा० ११ । १९ । ३९ ) में कहा है ।
  - ४. दोनों पैर, दोनों हाथ सीधे पसारकर दण्डके समान सीधा होकर सिर, मन, बुद्धि और वाणीसहित साष्टाङ्क प्रणाम करना ।
- ५. भगवान्के आराधनके निमित्त उद्यान-निर्माण, उत्सवादिके निर्वाहके लिये द्यामादिककी जीविक। निकालना—जैसा कि भागवतके ११। २७। ३८-३९ श्रोकीमे कहा है । अङ्गोका प्रयोग करना । जैसा कि 'स वै मनः कृष्णपदार्शवन्दयोः '' '' 'इत्यादि भागवतके ९। ४। १८-२० तक तीन श्रोकीमें अम्बरीषके प्रवरणमे सारे अङ्गोका भगवान्के लिये प्रयोग किया जाना कहा गया है।
  - ६. भगवान्के निमित्त मन्दिर और उत्सवादिमें द्रव्य व्यय करना ।
  - लौकिक भोग और सुखोंकी तो बात हा बया, त्रैलोबयके ऐश्वर्यके लिये भी भषवान्के भजनका त्याग न करना कहा है—
     त्रिमुवनविभवहेतवेऽध्यकुण्ठस्मृतिरिजितात्मसुरादिभिविंमृग्यात् । न चलति भगवत्पदारिबन्दाल्लबनिमिषार्थमपि यः स वैष्णवाम्रयः॥
     (श्रामद्भाण ११ । २ । ५३ )
  - ८. जैसा कि भगवान्ने श्रीमद्भगवद्गीतामें भी कहा है --यत्करोपि यदश्रासि थञ्जुहोधि ददासि यत्। यत्तपस्यसि कौनतेय तस्करूष्य मदर्पणम्॥
    (९।२७)

## भागवती साधना

(लेखक--पं श्रीबकदेवजी उपाध्याय, एम् ० ए०, साहित्याचार्य)

श्रीमद्भागवत संस्कृत-धार्मिक-प्रन्थोंमें एक अनुपम स्थान रखता है। उसके समान अन्य प्रन्थ मिलना विल्कुल असम्भव-सा है—वह प्रन्थ जिसमें पाण्डित्य तथा कवित्य दोनोंका मणिकाञ्चन योग हो, सिवा इस प्रन्थरक हमारे लिये सुल्म नहीं है। 'विद्यावतां मागवते परीक्षा' इस सुप्रसिद्ध लोकोक्तिसे प्रन्थकी दुरूहताका परिचय भी पर्याप्तमात्रामें हो सकता है। अतः भागवतमें किस साधना-पद्धतिका किस प्रकारसे उछ्छेल किया गया है, इसका ठीक-ठीक विवेचन मागवतके पारहश्चा विवेचक विद्वान् ही साङ्गोपाङ्करूपसे कर सकते हैं; परन्तु फिर भी अपनी बुद्धिसे इस विषयका एक छोटा-सा वर्णन पाठकोंके सामने इस आशासे प्रस्तुत किया जाता है कि अधिकारी विद्वान् इसका यथातथ्य विस्तृत निरूपण प्रस्तुत करें।

हमारे देखनेमें भागवती साधनाका कुछ विस्तृत वर्णन द्वितीय स्कन्धके आरम्भमें तथा तृतीय स्कन्धके कपिलगीता-वाले अध्यायोंमें किया गया मिलता है । कपिलकी माता देवहृतिके सामने भी यही प्रश्न या कि भगवान्के पानेका सुलभ मार्ग कौन-सा है। इसी प्रश्नको उन्होंने अपने पुत्र कपिलजीसे किया। जिसके उत्तरमें उन्होंने अपनी माताकी कल्याण-बृद्धिसे प्रेरित होकर अनेक ज्ञातव्य बातें कही हैं। परन्तु सबसे अधिक आवश्यकता थी इसकी राजा परीक्षितको। उन्होंने ब्राह्मणका अपमान किया था; सातवें दिन उन्हें अपना भौतिक पिण्ड छोड़ना या । वस, इतने ही खल्पकालमें उन्हें अपना कल्याण-साधन करना था। बेचारे बढ़े विकल थे, बिलकुल बेचैन थे । उनके भाग्यसे उन्हें उपदेष्टा मिल गये शकदेव-जैसे ब्रह्मज्ञानी। अतः उनसे उन्होंने यही प्रश्न किया-हे महाराज, इतने कम समयमें क्या कल्याण सम्पन्न हो सकता है ! पर अकदेवजी तो सच्चे साधककी खोजमें थे । उन्हें ऐसे साधकके मिलनेपर नितान्त प्रसन्नता हुई । इक्कदेवजीने परीक्षितसे कहा कि भगवान्से परोक्ष रहकर बहुत-से वर्षोंसे क्या लाभ है ? भगवान्से विमुख रहकर दी जीवन पानेसे भला, कोई फल सिद्ध हो सकता है ! भगवान्के स्वरूप-को जानकर उनकी सिन्निधिमें एक क्षण भी विताना अधिक लाभदायक होता है। जीवनका उपयोग तो भगवश्वर्चा और भगवद्गणकीर्तनमें है। यदि यह सिद्ध न हो सके, तो दीर्ध जीवन भी पृथ्वीतलपर भारभूत है। खट्वाङ्कनामक राजर्षिने इस जीवनकी असारताको जानकर अपने सर्वस्वको छोड़कर समस्त भयोंको दूर करनेवाले अभय हरिको प्राप्त किया। तुम्हें तो अभी सात दिन जीना है। इतने कालमें तो बहुत कुछ कल्याण-साधन किया जा सकता है।

इतनी पूर्वपीठिकाके अनन्तर शुकदेवजीने भगवती भागीरथीके तीरपर सर्वस्व छोडकर बैठनेवाले राजा परीक्षितसे भागवती साधनाका विस्तृत वर्णन किया । अष्टाङ्क योगकी आवश्यकता प्रायः प्रत्येक मार्गमें है । इस भक्तिमार्गमें भी बह नितान्त आवश्यक है । उन्होंने कहा कि साधकको चाहिये कि किसी एक आसनपर बैठनेका अभ्यास करके उस आसनपर पूरा जय प्राप्त कर ले। अनन्तर प्राणींका पूरा आयमन करे। संसारके किसी भी पदार्थमें आसक्ति न रक्खे । अपनी इन्द्रियोंपर पूर्ण विजय प्राप्त कर ले। इतना हो जानेपर साधकका मन उस अवस्थामे पहुँच जाता है, जब उसे एकाग्रता प्राप्त हो जाती है । अपने मनको जिस स्थानपर लगावेगा, उस स्थान-पर वह निश्चयरूपसे टिक सकेगा। अभी भगवान्के स्यूल रूपका ध्यान करना चाहिये। भगवानुके विराट् रूपका ध्यान सबसे पहले करना चाहिये । यह जगत् ही तो भगवान्का रूप है । 'हरिरेव जगजगदेव हरिहरितो जगतो नहि भिन्न-तनः । इस जगत्के चौदहीं लोकोंमें भगवान्की स्थिति है। पाताल भगवान्का पादमूल है, रसातल पैरका पिछला। भाग है, महातल पैरकी एड़ी है, तलातल दोनों जङ्काएँ हैं, सुतल जान्-प्रदेश है और दोनों ऊरु वितल तथा अतल लोक हैं । इस प्रकार अघोलोक भगवत-शरीरके अधोभागके रूपमें है। भूमितल जघनस्थल है तथा इससे ऊर्ध्वलोक ऊपरके भाग हैं। सबसे ऊपर सत्यलोक या ब्रह्मलोक भगवानका मस्तक है। इस जगहपर भागवतकारने भगवानके विराट रूपका वर्णन बड़े विस्तारके साथ किया है। जगतुकी जितनी चीज़े हैं, वे सब भगवान्का कोई-न-कोई अंग या अंश अवस्य हैं। जब यह जगत् भगवान्का ही रूप ठहरा, तब उसके भिन्न-भिन्न अंगोंका भगवान्के भिन्न-भिन्न अवयव होना उचित है। यह हुआ भगवान्का स्थविष्ठ—स्थूल-तम खरूप । साधकको चाहिये कि इस रूपमें इस प्रकार अपना मन लगाये, वह अपने स्थानसे किञ्चिन्मात्र भी चलायमान न हो । जबतक भगवान्में भक्ति उत्पन्न न हो जाय, तबतक इस स्थूलरूपका ध्यान नियतरूपसे साधक-को अपनी नित्यिकयाओं के अन्तमें करना चाहिये। कुछ लोग इसी साधनाको श्रेष्ट समझकर इसीका उपदेश देते हैं।

पर अन्य आचार्य अपने भीतर ही हृदयाकाशमें भगवानुके स्वरूपका ध्यान करना उत्तम बतलाते हैं और वे उसीका उपदेश देते हैं। आसन तथा प्राणपर विजय प्राप्त कर लेनेके अनन्तर साधकको चाहिये कि अपने हृदयमें भगवानके खरूपका ध्यान करे। आरम्भ करे भगवानके पादसे और अन्त करे भगवान्के होठोंकी मृदल मधुर मुसुकानसे । 'पादादि यावडसितं गदाभृतः' का नियम भागवतकार बतलाते हैं। नीचेसे आरम्भ कर ऊपरके अङ्गी-तक जाय और एक अङ्गका ध्यान निश्चित हो जाय, तब अगले अङ्गकी ओर बढे। इस प्रकार करते-करते पुरे स्वरूपका ध्यान दृढ रूपसे सिद्ध हो जाता है। इस तरहके ध्यानका विश्वद वर्णन तृतीय स्कन्धके २८ वें अध्यायमे किया गया है। पहले पहल उस रसिकशिरोर्माणके पैरसं ध्यान करना आरम्भ करें। श्रीभगवान्के चरण-कमल कितने सुन्दर हैं! उनमें यक्र, अङ्करा, ध्वजा, कमलके चिह्न विद्यमान हैं तथा उनके मनोरम नख इतने उज्ज्वल तथा रक्त हैं कि उनकी प्रभासे मनुष्योंके हृदयका अन्धकार आप-से-आप दूर हो जाता है। श्रीभागीरथीका उद्गम इन्हींसे हुआ है । ऐसे चरणों में चित्तको पहले लगावे । जब वह वहाँ स्थिररूपसे स्थित होने लगे।

तय दोनों जानओंके ध्यानमें चित्तको रमावे। तदनन्तर ललित पीताम्बरसे शोभित होनेवाले ओजके खजाने भगवानुकी जङ्काओंपर ध्यान लगावे। तदनन्तर ब्रह्माजीके उत्पत्तिस्थानभूत कमलकी उत्पत्ति जिससे हुई है, उस नाभिका ध्यान करें । इसी प्रकार वक्षःस्थल, बाहु, कण्ठ, कण्ठस्थ मणि, इस्तस्थित शक्क, चक्र, पद्म, गदा आदिका ध्यान करता हुआ भगवान्के मुखारविन्दतक पहुँच जाय । तदनन्तर कुटिल कुन्तलसे परिवेष्टित, उन्नत भूसे सुशोभित, मीनकी भाँति चपल नयनोंपर अपनी चित्त-वृत्ति लगावे। मनुष्योंके कल्याणके लिये अवतार धारण करनेवाले भगवान्के कपा-रससे सिक्त, तापत्रयकी शमन करनेवाली चितवनको अपने ध्यानका विषय बनावे । अन्तमें भगवान्के होटोंपर विकसित होनेवाली मन्द मुसुकानमें अपना चित्त लगाकर बस, वहीं हद धारणासे टिक जाय । वहाँसे टले नहीं । वहीं अन्तिम स्थान ध्यानका हुआ । पर इस स्थानपर निश्चितरूपसे स्थित होनेका प्रधानतम उपाय हुआ भक्तियोग । जबतक हृदयमें भगवानके प्रति भक्तिका सञ्चार न होगा, तब-तक जितने उपाय किये जायँगे वे सर्वथा व्यर्थ मिद्ध होगे । अष्टाङ्क योग भी तो विना भक्तिके छुछा ही है -नीरस ही है। भक्ति होनेपर ही तो भक्तका प्रत्येक कार्य भगवान्की पजाका अङ्ग हो जाता है, अतः इस भक्तिका पहले होना सबसे अधिक आवश्यक है ।

अतः भागवतकारको पूर्वोक्त प्रकारकी ही साधना अभीष्ट है, क्योंकि भ्रुव आदि भक्तोंके चरित्रमें इसी प्रकारकी साधनाका उपयोग किया गया मिलता है।

### ~30 THE

# भजनमें जल्दी करो

भजन आतुरी कोजिये और बात में देर॥
और बात में देर जगत् में जीवन थोरा।
मानुष-तन धन जात गोड़ धरि करों निहोरा॥
काँच महल के बीच पवन इक पंछी रहता।
दस दरवाजा खुला उड़न को नित उठि चहता॥
भजि लीजैं भगवान पहीं में भल है अपना।
आवागीन छुटि जाय जनम की मिटे कलपना॥
पल्टू अटक न कीजिये चौरासी घर फेर।
भजन आतुरी कीजिये और बात में देर॥

# श्रीभगवान्के पूजन और ध्यानकी विधि

(अम्बरीय-नारद-संवाद)

राजा अम्बरीष - हे मुनियर ! श्रीहरिकी आराधनाको छोडकर ऐसा कोई भी प्रायश्चित मझे नहीं दिखायी देता। जिससे जीवोंके अपार पापोंका नाश हो जाय। सुना गया है कि श्रीहरिकी एक नजरसे ही सारी सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं। सब क्रेशोंके नाश करनेवाले उन केशवकी आराधना किस प्रकार की जाती है ! जगत्के स्त्री-पुरुष उन नारायणकी उपासना कैसे करें, हे मुने ! जगत्के हितके लिये आप मझको वही बतलाइये। सना है, भगवान भक्तिप्रिय हैं। अतः वे किस भक्तिसे प्रसन्न होते हैं, वह भक्ति कैसे होती है और कैसे सब लोग उनकी आराधना कर सकते हैं ?-यह सब बतलाइये । हे ब्रह्मन् ! हे ब्रह्मज्ञानियोंमें श्रेष्ठ ! आप श्रीहरिके प्यारे हैं, परम वैष्णव हैं और परमार्थतत्त्वके जाननेवाले हैं; इसीसे मैं आपसे पूछ रहा हूँ । सुना है, श्रीहरिका चरणोदक (गङ्गाजल) जिस प्रकार पवित्र करनेवाला है वैसे ही श्रीहरिविषयक प्रश्न भी प्रश्नकर्ता, श्रोता और वक्ता-सबको पवित्र कर देता है।

> दुर्कभो मानुषो देहो देहिनां क्षणमञ्जुरः । तन्त्रापि दुर्कमं मन्ये वेकुग्ठित्रयदर्शनम् ॥ संसारेऽस्मिन् क्षणार्द्धोऽपि सत्सङ्गः शेर्वाधर्नृणाम् । यस्मादवाष्यते सर्वे पुरुषार्थचनुष्टयम् ॥

'जीव-देहों मं मनुष्यदेह दुर्लभ है, परन्तु है वह क्षण-भक्कुर; इस दुर्लभ और क्षणभक्कुर मनुष्यदेहमें वैकुण्ठप्रिय— हरिके प्यारे संतके दर्शन और भी दुर्लभ हैं। इस संसारमें आधे क्षणका भी सत्सक्क मनुष्योंके लिये एक अमूल्य निधि है; क्योंकि इस सत्सक्किसे ही धर्म, अर्थ, काम और मोक्षरूप चारों पुरुषायोंकी प्राप्ति होती है।

हे भगवन् ! जैसे बच्चोंके लिये माता-पिताका मिलना महान् आनन्द और कल्याणका देनेवाला है, वैसे ही आपके दर्शन भी सब जीवोंके लिये कल्याणकारी हैं। "" अतएव हे भगवन्! आप मुझे भागवत धर्मका उपदेश कीजिये।

नारद —राजन ! आप स्वयं भगवान्के भक्त हैं। 'भगवान्की सेवा ही परम धर्म है' आप इस बातको भली-भाँति जानते हैं। जिन भगवान्की आराधना करनेसे सारे विश्वकी सेवा हो जाती है, जिन सर्वदेवमय हरिके सन्तुष्ट होने- पर सभी सन्तुष्ट हो जाते हैं और जिनके स्मरणमात्रसे महान् पातकोंका समृह डरकर उसी क्षण भाग जाता है, उन श्रीहरिकी ही सब प्रकारसे सेवा करनी चाहिये । जो समस्त कार्य-कारणोंके कारणके कारण हैं, जिनका कोई कारण नहीं है; जो जगन्मय होकर जगत्के जीवोंके रूपमें वर्तमान हैं, जो अणु होते हुए ही बृहत्, कृश होते हुए ही स्थूल, निर्मुण होते हुए ही महान् गुण-पान् हैं उन जन्मत्रपातीत अज भगवान् श्रीहरिका ध्यान करना चाहिये । हे पुरुषश्रेष्ठ ! आप भागवत धर्मके विपयमें सब कुछ जानते हुए भी जगत्के कल्याणके लिये ही मुझसे पूछ रहे हैं । भगवान्की कथा ऐसी ही है, उसका कीर्तन साधुओंके आत्मा, मन और कार्नोंको तृप्त करनेवाला है । हसीलिये आप मुझसे पृछ रहे हैं ।

ज्ञानी पुरुष जिनको परम ब्रह्म और परात्पर प्रधान कहते हैं, जिनकी मायासे इस समस्त विश्वका अस्तित्व हैं, वे ही अच्युत भगवान् हैं। भक्तिपूर्वक पूजा करनेपर वे पुत्र, कलत्र, दीर्घ आयु, राज्य, म्वर्ग और मोक्ष आदि सभी अभीष्ट प्रदान करते हैं। उनकी पूजाके कायिक, वाचिक और मानसिक—तीन प्रकारके ब्रत होते हैं—

दिनमें एक बार अयाचित पवित्र भोजन करना और रातको कुछ न खाना कायिक त्रत है।

वेदाध्ययन, श्रीभगवान्के नाम-गुणोंका कीर्तन, सत्य बोलना और किसीकी निन्दा-चुगली न करना वाचिक व्रत है। और—

अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, निष्कपटता आदि मानसिक बत हैं। इनसे श्रीहरि सन्तुष्ट होते हैं।

श्रीहरिके नामोका कीर्तन सदा सर्वत्र किया जा सकता है, इसमें कोई अशौच वाधक नहीं होता । श्रीहरिका कीर्तन ही मनुष्यको भलीभाँति युद्ध करता है । वर्णाश्रमधर्मका पालन करनेवाले पुरुषोंको एकमात्र श्रीभगवानको ही परम पुरुष और उद्धारके एकमात्र साधन मानकर सदा उन्हींका आराधन करना चाहिये । खिवोंको चाहिये कि वे दयामय श्रीभगवान्को परमपित मानकर सदाचारका पालन करती हुई मन,वचन और शरीरका संयम करके उन्हींकी आराधना करें।

सा० अं० ५०--

श्रीभगवान् भक्तिप्रिय हैं, वे केवल भक्तिसे जितने सन्तृष्ट होते हैं उतने पूजन, यह और व्रतसे नहीं होते । भगवान्की पूजाके लिये ये बाठ पुष्प सर्वोत्तम हैं-अहिंसा, इन्द्रियनिग्रह, प्राणियोंपर दया, क्षमा, मनका निग्रह, ध्यान, सत्य और श्रद्धा। इन बाठ प्रकारके पुष्पोंसे पूजा करनेपर भगवान् बहुत ही प्रसन्न होते हैं।

सूर्य, अग्नि, ब्राह्मण, गौ, भक्त, आकाश, वायु, जल, पृथ्वी, आत्मा और समस्त प्राणी—ये सभी भगवान्की पूजाके स्थान हैं। अर्थात् इनको भगवान्से पूर्ण—भगवान् समझकर इनकी सेवा करनी चाहिये। इनमें गौ और ब्राह्मण प्रधान हैं। जिसके पिनुकुल और मानुकुलके पूर्वपुष्प नरकोंमे पढ़े हों, वह भी जब श्रीहरिकी सेवा-पूजा करता है तो उन सबका नरकसे उसी क्षण उद्धार हो जाता है और वे स्वर्गमें चले जाते हैं। जिनका चिक्त विश्वमय वासुदेवमें आसक्त नहीं है, उनके जीवनसे और पशुकी तरह चेष्टा करनेस क्या लाभ है!

## किं तेषां जीवितेनेह पशुवचिष्टितेन किम्। येषां नृ प्रवणं वित्तं वासुदेवे जगन्मये॥

अब श्रीभगवान् के ध्यानकी महिमा सुनिये — हे राजन् ! अग्निरूपधारी दीपक जैसे वायुरहित स्थानमें निश्चल भावसे जलता हुआ सारे अन्यकारका नारा करता है, वैसे ही श्रीकृष्णका ध्यान करनेवाले पुरुष सब दोषोंसे रहित और निरामय हो जाते हैं। वे निश्चल और निराश होकर वैर और प्रीतिके बन्धनोंको काट डालते हैं और शोक, दुःख, भय, ह्रेप, लोभ, मोह एवं भ्रम आदि इन्द्रिय-विषयोंसे सर्वया छूट जाते हैं। दीपक जैसे जलती हुई शिखांके द्वारा तेलका शोपण करता है, वैसे ही श्रीकृष्णका ध्यान करनेवाला पुरुष ध्यानरूपी अग्निसे कमोंको जलाता रहता है। अपनी-अपनी स्थिति और रुचिके अनुसार भगवान्के निराकार और साकार दोनों ही रूपोंका ध्यान किया जा सकता है। निराकारध्यान करनेवाले विचारके द्वारा शानदृष्टिसे इस प्रकार देखें—

वं परमात्मा हाथ-पैरवाले न होकर भी सब वस्तुओंको

महण करते हैं और सर्वत्र जाते-आते हैं। मुख-नासिका न होनेपर भी वे आहार करते और गन्ध सूँघते हैं। कान न होनेपर भी वे जयत्यित सर्वसाक्षी मगवान सब कुछ सुनते हैं। निराकार होकर भी वे पञ्चेन्द्रियोंके वश होकर रूपवान् से प्रतीत होते हैं। सब लोकोंके प्राण होनेके कारण वे ही चराचरके द्वारा पूजित होते हैं। वे जीभ न होनेपर भी वेद-शास्त्रानुकूल सब वचन बोलते हैं। त्वक् न होनेपर भी समस्त शीतोष्णादिका स्पर्श करते हैं। वे सर्वदा आमन्दमय, एकरस, निराश्रय, निर्मुण, निर्मम, सर्वव्यापी, सर्वदिव्यगुणसम्पन्न, निर्मल ओजरूप, किसीके वश न होनेवाले, सर्वदा अपने वशमें रखनेवाले, सबको यथायोग्य सब कुछ देनेवाले और सर्वन्न हैं। उनको कोई मॉ नहीं उत्यन्न करती, वे ही सर्वमय विभ हैं।

जो पुरुप एकान्त चित्तसे इस प्रकार ध्यानके द्वारा सर्वमय भगवान्को देखता है, वह अमृतं अमृतमय परम-धामको प्राप्त होता है।

अब साकारध्यानके विषयमें मुनिये---

अनका सजल मेघोंके समान स्थामवर्ण और अत्यन्त चिकना शरीर है। सूर्यके समान शरीरका तेज है। उन जगत्पति भगवानके चार बड़ी सुन्दर भुजाएँ हैं। दाहिनी भुजाओंमें महामणियोंसे जड़ा हुआ शङ्ख और भयानक असुरोंको मारनेवाली कौमोदकी गदा है। बायीं भुजाओंमें कमल और चक शोभा पा रहे हैं। भगवान शार्क्न भनुष धारण किये हैं। उनका गला शक्कके समान, गोल मुखमण्डल और नेत्र कमल-पत्रके सदृश हैं। उन हृषी-केशके कुन्द-सं अति सुन्दर दॉत हैं । उन पद्मनाभ भगवानुके अधर प्रवालके तुस्य लाल हैं, मस्तकपर अत्यन्त तेजपूर्ण उज्ज्वल किरीट शोभा पा रहा है। उन केशव-भगवान्के हृदयपर श्रीवत्सका चिह्न है, वे कौस्तम मणि धारण किये हुए हैं। उन जनार्दनके दोनों कानोंमें सूर्यके समान चमकते हुए कुण्डल विराजमान हैं। वे हार, बाजूबंद, कड़े, करधनी और अँगुठियोंके द्वारा विभूषित हैं और स्वर्णके समान पीताम्बर धारण किये गरुडजीपर विराजित हैं।

हे राजन् ! पापसमूहका नाश करनेवाले भगवान्के साकार स्वरूपका इस प्रकार ध्यान करनेसे मनुष्य शारीरिकः वाचिक और मानसिक—तीनों पापोसे छूट जाता





अन्यावा ४२

है और सारे मनोरयोंको पाकर तथा देवताओंके द्वारा पूजित होकर श्रीभगवानके दिव्य परमधामको प्राप्त होता है। यं यं चाभिरूषेत् कामं नं तं प्राप्तोति निश्चितम् । पूरुयते देववरोश्च विष्णुस्रोकं स गण्छति ॥ (पश्चुराणके आधारपर)

#### ~-∋**∳**G:~

## गोतामें तत्वों, साधनों और सिद्धियोंका समन्वय-साधन

( लेखक-दीवान बहादुर के॰ एस्॰ रामस्वामी शास्त्री )

ऑगस्ट कोंतेने बहुत ठीक कहा है कि प्रत्येक सिद्धान्त एक पूर्वपक्ष बनता है, उससे उसका उत्तरपक्ष उत्पन्न होता और फिर दोनोंका एक महान समन्वय साधित होता है। गीता इसी प्रकारका एक महान समन्वय-प्रनथ है। इसमें तत्त्वोंका समन्वय है। साधनाओंका समन्वय है और सिद्धियों-का समन्वय है। हमलोग गीताको तबतक ठीक तरहसे नहीं समझ सकते, जनतक इसकी इस स्तुतिके यथार्थ मर्मको न समझें कि 'सब उपनिषदें गौएँ हैं। अर्जुन बछड़े हैं और श्रीकृष्ण दूधके दुहनेवाले हैं तथा गीतारूपी अमृत ही दूध है। गौएँ भिन्न-भिन्न रंगकी हो सकती हैं। उनके डील-डौल भी अलग-अलग हो सकते हैं; पर जो दूध उनसे दुहा जाता है वह ग्रुप्न ही होता है। और सब गौओंका दूध मिलकर एक हो जानेसे वह बड़ा ही उत्तम आहार बनता और उसमें विविध रस लिये हुए एक रसका विलक्षण माधुर्य उत्पन्न होता है। यही नहीं, गीता स्वयं एक 'उपनिषद्, ब्रह्मविद्या और साथ ही योगशास्त्र' कहाती है। इसका यह अभिप्राय है कि गीता अज्ञानको नष्ट करती और ज्ञानका प्रकाश देती है और केवल लक्ष्यको ही परिलक्षित नहीं कराती प्रत्युत उसका रास्ता भी दिखाती है।

जिस धार्मिक आचार-विचारकी भूमिपर गीता प्रतिष्ठित है, उसको ध्यानमें रखते हुए यदि हम गीताके महत्त्वको समझनेका यन करें तो इसके समन्वयका स्वर और भी अधिक स्पष्ट सुनायी दे । आधुनिक संस्कृति धर्म और तत्त्व-शानको एक दूसरेसे अलग रखती है और इसपर उसको गर्व मी है । परन्तु भारतीय संस्कृतिका यह तरीका नहीं है । सदासे ही उसने धर्म और तत्त्वशानको परस्परसम्बद्ध रक्खा है । इसी प्रकार आशा और निराशा, अइम् और इदम्, अद्धेत और देत, एकेश्वरत्व और बहुदेवत्व, प्रकृति और परमेश्वर, माया और लीला, त्याग और भोग इत्यादि विचारों और मार्थोका एक दूसरेके साथ सर्वथा पार्थक्य हिन्दस्थानमें कभी रहा ही नहीं है । यह भी स्मरण रहे कि हिन्दस्थानमें शानका

लक्ष्य जीवनका सञ्चा मार्ग ही रहा है, केवल बौद्धिक विश्लेषण-का मानस विलास नहीं। यह लक्ष्य केवल इसी जीवनके ही मार्गका नहीं या बल्कि परम जीवनके मार्गका भी। केवल न्यायशास्त्रको अथवा धर्मशास्त्रको ही हिन्दुओंने जीवनका अथ और इति नहीं माना। धर्मशास्त्रमे भी स्वत्वोंकी अपेक्षा कर्त्तत्वोंपर ही अधिक ध्यान दिलाया गया है और न्याय-शास्त्रतकमें यह बात मान ली गयी है कि न्यायशास्त्रके परे भी कोई और चीज है। जगत्को (जो अपरा प्रकृति है) मग-वान्का मन्दिर मानना, सब जीवोंको (जो परा प्रकृति है) प्यार करना और इन दोनोंमें आत्मरूपसे रहनेवाले भगवान्-की प्रगाद रागमयी भक्ति करना हिन्दू-तत्त्वज्ञानका सार-मर्म रहा है।

आधुनिक हिन्दू-तत्त्वशोधनविद्या (Indology) का दिमाग तो बहुत ऊँचा है, परन्तु हिन्दू-संस्कृतिकी शोभाको उसकी आँखें अभी प्रायः नहीं देख सकी हैं । इसने वेदोंमें वर्णित विपयोंको प्राकृत दृश्योंका वैदिक देवकरण कहा है और इन देवताओंकी स्तुति, अर्ची, यजन आदिको अनेक-देवबाद और देवविशेषवाद आदि मनमाने नाम दिये हैं। परन्तु यथार्थमें वेदोंने इन सब देवोंको एक ही कहा है और ईश्वरको जगतमें अन्तःस्थित तथा जगतके परे भी माना है---'अग्नि यमं मातरिश्वानमाहः । एकं सद्विप्रा बहुधा वदन्ति ।' इत्यादि वेदोंकी देवस्तुति केवल प्रकृतिपर देवत्वका आरोप या वेदोंका बहुधा देवाभिधान अनेकदेववाद नहीं है। ऋग्वेदके भृषि दिव्य प्रकृति (गोपा भृतस्य ) के व्यक्त भावस्वरूप धर्मके अनुशासनको जितना जानते थे, उतना ही प्रकृतिके विधानको भी जानते थे। अद्भैतवाद, विश्वदेवतावाद आदिकी जो आधुनिक परिभाषाएँ ( मोनिज्म, पैनथीज्म ) हैं, वे बहे चकरमें डालनेवाली हैं। हिन्दुओंका सिद्धान्त तो सदासे यही रहा है कि ईश्वर ही जगत्का उपादान और निमित्त कारण है और वह जगतमें अन्तःस्थित भी है और जगतके परे भी है तथा व्यष्टिपुरुष और समष्टिपुरुष तत्त्वतः दोनों एक हैं।

'हिन्दू-तत्त्वशोधनविद्या' का यह आविष्कार है कि पुनर्जन्म वैदिक सिद्धान्त नहीं है, वेद तो स्वर्ग और नरकको नित्य मानते हैं। इस अभिनव विद्याका फिर यह भी कहना है कि उपनिपदोंके सिद्धान्त वेदोंके विरुद्ध हैं, उपनिपदोंने वेदोंके कर्मकाण्डको तहस-नहस कर डाला। भारतीय हिन्दू-तत्त्वशोधक भी इन सब विपयोंमें तोतेकी तरह वही बात रटा करते हैं, जो उन्हें इस विद्याक उनके पाश्चान्य गुरुओंने पढ़ा दी है। इस संकुचित अन्धानुकरण-प्रणालीको वेदव्यासम्बद्धा और गीताके वचनोंकी समन्वय-दृष्टिके सामने रखकर देखा जाय तो इसका विकृत रूप आप ही देख पढ़ेगा और समन्वयके सिद्धान्तकी महत्ता प्रकट होगी। भगवान् गीतामें कहते है—

## वेदेश्च सर्वेरहमेव वेद्यो वेदान्तकृद्वेदविदेव चाहम् ॥

(१५।१५)

बात यह है कि 'मत्यं ज्ञानमनन्तम' का सिद्धान्त और विश्वके देवताओं के अनेकत्वका सिद्धान्त-ये दोनों परस्पर-विरोधी सिद्धान्त नहीं हैं बल्कि एक ही सुसङ्गत, सुसमन्वित, एकीभत सिद्धान्तके दो अङ्ग हैं। सगुण और निर्गुणके सम्बन्धमें जो अधिय विवाद पीछे चले, उनको गीताके ही समन्वय-साधक वचनोसे शान्त करनेका प्रयास हुआ या। ईश्वरको जगत्-सम्बन्धसे देख सकते हैं अथवा जगद्रहित दृष्टिसे भी देख सकते हैं। ईश्वरका जगत्कर्त्तत्व और ईश्वरका आनन्द्रमय स्वरूप—इन दोनोमं भला कौन-सी तात्त्विक विसंवादिता है ! 'तज्जलानिति शान्त उपासीत' इस छान्दोग्य श्रुतिके साथ 'नेदं यदिदमपासते' इस केनोपनिषन्मन्त्रका कौन-सा ऐसा विरोध है जो नहीं मिट सकता ? आरम्भवाद, परिणामवाद और विवर्त्तवाद क्या एक दूसरेके ऐसे शत्र हैं जिनमें मेल नहीं हो सकता १ क्या मायाको असत् और भ्रमके साथ ही समासीन करना होगा और अविद्याको अज्ञान और अबोधके साथ ? क्या ये दोनों ही नाम-रूप साधक तत्त्व नहीं हें ? अनन्त ब्रह्मका सान्त होना वैसा ही आश्चर्यमय है जैसा जगत और जीवका ब्रह्म होना है। जीव कर्ता और भोका है और जगत वह चीज है जो बदलती रहती और इस कर्तुत्व तथा भोक्तृत्वको अवसर देती है। ब्रह्म अनन्त नित्य आनन्द है । सामान्य जीवमें यह आनन्द कर्ज् त्व और भोक्तवरे आच्छन रहता है । अवतारों और जीवन्युक्त पुरुषोंमें यह आवरण नहीं होता । ब्रह्म अन्नेय नहीं है फिन्त परम शेय, परम भोग्य और परम भाव्य है ( 'अथ मर्त्योऽमर्त्यो

भवति', 'अत्र ब्रह्म समञ्जूते'।) ब्रह्म जामत्, स्वम्न, सुषुप्ति— इन तीनों अवस्थाओंके परे हैं । वह तुरीय क्या, बिस्क तुरीयातीत अवस्था है । यह जामत्-स्वमरहित सुषुप्तिकी अवस्था है । अहङ्कारको विवेक और वैराग्य, भक्ति और अवण-मनन-निदिध्यासनके द्वारा परिद्युद्ध करके ब्राह्मी स्थिति-में पहुँचाना होगा ।

मेरे कथनका यह अभिप्राय नहीं है कि भारतीय तत्त्वज्ञान बृद्धिशील नहीं था । मैं केवल यह कहना चाहता हैं कि बैदिक ऋषियोंको ऊँचे-से-ऊँचे तत्त्वोंके प्रत्यक्ष दर्शन हए थे, आप इसे दर्शन या अन्तःस्फृति जो चाहे कह लीजिये। इनके इन स्वान भवोंका पीछे विविध प्रकारसे समन्वय हुआ और जो सबसे महान् समन्वय हुआ, वही यह गीता है। प्रोफेसर रानडे ठीक ही कहते हैं कि 'उपनिषदोंमें कोई एक ही दर्शनप्रणाली नहीं है, बल्कि कितनी ही प्रणालियाँ हैं जो पर्वतश्रेणियों के समान एकके ऊपर एक उठती-सी देख पड़ती हैं और अन्तमें एकमेवाद्वितीय ब्रह्मको प्राप्त होती हैं।' हिन्दू इस सिद्धान्तको मानते हैं कि जगत् अनित्य और दुःखमय है। फिर हिन्दुओंका यह भी सिद्धान्त है कि जीवन परमानन्दका ही उद्रेक है। जो लोग इन दोनीं सिद्धान्तींको एक दूसरेको काटनेवाले समझते हैं, वे यह नहीं जानते कि हिन्दू जगत्को क्या समझते हैं। अज्ञान और राग ही मृत्यु और दुःखके कारण हैं; ज्ञान, त्याग और योग आनन्दके साधन ।

रागद्वेषवियुक्तैस्तु आत्मवङ्ग्रीर्वि धेयारमा

विषयानिन्द्रियैश्वरन् । प्रसादमधिगच्छति ॥

(गीता२।६४)

धर्म, अध्यात्मशास्त्र और योग-तीनों उपनिपदों में आकर एक हो जाते हैं। शाण्डिल्य जो कुछ कहते हैं उसके विरुद्ध याज्ञवल्क्यके कथनको मत हूँ छ लाइये, प्रत्युत दोनोंके वचनों में दोनोंके अनुभवों और अनुशासनोंकी जो परस्पर-पूर्त्ति है उसपर ध्यान दीजिये।

यहाँतक हमने उपनिषदोंकी इसिलये चर्चा की कि जबतक लोग ब्रह्मसूत्रींद्वारा साधित समन्वयकी हिष्टिसे उपनिषदोंकी ओर नहीं देखेंगे तबतक गीताको भी कदापि नहीं समझ सकते । ये तीन ग्रन्थ ही तो हमारे प्रस्थानत्रय हैं। गीतामें उपनिषदोंका स्वाद आ ही जाता है। गीताके कई क्षेत्रक कठोपनिषद्से लिये गये हैं—जैसे प्य एवं वेत्ति हन्ताहम् " " अन्ताहम् " अन्ताहम् स्वावताहम् " अन्ताहम् स्वावताहम् स्वावताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् स्वावताहम् अन्ताहम् अन्ताहम्याहम् अन्ताहम् अन्ताहम्याहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ताहम् अन्ता

इत्यादि, जो गीताके द्वितीय अध्यायके १९, २० और ४२ वें श्लोक हैं। माच भी कई उपनिषत्मन्त्रोंके गीतामें ज्यों-केत्यों आये हैं—जैसे भन कर्म लिप्यते नरें (ईशावास्य) उपनिषद्का यह भाव लिप्यते न स पापेन पद्मपत्रमिवाम्मसां इस प्रकार गीता (५।१०) में प्रतिष्वनित हुआ है। पुरुष-स्का पुरुषवर्णन और मुण्डकोपनिषद्का अभिर्मूषी चक्षुषी चन्द्रस्यों यह मन्त्र गीतान्तर्गत विश्वरूपवर्णनके पूर्वरूप हैं। कठोपनिषद्में जिस संसाररूप अश्वर्यश्वका वर्णन है। वही गीताके पन्द्रहवें अध्यायके अश्वर्यवर्णनका वीज है। अन्य अनेक उपनिषत्मन्त्र गीतामें प्रतिष्वनित हुए हैं।

यदि हम गीताके साधन-समन्वयको ध्यानमें ले आबँ तो इससे बड़ा लाभ हो सकता है यदि इस साधन-समन्वयका हम तत्त्वोंके समन्वयके साथ तथा सिद्धियोंके समन्वयके साथ समन्वय कर लें। गीता अध्याय २ के ५४ वें श्लोकका भाष्य करते हुए श्रीमत् शङ्कराचार्य कहते हैं—

'सर्वत्रैव हाध्यात्मशास्त्रे क्कृतार्थकक्षणानि यानि तान्येव साधनान्युपदिस्यन्ते यससाध्यत्वात् ।'

'अर्थात् अध्यात्मशास्त्रमें सर्वत्र ही जिसके जो लक्षण बतलाये गये हैं, वे ही उसकी प्राप्तिके साधनरूपसे उपदिष्ट होते हैं, क्योंकि वे यक्तसाध्य हैं।' इस प्रकार गीतामे मुक्त पुरुषके जो लक्षण बतलाये गये, वे ही मुक्तिके साधन हैं। साधन-समन्वयमें जो बात मुख्यतया ध्यानमें रखनेकी है, वह यह है कि साधनमात्र ही साधककी आत्मभूमिका तथा जगत् और ईश्वरसम्बन्धिन उसकी भावनाके अनुरूप ही हुआ करता है। साधनसम्बन्धी इस मूल सिद्धान्तका ध्यान न रहनेसे ही जगत्में नाना प्रकारके धार्मिक और साम्प्रदायिक झगड़े हुआ करते हैं।

गीताके तेरहवें अध्यायका यह बाईसवाँ स्ठोक बड़े महत्त्वका है---

> उपद्रष्टानुमन्ता च भर्ता भोका महेश्वरः। परमात्मेति चाप्युक्तो देहेऽस्मिन् पुरुषः परः॥

इससे यह मालूम होता है कि जीवात्मा जो परमात्मासे अभिन्न है, भिन्न-भिन्न दृष्टियोंसे देखा जा सकता है। हम उसे उसके जगत्मम्बन्धकी दृष्टिसे देख सकते हैं, जगत्में देख सकते हैं और जगत्में पृथक् भी देख सकते हैं। हम इसे जगत्में निमग्न भोक्तारूपमें या जगद्व्यवहारी कर्त्तारूपमें या मनके द्वारा होनेवाले कार्योंके अनुमन्तारूपमें अथवा साक्षी या स्रष्टा या निरपेक्ष ब्रह्मरूपमें देख सकते हैं। ये विभिन्न या स्रष्टा या निरपेक्ष ब्रह्मरूपमें देख सकते हैं। ये विभिन्न

भाव साधकके आत्मसाक्षात्कारके विभिन्न स्तर हैं। इस स्रोक-की नीलकण्ठी टीका इस प्रकार है--- 'पहले यह बत्तला चुके हैं कि गुणसङ्ग ही जन्मका कारण है। यह सङ्ग चार प्रकारका होता है-पुरुषका अपलाप और गुणोंकी ही प्रधानता हो अथवा पुरुषको अन्तर्भृत करके गुणोंकी प्रधानता हो अथवा गुणोंकी समप्रधानता हो या गुणोंकी अप्रधानता हो। पहले देह, इन्द्रिय, मन आदिरूप गुणसङ्घातको ही आत्मा जानकर भोक्ता बनता है। जैसे चार्वाकादि। दुसरे। गुणोंकी प्रधानतासे अपने अंदर वास्तविक कर्तृत्वादि-का अभिमान करके भर्ता बनता है--जैसे तार्किकादि। तीसरे, गुणोंकी समप्रधानतासे उस भोक्तत्वको, जो यथार्थमें गुणगत ही है, स्वयं असङ्ग होते हुए भी अपने अंदर वस्त्र-में भहातक (भिलावे) के चिह्नके समान, अनुमति दे लेता है--जैसे सांख्य। चौथे, गुणधर्मोंका अपनेसे कुछ भी लगाव न देख-कर यह गुणोंद्वारा होनेवाले कार्यका केवल दर्शक अर्थात उपद्रष्टा होता है, जैसे अपने यहाँ साक्षी। इन चारों प्रकारके गुणसङ्क्रियोंमें उपद्रष्टा उत्तम है, अनुमन्ता मध्यम, भर्त्ता अघम और भोक्ता अधमाधम है। वही जब गुणोंको वशमें करके क्रीडा करता है, तब महेश्वर कहाता है। सृष्टि-स्थिति-प्रलयका कर्ता जो जगदन्तर्यामी प्रभु है, वही गुणोंको दूर करके परमात्मारूपसे स्थित और उक्त होता है। इस प्रकार एक ही इस देहमें विद्यमान है जो पर है, गुणातीत है, जो गुणोंको अपने अंदर प्रलीन करके अखण्डैकरसरूपसे स्थित है। आत्मा गुणसङ्गसे पड्विध होता है। इसका यही प्रभाव है । अनुमन्ता, भर्त्ता और भोक्ता-इन रूपोंसे यह बद्ध होता है। उपद्रष्टा, महेश्वर, परमात्मा--इन रूपोंमें नित्यपुक्त एकमात्र है।

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि हमें आत्माकी इस कर्न्यृ त्य-भोक्तृत्व-अनुमन्तृत्व-भावनासे उठकर साक्षित्व और परमात्मा-के साथ एकत्वके भावको प्राप्त होना होगा । जीवात्मा और परमात्माका परस्पर सम्बन्ध बतलाते हुए गीता कहती है कि परमात्मा माता, पिता, बन्धु और स्वामी हैं और जीव उन्हींका एक अंदा है जो उनसे, अभिन्न है ।

पिताहमस्य जगतो माता धाता पितामहः । वेद्यं पविश्वमोङ्कार ऋक्साम यजुरेव च॥ गतिर्भर्ता प्रभुः साक्षी निवासः शरणं सुहृत् । प्रभवः प्रस्तयः स्थानं निधानं बीजमस्ययम् ॥

( 9 1 20, 26)

मभैवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातनः। (१५।७) क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि सर्वक्षेत्रेषु भारत । (१३।२)

क्या ये सब विभिन्न अनुभव परस्परिवसंवादी हैं ! कदापि नहीं। ये मिलन और एकत्वके उत्तरोत्तर उच्च स्तरीं के अनुभव हैं।

इसी प्रकार सगुण और निर्मुण ब्रह्म, अन्तर्भाव और परमभाव, मातृभाव और पितृभाव, पितभाव और ईश्वरभाव— इन सबमें जो सामञ्जस्य है, उसे साधना होगा। गीताके द्वादशाध्यायमें यह नतलाया गया है कि सगुण ब्रह्मके उपासक और निर्मुण ब्रह्मके उपासक दोनों ही एक ही ब्रह्मको पाते हैं—

ते प्राप्तुवन्ति मामेव सर्वभूतहिते रताः । (१२।४) तेषामहं समुद्धत्ती मृत्युसंसारसागरात् । (१२।७)

अपनी पुस्तक Problems of The Bhagavad Gita में जो 'कल्याण-कल्पतर' में प्रकाशित हो चुकी है, मैंने 'ब्रह्मयोग' (५।२१) और 'मद्योग' (१२।११) के भावोंको. स्पष्ट करनेका यत्न किया है। इनमें जो भेद है वह स्तरींका नहीं है, बल्कि ये दो प्रकारके अनन्त नित्य धाम हैं और दोनों ही परम आश्चर्य और आनन्दमय हैं। अर्जुन श्रीकृष्ण-को परम ब्रह्म, परम धाम, परम पवित्र, शास्वत पुरुप, आदिदेव, अज और विभु (१०।१२), ये विशेषण लगाते हैं। दूसरे अध्यायके ७२ वें क्षोकमें तथा नवें अध्यायके २४ से २६ तकके श्लोकोंमें 'ब्रह्मनिर्वाण' की विशेषरूपसे चर्चा हुई है और उतने ही विशिष्टरूपसे 'ब्रह्म'को परम अक्षर और आठवें अध्यायके तीसरे और चौथे श्लोकमें 'वासटेव' को अधियज्ञ कहा गया है। तेरहवें अध्यायके १२ से १७ तकके श्लोकोंमें 'श्रेय' परब्रह्मका विस्तृत वर्णन है और फिर उसी अध्यायके १४ वें स्ठोकमें भगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं कि मैं अमृत अव्यय ब्रह्म, शाश्वत धर्म और ऐकान्तिक सुखका धाम हूँ । इस प्रकार भगवद्भप साध्यके सम्बन्धमें गीताका समन्वय साधकरूप जीवके समन्वयका-सा ही अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है ।

जगत्सम्बन्धी जो समन्वय गीतामें है, वह भी हतना ही महत्त्वपूर्ण है। हमलोग इस समय जगत्की सत्यासत्यताके विषयमें एक बड़े चक्करमें पड़े हुए हैं। प्रश्न यह होता है कि यह दु:खालय है या आनन्दकन्दमें इसकी स्थिति है। गीता कहती है कि यह दु:खालय है, अद्याश्वत है (८।१५) और अनित्य है, असुख है (९।३३); पर इसी जगह

हम परमानन्दका सुधास्वादन भी कर सकते हैं— 'प्रसाद-मधिगच्छिति' (२।६४), 'प्रसादे सर्वदुः खानां हानिरस्योप-जायते' (२।६५) (पाँचर्वे अध्यायके २३ से २६ तक के स्रोक भी देखिये।), 'सुखेन ब्रह्मसंस्पर्शमत्यन्तं सुखमश्नुते' (६।२८), 'सुसुखं कर्तुमन्ययम्' (९।२)। दुः ख और मृत्युका कारण तो काम है। गीतामें मृत्तिका और घट, सुवर्ण और अलङ्कार, रज्जु और सर्प, शुक्तिका और रजत, महभूमि और मृगजल, ऐन्द्रजालिक और इन्द्रजाल इत्यादि प्रचलित उदाहरणोंका कोई पता नहीं है। श्रीकृष्ण केवल आकाश और वायु (९।६, १३।३२) तया सूर्य और पृथ्वी (१३।३३)का उदाहरण देते हैं। जगत् उत्पन्न किया भगवान्ते, धारण करते हैं उसे भगवान् और भगवान् ही उसमें व्यापक हैं। सूर्य, चन्द्र, अभिका जो तेज है यह उन्हींके तेजसे निकला है (अ०१५, श्लोक १२से १८ तक)।

दसवें अध्यायमें जगत्को भगवान्की विभृति कहा है। जगत् उत्पन्न होता है भगवान्से और भगवान्में ही लय होता है। भगवान्की महिमासे इसकी महिमा है और इसकी सत्यता पराश्रित है। जब हम निरपेक्ष ब्रह्मका विचार करते हैं और जगत्को उसका एक अशाश्वतरूप मानते हैं, तब हम विवर्त्तवादसे काम लेते हैं। जब हम अपनी दृष्टिको प्रत्येक कल्पमें आबद्ध न रखकर जगत्के पुनः-पुनः उत्पन्न होने और लीन होनेका दृश्य एक साथ देखते हैं, तब वह परिणाम-बाद होता है। जब प्रत्येक कल्पमें अपनी दृष्टिको परिसीमित करते हैं, तब आरम्भवाद ग्रहण करते हैं। रही मायाकी बात, वह बहुत कुछ मायिक ही है। मायावादके प्रवर्त्तक श्रीमत् शङ्कराचार्य नहीं हैं, न यह बौद्धोंके शून्यवादका ही संविधान है। माया वस्त उपनिषदकी है। ईशायास्यके—

#### 'हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम्।'

( सूर्यके सुवर्णपात्रके द्वारा सत्यका मुख छिपा हुआ है । )
— इस मन्त्रमें मायाका भाव स्पष्ट आ गया है ! मुण्डकोपनिषद्में वर्णित हृदयप्रनिय मायाका ही एक दूसरा रूप है ।
बृहदारण्यकके—

'असतो मा सङ्गमय तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्वोर्मा अग्रनं गमय ।'

इस मन्त्रमें माया एक तीसरे ही रूपमें सामने है। कठोपनिषद्के अधुवेषु ध्रुवं तत्' ये पद और एक रूपमें मायाको पेश करते हैं। माया कहने छे भ्रम और मिण्यात्वका बोध होता है। भाया' शब्दका प्रयोग शक्ति अर्थमें भी होता है (इन्ह्रो मायाभिः पुरुष्ठण ईयते)। श्वेताश्वतर उपनिषद्में माया, प्रकृति और शक्ति—तीनों शब्द एक ही अर्थमें प्रयुक्त हुए हैं (मायां तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरमः, देवात्मशक्तिं स्वगुणैर्निगृढाम्)। गीतामें मगवान्ने भाया' शब्दका प्रयोग अपनी प्रकृति और शक्तिके अर्थमें किया है—भ्प्रकृतिं स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया। (४।६) देवी होषा गुणमयी मम माया' (६।१४), भाययापहृतज्ञानाः' (६।१५), 'ईश्वरः सर्वभृतानाम् 'भामयन् सर्वभृतानि यन्त्रारूढानि मायया। (१८।६१)।

इस प्रकार एक दृष्टिसे जगत् ईश्वरको छिपाता है, दूसरी दृष्टिसे ईश्वरको प्रकट करता है। जब जगत्से ईश्वरका छिपाता होता है, तब मायाका अर्थ है मनुष्यके मनका भ्रम; जब उससे ईश्वरका प्राकट्य होता है तब मायाका अर्थ है विद्या। जब हम अनेकको एकके ही व्यक्त रूप देखते हैं, तब मायाका अर्थ है विद्या। जब हम अनेकको एकके ही व्यक्त रूप देखते हैं, तब मायाका अर्थ है शक्ति। जब हम एकको अनेकमे और अनेकको एकमें, विभिन्नतामें एकता और एकतामें विभिन्नता देखते हैं तब मायाका अर्थ है प्रकृति। जब हम अनेकको एक ही देखते और नानात्वको केवल अध्यारीप, तब मायाका अर्थ होता है भ्रम या मिथ्यात्व। सूर्य मेघनिर्माण करता है और उसके छोटे-छोटे जल-विन्दुओं स्वकोंपर इन्द्रधनुष चमकाता है, जिसमें तरह-तरहके रंग देख पड़ते हैं; ये सब रंग अनेक हैं, फिर भी हैं तो एक ही।

इसी दृष्टिसे गीताके साधनोंका जब हम विचार करते हैं तो यह देख पड़ता है कि इसमें सामन्वियक सिहण्णुता और सिहण्णु समन्वय भरा हुआ है। साध्यस्वरूप भगवान् इसमें सबको ग्रहण कर रहे हैं।

मम वर्त्मानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वशः। (२।२३;४।११)

समोऽहं सर्वभूतेषु न मे द्वेष्योऽस्ति न प्रियः। ये भजन्ति तु मां भक्त्या मिथ ते तेषु चाप्यहम्॥ (९।२९)

श्रीकृष्ण भावके भूखे हैं, बाह्य आडम्बरके नहीं

(९।३०, ३१)। सत्कर्म करनेवाला पुरुष कभी दुर्गतिको नहीं प्राप्त होता (६।४०)। भगवान् के भक्तका कभी नाश नहीं होता (९।३१)। गीता किसीकी श्रद्धा-बुद्धिमें भेद नहीं उत्पन्न करती (३।२६)। साध्य सनका एक है और वह है नित्य अनन्त परमानन्द। इसे पाने के अनेक रास्ते हैं। जनकादिकों ने कर्मयोगके द्वारा इसे प्राप्त किया (३।२०)। इस कर्मयोगमें ध्यान और ज्ञान भी शामिल हैं, पर ज्ञानोत्तर कर्ममें इसकी जल्ह है।

योगयुक्तो विशुद्धास्मा विजितासमा जितेन्द्रियः । सर्वभूतारमभूतास्मा कुर्वक्रिप न लिप्यते ॥ (५१७)

यह 'बोग: कर्मसु कौशलम्' है, क्योंकि बन्धनके साधनको यह मोक्षका साधन बना लेता है। यह पारस-मणि है, जिससे संसारका लोहा मोक्षका सोना बन जाता है। यह बोगसमत्व है (२।४८)। गीता कर्मका संन्यास नहीं सिखाती, बल्कि कर्ममें संन्यास किखाती है; कर्मसे मुक्त होना नहीं बताती, कर्ममें मुक्त होना बताती है। सारा गीता-रहस्य, अवश्य ही, कर्मयोग ही नहीं है। ध्यान या राजयोग, बानकोग, मिक्तयोग-इन सबके साधकोंको गीतामें मोक्षकी प्राप्ति कहीं गयी है। कर्मयोगमें ध्यान, भिक्त और ज्ञानका अंश भी है ही। अकेला—इन सबसे रीता कर्मयोग कोई मोक्षसाधन नहीं है। श्रीकृष्ण सभी मार्गोको एक से-एक बढ़कर बतलाते हैं, पर अपना उदाहरण कर्मयोगके प्रसङ्गमें ही देते हैं—यह विशेष बात है (३।२२से२४)। तेरहवें अध्यायके २४वें और २५ वें क्लोकोंमें अनेक मार्ग एकत्र संकल्ति हैं। उनमें सबसे सगम और सनिश्चित मिक्योग ही है—

भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन । आतुं द्रष्टुं च तत्वेन प्रवेष्टुं च परंतप॥ ' (११।५४)

गीताका लक्ष्य वही है, जो उपनिषदोंका है—अर्थात् निःश्रेयसकी प्राप्ति । मार्ग कोई हो, यदि वह ईस्वरकी ओर ले जानेवाला है तो उसीसे चलकर मनुष्य उसके पास पहुँच सकता है । सब उसीके मार्ग हैं, सबका एक लक्ष्य है, सब भगवानकी ओर जा रहे हैं । इस प्रकार जानकर अपने मार्गपर चलता हुआ जो भक्तिभावसे भगवान्को भजता है, वह भगवज्ञान, भगवत्येम और भगवदनुभूतिको प्राप्त होता है। इदं कानमुपाश्चिस्य मम साध्यम्यमागताः। सर्गेऽपि नोपजायन्ते प्रक्षये न ब्यथन्ति च॥ (१४।२)

बह्मभूतः प्रसन्नास्मा न शोखित न काङ्कृति । समः सर्वेषु भूतेषु मञ्जक्तिं रूभते पराम् ॥ भक्त्या मामभिजानाति यावान् यश्चास्मि तस्वतः । ततो मां तस्वतो ज्ञास्वा विशते तदनन्तरम् ॥ (१८।५४-५५)

## गीतोक्त साधन

( लेखक--पं० श्रीकलाधरजी त्रिपाठी )

### (१) साधन-फल

'अनित्यममुखं लोकमिमं प्राप्य भजस्व माम्॥' (गीता ९ । ३३)

इन सोलह अक्षरोंमें पोडशकलासम्पन्न पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजीके सुन्दर गीतोपदेशका सार है। सभी प्राणी सुख चाहते हैं, परन्तु उन सक्का सुख एक ही प्रकारका नहीं है। अपनी-अपनी प्रकृतिके अनुसार कुछ लोग तो आत्मबुद्धिके प्रसादसे उत्पन्न सुखमें ही रमते हैं (गीता १८।३७); कुछ विपय और इन्द्रियों के संयोगसे जो सुख होता है, उसमें ही अपने को कृतार्थ मानकर उसकी प्राप्तिके लिये अनेक कर्म करते हैं (गीता १८।३८) और कोई-कोई निद्रा, आलस्य एवं प्रमादने उद्भृत सुखमें ही अपनेको सुखी समझते हैं (गीता १८।३९)।

जो मनुष्य भगवान्का भजन जिस रूपमें करते हैं, भगवान् उसी रूपमें उनका मनोरथ पूर्ण कर देते हैं (गीता ४।११); इसीलिये वेदमें भगवदर्शन (वेदेश्च सर्वेरहमेव वेदाः) और स्वर्गादिक सुखका सम्पादन (गीता २।४३) दोनोंका ही विधान है।

यज्ञार्थ (भगवदर्थ) कर्मके अतिरिक्त जो कर्म किया जाता है, वह बन्धनका कारण होनेसे (गीता ३।९) उसके कर्त्ताका जीवन ही व्यर्थ है (गीता ३।१९)। एतदर्थ वेदार्थको जानकर, दैवी प्रकृतिके आश्रित पुरुष नित्य-सुखस्वरूप भगवानको सेवा निरन्तर निष्काम भावसे करते हैं (गीता ९।१३) और अपने साधनके अनुसार उत्तम, ऐकान्तिक, आत्यन्तिक तथा अक्षय सुख पाते हैं। परन्तु जिनकी रजोगुणी वृत्ति सकाम साधनमें लगी हुई है, वे भगवानको जानकर भी स्वर्गादि भोगोंके प्राप्त्यर्थ भगवानकी विधिवत् उपासना करते हैं (गीता ९।२७), भगवान् उनको

वेदविहित कर्म करनेके कारण अभीष्ट फल प्रदान करते हैं; परन्तु कुछ समयके पश्चात् उनका कर्म-फल श्रीण हो जाता है (गीता ९ । २१ )। कुछ ऐसे भी मनुष्य हैं, जो देवताओं-को ही कर्मफलका दाता जानकर सकामभावसे देवताओंकी उपासना करते हैं; उनकी कामनाको भी भगवान पूरा कर देते हैं। इनका फल भी अन्तवान् होता है; अतएव ये नित्यसुखसे विञ्चत ही रहते हैं। इनके अतिरिक्त आसुरी सम्पत्तिसे सम्पन्न, तामसिक प्रकृतिके कुछ ऐसे भी हैं जो अज्ञानवश भगवानुकी सत्ताको न मानकर वेदविरुद्ध कर्म करते हैं। ये लोग बारंबार अधम योनिको प्राप्त होते हैं (गीता १६ । १५-२०) यद्यपि ये भी ईश्वरके अंश, चेतन और 'सहज अमल सुखरासी' हैं तथापि राक्षसी, आसुरी और मोहिनी प्रकृतिके वशीभृत होकर, जड और चेतनमें प्रनिथ पड़ जानेसे, मोघज्ञान, मोघाशा तथा मोघकर्ममें फँसे हुए (गीता ९ । १२) नित्यसुखप्रद भगवद्भजनको त्यागकर, विषय-दर्शन, विषय-कामना और विषय-सुखके निमित्त कर्म करते हैं, जिसके फलस्वरूप संसारी बने रहकर अनेक दुःख भोगते हैं। इन संसारी जीवोंके समक्ष, विश्वरूप भगवान्के स्थानपर, विश्वपट उद्घाटित रहता है और शब्द, स्पर्श आदि विषयोंके सम्बन्धसे इनका आत्मा विषयदारा सर्वथा आच्छन रहता है, जिसके कारण इनको भगवदर्शन नहीं होता---

'नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः।'

परन्तु जब इन दीन अस्पन्न जनोंपर दीनानाथकी कृपा होती है, तब विक्वपटल पलट जाता है और प्रत्येक जड एवं चेतन पदार्थमें विश्वातमा भगवानका अनुभव होने लगता है। अर्थात् भ्वासुदेवः सर्विमिति' अथवा 'सीय राममय सब जग जानी' की अनुभृति होती है और उस समय प्रत्येक कर्भ भगविजिमिस किया जाता है।

Direct 3

भगवान्के परम कृपापात्र भक्त अर्जुनने भी तदर्थ कर्म न करनेवाले, मोषज्ञानिविवेता संसारी जीवोंके उद्धारके लिये धर्मसम्मूढ्वेता मनुष्योंके समान लीला की थी। उस समय वे स्वजनोंके जीवनकी मोघाद्या (कामना) में ही सुख मान रहे थे (गीता १।३३)। अतएव कुल्धर्मकी रक्षाके अर्थ चिन्ता करते हुए (गीता १।३८-४०) पिण्डोदकिकियाको ही पितरोंके उद्धारका एकमात्र उपाय जाननेके कारण, उसके लुप्त हो जानेके भयसे निःदास्त्र रहकर अपने विपक्षियोंद्वारा मारे जानेके भीषकर्म? में ही कल्याण समझ रहे थे (गीता १।४२-४६)।

अपने प्रिय सखाको संसारके मोहमस्त मनुष्योके समान बाते करते देखकर तथा शिष्यभावसे शरणागत होनेपर (गीता २ । ७ ) भगवान्ने लोकहितके निमित्त अपने मतका उपदेश किया है और उसके अनुष्ठानके लिये जो विधि बतलायी है उसमें कर्म, उपासना और ज्ञानका निष्कर्य है; अतएब वह सभीको उपादेय है ।

कर्मयोगी (गीता ६।४७), भगवान्के भक्त (गीता १२। २०) और गुणातीत ज्ञानी (गीता १४।२६)— सभी इस अनुष्ठानमे तत्पर हैं; जीवन्मुक्त प्राणी भी इसका रसास्वादन करते हैं—

सुक सनकादि मुक्त बिचरत, तेउ भजन करत अजहँ। (थिनयपत्रिका)

### (२) साधन

मियं सर्वाणि कर्माणि संन्यस्याध्यास्मचेतसा । निराज्ञीनिर्मिमो भूत्वा युध्यस्य विगतज्वरः ॥

( मीता। ३। ३०)

भगवान्ने अपने उपर्युक्त मतद्वारा प्रत्येक मनुष्यके लिये इस साधनका उपदेश दिया है कि साधक संसारके विपयोंकी आशा (कामना) और ममताको त्यागकर, शोकरहित हो शास्त्रविहित कर्म करते हुए कर्मफलको मेरे अर्पण करे।

मनुष्यका यह स्वभाव है कि वह थोड़े-से ही प्रयासद्वारा बहुत बड़े फलकी आकाङ्का करता है अर्थात् स्वस्य परिश्रमसे ही महती सिद्धि चाहता है। इसलिये दयालु गुरु (भगवान्) ने अपने आर्ति शिष्य अर्जुनको ऐसे ही मुलभ साधनका उपदेश किया है। जिसकी थोड़ी-सी साधना करनेपर भी

सा० अं० ५१ --

संसारके अल्पन्न दुःखी जीवोंका महान् भयसे उद्धार होता है (गीता २ । ४० ) ।

जिस तरह कुशल वैद्य रोगीके रोगका ठीक-ठीक निदान माल्म करके रोगका उपचार करता है उसी तरह भगवान्ने भी संसारके दुःखसे यस्त जीवोंके दुःखका मूल कारण अविद्या-ग्रन्थ, हृदयग्रन्थ अर्थात् अविद्या\*, कामना , और कर्मको , जानते हुए, जो श्रीगीतामें मोघशान, मोघाशा और मोधकर्मके नामसे कथित हैं, उनको दूर करनेके लिये कमशः अध्यात्मचेता बनने, निराशीः एवं निर्मम होने तथा शाख-विहित कर्मोंका फल अपने अर्पण करनेकी शिक्षा दी है।

इसी ईश्वरप्रणिषानको महर्षि पतञ्जलिने अपने क्रिया-योगमें मुख्य मानते हुए इसीसे समाधिसिद्धिईका उपदेश किया है। और महर्पि न्यासजीने अपने भाष्यमें ईश्वरप्रणि-धानका अर्थ 'सब कर्मोंको परम पुरुष (परमेश्वर) के अर्पण करना' किया है।

भगवान्के उपर्युक्त मतका अनुष्ठान करनेसं, जिसका उपदेश श्रीमद्भगवद्गीता (३।३०)में है, साधक पञ्चक्केशसे मुक्त हो जाता है—जिनका वर्णन इसी मतके आगे और पीछेकं दो-दो श्लोकोंमें है। अर्थात् कर्मफलके संन्याससहित ईश्वरमें कर्म अर्पण करनेसे अविद्याजनित आसक्ति नहीं रहती (गीता ३।२५)। अध्यात्मचेता होकर सेवकके समान स्वामीकं प्रसन्नतार्थं कर्म करनेसे भी कर्म करता हूँ इस प्रकारकी 'अस्मिता' नष्ट हो जाती है (गीता ३।२७)। निराशीः होकर कर्म करनेसे कर्मफलके प्रति रागादि नहीं रहते (गीता ३।३४) और निर्मम होनेसे अभिनिवेश दूर हो जाता है, साधक स्वधर्म-साधनमें ही मरणके भयके बदले निधनको श्रेय समझता है (गीता ३।३५)।

भगवान्के इस सुगम एवं सुलभ मतमें सब कमेंके संन्यासका आदाय यह है कि साधक जो शास्त्रविहित कर्म करता है (जिस प्रकार अर्जुनका शास्त्रोक्त कर्म युद्ध था ) -जिसके न करनेसे सिद्धि, सुख और सद्गति नहीं मिलती

अवधा-भगवान्को न जानना, आत्मशान न होना अर्थात् सांसारिक पटार्थोको ईश्वरसे पृथक् स्वतन्त्र सत्ता समझना ।

<sup>†</sup> कामना-पदार्थीका स्वाधीन सत्ता जानकर उनके पानेकी इच्छा।

<sup>🕇</sup> कर्म-उनके पानेके लिये कर्मका अनुष्ठान ।

<sup>§ &#</sup>x27;समाविसिद्धिरीश्वरप्रणिधानात्'। ( यो• दः )

(गीता १६ । २३-२४)—वह कर्म अर्थात् यज्ञ, दान, तप# और यज्ञसे बचे हुए अमृततुल्य अन्नका भोजन भगवान्का नाम छेकर करना चाहिये और उसका फल भगवदर्णण कर देना चाहिये (गीता ९ । २७)। ऐसा करनेसे उसको झभाश्चम फलका कर्मयन्थन नहीं होगा।

इसल्यि अद्वैतमतके प्रवर्त्तक आस्तिकशिरोमणि स्वामी श्रीश्रहराचार्यजीने भी भ्रिय सर्वाणि कर्माणि संन्यस्य' का अर्थ गीता ३ । ३० के भाष्यमें 'परमेश्वरके लिये सेवकके समान सब कर्म करना' किया है । और श्रीरामचरितमानसमें परमभक्त काक भुशुण्डिजीका भी यही मत है—

सेवक सेव्य भाव बिनु भव न तरिअ उरगारि । मजहु राम पद प्रंकज अस सिद्धांत बिचारि ॥ (उत्तरकाण्ड)

और अद्वैतमतके आचार्य श्रीविद्यारण्य स्वामीने अपने विख्यात ग्रन्थ पञ्चदशीमें अविद्या-कामना-कर्मरूपी हृदय-ग्रन्थिक निवारणार्य वैराग्य, बोध और उपरितका जो वर्णन किया है, उसका आधार भी भगवान्का यही मत है; अर्थात् कर्मफलका त्याग 'वैराग्य', अध्यात्मचेता होना 'बोध' और निराशीर्निर्मम होना 'उपरित' है।

तथा भक्तिमार्गके आचार्य श्रीवल्लभाचार्यजीने सांसारिक विषयोंके प्रति अनासिक और भगवचरणों में आसिक होनेके लिये विद्याके जो पाँच भेद—सांख्य, योग, तप, वैराग्य और भक्ति—बतलाये हैं, उनका सिद्धान्त भी भगवान् के इस मतमें उपदिष्टसाधनों अर्थात् कर्मपलके संन्यास तथा अध्यात्मचेता, विगतज्वर, निराशी और निर्मम होनेपर निर्मर है। इसीलिये भगवान्का यह मत कर्मयोगी, भक्तियोगी और जानयोगी सभीकी साधनाके लिये है।

#### (३) साधक

ये मे मर्तामदं निरयमनुतिष्ठन्ति मानवाः। श्रद्धावन्तोऽनस्यम्तो मुच्यन्ते तेऽपि कर्मभिः॥

(गीता ३। ३१)

जो मनुष्य श्रद्धापूर्वक, दोषदृष्टिको त्यागकर अर्थात् इन्द्रियसंयमं, मनन, ज्ञानतत्परता और निष्ठाद्वारा इन्द्रिय, मन और बुद्धिके दोषोंको दूर करके भगवान्द्वारा उपदिष्ट मतके अनुसार अनुष्ठान करते हैं, वे कर्मबन्धनसे छूट जाते हैं। साधकको यह बुद्धियोग भगवान्का प्रेमपूर्वक भजन करनेसे प्राप्त होता है (गीता १०। १<del>०</del>)।

निर्गुणमतसे इस स्ग्रुणमतमें यह विशेषता है कि निर्गुणोपासक अपने उद्धारका भार स्वयं अपने ही ऊपर छे छेता है, जिससे उसको अनेक विझोंका सामना करना पड़ता है; परन्तु सगुणब्रह्म भगवान्का भक्त अपने समस्त कर्मोंका फल द्यासागर भगवान्को सौंपकर निश्चिन्त हो जाता है।

इसीलिये ज्ञाननिष्ठ साधक, सब प्राणियोंके सुदृद् पुरुपोत्तम भगवान्की सर्वप्रकारसे सेवा करके कृतार्थ होते हैं (गीता १५ । १९-२०) ।

यद्यपि भक्तजन, सर्वभूतिहितरत होकर, अहिनेश भगवान्की सेवामें ही मग्न रहते हैं और जन्म-मरणके त्राससे अभ्य होनेके लिये भगवान्से प्रार्थनान करके उनके स्नेहकी ही कामना करते हैं—

कुटिल कर्म ले जाहिं मोहि जहैं-जहें अपनी बरिआईं। तहें तहें जिन छिन छोह छाड़ियो कमठ अंडको नाई॥ (बिनयपत्रिका)

तथापि भक्तभयहारी भगवान् उनको केवल सम्पूर्ण विझोंसे ही पार नहीं कर देते (गीता १८।५८) अपितु उनका योगक्षेम भी स्वयं वहन करते हैं (गीता ९।२२)।

केवल सदाचारी भक्तोंपर ही भगवान् अनुग्रह करते हों। यह बात नहीं हैं; प्रत्युत यिंद दुराचारी भी भगवान्की सेवा करने लगें तो वे भी धर्मात्मा और साधु होकर शान्ति पाते हैं (गीता ९ । ३०-३१)।

एतदर्थ सभी मनुष्योंकी शोभा भगवान्की सेवा करनेमें है---

> करना सिंधु मक्त चिंतामनि सोमा संबतहूँ। (बनयपत्रिका)

परन्तु जो साधक भगवान्के उपर्युक्त मतमें उपिदष्ट सम्पूर्ण साधनको एक साथ करनेमें असमर्थ हैं, उनकी सुविधाके लिये भगवान्ने नैष्कर्प्यसिद्धिका यह सोपान बताया है कि साधक परमात्मामें मन और बुद्धि लगाकर अध्यात्म-चेता बनें (गीता १२।८); जो ऐसा नहीं कर सकते, वे अभ्यासके द्वारा संसारकी समस्त कामनाओंको छोड़कर अर्थात् निराशी: होकर केवल भगवहर्शनकी इच्छा करें

देव-दिज-गुरु-प्राश्च-पूजनादि सात्त्विक तप ।

# कल्याण 🐃

## श्रीसीताराम



नीलाम्बुजदयामलकोमलाङ्गं सीतासमारोपितवामभागम् । पाणौ महासायकचारचार्पं नमामि रामं रघुवंदानाथम् ॥ (गीता १२।९); जिनके लिये यह भी अद्यास्य हो, वे भगवदर्य कर्म करें (गीता १२।१०) और जो इसमें भी अद्यक्त हों, वे कर्मफलकी ममता त्यागकर कर्म करें (गीता१२।११)।

अवश्य ही ऐसी दशामें सम्बक्को तत्त्वदर्शी शानिष्ठ गुरुके समीप जाकर साधनका अभ्यास करना चाहिये। क्योंकि विना गुरुके शान नहीं होता—'गुरु विनु होइ कि ग्यान ?'

भगवान्के साधनका तत्त्व समझनेके लिये श्रीगुक्की शरणमें जानेक पूर्व साधकको श्रद्धावान्, ज्ञानतत्पर, संयतेन्द्रिय, गुक्-शुश्रृषादिसे युक्त और परिप्रश्न करनेकी मतिसे सम्पन्न होना चाहिये—जैसा कि भगवान्ने अर्जुनको उपदेश किया है (गीता ४ । ३४, ३९) और छान्दोग्योपनिषद्में भी भूमविद्याके प्रकरणमें साधकके लिये इन्हीं सब अर्थात् श्रद्धा, विज्ञान, मित, निष्ठा (गुक्-शुश्रृषादि) और कृति (इन्द्रियसंयम) को आवश्यक बतलाया गया है।

इन्हीं पञ्चसाधन अर्थात् श्रद्धाः ज्ञान, मित, इन्द्रियसंयम और निष्ठाका वर्णन रामचरितमानसमें काकभुशुण्डिजीने इस प्रकार किया है---

सदगुरु बैद बचन बिस्वासाई । संजम× यह न निषय के आसा ॥
रघुपति मगति सजीवन÷ मूरी । अनूपान श्रद्धा मित पूरी ॥
एहि निधि महोहिं सो रोग नसाहीं । नाहिं त जतन कोटि नहिं जाहीं ॥
जानिअ तब मन विरुज गोसाँई । जब उर बह विराग अधिकाई ॥
सुमित छुघा बाढ़इ नित नई । निषय आस दुर्बहिता गई ॥
निमरु ग्यान जह जब सो नहाई । तब रह राम भगति उर छाई ॥
( उत्तरकाण्ड )

ऐसे साधनसम्पन्न साधककी स्थितिका वर्णन गोस्वामी-जीने इस प्रकार किया है---

जानकीजीवन की बिल जैहीं।

चित कहै राम सीयपद परिहरि अब न कहूँ चित जैहों ॥१॥

- मति—अर्थात् मननपूर्वेक परिप्रश्न करना ।
- † निष्ठा--गुरुशुभूषादितत्परत्वं श्रद्धाविद्यानाय ।

( छा ० उ॰ शाङ्करमाध्य )

🖠 कृतिरिन्द्रियसंयमिक्यत्तेकाग्रताकरणं च ।

(छा० उ० शाङ्करभाष्य)

- ६ 'गुरुके वचनमें विश्वास' से निष्ठाका तात्पर्य है।
- 🗙 इन्द्रियसंयम अर्थात् कृति ।
- ÷ छान्दोग्योपनिषद्मं भी भूमाको अमृत कहा गया है।

उपजी उर प्रतीति सपनेहुँ सुख प्रमु पद बिमुख न पैहाँ।
मन समेत या तनु के बासिन्ह इहे सिखावन देहाँ॥२॥
अवनिन और कथा निहं सुनिहाँ, रसनाँ और न गेहाँ।
रोकिहाँ नयन बिलोकत औरहि, सीस ईसही नैहाँ॥३॥
नातो नेह नाथ सां करि सब नातो नेह बहैहाँ।
यह छर मार ताहि तुलसी जग जाको दास कहेहाँ॥४॥
(बनयपत्रिका)

इस विनयमें भगवान्के उक्त मतमें उपिट्ट सभी साधनों का समन्वय रुचिर रूपमें मिलता है। यथा—

(१) 'जानकीजीवन की बिल जैहीं।'

अर्थात् जिस प्रकार श्रुतिमें देवताओं द्वारा परमात्माको भेंट अर्पण करनेका वर्णन है---

ता यो वेद। स वेद ब्रह्म। सर्वेऽस्मे देवा बक्षिमावहन्ति। (तै० उ० १।५।५)

— उसी प्रकार साधक अपना समस्त कर्मफल भगवान्के अर्पण कर देता है, भगवान्पर अपना सर्वस्व निछावर कर देता है।

(२) 'चित कहै राम सीयपद परिहरि अब न कहँ चित जैहीं ।' भगवान्के चरणचिन्तनके अतिरिक्त किसी अन्य विषयमें चित्तका न लगना ही अध्यात्मचेताका सुन्दर लक्षण है।

(३) 'उपजी उर प्रतीति सपनेहुँ सुख प्रभु पद बिमुख न पैहों। मन समेत या तनु के बासिन्ह इहै सिखावन देहों॥ श्रवनिन और कथा नहिं सुनिहों रसनाँ और न गेहों। राकिहों नयन बिलोकत ओरहि, सीस ईसही नैहों॥

अर्थात् भगवान्के िवा किसी दूसरे विषयकी कुछ भी कामना न करना और अवण, नयन आदि इन्द्रियों तथा मनको सब ओरसे खींचकर भगवद्विषयमें स्थिर कर देना ही अध्यात्मचेताके साथ-साथ निराशीः होना है।

\* इस विनयकी पहली, दूसरी और तीसरी पक्किमें पश्चदशी-विहित वैराग्यके कारण, स्वरूप और फल, चौथी और याँचवीं पक्किमें बोधका कारण, छठीमें स्वरूप और फल तथा सातवीं और आठवां पक्किमोमें उपरितके कारण, स्वरूप और फलके लक्षण क्रमश्चः समाविष्ट हैं। इसी प्रकार श्रीवलमाचार्यजीका 'सांख्य' पहली पक्किमें, 'योग' चौथी, पाँचवीं और छठी पक्किमोमें, 'तप' और 'मिक्त' तीसरी पक्किमें तथा 'वैराग्य' सातवीं और आठवीं पक्किमें वर्णित है। (४) 'नातो नेह नाथ सों करि सब नातां नेह बहैहाँ।'
यह अध्यात्मचेताके साथ सांसारिक विपयोंमें ममता न
रखनेका उत्कृष्ट उदाहरण है।

(५) 'यह छर मार ताहि तुलसी जग जाको दाम कहैहों।'
और यदि सांसारिक सम्बन्धोंको तोड़ देनेसे कोई बुरा
माने तो इसकी चिन्ता भी साधकको नहीं रहती। वह
संसारकी सब निन्दा-स्तुतिका भार भगवान्को सींपकर शोक
एवं सन्तापसे रहित हो जाता है। यही विगतज्वर हो जाना
है।

इसीलिये अनित्य सुखको छोड़कर परमात्माका भजन करनेसे परमानन्दकी प्राप्ति होती है। इस भजनसे भगवान्की उस सेवासे तात्पर्य है जो भगवान्को प्रिय हो, अर्थात् जो भगवान्को रुचिकर हो। भगवान् सब प्राणियोंके सुदृद् हैं तो हम सब सेवकोंको भी सर्वप्राणियोंके हितमें रत रहना चाहिये; भगवान् साधुओंके परित्राणके लिये अवतार लेते हैं, इसीलिये हमलोगोंको भी साधुसेवी होना चाहिये; मगवान् धर्मकी संस्थापना करते रहते हैं तो हमारे लिये भी भगवान्के आक्षानुसार धर्मका पालन करना उचित है; भगवान् आलस्यरहित सब कमोंमें वर्त रहे हैं, अतएव हमलोगोंको भी शास्त्रविहित स्ववर्णाश्रमोचित कर्तव्य कमंमें लगे रहना चाहिये (गीता१८।४५)। इन कमोंद्वारा भगवान्की सेवा करनेसे ही हमलोगोंको सिद्धि मिल सकती है (गीता १८। ४६) और असक्त बुद्धिसे निष्काम होकर भगवान्की सेवा करनेपर नैष्कर्म्यसिद्धि (गीता १८।४९) अर्थात् परममुखकी प्राप्ति होती है (गीता १८।४९)। साधक चाहे तो नित्य विभृतिके सुखमें और चाहे भगवान्की लीलािभृतिमें रमण कर सकता है। अवस्य ही उसको संसारसे मुक्त होकर श्रीचरणोंमें पहुँचनेका अधिकार प्राप्त हो जाता है।

सब साधन कर सुफ्क सुहावा। कसन राम सिय दरसन पावा॥
(रामचरिनमानस)

#### ~50000

# प्राणशक्तियोग और परकायप्रवेशविद्याका पूर्वरूप

( लेखक ---पण्डित श्रीव्यम्बक भारकर शास्त्री खरे )

प्राण क्या है, प्राणशरीर क्या है—इत्यादि विषयोंका विस्तारपूर्वक विवेचन अवतक किसी प्रन्थमें नहीं मिला। इस कठिन काममें हाथ डालनेका हेतु यही है कि इस लेखको पढ़कर इस विषयका विचार करनेमें पाठकोंकी प्रवृत्ति हो। प्राणशक्ति क्या है और प्राणशक्तियोग किसको कहते हैं ? इसीका ऊहापोह, इसलिये, इस लेखमें किया जायगा। विषयका सम्यक् उद्दोधन हो, इसके लिये इसके नीचे लिखे अनुसार आठ विभाग किये हैं—

(१) प्राण क्या है ? (२) प्राणमय शरीर किसको कहते हैं ? (३) प्राणायाम क्या है ? (४) अन्नमय कोशके साथ प्राणमय कोशका क्या और कैसा सम्बन्ध है ? (५) प्राणायामके द्वारा प्राणमय शरीरको अन्नमय कोशको वाहर निकाल ले जानेकी प्रक्रिया । (६) जीव प्राणमय कोशको अन्नमय कोशके बाहर ले जाकर किस प्रकार आपाततः तथा बुद्धिगृहीत कर्म करता है ? (७) प्राणमय कोशके शानसे लाम । (८) प्राणशक्तियोगकी फलश्रीत ।

१. सर्वसाधारण लोगोंकी धारणा यह है कि प्राणवास ही

प्राण है। प्राणायामका विवेचन करते हुए योगप्रन्थों मं प्राण-वायुको प्राण और प्राणायामको श्वासायाम कहा गया है। श्रीपतञ्जलि महामुनिका वचन है— 'तिस्मिन् सित श्वासप्रश्वासयो-गीतिविच्छेदः प्राणायामः। प्रच्छर्दनिवधारणाभ्यां वा प्राणस्य। अर्थात् श्वास-प्रश्वासकी गतिको बंद करना प्राणायाम है। अमृतनादोपनिषद्में भी प्राण-प्राणायामकी ऐसी ही परिभाषा की गयी है—

> 'रुचिरं रेचकं चैव वायोराकर्षणं तथा। प्राणायामास्त्रयः प्रोक्ता रेचकुरुभकपुरकाः॥ त्रिः पठेदायतः प्राणः प्राणायामः स उच्यते।'

श्रीमद्भागवतमें 'दश कृत्वा त्रिषवणं मासादवांग् जितोऽ-निलः।' यह कहकर यह बतलाया है कि प्रातःकाल, मध्याह्रकाल और सायंकाल— तीनों समय नित्य दस प्राणायाम तीन महीनेतक बराबर करे तो वह मनुष्य जितानिल हो सकता है अर्थात् वायुको जय कर सकता है। श्रीमद्भगवद्गीतामें भी 'प्राणा-पानौ समी कृत्वा नासाम्यन्तरचारिणौ।', 'आपाने जुह्नति प्राणं प्राणेऽपानं तथापरे।', 'प्राणान् प्राणेषु जुह्नति' इत्यादि वचनोंके प्राणशब्दका अर्थ प्राणवायु ही किया जाता है।

२. पुरुषसूक्तमें 'प्राणाद् वायुरजायत' यह वचन है। इसमें यह बतलाया है कि वायु-तत्त्व प्राण-तत्त्वसे उत्पन्न हुआ है। अर्थात् प्राण और वायु दो भिन्न तत्त्व हैं। पृथ्वी, अप् तेज, वायु और आकाश—ये पञ्चतत्त्व यथाक्रम एक-से-एक अधिक सूक्ष्म हैं। उसी प्रकार प्राणतत्त्व भी वायुतत्त्वकी अपेक्षा अधिक सूक्ष्म है।

प्राणाद्ध्ये व खिल्बमानि भृतानि जायन्ते । प्राणेन जातानि जीवन्ति । प्राणं प्रयन्त्यभिसंविशन्तीति ॥

---यह तैत्तिरीयश्रति है । 'प्राणो वा ज्येष्ठः श्रेष्ठश्च' ( छान्दोग्य ), 'प्राणो वै बलम्' ( बृहदारण्यक ), 'प्राणो वा अमृतम् । आयुर्नः प्राणः । राजा मे प्राणः ।' इत्यादि इसी आशयके उपनिपद्-वचन हैं। काशी गुरुकुलके संस्थापक श्री-अभयानन्द सरस्वतीने प्राणायामविधिपर एक प्रनथ लिखा है। उसमे प्राणविद्यानामक अध्यायमें प्राणका वर्णन करते हुए उन्होंने लिखा है कि 'परमात्मा प्रकृतिमेंसे प्राण बनाता है।' प्राण सामान्य और विशेष भेदसे दो प्रकारका है। प्राणतत्त्व सम्पूर्ण जगत्में व्यापक है, अर्थात् दृश्य और श्रेय जगत्की अपेक्षा वह अधिक सूक्ष्म है । अथर्ववेदमें प्राणकी महिमा यह कहकर गायी गयी है कि 'प्राणाय नमो यस्य सर्वमिदं वशे ।' अर्थात उस प्राणको प्रणाम है, जिसके वशमें यह सारा जगत है। प्राण पृथ्वीपर है, अन्तरिक्षमें है, बुलोकमें है। बुलोकमे प्राण सूर्य-िकरणोंद्वारा आता है और अन्तरिक्षमें स्थित प्राण पर्जन्यके द्वारा पृथ्वीपर आता है और प्रथ्वीपर आनेके पश्चात यह वायुतत्त्वमं मिलकर रहता है । युलोकगत और अन्तरिक्ष-गत प्राण ही सब जीवोंकी जीवनशक्ति है। प्रश्नोपनिपद्के

'अथादिरय उदयन् यत् प्राचीं दिशं प्रविशति तेन प्राच्यान् प्राणान् रिझम्ड सिक्षियत्ते। यद्दक्षिणां यस्प्रतीचीं यदुदीचीं यद्धो यद्ध्वं यदन्तरा दिशो यस्सर्वं प्रकाशयति तेन सर्वान् प्राणान् राज्ञमञ्ज सिक्ष्यत्ते।'

— इन वचनोंसे यही पता लगता है कि सूर्यदेव अपने रिक्सजालसे युलोकका प्राण पृथ्वीपर लाते हैं। इसी प्रकार 'प्राणो हि सर्यः प्राणश्चन्द्रमाः। प्राणमाहुः प्रजापतिः प्राणो विराट् प्राणो देष्ट्री प्राणं सर्वेषुपासते।' इन वचनोंसे यह माद्म होता है कि स्यं चन्द्रमा, प्रजापति, विराट् आदि प्राणरूप ही हैं। 'प्राणापानी ब्रीहियवी अनड्वान् प्राण उच्यते।' इस वचनमें प्राण और अपानको ब्रीहि और यव कहकर उनका संग्रह करनेवाले अनडवान्

(बैल) को प्राण कहा है। इन सब वचनोंसे यही सिद्ध होता है कि प्राणतत्त्व प्राणवायुसे भिन्न है।

३. प्राणेतत्त्वका प्राणवायुसे भिन्न होना व्यावहारिक उदाहरणसे भी दरसाया जा सकता है। जीव जब गर्भाशयमें होता है, तब उसे प्राणवायुके मिलनेका साधन नहीं रहता: गर्भमें रहते हुए बाहरसे वह प्राणवायु नहीं ले सकता । तथापि सातवें महीनेसं ही वह हिलने-डोलने लगता है और उसके हृदयमें रक्ताभिसरणकी क्रिया होती रहती है। ऐसी हालतमें उसका जीवन प्राणवायुपर नही, बल्कि प्राणतत्त्वपर निर्भर करता है। मृत शरीरमें प्राणवाय जा-आ सकता है। पर उससे मनुष्य जी उठे, यह नहीं हो सकता। मुर्च्छित मनुष्य, जलमें इबा हुआ मनुष्य, डाक्टरके चीरा देनेके पहले दवा सुँघाकर शरीरकी स्मृति खोया हुआ मनुष्य और समाधिमें स्थित योगी-इन सबके शरीर मृतवत् हुए रहते हैं, श्वास-प्रश्वासकी क्रिया उनमें नहीं होती। परन्तु उनके शरीरोंमें प्राणतत्त्व बना रहता है। इसलिये श्वास-प्रश्वासकी क्रिया उनमें फिरसे आरम्भ हो जाती है। कर्नल टाउनशेंडने अपनी इच्छामे अपना प्राणमय शरीर अपने अन्नमय शरीरसे बाहर निकाल लिया था। उस समय तीन सर्जनोने उनके शरीरकी परीक्षा करके यह निर्णय दे दिया था कि इनकी मृत्य हो गयी। उनकी नाडी, रक्ताभिसरण और हृदयकी क्रियाएँ सब बंद थी। शरीर ठंडा पड़ चुका था, नसें तन गयी थीं। परन्त फिर भी कर्नल टाउनशेंड फिरसे अपने प्राणमय शरीर-के साथ उस शरीरमें आ गये और ऐसे उठ बैठे जैसे कोई सोकर उठा हो। मास्को शहरकी एक बालिका १४ दिन मुर्छितावस्थामें थी । तीन बार उसका प्रेतसंस्कार भी किया गया । पर हर बार अन्तिम क्षणमे वह जागकर उठ बैठती । महाराज रणजीतसिंहके दरवारके योगीकी कथा प्रसिद्ध ही है। छः फुट नीचे जमीनमें उन्होंने अपने आपको गाड लिया, ऊपरसे वह जमीन जोती-बोयी गयी, उसकी चारों ओर संगीनका पहरा बैठाया गया । सात दिन बाद योगी महाराज-के सामने बाहर निकले। महाराजसे उन्होंने कहा, 'मैं वहाँ बड़े आनन्दमें था। र इस तरहकी योगिकया करनेवाले लोग आज भी मौजद हैं। इन उदाहरणोंसे यही स्पष्ट होता है कि प्राण एक स्वतन्त्र तत्त्व है।

४. वैशेषिक दर्शनमें प्राणतत्त्वका कोई वर्णन नहीं है, पर आकाशको ही प्राणतत्त्व और नित्य द्रव्य माना है। जैन-दर्शनमें आकाशतत्त्वके लोकाकाश और अलोकाकाश दो भेद हैं, लोकाकाश मर्यादित और अलोकाकाश अमर्यादित और नित्य हैं; शरीरके जीव और पुद्गल—दो भेद हैं; पर प्राण और प्राणमय कोशका कोई वर्णन नही है । कणाद 'अणु-अणु' कहते-कहते उसीमें मगन हो रहे और महर्षि गतञ्जलि यह बतला गये कि मनःसंयम करो और इससे विभिन्न विभूतिरूप शानमण्डारकी कुञ्जियाँ अपने हाथमें कर लो, जैसे 'नाभिचके कायल्यूह्जानम्।' परन्तु शरीरको जीवित रखनेवाले प्राणतच्यका या प्राणमय शरीरका उन्होंने पता नहीं दिया।

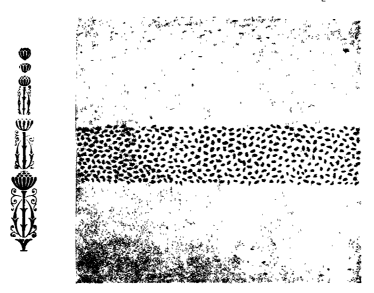
५. सक्ष्म दृष्टिसे विचारिये तो सृष्टिके इस मूर्त्तरूपको प्राप्त होनेमें ईश्रसंकल्प, देवसंकल्प और ऋषिसंकल्प-ये तीन संकल्प कारण हुए हैं। ईश्रासंकल्पके सूक्ष्म परमाण हुए, देवसंकल्पके उनकी अपेक्षा स्थल और ऋषिसंकल्पके उनसे भी अधिक स्थल हए। ईशसंकल्पसे देव निर्माण हए और देवसंकल्पसे ऋषि और मानव निर्माण हए । ईशसंकल्पसे प्रथमतः मन और अनन्तर आकाशादि अपञ्चीकृत पञ्चतन्व निर्माण हुए और इन अपञ्चीकृत पञ्चतत्त्वोंसे पञ्चीकृत स्थल पञ्चतत्त्व उत्पन्न हुए। ईशसंकल्पके ये स्थूल मूर्त्तरूपही प्रकृति-परमाण् हैं । ईशर्चकल्पसे धाता उत्पन्न हुए और उनमें 'यथापूर्वे कल्पयामि' की भावना उत्पन्न हुई । उस भावनासे आदित्य-परमाणु और उनसे सूर्यप्रहोंसहित सूर्यमाला उत्पन्न हुई । इसके अनन्तर मानसपुत्रादि मानस सृष्टि हुई और फिर जारज सृष्टि । जन्मको प्राप्त होनेवाला जीव जगदात्मा सूर्यसे सर्य-परमाण और फिर मनके लिये चन्द्रमण्डलसे चन्द्र-परमाण् ग्रहण करता है और नीचे उतरते हुए वह अन्य प्रहोंसे भी अपने पारव्धकर्मभोगके लिये तत्तत् प्रहोपप्रहोंके शुभाशुभ-फलदायी परमाणु ग्रहण करके पृथ्वीपर आता और माताकी कोखमें आकाश, तेज, अपू, वायु, पृथ्वी-इन पञ्चीकृत तत्त्वोंसे अपने प्राणशरीरके सजातीय प्राण-परमाणुओंका ंप्रह कर अपना अन्नमय शरीर निर्माण करता है और इस प्रकार पूर्वकर्मान्हप भोग भोगनेके लिये अपने प्राणमय, मनोमय, वासनामयः विज्ञानमय और आनन्दमय कोशोंसहित भोगायतन अन्नमय शरीर धारण करके माताकी कोखरे बाहर निकलता है। सूर्यमण्डलसे आदित्यप्राण-परमाण और चन्द्र-मण्डलसे चन्द्र-परमाणु लेकर जीव जब पृथ्वीपर आता है तब ज्योतिषीलोग उसकी लग्नकुण्डली और राशिकुण्डली फैलाते और तत्तद ग्रहोंका बलाबल देखकर जीवके सुख-दुःखादि-भोगके स्थान और समय निर्दिष्ट कर देते हैं। इससे यह पता लगता है कि जीवके अन्नमय, प्राणमय और मनोमय कोश सूर्यसे दैनिन्दन गतिके साथ प्रसृत होनेवाले प्राण-परमाणुओंसे बने हुए हैं। अर्थात् यही सिद्ध हुआ कि प्राणमय कोशके संघटक प्राण-परमाणु और श्वासोच्छ्यासके प्राणवायु एक दूसरेसे मिन्न हैं। समस्त दृश्यादृश्य जगत् सिद्धदानन्दस्वरूप है—इस सिद्धान्तके अनुसार प्राण-परमाणुओंमें भी सत्ता, चेतना और शान अवाधित, विलेत अथवा संघटित हैं। सूर्यमण्डलसे निकले हुए प्राण तेजोरूप हैं, इसिल्ये प्राणमय शरीर भी तेजोरूप है। साधारण मनुष्य भी स्वप्नकी अवस्थामें अपने शरीरको प्रकाशरूप ही देखता है, चाहे रात अँधेरी हो और समीप कोई दीप भी जलता हुआ न हो।

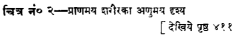
६. थिआसोफिकल सोसायटीके आरा प्रवर्तक महात्माओं-का बाह्य जगत्में प्रतिनिधित्व करनेवाली मैडम ब्लावेट्स्कीने यह कहा है कि हमारे रक्तके अंदर जो शभ्र और ताम्रबिन्दु हैं। उनमें ताम्रबिन्दुओंके अंदरके अयस्कण ही प्राण-परमाणुके घटक हैं। उनके मतसे जीवन एक सूक्ष्म गति है; जिसे प्राण कहते हैं, वह एक स्वयंभू शक्ति है। यह शक्ति जगत्के धाता सूर्यसे मनुष्यको प्राप्त हुई है। यह शक्ति पृथ्वीपर काम आनेके लिये तेज, आकाश, वायुके साय होकर तथा जनलोक, महर्लोक, स्वलीक और चलोकादि लोकोंमेंसे आते हुए परिणत होकर विद्युदाकर्षणरूप परमाणुओंसे मनुष्यका प्राणमय शरीर निर्माण करती है। यहाँ प्राणको शक्ति कहा है। परन्तु शक्ति ( Force ) होनेपर भी उसके कार्यक्षम होनेके लिये किसी-न-किसी प्रकारका साधन होना जरूरी है। विद्युत्कणोंमें प्रकाशशक्ति है और उसीका दसरा रूप उष्णताशक्ति है। इन शक्तियोंके प्रभावशाली होनेके लिये विद्यत्कणोंकी आवश्यकता रहती ही है। इसल्यि विद्युत्कण कहें या प्राण-परमाणु कहें, वे और उनकी शक्ति वायु-कण और वायुशक्तिसे भिन्न ही हैं। प्राण-परमाणु और प्राणशक्ति दोनों ही वाय-परमाणु और वायुशक्तिसे सूक्ष्म हैं और प्राणमय शरीर ( Astral body ) आकाश-शरीर( Ethereal body ) तथा अन्नमय शरीरकी अपेक्षा सक्ष्म हैं। अनमय शरीर और आकाश-शरीर दोनों ही कुछ ही दिन, कुछ ही वर्ष बने रहते हैं। चीन अथवा ईजिप्ट देशवालींके 'ममी'---राशायनिक प्रक्रियासे रक्ले हुए मृत मनुष्योंके ऐसे ही अन्नमय शरीर हैं (चित्र नं०१ देखिये )। परन्तु प्राणमय शरीर पाँच-पाँच सी, इजार-इजार वर्षतक भी बने रहते हैं । यथार्यमें वर्ष अथवा कालकी गणना

# कल्याण 🤝



चित्र नं० १— चीनदेशमें मृत्युके बाद सम्हालकर रवस्ते हुए स्थूल शरीरके पास आथा हुआ जीवका प्राणमय शरीर । [ देखिये पृष्ठ ४०६ । ४१२





इस पृथ्वीपर ही है और अन्नमय तथा आकाशमय कोशपर उसका नियम चलता है। युलोकमें तो कालगणना है ही नहीं। पाँच सी और हजार वर्षकी जो अविध कही, वह इस कारण कि १००० वर्ष पूर्व इस पृथ्वीपर जो महात्मा शरीरसे थे, वे अब भी पृथ्वीपर माध्यम (Medium) की सहायतासे उस कालकी बातें बतलाते हैं, जो इतिहासकी हिष्टें भी ठीक उतरती हैं।

७. रसायनशास्त्र और वैद्यशास्त्रसम्बन्धी इतने अगाध आविष्कारोंके होनेपर भी अभीतक वैज्ञानिकोंको यह पता नहीं चला कि प्राण अथवा जीवन क्या है। डॉ॰ वानडेन बांकने लंदनके 'फोरम' पत्रके जनवरी १९३५ के अङ्कर्मे 'हम मरते कब हैं ?' इस विषयपर एक लेख लिखा है। इस लेखमें प्रसङ्गतः प्राणकी चर्चा करते हुए उन्होंने कहा है कि रक्तसे ही हृदयकी क्रिया होती रहती है, इसलिये रक्तस्वयं एक महान् शक्तिशाली पदार्थ है। पदार्थविज्ञानवेताओं-का विचार यह है कि हृदयकी कियासे रक्ताभिसरणकी किया होती है; यह सही होनेपर भी रक्तविन्दुओं के अंदर जो विद्यदाकर्पणशक्ति है, उसीके द्वारा जागरित शिराओंके पुर्जोमेंसे होकर यह रक्ताभिसरणिकया होती है। शरीरके चलन-वलन व्यापारको ही जीवन मानकर यह बात कही गयी है। परन्त आर्थर ए० वेल ( कैलिफोर्निया ) का यह कहना है कि शरीरके चलन-यलन-व्यापारका चलना या चलाना मनुष्यकी मनोभूमिपर अवलम्बित है—देहस्थित जीवात्माका शरीर जब जीर्ण होता या असंयत आचरण अथवा किसी अपघातसे भग्न या बेकार हो जाता है, तब वह अपने मनको आज्ञा देकर स्थूलदेहके साथ अपना सम्बन्ध तोड़ डालता है। इससे भी यही बात पुष्ट होती है कि प्राणशक्ति रक्तविन्दुओंके अयस्कर्णोमें जो विद्यदा-कर्षणशक्ति है, वही है। वानडेन फ्रेंकका यह कहना है कि इ.दय और रक्ताभिसरणका नियमन शिखरी स्थान ( Medulla Oblangata ) से होता है। अपने यहाँके योगियोंका भी यही मत है कि द्वदयिकयाको शिखरीके द्वारा जब चाहे बंद और जारी किया जा सकता है। बालानन्द सरस्वती (वैद्यनाथधामके) और अगम्य गुरु बात करते-करते अपनी नाडी और हृदयका चलना इच्छामात्रसे बंद कर देते थे, इस भातको इस लेखके लेखकने स्वयं अनुभव किया है।

८. रक्तविन्दुका अयस्कण ही पाश्चात्त्य विज्ञानका अणु

( Atom ) है । अणु एक सौरमण्डल या सूर्यग्रहमाला ही है । सौरमण्डलमें जैसे मध्यमें सूर्य है, वैसे ही अणुमें धनविद्युत्-केन्द्र ( Proton ) है और उसके चौतर्फा ऋणविद्युत्कण ( Electrons ) अत्यन्त वेगके साथ वर्त्तल गतिसे घुमा करते हैं। धनविद्यत्कण बाहरसे शक्तिको अंदर खींचता है और अंदरसे बाहर फेंकता है। जब यह शक्तिको बाहर फेंकता है, उस समय ऋणविद्यत्कण बाहरकी कक्षासे भीतर कद पड़ते हैं और जब यह शक्तिको बाहरसे अंदर खींचता है, उस समय ऋणविद्युतकण अंदरसे बाहर उछल पहते हैं। एक कक्षाने दूसरी कक्षामें ऋणविद्यत्कर्णीका यह जो भ्रमण होता है, वह किसी नियमके अनुसार नहीं होता; उनकी यह किया बेरोक होती है। इनकी अनियत स्वैरवृत्तिका कारण क्या है, यह पदार्थविशानवेत्ताओं के लिये बड़ी पहेली है। इन ऋणविद्यदणुओंके बड़े समुदायके सम्बन्धमें कुछ नियम देख पड़ते हैं; पर व्यक्तिशः कोई ऋणविद्यदण किस समय किस गतिसे चलेगा, इसका निर्णय नहीं किया जा सकता--जैसे मानवसमाजके सम्बन्धमें समाजशास्त्रकी दृष्टिसे कुछ मोटे नियम बनाये जा सकते हैं, पर प्रत्येक व्यक्तिकी स्थिति और गतिका कोई अनुमान नहीं किया जा सकता।

९. अणुकी स्वैरगतिकं सम्बन्धमें भगवान् कणादका यह वैशेषिक सूत्र है कि 'अणुनां मनसश्च आद्यं कर्म अदृष्ट-कारितम्।' अर्थात् अणुके और मनके आद्य कर्म (या उनकी मौलिक स्वैरगति) का कारण अदृष्ट ही है। अर्थात् यह गति स्वयंभू है।

१०. ऋणाणु और धनाणु दोनोमेंसे शक्तिकी लहरें उठा करती हैं। एडीसन कहते हैं कि ऋणाणुओं के कुछ ही प्रभावकार्य हमलोग जान पाते हैं। ऋणाणु शक्ति-तरङ्गोंका केन्द्र है। उसके सम्बन्धमें हम जो कुछ जान पाते हैं, यह उसकी शक्तितरङ्गोंसे ही। पाश्चात्त्य पदार्थिक्शान ऋणाणु और धनाणुतक ही पहुँच पाया है। पर इन ऋण्य-धनाणुओंसे शक्तिका आविभाव कैसे होता है, इसका उसे कोई पता नहीं चला है।

११. योगदीपिकामें प्राणकी इस प्रकार व्याख्या की गयी है—

प्राणो भवेत् परं महा जगस्कारणमध्ययम् । प्राणो भवेत् तथा मन्त्रज्ञानकोशगतोऽपि वा ॥ क्षेत्रज्ञश्र तथा प्राणाः पञ्चभूतेन्द्रियार्थकाः । प्राणार्थोइवेति सिद्धान्तः श्रुतिभिः समुदीरितः ॥ —तात्पर्य, ज्ञानकोश यानी विज्ञानमय कोशमे जो प्राणशक्ति है वही प्राण है। श्वासोच्छ्वास अन्नमय कोशके प्राण-अपान हैं। प्राण इनसे अधिक सूक्ष्म हैं।

१२. सच पृछिये तो ऋणाणु-धनाणु प्राण-परमाणुओके मूर्तरूप हैं। स्वयं प्राण-परमाणु इनसे अधिक सूक्ष्म और अधिक कार्यक्षम हैं। ऋणाणु और धनाणुके अन्तर्गत प्राण-परमाणु प्रकाशमय हैं। यह बात पाश्चात्त्य विज्ञानकी प्रक्रियासे सिद्ध है। अथवीयेदके एकादश काण्डकी दूसरी ऋचा है—

### नमस्ते प्राण क्रन्दाय नमस्ते स्तनयित्रवे । नमस्ते प्राण विद्युते नमस्ते प्राण वर्षते ॥

टीकाकारोंने 'स्तनियक्तवे' पदकी टीका 'विद्युदात्मना विद्योतमानाय' इस प्रकार की है। अर्थात् प्राण विद्युदात्मक हैं और परम्परया प्राणमय कोश प्रकाशात्मक है, यही स्पष्ट होता है। पाश्चास्य वैज्ञानिकोंकी अब यह राय हो चली है कि सब स्थूल शारीरिक कियाएँ विद्युच्छक्तिसे ही हुआ करती है। आधर्यणवेदके उपर्युक्त मन्त्रसे इसका समर्थन होता है। इससे यह मालूम होता है कि आर्यावर्त्तके जिन ऋषि-मुनियोंने प्राण-शक्तिको अनुभव कर उसकी कार्यपरम्परा निर्दिष्ट कर दी, उन्हींके सिद्धान्तकी ओर पाश्चास्य वैज्ञानिक भी धीरेधीरे आ रहे हैं।

१३. कुछ पाश्चात्त्य विद्वान् एक प्रवाहशील पार्थिव अंश-को, जिसे इन नेत्रोंसे नहीं देख सकते, प्राण कहते हैं। मानविवयुदाकर्षण (Human magnetism) को भी कुछ लोग प्राण कहते हैं। जीवमें अपनी जो एक निजी शक्ति हैं (Metabolism), उसे ही कुछ लोग प्राण जानते हैं। और कुछ जीवन-रस (Protoplasm) तथा अव्यक्त जीवन रस (Ecloplasm) को प्राण मानते हैं। परन्तु ये चारों प्राणशक्तिके गुण हैं, स्वयं प्राण नहीं।

१४. टाडिग्राफ नामका एक जन्तु है, जो मैसोरके निन्ददुर्ग पहाइके ऊपर देखा जाता है। इसका आकार है, इंचके
बराबर होता है। जल न मिलनेपर इसकी देह सूख जाती है
और सूखनेपर यह बरसों इस तरह निश्चेष्ट पड़ा रहता है कि
यह पता नहीं लगता कि यह जीता है या मरा—मरा ही
समझा जाता है, क्योंकि उसमें हिलने-डोलनेकी कोई किया
नहीं देख पड़ती। परन्तु बरसों इसी हालतमें पड़े रहनेपर
भी यह देखा गया है कि इसकी देहको काट-काटकर
उन दुकड़ोंको किसी कॉचके बर्तनमें रख दिया जाय तो भी

इसकी प्राणशक्ति नष्ट नहीं होती। सून्य अंश (zero degreh) की उष्णतावाले किसी पात्रमें हेलियम (सूर्यिकरणका एक घटक पदार्थ) द्रवित करके उसमें यह सूखी देह रक्खी जाय तो यह देखा जाता है कि यह जन्तु चैतन्य होता और हिलने-डोलने लगता है। इसका अर्थ यह हुआ कि इस जन्तुकी स्वयं चेतन शक्ति (Metabolism) 'नष्ट' होनेपर भी फिरसे आ जाती है। प्राणशक्ति उसकी देहमें इतनी सोयी हुई रहती है कि वैशानिकोंके लिये एक बड़ी पहेली हो जाती है और उन्हें इस गृढ़ प्राणशक्तिका पता नहीं चलता।

१५. इस प्रकार पाश्चात्त्य वैज्ञानिकोंको अभीतक प्राण-शक्तिका पता नहीं लगा। हमारे यहाँके प्राचीन शास्त्रकार इस शक्तिको खूब जानते थे । प्राणशक्तिके सम्बन्धमें उन्होंने जो-जो कुछ कहा है, उसको अलग स्क्ले और अपेक्षाकृत आधनिक कालमें आवें तो प्राणशक्तिकी व्याख्या गौतमबुद्धके इस यचनमं मिलती है कि 'प्राणशक्ति सर्वत्र विद्यमान है, अभेद्य है और अविभाज्य है। अर्थात् यह नहीं कहा जा सकता कि प्राणशक्ति अमुक स्थानमें है और अमुक स्थानमें नहीं। जिन सूर्य-िकरणोंके साथ सूर्यदेव इस विश्वपर सतत प्राण-शक्तिकी वर्षा कर रहे हैं, उन सूर्यिकरणोंको यानी प्रकाशको विभाजित किया जा सकता है। प्रकाशके तरञ्जवाद (Wave theory) या आन्दोलनकी क्रियाका निरीक्षण करनेसे यह देख पड़ता है कि एक प्रकाश-तरङ्गके अन्तिम बिन्दु और दूसरी प्रकाश-तरङ्गके आरम्भ-बिन्दुके बीच योड़ा अन्तर हुआ करता है। मैगास फाक्स अथवा आइनस्टीनके अंशपरमाणुवादमे भी यह बात सिद्ध होती है कि प्रकाशका विभाजन होता है। प्रकाशतरङ्गोंके परस्पर-आन्दोलनमें प्रकाश-विच्छेद होता है, यह बात नीचे दिये हए उदाहरणसे स्पष्ट होती है।

१६. एक मीलकी दूरीपर एक घड़ी रक्खी है। इस घड़ीमें जब एक वजनेका समय होता है, तब एक वजनेकी आवाज आती है। पर एक बजा हुआ देख पाना एक सेकंडके एक लाख छियासी हजारवें हिस्सेका अंतर देकर होता है। पदार्थका अस्तित्व और उसका दर्शन, इन दोनोंके बीच इतना अन्तर होता है। प्रकाशतरङ्कोंके परस्पर-आन्दोलनोंके वीचका यह अन्तर है। अर्थात् प्रकाशकी सत्ता अवाधित नहीं है, उसमें सूक्ष्मतम प्रकाश-गति-विच्छेद है। यह अनुभव अवस्य ही मानव-नेत्र, श्रोत्र और मानव-बुद्धिसे बने हुए यन्त्रोसे होनेवाला है। यथार्थमें प्रकाशतरङ्कोंके बीच विच्छेद-सा जो कुछ देख पड़ता है, वह हम्भ्रम है।

१७. स्वामिभक्त वशिष्ठ प्राणकी व्याख्या इस प्रकार करते हैं कि प्राण (Cosmic Energy) अखिल ब्रह्माण्डकी ओतप्रोत शक्ति है और प्राणियों के शरीरों में वह विस्नेपरूप प्रकट होती है। एक शरीरसे दूसरे शरीरमें भी इसका आवागमन होता है। जब इम किसी रोगपीडित जीवके शरीरसे किसी अन्य शरीरधारी जीवके द्वारा रोगका हटाया जाना देखते हैं, तब यह काम प्राणशक्तिके द्वारा ही होता है।

१८. स्तम्भ १२ में मानवविद्युदाकर्षण ( Human magnetism ) को प्राणशक्तिका एक गुण बताया है। पाश्चात्त्य वैज्ञानिकों और आविष्कारकोंके प्रयत्नोंकी प्रशंसा जितनी कीजिये, थोड़ी होगी। इन लोगोंने यह पता लगाया और आगे और लगा रहे हैं कि शरीरके स्थूल और सूक्ष्म व्यापार किस प्रकार विद्युदाकर्पणमे हुआ करते हैं और शरीर-व्यापार तथा विद्यदाकर्षणके बीच कैसा सम्बन्ध है। प्राण-शक्तिके अंदर जो विद्युदाकर्पण है, उसीकी क्षमतासे शरीरके सब व्यापार होते हैं -यह सही है; परन्तु मानवविद्युदाकर्षण मनःशक्तिपर निर्भर करता है । मन और शरीरके बीच सम्बन्ध जोड़नेवाला एक महत्तर विद्युद्देगशक्तिकेन्द्र (मिस्तष्क) शरीरमें है और इसी केन्द्रने विद्युच्छक्ति निकलकर शरीरके सब व्यापार चलानेमें समर्थ होती है। हार्वर्ड मेडिकल स्कूल-के प्रोफेसर जे० एडविन कोहेनने इस विपयमें दस वर्ष लगातार प्रयोग करके जो तथ्य निकाला, वह नीचे दिया जाता है।

१९. जीवनशक्ति ( Protoplasm ) के मुख्य परमाणु स्वायुवर्द्धक परमाणु हैं। इन परमाणुओं वे वियुच्छक्ति निकलती है। ये ही वियुद्धत्पादक परमाणु नाडीजालमें रहते हैं। इन्हीं स्वायुवर्द्धक परमाणु आंके घटक एनिमो-ऐसिड ( जीवनक्षार ) में भी देख पड़ते हैं। एनिमो-ऐसिड के परमाणु हाइड़ोजनके परमाणुओं की अपेक्षा चौतिस हजार गुना बड़े होते हैं। एनिमो-ऐसिडके इन परमाणुओं के एक छोरपर श्रृणवियुक्कण और दूसरे छोरपर धनवियुक्कण होते हैं। इस प्रकार इनके ओर-छोरपर परस्परविषद्ध शक्तियाले अणुओं के होनेके कारण, एनिमो-ऐसिडके ये परमाणु शक्तिविहीन होते हैं। तथापि इनसे वियुद्धेगरूप लघु परमाणु उत्पन्न होते हैं। और वे प्राणशक्ति और शरीरेन्द्रियों के बीच सम्बन्ध जोड़ते हैं। अनन्तर स्वायुवर्द्धक परमाणु और एनिमो-ऐसिड परमाणु और एनिमो-ऐसिड परमाणुओं का एक मण्डल बनता है। ये परमाणु महत्तर होनेके कारण इनका एक आकर्षण-पुज बनता है। इस

आकर्षण-पुक्षसे अनन्त विद्युदणु निकलते हैं। ऐसे एक छोर-पर धनविद्युदणु और दूसरे छोरपर ऋणविद्युदणु रहते हैं। इसिलये इन परमाणुओंको द्विश्वाक्तिशाली परमाणु कहते हैं। ये द्विशक्तिशाली परमाणु अपने-अपने स्थानमें स्थिर रहते हैं। इनके अगल-बगल जो धनविद्युत्कण हैं, उनकी ओर इन द्विशक्तिशाली कर्णोंका ऋणविद्युद्य प्रवृत्त होता है और ऋणविद्युत्कणोंकी ओर इनका धनविद्युदय।

२०. इस प्रकार द्विशक्तिशाली परमाणुओंकी एक माला यन जाती है। एक द्विशक्तिशाली परमाणुका धनविद्युदग्र उससे अलग होता और दूसरे द्विशक्तिशाली परमाणुके ऋण-विद्यदग्रसे जा मिलता है। एक क्षणके शतांश कालमें यह किया होती है और बराबर उसी प्रकार जारी रहती है। इन द्विशक्तिशाली कणो के कियाकलापसे एक गति निर्माण होती है और उस गतिसे देहगत नाडियोंका आकुञ्चन-प्रसरण हुआ करता है, उसीसे नेत्रों और इस्त-पादादि इन्द्रियोंके न्यापार होते हैं। परन्तु इस द्विशक्तिशाली परमाणुके धनविद्युदमकी अलग करनेकी क्रिया करनेवाला कौन है, इसका पता वैज्ञानिकों-को नहीं चला है। यह क्रिया करनेवाली शक्ति मन है। परन्तु मनःशक्तिके कार्यकरी होनेके लिये प्राणशक्तिकी अनु-कुलता आवश्यक है। नाडियोंमें जो दिशक्तिशाली परमाणु होते हैं, उनसे शरीरके सब अवयवोंकी आकुञ्चन-प्रसरण-किया सतत हुआ करती है। इस क्रियाके कारण ही हस्त-पादादिक इन्द्रियोंके दृष्ट कर्म होते रहते हैं; और इसी प्रकार पित्त-पिण्डसे पित्तका उत्पन्न होना, लंब-पिण्ड (Thyroid) से रसका निर्माण होना, शिखरीसे हृदय-क्रियाका सङ्कोच-विकास होना अथवा उसका बंद होना-ये सब अदृष्ट क्रियाएँ भी होती रहती हैं। ये सब कियाएँ प्राणशक्तिसे ही होती हैं।

२१. इन परमाणुओं के आकारानुरूप जो स्नायुवर्द्धक परमाणु रक्तमें होते हैं, वे वर्तुलाकार होते हैं। शरीरकी आकुञ्चन-प्रसरण-क्रियाके होते हुए शरीरमें इनशुलिन, यायरोग्लोबिन आदि पदार्थ उत्पन्न होते हैं; परन्तु रक्त जब किसी चोटसे एक जगह जम जाता है, तब उस रक्तमें उन परमाणुओं का आकार छड़ी-सा लंबा देख पड़ता है। सामान्य नाडीपुञ्जके दिशक्तिशाली परमाणुओं के चतुर्दिक् जो धनविद्युत् अयवा ऋणविद्युत्कण देख पड़ते हैं उनके आकारसे रक्तगत परमाणु शतगुण बड़े होते हैं।

२२. द्विशक्तिशाली परमाणुओं के अन्तर्गत प्राण-परमाणु

होते हैं। प्राण-परमाणु पृथक्-पृथक् देख पड़ते हैं, पर होते हैं सब प्राणशक्तिसे एकत्र ही । इसिलये प्राण-परमाणुओं के विभाज्य होनेपर भी प्राणशक्ति अविभाज्य है और उसके अविभाज्य होनेसे तथा प्राण-परमाणु भी प्राणशक्तिप्रेरित ही होनेके कारण प्राण-परमाणुओं को भी अविभाज्य कह सकते हैं। मधुमिक्खयों का छत्ता अनेकों पेशियों से युक्त होता है। परन्तु मधुमिक्खयों उसे अपना एक ही घर समझती हैं और यथार्थमें वह एक ही होता भी है। प्राण-परमाणु प्राणशक्तिके कारण जैमे अविभाज्य हैं, वैसे ही मधुमिक्खयों का छत्ता मधुरसके कारण अविभाज्य है।

२३. यहाँतक प्राण-परमाणुओंकी बात हुई। अब इन प्राण-परमाणुओंने घटित प्राणमय दारीर कैसा होता है ? यह विचारे । सर आलिवर लाज कहते हैं कि प्राणमय शरीरकें घटक वियत्तस्य ( Ether ) के बने होते हैं। मैडम ब्टावेट्स्की-के मतसे वियत्तस्व और प्राणतस्व एक चीज नहीं है | उनका कहना है कि प्राण-परमाण वियक्तत्व ( Ether ) के घटकोकी अपेक्षा सुक्ष्म हैं। डा० हेनरी लिंडालका यह मत है कि अखिल ब्रह्माण्डमे जो-जो शक्तियाँ अनुभूत होती हैं। उन सबका मूल स्थान प्राणशक्ति है । विद्युत्का प्रकाश या गति कॉचके बस्य अथवा कारवनके तन्तुपर अवलम्बित नहीं होती। कॉचका बल्ब हटा देनेसे विद्युत् प्रकाशित न होगी पर उसकी गति बन्द नहीं होगी और विद्युद्गतिवाहक प्राण-परमाणु भी नष्ट नहीं होंगे । दूरध्यनियन्त्र (रेडिओ ) की सहायतासे हम दूर देशों के शब्द सुन होते हैं और यह यन्त्र यदि खराब हो जाय तो हम उन शब्दोंको न सन सकेंगे; परन्त इसमे उन विद्युत्तरङ्गोंकी गति और आक्रमण और शब्द या रूपवाहन-क्षमता नहीं नष्ट होती, उसका कार्य तो होता ही रहता है।

२४. इन वातोंने यह स्पष्ट होता है कि प्राणोका बना हुआ प्राणमय शरीर स्थूलहिष्टेंसे दृश्य न होनेपर भी अपनी सत्ता तो रखता ही है। मनुष्यकी शकलके किसी कॉचके वर्त्तनमें पानी भरा जाय ता पानी उसमें सर्वत्र फैल जायगा और वह बर्त्तन भरा हुआ देख पड़ेगा। मनुष्यके स्थूलश्रिरमें प्राणमय शरीर भी इमी प्रकारने है। अन्तर इतना अवस्य है कि पानी उस कॉचके बर्त्तनके बाहर बर्त्तनको भेदकर न जायगा, पर प्राणमय शरीर स्थूलशरीरके बाह्य आवरणमें अटका नहीं रहता। दिव्यदृष्टिवाले मनुष्य प्राणमय शरीरको स्थूलशरीरके अंदर-बाहर ओतप्रोत देख सकते हैं।

२५. इससे यही निष्कर्ष निकलता है कि मनुष्यका बाह्य शरीर जब छूट जाता है तब उसका प्राणमय शरीर स्थूलश्रीरके रहते जितना प्रभावशाली या उससे अधिक प्रभावशाली हो जाता है। कारण, प्राणमय शरीर स्थूलश्रीरकी अपेक्षा आणमय शरीरके परमाणु अधिक स्थूम और शुद्ध होते हैं। प्राणमय शरीरके परमाणु अधिक स्थूम और शुद्ध होते हैं। प्राणमय शरीरके इन्द्रियगोलक स्थूम होते हैं और स्थूलतर इन्द्रियार्थसिक वर्षेम ममर्थ होते हैं। स्थूल द्रव्य जिस प्रकार स्थूल इन्द्रियोको सत्य भासते हैं, उसी प्रकार स्थूल इन्द्रियोको सत्य प्रतीत होते हैं। प्राणमय शरीरके परमाणु संस्कारके द्वारा उत्तरीत्तर स्थम, सूक्ष्मतर और स्थूमतम हो सकते हैं और तब प्राणशक्तिकी गति और जानशक्ति भी उसी कमसे बढती है।

२६. ग्रीस देशके तत्त्वदर्शी पिथागोरसने आजमे २५०० वर्ष पहले यह मिद्रान्त सामने रक्खा था कि सब सृष्ट पदार्थों में तीन ही तत्त्व हैं—द्रव्य, गित और संख्या। आश्चर्य यह है कि आधुनिक पाश्चात्त्य विज्ञानका सिद्धान्त इसमें मेल खाता जा रहा है। पिथागोरसका 'द्रव्य' वही है जो पाश्चात्त्य वैज्ञानिकोका विश्वव्यापी त्याष्ट्र (Universal Ether) अथवा प्राच्य शास्त्रकारोका आकाशतत्त्व है। पिथागोरसका भाति' तत्त्व आधुनिक विज्ञानकी विद्युत् है और 'संख्या' आधुनिक विज्ञानका अणु और अणुके अंदर गतिमान् ऋणविद्युत्कण (Electrons) है। प्राणमय शरीर (Astral body) के सम्बन्धमं डा० लिण्डासंकी यही कल्पना है। इस विषयमें पाश्चात्त्य वैज्ञानिकोंका ज्ञान अभी वहुत अधूरा है। किर भी उनका यह विश्वास है कि प्राणशरीरका ठीक पता शीव ही चल जायगा और वह चलेगा रसायनशालाकी मेजपर ही।

२७. कुछ वर्ष पूर्व पैरिसम सार्वराष्ट्रिक परलोकविद्या-विद्यारदोंकी एक सभा हुई थी। उस समय विनोदसे यह बात कही गयी थी कि एक मक्खीके पंखके बराबर प्राणमय शरीरका वजन हो सकता है। एंड्र जैकसनका यह कहना है कि प्राणमय शरीरका तौल एक औंस यानी ढाई तोला हो सकता है। बहुतोंका यह भी कहना है कि इसका तौल कुछ हो ही नहीं सकता। पर प्राण जब एक द्रव्य है, तब उसका बजन तो होना ही चाहिये। बहुतेरोंका यह मत है कि वियत्-शरीर (Ethereal body) और वियत् अर्थात् आकाश





क्तित्र नं० ४—चीनदेशके साधु और उनका प्राणमय देह िदेखिये एष्ट ४१४



चित्र नं॰ ३---महाप्रगाणके समय दीखनेवाला प्राणमय शरीर िदेखिये पृष्ठ ४११

एक पञ्चीकृत तत्त्व है, इसिटिये प्राणमय शरीरके साथ उसका वजन जरूर हो सकता है।

२८. हेगके डा॰ मान्य और जेल्ट, इन दो व्यक्तियोंने परलोकगत जीवोंके साथ वार्त्तालाप करनेके लिये डायना-मिस्टोग्राफ नामका एक यन्त्र आविष्कृत किया और इसकी मद्दसे विना किसी मीडियमके परलोकगत जीवोंके सन्देश पाये । इस यन्त्रके छोरपर, एक अक्षर-लम्बक लगा रहता है, जिसके स्पर्श होनेके साथ ही एक बड़े पतले कागजपर टाइपराइटरकी तरह अक्षर उठते जाते हैं। एक बारके प्रयोगमें तो एक सम्पूर्ण भाषण ही इस तरह लिख गया। बात यह हुई कि अत्यन्त सूक्ष्म स्पर्शसे उस लम्बकपर आघात हुआ और इस आधातके होनेके लिये आधात कर मकनेयोग्य सुक्ष्म परमाणुओका आकाश-परमाणु-संघटित प्राणमय मानव-शरीर बना हुआ है, यह बात ध्यानमें आयी । इसी प्रकारके प्रयोगींका वर्णन मि० कारिंग्टनने अपने 'अर्वाचीन मनो-वैज्ञानिक दृश्य' नामक ग्रन्थमं किया है । उन्होंने लिखा है कि हमने अपनी प्रयोगशालामें यह मिद्ध किया है कि आकाश-परमाण-संघटित प्राणमय शरीर होता है। उन्होंने प्रयोग करके देखा है कि शरीर आकुञ्चन-प्रसरणशील है और - आकुञ्चन-प्रसरण मनुष्यकी इच्छाराक्तिपर निर्भर है । मनुष्यकी इच्छाशक्ति इस शरीरपर काम करती है अर्थात् शरीर गुरुत्वाकर्षणक्षम है। एक शक्ति ऐसी है, जिसमे दारीरके परमाणु एक जगह इकट्ठे होते हैं। प्राणमय शरीरके अणु बहुत ही सूक्ष्म होते हैं। बाहरके बातावरणमें अणुओंकी जितनी घनता होती है, उतनी घनता प्राणमय शरीरके अणुओंमें होती है। बाहरके वातावरणका दबाव बढनेसे शरीरके अणुआंका भी दवाव उसी हिसाबसे बढता है। ऐसे इस प्राणमय शरीरका वजन ढाई औंस यानी पाँच तोला होता है। प्राणमय शरीरके अणुओंका दृश्य साथ दिये हुए चित्रमें दिखाया गया है ( चित्र नं० २ देखिये )। डा॰ माल्य और जेल्टके मतानुसार तथा सूक्ष्म दृष्टि रखनेवाले लोगोंकी सक्ष्म दृष्टिके द्वारा देखे हुए दृश्यके अनुसार यह चित्र चित्रित किया गया है।

२९. हैवेरहिलमामके डा० डकन मैकडूगलने मास नामक स्थानमें एक ऐसा प्रयोग किया कि क्षय-रोगसे मरनेवाले एक मनुष्यका, मरनेसे पहले, उन्होंने वजन कर लिया। रोगीकी चारपाई एक अति स्क्ष्म भारदर्शक कॉटेपर रक्खी गयी और वजन किया गया। वजनका कॉटा ठीक लगाकर रखा गया । मृत्यु होनेके साथ ही काँटा पीछे सरका । यह देखा गया कि मृत्यु होनेके साथ ही उस दारीरका दाई औं म या पाँच तोला वजन तुरंत घट गया । उच वैज्ञानिकोंने भी प्रयोग करके इसको प्रत्यक्ष किया है ।

३०. मनुष्यके महाप्रयाणकालमें उसका वियत्-शरीर-सहित प्राणमय शरीर स्थूलशरीरसे बाहर जाता हुआ कैसा देख पड़ता है (चित्र नं० ३ देखिये)। यह स्पष्ट ही देख पड़ता है कि अन्नमय शरीर और प्राण-प्रयाणकालीन प्राणमय शरीर, दोनों बिलकुल एक-से ही होते हैं। बुद्धदेवके मतसे प्राणमय शरीर अणुपरिमाण हो सकता है; पर इस चित्रसे उनका मत ठीक नहीं था, यही कहना पड़ता है। ऑलिवर कामवेलको ७ वर्षके लिये राज्याधिकार देनेवाले विश्वपका (ऑकल्ट रिव्यू एप्रिल १९३६ ) अथवा हैम्लेटको उसके पिताका जो प्राणमय शरीर देख पड़ा और ऐसे-ही-ऐसे जो अन्य अनेक उदाहरण हैं, उनसे यही सिद्ध होता है कि स्थल-शरीरके छुटनेपर मनुष्य स्थूलशरीरके ही आकारवाले प्राणमय शरीरमें स्थित रहता है और अन्नमय शरीरवालोंके सामने प्रकट होनेके लिये वियत्तत्त्वके परमाणु संप्रह कर वह अपनी सत्ता प्रकट कर सकता है। प्राणमय शरीर और वियत्-शरीर-को दृश्य बनानेके लिये प्राणमय शरीरके परमाणुओंका वेग अपनी मनःशक्तिसे कम किया जा सकता है और इस कियासे वह स्थूलशरीरधारियांको दिखायी दे सकता है।

३१. चीन और मिश्र देशों में मृत मनुष्यके स्थूलशरीरकी कुछ रासायनिक कियाओं के द्वारा और कई प्रकारके लेग लगाकर शरीरके ही आकारके संदूकमें सम्हाल कर रम्वते हैं। वह परलोकगत जीव, जिसका वह शरीर होता है, उसे देखनेके लिये लौट आया करता है। वह उसे देखना चाहता है और इसी पार्थिववन्धनमें वँधकर कई परलोकगत जीव इस प्रकार लौट आते हैं। शरीरको सम्हालकर रखनेसे—चाहे वह किसी संदूकमें रक्खा हो या किसी कब्रमें दफन हो—उस शरीरकी आशासे परलोकगत जीव लौटा करते हैं, इसमें सन्देह नहीं। कर्णप्रयागमें स्वामी भासकरा-नन्द जब समाधि ले चुके उसके बाद उनकी समाधिका बड़े ठाउसे जब पूजन-अर्चन हो रहा था, तब स्वामीजी कर्ण-प्रयागसे प्राणमय शरीरसे कोव्हापुर लौट आये, यह तो लेखकने स्वयं देखा है।

३२. चीन देशमें 'ममी' (रासायनिक क्रियासे सम्हालकर

रक्ले हुए मृत शरीर ) को उस 'ममी' देहका परलोकगत स्वामी जीव किस प्रकार देखने आया करता है, इसका चित्र इस लेखके साथ दिया है (चित्र नं० १ देखिये।)। चीन देशमें ममीको इस प्रकार देखनेके लिये आनेवाले दश्य प्राणमय शरीरवाले जीवको 'का' कहते हैं।

३२. चीन देशके कामां साधु इन परलोकगत जीवोंका इस तरह पार्थिव आशासे बँधकर लौटना रोकनेके लिये तथा उनके प्रकाशमार्गसे अर्थात् देवयानमार्गसे ऊपरकी ओर जानेके लिये एक किया किया करते हैं। China's Book of the Dead (चीनके मृत मनुष्योंका प्रन्थ) नामक पुस्तकमें वह प्रक्रिया दी है। वह यही है कि महाप्रयाणके समय उस मनुष्यके कार्नोंके पीछेकी दोनों प्राणवाहिनी नाडियोंको (श्वास-प्रश्वास-नाडियोंको नहीं) लामा लोग इस तरह दवाकर प्रकड़ रखते हैं कि उसके प्रभावसे वह जीव महाप्रयाणके अन्तिम श्वणमें घूममार्गसे हटकर प्रकाशमार्गसे चला जाता है। यह लेखक कई लामाओंसे मिला, पर इस कियाको किये हुआ उनमें कोई भी न था।

३४. श्रीमन्द्रगवद्गीताके 'वासास जीर्णानि यथा विहाय नवानि गृह्णाति "" इत्यादि श्लोकके अर्थके विषयमें बहुत भ्रम फैला हुआ है। लोग यही समझते हैं कि महा-प्रयाणके बाद मनुष्य दुरंत ही दूसरी योनिमें चला जाता है। उसे अपने कर्मके अनुसार दूसरा जन्म प्राप्त होता है और पूर्वजन्ममें जो कुछ अनुभव हुआ, उसी अनुभवको बढाना उसके दूसरे जन्मका हेत्र होता है। परन्तु यह बात पशुवत् इन्द्रियलोल्डप जीवोंके विषयमें तो नहीं कही जा सकती। इनके जो जन्म होते हैं, वे उन्हीं पहलेके ही इन्द्रिथविशिष्ट सर्खोंको भोगनेके लिये होते हैं। मृत्युके पश्चात् जीव किस स्थितिमें होता है, इस विषयके अनेकानेक वर्णन पाश्चात्त्य परलोक-विद्याविशारदोंने अपने प्रन्थोंमें किये हैं। गीताके उस श्लोकका आशय यह है कि जीवको इस जगत्में इस जगतुके लिये व्यवहारोपयोगी जैसा स्थूलशरीर प्राप्त है, वैसा ही उसी आकारका वियत-शरीर भी है--जिसके सात कोश हैं। मनुष्य प्रयाणकालमें स्थूलशरीर और वियत्-शरीरके सात कोशोंमेंसे तीन कोश, सब मिलाकर चार शरीर यहाँ छोड़ जाता है। तथापि वियत्-शरीरके चार उपशरीर तथा प्राणमय शरीरकी सहायतासे वह जीव अन्तरालके पितृलोकमें जा रहता है । कुछ कालपश्चात् वियत्-शरीरके चार उपशरीर

नष्ट हो जाते हैं, तब वह प्राणमय कोश (Astral body) में जाता है और अपने कर्मानुरूप उच्चते उच्चतर महलेंकि।दि लोकों में रहकर अपनी उच्चति कर सकता है।

३५. प्राणमय शरीरमें रहते हुए मनुष्य आगे अनुभव प्राप्त करनेके लिये भूलोकमें आनेकी इच्छा करता है। कभी-कभी ऐसा भी होता है कि अपना स्थूलशरीर यदि किसी अपघातसे नष्ट हुआ हो तो उसे किसी ऐसे दूसरे शरीरमें, जिसका शरीरी उसे अभी-अभी छोड़ गया हो, प्रवेश करना पड़ता है।

३६. आजसे लगभग ४० वर्ष पूर्व एक ऐसी खीको देखा या जो मराठी भाषा लिख-पढ़ सकती थी । उसके पति मैजुएट थे। उस स्त्रीके सोलहवें वर्षमें ऐसी घटना हुई कि उसके शरीरमें एक दूमरी ही खीके जीवका प्रवेश हुआ। यह दूसरी खी संस्कृत और अंग्रेजी भाषाओंको खूब जानती थी। उस खीके शरीरमें इसका प्रवेश सम्भाके ६ बजेसे भोर ६ बजेतक रहा करता था। इस अवस्थामें वह अपने पतिसे अंग्रेजी और संस्कृतमें बातचीत करती और न्याय-शास्त्रके बड़े कठिन परिष्कार भी कर दिया करती थी। इस प्रकार इसमें उस 'दूसरी खीका जो प्रवेश हुआ करता था। वह कुछ विशेष अनुभवोंको प्राप्त करनेके लिये ही हुआ करता होगा।'

३७. पूनेमें स्वर्गाय गोदवलेकर महाराजके शिष्य श्रीहरिमक्तिपरायण भाऊसाहब केतकर रहा करते हैं। उनकी देहमें
श्रीगोंदवलेकर महाराज आकर रहते और बातचीत करते
हैं। सातारामें श्रीमुलेजी महाराज बड़े अच्छे सत्पुरुप हैं।
उनकी देहमें भी इसी प्रकारसे महान् सिद्ध आकर वार्ते करते
हैं। सावंतवाडीमें १२ वर्ष वयस्के एक पुरुप सीताराम
महाराजके नामसे प्रसिद्ध थे। उनके शरीरमें उनकी वयस्के
१६ वें वर्षतक एक संत आकर रहा करते थे। उस समय
उनके मुखसे श्रीतुकाराम महाराजकी-सी ही अमङ्क' वाणी
निकला करती थी।

३८. हाला और मितगोल दो बालिकाएँ थीं। दोनों में परस्पर बड़ा स्नेह था। हाला एक किसानकी लड़की थी और बड़ी सुन्दरी थी। मितगोल किसी कालेजके मिंसिपलकी लड़की थी और पिताकी देखभालमें रहकर बिदुषी हो गयी थी। एक दिन सन्ध्यासमय दोनों लड़कियाँ गाने-बजानेके किसी जलसेमें गयीं। लौटते हुए मोटर-दुर्घटना

हुई और दोनों गतप्राण हुई। हालाके शरीरमें कोई चोट नहीं थी, पर मितगोलका शरीर जखमोंसे छिन्न-मिन्न हो गया था। आश्चर्यकी घटना यह हुई कि किसीने (किसी अहस्य शक्तिने) मितगोलके प्राणमय शरीरको पकड़कर हालाके शरीरमें डाल दिया, हाला जी उठी। परन्तु हालाका यह केवल स्थूलशरीर था, प्राणात्मा तो मितगोलका था।

३९. दोनों लङ्गकियोंके बाप उन्हें देखने आये। हालाके बापने हालाको जीता पाया और उसे हाला कहकर प्रकारा। उसने कहा, भी हाला नहीं हूँ, मितगोल हूँ।' मितगोलके पितासे उसने कहा, 'मैं मितगोल हूँ, हाला नहीं।' उसके सामने शीशा लाया गया, शीशेमें अपना मुँह देखकर वह अकचका गयी । तब मितगोलने अपने पितासे पूछा, ध्यह क्या हुआ ?' उन्होंने कुछ काल विचारमें डूबकर कहा, 'यह पुनर्जन्म है।' मितगोलने पूछा, 'यह कैसा पुनर्जन्म ? मैं हालाके शरीरमें कैसे चली गयी ?? उन्होंने उत्तर दिया, 'यह तेरा नवशरीरप्रहण (Re-embodiment) है।' इसके बाद एक दिन कालेजके अध्यापकों और विद्यार्थियोंके सामने मितगोलने 'स्पिनोजाका तत्त्वज्ञान' इस विषयपर व्याख्यान देकर यह सिद्ध किया कि भीं ही मितगोल हूँ'। तब सबको यह विश्वास हुआ कि यह शरीरान्तर हुआ है। अन्नमय शरीर तो हालाका ही था, पर उसको मितगोलके प्राणमय शरीरने अधिकृत कर लिया था। किसी अन्य शक्ति-ने यह काम किया। श्रीमदाद्य शङ्कराचार्यने तो स्वयं ही सुधन्वाके शरीरमें प्रवेश किया था। इस नवीन सुधन्वाके अगाध ज्ञानको देखकर उसके दरवारी चिकत-विस्मित हुए थे। मितगोलका परकायप्रवेश पराश्रित या और श्रीमत् आचार्यपादका स्वाभित । परकायप्रवेशके सम्बन्धमें आगे और लिखना है ।

४०. सन् १९१४-१८ के यूरोपीय महायुद्धमें डान और बाब नामके दो आदमी लड़ाईपर गये थे। ये दोनों एक दूसरेक बड़े प्रेमी मिन्न थे। लड़ाईमें इनके मारे जानेकी खबर भी छप चुकी थी। बाबके शरीरपर कोई जखम नहीं था, पर डानका छिन-पिच्छिन हो गया था। किसी अदृश्य शिक्तने डानका प्राणात्मा बाबके शरीरमें डाल दिया और डान-बाब जी उठा। डान अपने माँ-बापसे मिलने गया, पर वे उसे कैसे पहचानते !

४१. डानकी माँने कहा, भिरा डान साँवला या और

तुम तो गोरे हो' इत्यादि । पर जब डानने जीवनकी पिछली सब बातें बतायीं और उसके माँ-बापने देखा कि इसका स्वभाव, बोलनेका ढंग और रहन-सहन तो अपने डान-जैसा ही है, तब उन्हें निश्चय हुआ कि यह डान ही है।

४२. इन बातोंसे यह माद्रम होता है कि मनुष्यका पुनर्जन्म उसके वशमें ही हो, यह बात नहीं है। अध्यातम-रामायणमें भगवदवतारोंको स्वाधीनसम्भव कहा है। संत-महात्मा भी अपनी इच्छासे जन्म लेते हैं। श्रीतुकाराम महाराज कहते हैं कि 'हम वैकुण्ठके रहनेवाले हैं; भगवान्ते सत्य-भावका कर्म करने भेज दिया, इसल्यि चले आये।' इस प्रकार भगवदवतार और सत्पुक्पजन्म स्वाधीनसम्भव होते हैं।

४३. अन्य जीवोंके जन्म किस प्रकार होते हैं, वे स्वयं आते हैं, अथवा भेजे जाते हैं, उन्हें भेजनेवाली कौन-सी शक्ति या देव-देवी हैं—इसका अब किञ्चित् विचार करें।

४४. हमारे इस भूलोककी अपेक्षा सूक्ष्म और सूक्ष्मतर लोक भुवः और स्वः हैं। भुवलोंकमें रहनेवाले जीवोंमें कामदेव, रूपदेव और अरूपदेव, ये तीन एक-से-एक ऊँची कोटिके देव हैं। कामदेव प्राणमय शरीरवाले हैं। मनोमय शरीरधारी देवों-तक इनकी गति होती है। रूपदेव मनोमय शरीरधारी होते हैं और अरूपदेव वासनामय शरीरधारी अर्थात् कारणदेहधारी होते हैं। अरूपदेव कभी-कभी मनोमय शरीर धारण करते हैं, प्राणमय शरीर सहसा नहीं धारण करते।

४५. अरूपदेवोंकी कोटिसे भी उच्च कोटिके देवोंकी और चार श्रेणियाँ हैं। ये श्रेष्ठ देव महमालिधिष्ठत देव हैं। उपर्युक्त तीन देवकोटियोंसे विशेष सम्बन्ध न रखनेवाले पर पृथ्वी, अप्, वायु और तेज—इन तत्त्वोंपर स्वामित्व रखनेवाले चार देवराज हैं। ये इन चार तत्त्वोंके साथ पूर्व, पश्चिम, दक्षिण और उत्तर—इन चार दिशाओं में। राजा हैं। पुराणोंमें इनके धृतराष्ट्र, विरूपाक्ष, विषद्धक और वैश्ववण नाम बताये हैं। इनके अधीन गन्धर्व, दुम्मक, नाम और यक्ष हैं—जो निम्नकोटिके देवदूत हैं। इन चार महाराजाओंके वर्ण यथाक्रम श्रुप्त, नील, रक्त और हैम हैं। प्रत्येक धर्ममन्थमें किसी-न-किसी नामसे इन चार महाराजाओंका वर्णन अवस्य हुआ है।

४६. विधाताने इन महाराजाओंको पृथ्वीपर उत्पन्न

होनेवाले मनुष्योंके कमोंका नियन्त्रण-कार्य सौंपा है। अर्थात् पृथ्वीपर रहनेवाले मनुष्योंकी उन्नतिके सूत्र इन्हींके हाथोंमें हैं। अखिल विश्वके जो कामदेव हैं, उन्हें लिपिका कहते हैं। प्राणमय शरीरवाले जीवके कर्मानुसार भुवलोंकमें उसका अधिवासकाल जब समाप्त होता है, तब ये लिपिकादेव उसके कर्माकर्मका हिसाब देखते और उस जीवको भावी अनुभवक्षित्र दिलानेके लिये दूसरे जन्मके योग्य प्राणमय शरीर निर्माण करते हैं और पृथ्वी, अप्, वायु, तेज—हन चार तत्त्वोंके अधिपति देवराज लिपिकाके उद्देश्यानुसार उस जीवका अनमय शरीर गढ़ते हैं। मनुष्यको इच्छा-स्वातन्त्र्य दिया गया है और तदनुरूप कर्म-स्वातन्त्र्य भी। इसल्यि भूलोकमें आकर मनुष्य अपनी इच्छाके अनुसार सदसत् कर्म करता है, फिर उन्हीं कर्मोंके अनसार उसका भावी जन्म निर्दारित होता है।

४७. उपर्युक्त विवरणसे यह मालूम हो जाता है कि किस शक्तिने स्तम्भ ३८ से ४१ तकमें वर्णित मितगोल और डानको दूसरे जीवके शरीरमें डाला । प्राण और प्राणमय शरीरका यहाँतक वर्णन हुआ । अब यह देखें कि अन्नमय कोशसे प्राणमय कोशका उद्गमन क्या है ?

४८. सिद्ध पुरुपोंने चिरत्रोंसे यह पता लगता है कि कितने ही सिद्ध पुरुपोंने आपद्मस्त भक्तोंने संकटनिवारणार्थ योगकी प्रक्रियासे अन्नमय शरीरसे निकलकर प्राणमय शरीरसे दूर देशोंमें जाकर उन्हें बचाया है। आज भी चीन देशके लामाओं में यह शक्ति है और उसके अनुभवी लोगोंने यह वात लिख रक्खी है कि ये लोग प्राणायामकी सहायतासे अन्नमय कोशसे प्राणमय कोशको निकाल लेनेकी क्रिया सिद्ध कर लेते हैं।

४९. मनमें अनेक प्रकारकी वृत्तियाँ उठा करती हैं, उनके अनुसार स्थूलशरीरसे प्रत्यक्ष क्रियाके होनेमें प्राणमय शरीरकी क्रियाकी रोक या तो मनःसंयमसे होती है या वायुस्यमसे । मनःसंयमसे क्रिया जानेवाला चित्तवृत्तियोंका निरोध ही वास्तविक प्राणायाम है और यही श्रेष्ठ कोटिका प्राणायाम है । यह सबसे भले ही न तथता हो, पर इससे शरीरमें कोई विगाड़ नहीं होता । वायु-संयमनमें शरीरकी बड़ी सम्झल रखनी पढ़ती है और गुस्के समीप रहकर ही इसका अभ्यास करना होता है । इस लेखमें सूचित प्राणायाम मनःसंयमसे ही करना चाहिये, यही इस लेखकका मत है । उससे अन्नमय शरीरमे प्राणमय शरीरको निकाल लेनेका कौशल प्राप्त होता है ।

५०. हिन्दुस्तानमें पहाडोंके अंदर खोदकर बनी हुई कितनी ही गुफाएँ हैं। उनमें ५०० वर्ष पहलेके खुदे हुए चित्र भी हैं। परन्त इन चित्रों में अन्नमय कोशसे प्राणमय कोशके बाहर निकालनेका दृश्य दिखानेबाला कोई चित्र नहीं है । पेरूल, जलगाँव, साँची आदि स्थानींके समीपकी गुफाओंको लेखकने स्वयं देखा है। अस्तु। बहुत प्राचीन कालसे चीन देशके धर्मगुरु लामाओं में योगविषयक सब प्रकारके शास्त्रोंका अभ्यास हुआ करता था और आज भी तिब्बतके लामाओंमें कोई-कोई लामा गुरु इठयोगमें बड़े निपण होते हैं। इन लामाओं के आश्रमों और बौद्ध बिहारों में उनके गुरुओं के चित्र होते हैं । इन चित्रोंमेंसे कुछ अमेरिकन और यूरोपियन यात्रियोंको प्राप्त हुए हैं। अमेरिकाके प्रोफेसर निकोलस रोरी लासामें २० वर्षतक रहे। वे स्वयं बौद्ध हो गये। ये अपने साथ अमेरिका जो चित्र ले गये, उनमे एक चित्र अन्नमय शरीरसे प्राणमय शरीरके बाहर निकलनेका था, यह बात उन्होने अपनी 'हार्ट ऑयु एशिया' नामकी पुस्तकमें लिख रक्खी है।

५१. सिलवानजे-मुलडोन और हेरेवार्ड फैरिंगटन नामके दो सजनोंने सन् १९२९ में 'प्राणमय शरीरका उत्क्षेप' (The projection of astral body) नामकी पुस्तक लिखी। उसे लंदनके मेसर्स राइडर ऐंड को॰ने प्रकाशित किया है। इस लेखमें जो चित्र दिये गये हैं, वे सव उसी पुस्तकम प्रकाशित चित्रोंकी नकलें हें। पुस्तकप्रकाशककी आज्ञासे ही वे इस लेखमें छापी गयी हैं। उनकी इस उदारताके लिये लेखक उनका कृतज्ञ है।

५२. स्तम्भ ५० में वर्णित चीनी लामाका चित्र स्तम्भ ५१ में वर्णित प्रकाशककी पुस्तकसे लिया गया है (चित्र नं०४ देखिये)। लामा गुरुके इस चित्रमें शिराओं के मध्यभाग अर्थात् ब्रह्मरूप्ते एक जीवन-तन्तु (सिल्वर कॉर्ड) निकला है और ऊपर उसके छोरसे उन्हीका फोटो निकला हुआ देख पड़ता है। इस प्रकारसे प्राणमय शरीरका उत्क्षेप जाग्रत् अवस्थामें किया जा सकता है। पर उत्क्षेप होनेपर स्थूल्शरीर तना बैठा नहीं रह सकता। चित्रमें स्थूल्शरीर जो तना बैठा दिखाया गया है, वह भूल है। तथापि प्राणशरीरके उत्क्षेपका यह अच्छा निदर्शन है।

५३. फ्रांसके मोशिये डुरावेळने भी 'प्राणमय शरीरका उत्क्षेप' इसी नामसे ऐसा ही एक प्रन्थ लिखा है। उसमें प्राणशरीरके उत्क्षेपके चित्र दिये हैं। इसी पुस्तकसे मि० मुलडोनने अपनी पुस्तकमें उपर्युक्त चित्र लिया है। इसके अतिरिक्त उन्होंने अपने किये हुए कई प्रयोग सचित्र प्रकाशित किये हैं। प्राणशारीर जब स्थूलशारीरसे बाहर निकलता है, तब जैसा देख पड़ता है उसका चित्र दिया है (चित्र क्रमाङ्क ५ देखिये)। यह चित्र मि० मुलडोनने मोशिये ड्रावेलकी प्रस्तकसे लिया है।

५४. स्तम्भ २८ में प्राणमय शरीरके अणुओंका चित्र है। इसके बादकी अवस्था अन्तरालमें प्राणमय शरीरका देख पडना है। प्राणमय शरीरकी अणमयताका यह दश्य इस चित्र (चित्र नं०५ देखिये ) में देख पड़ता है। पाठकों में जो लोग शानमार्गी हों अर्थात् पञ्चीकरणका अभ्यास करके जो कुछ आगे बढ़े हीं उन्हें लिक्क अथवा मुक्स शरीर, भोगायतन प्राणमय शरीर अथवा निर्माणकायका औपपत्तिक ज्ञान तो अवश्य होगा ही । लेखकको अवतक ऐसे सौ दो सौ मनुष्योंसे मिलनेका अवसर हुआ है। ज्ञानमार्गकी सत्तभूमिकाओंका विवेचन भी कई वार इन ज्ञानमार्गियोंसे मुना है। परन्त कियायोगके द्वारा औपपत्तिक ज्ञानको प्रत्यक्ष अनुभव करने या करा देनेवाले बहुत ही कम व्यक्ति भिले। इटयोगी और राजयोगी सिद्ध पुरुपोंके सम्बन्धमे ऐसी बातें सुनी जाती हैं कि असक सिद्धने एक ही समयमें दो जगह दर्शन दिये । परन्त उनके शिष्योंमें कोई ऐसे साधक नहीं मिलते, जो इसकी प्रक्रिया जानते ही या इस शक्तिको पानेका जिन्होंने यन किया हो । साम्प्रदायिक शिष्योकी मनोत्रत्ति ही कुछ ऐसी देख पड़ती है कि वे अपने गरको इतनी बड़ी पदवीको प्राप्त समझते हैं कि उनसे यह कहना कि हमें असक किया सिखाइये, उन्हें एक बड़ा अपराध-सा मालम होता है। छोटे मँह वडी बात मालम होती है । अस्त । भविष्यमें ऐसे सिद्ध पुरुप होंगे, जो इन कियाओ-का अपने शिष्योंको अनुभव करा देंगे और उनके मृत्य-कालीन कष्ट, भय और संशय दूर कर देंगे।

५५. इस विषयमें और भी बहुत कुछ लिखा जा सकता है। परन्तु जो लोग इस विषयको विशेषरूपसे जानना चाहते हों, उनके लिये मि॰ मुलडोनद्वारा लिखित 'प्राणमय शरीरका उद्गमन' ग्रन्थका निर्देश ही यहाँ कर दिया जाता है। (Mr. Muldone's Projection of Astral Body. Publishers: Messrs. Rider and Co., Paternaster Row, I.ondon E. C.) इस ग्रन्थमें दिये हुए प्राणशरीरोद्गमनके प्रयोग गुरुसिक्षिके विना भी किये जा सकते हैं। इसके लिये कुछ आत्मसंयम आवस्यक होता है, प्रयोग

करनेमें समय भी बहुत लगाना पड़ता है और इन प्रयोगों को करना ही अपना खास उद्योग बना लेना पड़ता है। आजीविकाके निमित्त जिनके पीछे बहुत-की उपाधियाँ लगी हुई हैं, वे इन प्रयोगों को नहीं कर सकते। कम-से-कम दो महीने लगातार किसी एकान्त स्थानमें रहना होगा, आहार-विहार परिमित रखना होगा। ऐसा करनेसे मि० मुलडोनको जो अनुभव प्राप्त हुए, वे चाहे जिस अभ्यासीके लिये कर-तलामलकवत् हो जायँगे। इस लेखके लेखकने ये तथा ऐसे ही अन्य प्रयोग करके देख लिये हैं।

५६. प्राच्य पद्धतिसे प्राणमय शरीरके उद्गमनका अभ्यास गुरुके समीप ही किया जा सकता है। पातञ्जल योगसूत्रमें इसके यौगिक उपाय बताये हैं। मन्त्र, यन्त्र और
तन्त्रके ग्रन्थोंमें भी प्राणमय शरीरके उद्गमन अर्थात् परकायप्रवेशके साधन मिलते हैं। शौनक ऋषिका ऋषियान
(२।२।१; ७।७।१)—सुषुमादि सप्तस्त्कों तथा निवर्त्तावम् ''से
गुरू होनेवाले सात सुक्तोके पाठकी बात कहता है—

सुषुमादिससस्कानि जपेचेद्विष्णुमन्दिरं । मार्गशीर्षेऽयुतं धीमान् परकायं प्रवेशयेत् ॥ निवर्त्तथ्वं जपेत् स्कं परकायाच निर्गतः । कार्तिक्यां त्र्ययुतं धीमान् कीर्तिमान् विष्णुमन्दिरं ॥

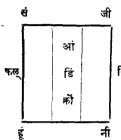
शौनक ऋषिके इस प्रयोगमें मार्गशीर्प मासमें परकाय-प्रवेश करनेपर इसके ग्यारह महीने बाद परकाय-निर्गमनका विधान है। यह उन्हीका स्वानुभृत प्रयोग हो सकता है।

५७. श्रीमदाचशङ्कराचार्यने लिखा है कि श्रीपतञ्जलि महामुनिके 'यथाभिमतध्यानाद्वा' इस सूत्रके अनुसार ध्यान करनेसे परकायप्रवेश सिद्ध होता है। पाश्चात्त्य क्रियायोगमें भी भूमध्यमें 'में इस शरीरके बाहर जा रहा हूँ' यह ध्यान ही करनेको कहा गया है। श्रीमत् शङ्कराचार्यने इस विद्याके साधनके लिये एक यन्त्र भी बताया है, जिसके साथ 'सौन्दर्यलहरी' के एक क्लोकका पाठ भी करना होता है। यह खोक, वह यन्त्र और मन्त्र प्रक्रियासहित नीचे दिया जाता है।

५८. सौन्दर्यलहरी, श्लोक ८७—

हिमानीहन्तव्यं हिमगिरिनिवासैइचतुरी निशायां निदाणं निशि चरमभागे च विशदी। वरं छक्ष्मीपात्रं श्रियमतिस्जन्तौ समयिनां सरोजं स्वस्पादी जननि जयतश्चित्रमिह किम्॥

इस क्षोककी क्रम-संख्या और पाठ वाणाविकास प्रेससे
 प्रकाशित पुस्तकके अनुसार है।

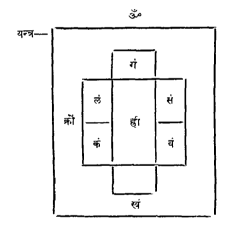


यह यन्त्र सोनेके पन्ने पर लिखे और इक्कीस दिनतक इसे मधु, चित्रान्न और पायसका भोग लगावे। उपर्युक्त श्लोक नित्य सहस्र बार जपे और इस यन्त्रको सहस्र बार हलदी बिछे हुए किसी पीढ़ेपर

लिखे। इससे परकायप्रवेशकी विद्या सिद्ध होती है।

५९. हठयोगकी खेचरी-मुद्रासे भी परकायप्रवेशका सिद्ध होना हठयोगके ग्रन्थोंमें लिखा है। परन्तु शारीरिक उपायोंसे खेचरी सिद्ध करनेके पूर्व खेचरीकी सिद्धिके लिये योगकुण्डल्युपनिपद्ने नीचे लिखा मन्त्र और यन्त्र बताया है—

मन्त्र — ॐ हीं गंसं मं फं लं अंस् ख्फ्रें ग्स्म् लों।



### मेलनमन्त्र

सोमांशनवकं वर्णं प्रतिलोमेन चोद्धरेत्। तस्मात् व्यंशकमास्यातमक्षरं चन्द्ररूपकम्॥ तस्माद्प्यष्टमं वर्णं विलोमेन परं भुने। तथा तत्परमं विद्धि तदादिरिप पञ्चमी॥ इन्दोश्च बहुभिन्ने च कूटोऽयं परिकीर्तितः।

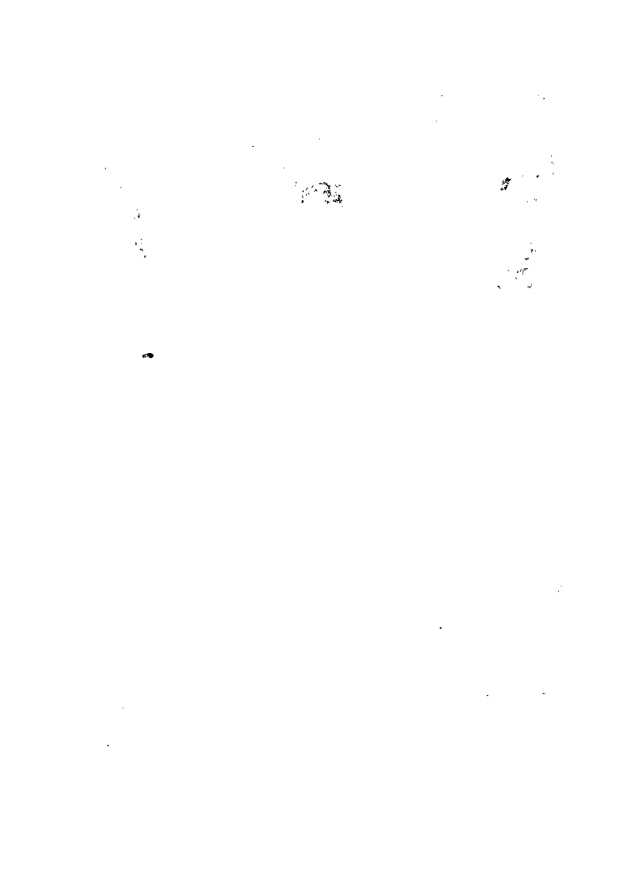
तस्य श्रीखेचरीसिद्धिः स्वयमेव प्रवर्तते॥ —योगकुण्डल्युपनिषद्

६०. मेछनमन्त्रराजमुद्धरति---खेचरेति । खवाचकतया

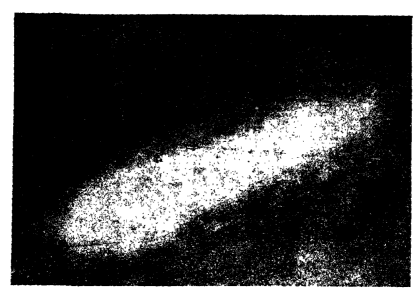
चरतिति खेचरः इकारः, आवरूथमिति धारणाशक्तिरीकारः, रेति बह्निः, अम्बुमण्डलमिति बिन्दुः । एतत्सर्व मिलित्वा भूषितं हीमिति खेचरीबीजमाल्यातम् । तेनैव लिन्दिकार्यागः प्रसिद्ध्यति । शिष्टबीजघट्कमध्यम्बुमण्डलभूषितमिति श्रेयम् । सोमांशः सकारः चन्द्रबीजं तत्प्रतिलोमेन तञ्चवकं वर्णमुद्धरेष् भमिति । तस्माद् अकारादनुलोमेन व्यंशकं चन्द्रबीजमाल्यानं समिति । तस्मात् सकाराद् विलोमेन अपरमष्टमं वर्णमुद्धरेद् ममिति । तस्मात् सकाराद् विलोमेन अपरमष्टमं वर्णमुद्धरेद् ममिति । तस्मात् सकाराद् विलोमेन अपरमष्टमं वर्णमुद्धरेद् ममिति । तथा मकाराद् विलोमेन अपरं पञ्चवर्णं पमिति विद्धि । युनिरन्दोश्च बीजंसिससुद्धरेत् । बहुभिः ककारपकार-बिन्दुभिः युक्तोऽयं कूटः क्षमिति । आहस्य बीजानि सप्त—हीं भं सं मं पं सं श्नं इति ।

६१. प्राच्य साधनक्रममें तत्त्वसाधन आवश्यक होता है । प्रातःकाल प्रथमतः आकाशतत्त्वके उदय होनेपर अभ्यासके द्वारा आकाशतत्त्वको बारह घंटे साधे रहना पहला है। इसका जब स्थायी भाव होता है, तब खेचरी मुद्रा सिद्ध करके बैठ सकते हैं। इस मुद्राका साधन करते हुए स्तम्म ५७ और ५८में दिये हुए मन्त्र और यन्त्रको साधना होता है । मन्त्रके विना भी खेचरी मुद्रा सिद्ध होती है। परन्त किसी भी कार्य-के सिद्ध होनेमें देवता प्रसाद और देवता साहाय्य आवश्यक होता है । खेचरी सिद्ध करनेके पूर्व उसी प्रकार देवता-प्रसाद प्राप्त होनेसे वह खेचरी फलवती और सुखदायिनी होती है। खेचरीका साधन बंबईके स्वामी कुवलयानन्द अथवा स्वामी अभयानन्द या वीरभद्र, पोस्ट ऋ पिकेशके स्वामी सत्यानन्दके पास जानेसे सुगम हो सकता है । स्तम्भ ५९में कुण्डल्युपनिषद-का मन्त्रोद्धार—ही भंसं मंपंसं क्षं—दिया जा चुका है। स्तम्भ ५५में लिखे अनुसार पश्चात्त्य प्रक्रियासे प्राणमय शरीर अन्नमय शरीरके बाहर निकाल लिया जा सकता है और प्राण-मय शरीरमें जारानेपर अन्नमय शरीरसे बाहर निकल आनेकी प्रतीति भी होती है।

६२. इस प्रकार अन्नमय शरीरसे प्राणमय शरीरको बाहर लिया ला सकते हैं और जब यह प्रतीति होती है कि अन्नमय शरीरको छोड़नेपर हम हर तरहसे जागते हुए रहते हैं, तब एक प्रकारका विलक्षण आनन्द होता है। यह आनन्द अपने अमरत्वकी प्रतीतिका है। यह अमरत्व केवल औपपत्तिक नहीं, प्रत्यक्ष प्रयोगिषद्ध है। निरे औपपित्तक शानसे जो समाधान हो सकता है, उससे हजार गुना अधिक समाधान प्रयोगिषद्धिसे होता है—यह तो हमलोग हर बातमें नित्य ही अनुभव करते हैं। इस अमृतत्वको लाभ करना ही मृत्युको



# कल्याण 🚃



चित्र नं० ५--अन्तराटमें दीखनेवाला प्राणमय ग्रारीस्का आवरण िदेलिये एड ४१५



चित्र नं ६ - स्यूल शरीरसे बाहर निकले हुए प्राणमय शरीरकी स्थिति

[देखिये पृष्ठ ४१७

जय करना है। मृत्युकी किया केवल अन्नमय शरीरके साथ प्राणमय शरीरको बाँधनेवाले जीवनतन्तुका ट्रूटकर अलग होना ही है। परन्तु अन्नमय शरीरमें रहते हुए ही जब हम इस जीवन तन्तु और प्राणमय शरीरको अनुभव कर लेते हैं, तब उस जीवन तन्तुके अन्नमय शरीरको छोड़ देनेपर भी साधकको मृत्युका भय नहीं होता।

६३. स्तम्म २८के साथ जो चित्र दिया है, उसके अनुसार उस अणुघटित प्राणमय शारीरको अपने स्थूलशारीरके समीप लाकर उसका आकार अपने स्थूलशारीरमें देख पड़े-यह उसके बादकी अवस्था है । उस चित्रका दर्शन धूमकेतुका सा है। हमारा जो स्वप्नशरीर है, वही हमारा प्राणमय शरीर है। जो लोग इसके अभ्यासी हैं, वे निद्रावश होनेके पूर्व अपने मनमें इसी निश्चयको जागता हुआ रखकर तब सोते हैं। स्वप्नमें अनेक बार आकाशमें उड़नेका अनुभव होता है। इसका मतलब यही है कि प्राणमय शरीर उस समय स्थूल-शरीरके बाहर निकलकर अन्तरिक्षमें तैरता रहता है। इसके बादकी अवस्था यह है कि स्थूलशरीर निद्रावस्थामें जहाँ जैसे पड़ा है, उसे बैसा ही देखते हुए उससे ४ इंचके फासलेपर उसी स्थूलदारीरकी प्रतिमूर्ति अभ्यासीको देख पड़ती है। इस प्रकार अभ्यासीका प्राणमय शरीर स्थूलशरीरसे दूर चला जाता है। इस कियाका छायाचित्र साथ दिये हुए चित्रकमाङ्क ६में देखिये।

परकायप्रवेशकी विद्यासे राजाके शरीरमें प्रवेश करके कोई महापुरुष आये हैं। इसीलिये उन्होंने यह आज्ञा प्रचारित की कि जहाँ कहीं गिरि-कन्दराओं और गुहाओंमें जो कोई मृतवत् मानव-शरीर सुरक्षित हो, वे जला दिये जायँ। ऐसे सुरक्षित मृतवत् शरीरींकी हुँढ-खोज करनेके लिये जासूस भी मेजे गये थे। हेत यह था कि राजा सुधन्वाके शरीरमें आ बैठे हुए महापुरुषका स्थूलदारीर मिल जाय तो वह जला दिया जायः जिसमें उस स्थूलशरीरसे जीवन-तन्तु टूट जाय और उन महापुरुषको राजाके शरीरमें ही रहना पहें। मनुष्य जब इहलोकसे प्रयाण करता है। तब उसका यह जीवन-तन्तु टूट जाता है। इसे तोड़ना कभी-कभी इस स्थूलदेइधारी जीवके हायमें होता है और सब समय स्तम्भ ४३ में उक्त उन चार महाराजाओं के हाथमें होता है, जो जीवके नियत ऐहिक कर्मके समाप्त होते ही जीवन-तन्तुको तोड डालने अथवा जीवमें ही उसे तोड़ डालनेकी प्रवल इच्छा उत्पन्न करते हैं। यहाँतक प्राणमय शरीरके उद्गमनका प्रकार वर्णित हुआ; अब उसकी क्रिया क्या है ? उसे देखें ।

६५. प्राणमय शरीरके उद्गमनकी दो क्रियाएँ हैं—एक विश्वात उद्गमनकी और दूसरी अञ्चात उद्गमनकी । अञ्चात उद्गमन निद्राकालमें होता है । अञ्चात उद्गमन मानव-जातिकी निद्रावस्थाका एक आवश्यक कर्म है । यह बात प्रमाणित हो चुकी है कि जाग्रत् अवस्थामें शरीरव्यापारके चलानेमें प्राणशक्तिका जो व्यय होता है, उसकी पूर्ति निद्राश्रित उद्गमनसे होती है ।

६६. हेरवार्ड फैरिंगटन कहते हैं कि 'निद्राके विषयमें अक्तक अनेकों के अनेकों विचार प्रकट हुए हैं। कोई इसकी रासायिनक उपपत्त बताते हैं अर्थात् यह बताते हैं कि जाग्रत् अवस्थामें शरीरके अंदर जो विषयुक्त रस उत्पन्न होते हैं, वे निद्रासे नष्ट हो जाते हैं। कुछ यह बतलाते हैं कि मनुष्यके मिस्तष्कमें होनेवाली रक्ताभिसरणकी एक विशिष्ट मिसा है, जिससे निद्रा आती है। कोई शरीरके कुछ विशिष्ट मांसपिण्डोंकी कियाको इसका कारण बतलाते हैं। कोई शरीरके स्मायुओंकी शिथिलतासे निद्राका लगना मानते हैं और कोई हदतापूर्वक यह प्रतिपादन करते हैं कि बाह्य विषयोंसे इन्द्रियोंको उत्तेजित करनेवाली कोई चीज जब नहीं मिलती, तब ही निद्रा आ जाती है। इन बातोंसे निद्राके कारणका कोई पता नहीं चलता। मनुष्यके स्थूलशरीरमें एक

प्राणमय शरीराभिमानी आत्मा है और स्थूलशरीरके बाहर सर्वत्र अनन्त अमित प्राणशक्ति मरी हुई है । निद्राकालमें यह प्राणमय आत्मा स्थूलशरीरके बाहर निकलकर बाहरकी प्राणशक्ति अपनी आवश्यकतामर प्राणशक्ति बटोरकर फिर अन्नमय शरीरमें आ जाता है, इस बातको माने विना इस समस्थाका कोई समाधान नहीं होता।

६७. मि० वाल्टा कहते हैं कि मानव-शरीर बाष्पयन्त्रवत् नहीं, बल्कि विद्युद्-यन्त्रके समान है । अन्नरससे शरीरके सब व्यापार होते हैं, यह कहना सही नहीं है; बल्कि निद्राकालमें प्राणमय आत्मा जो शक्ति सञ्चित कर रखता है, उसीसे शरीरके सब व्यापार होते हैं । अन्नरससे उसके जीर्ण स्नायओं में उत्साह लाया जा सकता है। यदि यह मानें कि अन्नरससे शरीरके व्यापार होते हैं तो निद्राकी फिर कोई आवश्यकता नहीं रहती, निद्रांके बदले अन्नरस ही देनेसे निद्राका काम हो जाना चाहिये। पर ऐसा तो नहीं होता। मि॰ मलडोनका यह मत है कि हमारा प्राणमय शरीर बाह्य प्राणशक्तिका सञ्चय-स्थान है । प्राणमय शरीरको बाह्य प्राणशक्ति और स्थूल मानवशरीरके मजातन्तुजालके बीचकी लड़ी समझिये । स्थलकारीरके निद्राकालमें यह प्राणमय शरीर बाह्य प्राणशक्तिका आकर्षण कर संग्रह करनेके लिये स्थुलशरीरके बाहर निकला करता है अर्थात् अन्नमय शरीरसे उसका उद्गमन हुआ करता है। यही स्तम्भ ६१में कथित प्राणमय शरीरकी अज्ञात उद्गमनिकया है।

६८. विश्वात उद्गमन (Conscious projection) दो प्रकारका है। एक है प्राच्य योगशास्त्रकी क्रियारे सिद्ध होनेवाला और दूसरा पश्चात्य प्रयोगसे अर्थात् स्वप्नस्थिति-नियन्त्रणसे सिद्ध होनेवाला।

६९. 'बन्धकारणशैथिल्यात् प्रचारसंवेदनाः चित्तस्य परशरीरावेशः' (पातञ्जल योगसूत्र तृ० पा० सूत्र ३८)। कर्मवशात् प्राप्त होनेवाले शरीरमोगोंका मोक्ता जो जीव है, उसे उस मोगसे जो अवस्था प्राप्त होती है, उसे बन्ध कहते हैं। जब सुख-दुःख, पाप-पुण्यादिके विषयमें साधकको कोई प्रतिकृल या अनुकृल वेदना नहीं होती अर्थात् इन द्वन्दोंको उसकी चित्तवृत्ति पार कर जाती है या यह किहये कि उसका बन्धन विलीन हो जाता है, तब वह साधक चित्तवहा नाडीमें प्रवेश करता है। यह चित्तवहा नाडी प्राणवहा नाडीकी अपेका अधिक सुक्त होती है। इसमें प्रवेश करनेपर साधक-

को अपने अंदरकी तथा दूसरों के अंदरकी चित्तवहा नाडी के प्रचारका शान होता है और वह किसी चेतन-अचेतन प्राणीके शरीरमें प्रवेश कर सकता है। इस प्रकार दूसरे के शरीरमें जब चित्तवहा नाडी से प्रवेश करता है, तब मधुमिक्ख-योंकी रानीके पीछे-पीछे जैसे अन्य मधुमिक्ख्यों चलती हैं वैसे ही उस साधककी चित्तवहा नाडी के पीछे-पीछे उसकी अन्य इन्द्रियाँ भी उस शरीरमें प्रवेश करती हैं। इस प्रकार वह साधक अपने प्राणमय शरीरसे दूसरे के स्थुलशारीरमें रहकर सब काम करता है। श्रीमदाचार्यभोक्त परकायप्रवेशयन्त्र-चिष्ठ स्तम्म ५५ में निर्दिष्ट है।

७०. प्रमाण, विपर्यय, विकल्प, निद्रा और स्मृति-ये पाँच वृत्तियाँ हैं। इनमें जो निद्रावृत्ति है, उसके निरोधसे परकायप्रवेशकी किया सिद्ध होती है। इसलिये इसी वृत्ति-का यहाँ विचार करें। पर इससे पहले स्मृतिवृत्तिका भी किञ्चित विचार कर लेना आवश्यक है। स्मृतिवृत्तिके निरोध-के लिये साधकको अपने मनोमय शरीरमें अन्तर्हित होना पड़ता है। मनोमय शरीरमें जानेके लिये चन्द्रनाडीका निरोध करना पड़ता है। चन्द्रनाडी वाम नासा-रन्ध्रसे बहने-वाले श्वासको कहते हैं, और वह ठीक है। परन्त यहाँ चन्द्र-नाडीका अभिप्राय उस चन्द्रनाडीसे नही है। यहाँ चन्द्रनाडी प्राण-तत्त्ववाहिनी नाडी है। ये नाडियाँ अनेक हैं और शरीरके आभ्यन्तर भागमें हैं। पाचक रसका उत्पन्न होना और बाहर निकलना, खाये हुए पदार्थोंमेंसे सार-भाग निकाल लेना, रक्ताभिसरणकी क्रियाका होना और श्वास-प्रश्वासका चलना-ये सब कार्य चन्द्रनाडियोंमें प्रवाहित होनेवाली प्राण-शक्तिसे हुआ करते हैं। पहले तत्त्वाभ्यास करके, प्रातःकाल या सांयकाल चन्द्रस्वरको २ घंटे २४ मिनट स्थिर रखकर उस समय खेचरीमुद्रा सिद्ध करके उस समताको यदि स्थिर रक्खा जाय तो चन्द्रनाडीका निरोध होता है और उससे हृदय-किया बंद होती और नाडियोंमें होनेवाला रक्तप्रवाह बंद हो जाता है । उस समय प्राणमय शरीर अन्नमय शरीरमेंसे बहने लगता है। अर्थात बाहर निकलकर स्वच्छन्दगामी होता है। ऐसे समय अन्नमय शरीर स्फटिक मणि सा उज्ज्वल देख पड़ता है। उस समय प्रकाश-साक्षात्कार होता है। दर-शब्द-श्रवण, द्रदर्शन आदि क्रियाएँ सिद्ध होती हैं। यही स्मृतिवृत्तिका निरोध है। अन्नमय शरीरमें छौट आते समय ऐसा प्रतीत होता है कि स्थूलशारीरमें मानो सहस्रों जलधाराएँ एक साथ प्रवाहित हो रही हों और इससे स्थल-शरीरमें एक विलक्षण महान आनन्द अनुभूत होता है।

७१. निद्रावृत्तिके निरोधके लिये वरणा नाडीका निरोध आवश्यक होता है। वरणा नाडी मनोमय शरीरमें नादिनिन्दु-कला और आशाचक्रतक फैली हुई है। चन्द्रनाडीकी अपेक्षा यह नाडी स्क्ष्म है और इसे मनोवहा नाडी कहते हैं। सुषुम्णा नाडीके कन्दमं अर्थात् सहस्रारके अंदर अतिशय आम्यन्तरमें इस नाडीका होना अनुभूत होता है। चन्द्रनाडीके निरोधसे इसका निरोध होता है। वरणा नाडीके निरोधसे निद्रावृत्तिका निरोध होता है। वरणा नाडीके निरोधसे पूर्वजन्मस्मृति प्राप्त होती है। चन्द्रनाडीके निरोधसे प्राणमय शरीर अन्नमय शरीरके वाहर उससे पृथक् देख पड़ता है और वरणाके निरोधसे मनोमय शरीर प्राणमय शरीरके साथ अन्नमय शरीरके बाहर निकाल लिया जा सकता है। यही परकायप्रवेशके लिये उपयक्त परिस्थिति है।

७२. पाश्चास्य लोगोंके प्राणमयशरीरोद्गमनकी किया स्तम्भ ६८ में कहे अनुसार स्वप्रस्थितिनियन्त्रण है। हमलोगों-का निद्राष्ट्रसिनिरोध और उन लोगोंका स्वप्रस्थितिनियन्त्रण दोनों कियाएँ प्रायः एक ही हैं। साधकको चाहिये कि पहले स्वप्रनियन्त्रणका अभ्यास करे। स्वप्रका नियन्त्रण यही है कि आज रातको अभुक प्रकारका स्वप्न ही हम देखें, यह निश्चय करके सो जाय। इस प्रकार अभ्याससे जब स्वप्नस्थितिका नियन्त्रण हो लेगा, तब ऐसी भावना करना आरम्भ करे कि आजकी स्वप्रस्थितिमें हमाग प्राणमय शरीर अन्नमय शरीरके बाहर अभुक स्थानमें जाय। ऐसी हढ भावना करके सोनेका अभ्यास करे। इस अभ्याससे यह अनुभव होगा कि प्राणमय शरीर सङ्कल्पके अनुसार तत्तत् स्थान वे एकुँचता है, अभ्यासी यह अनुभव दूसरोंको भी करा दे सकता है। प्रवल सङ्कल्पवलसे स्थूल पदार्थ भी स्वर्शशिक्स हिलाये जा सकते हैं।

यहाँतक पाश्चात्यों के सिद्ध प्रयोगका वर्णन हुआ। इन प्रयोगोंको किये हुए व्यक्ति पाश्चात्योंमें अभी ५-६ से अधिक नहीं हैं। इनमें मि० मुलडोन, मि० आलिवर फास्क फ्रेंचमैन और मोशिये हुरावेलने इस विषयमें ग्रन्थ लिखे हैं। मि० मुलडोनकी पुस्तकमेंसे अन्नमय शरीरसे प्राणमय शरीरके उद्गमनकी विधिके सम्बन्धमें कुछ सूचनाएँ नीचे देते हैं।

७३. मत्स्य-मांस और उत्तेजक पदार्थ सेवन न करे। जिस दिन प्रयोग करना हो। उस दिन उपवास करना अच्छा है। कम-से-कम प्यास बनी रहे। उसे न बुझावे। हृदयिकयाके बंद होनेकी बीमारी जिसे हो या जो जल्द घवरा जाता हो। उसे यह प्रयोग नहीं करना चाहिये। प्रयोग दिनमें न करे, प्रयोग करते समय दीपक भी न हो । चारपाईपर पीठके बल लेट जाय। दोनों आँखोंकी पुतलियोंको भ्रमध्यकी ओर ले जाकर स्थिर करे और यह भावना करे कि हम बिन्दुके सभीप हैं। अनन्तर यह भावना करे कि इमारा प्राणमय शरीर उसी बिन्दुसे बाहर निकल रहा है। इस क्रियासे आँखें दुखेंगी। पर है यह किया बहुत ही कार्यक्षम । एक दूसरी किया भी है। रातको जल्दी सो जाय और लगभग २ बजे रातमें उठे। ऐसी प्रवल इच्छा करे कि प्राणमय शरीरको बाहर ले जाना है। ऐसी भावना करे कि किसी हवाई जहाजमें बैठे या लिफुटमें खड़े-खड़े ऊपर चले जा रहे हैं। इस भावनाके साथ सो जाय अथवा ऐसी भावना करे कि किसी सरोवरमें तैरते हुए या चक्राकार गतिसे ऊपरकी ओर जा रहे हैं, आगे-पीछे अगल-बगल चलनेवाले वायुकी ओर हम देख रहे हैं अथवा शङ्खाकार किसी महान् शङ्करे बाहर निकल रहे हैं। अथवा यह भावना करे कि अग्नि-ज्वाला सामने है और उसमें हम मिल गये हैं अथवा विमानमें बैठे ऊपर जा रहे हैं। प्रयोग-वाले दिन पानी बिलकुल न पीये। जब न रहा जाय, तब नमक डालकर एक घूँट पानी पी ले, इससे प्यास वहती जायमी । जलवाले घरमें लोटा या गिलास पानी भरकर रक्खे और उसपर दृष्टि गड़ाकर सो जाय और सोनेके कमरेसे वहाँ-तकका रास्ता ध्यानमें ले आवे । इससे नींदके लगते ही प्राणमय शरीर जलसे भरे उस गिलासके पास पहुँच जायगा । जिस दिन जहाँ इस प्रकार जानेकी इच्छा हो, उसीको दिनभर सोचता रहे और यह भी निश्चय कर ले कि वहाँ जाकर अमक मनुष्यसे मिलना है। कुछ दिन पहलेसे ही समय और स्थान निश्चित करके उस दिन और समयकी प्रतीक्षा करता रहे। भावना हद होनेसे उस दिन उस समय उस स्थानमें उसके पास आ पहुँचे, यह उस व्यक्तिको अनुभव होगा ।

७४. मृत्यु क्या चीज है ? कोई महाबली मनुष्य, देव या दानव नहीं है, बिल्क एक अवस्थान्तरमात्र है । इस अवस्थान्तरका ज्ञान न होनेसे सब प्राणी ही पूर्वजन्मस्मृतिके कारण मृत्युको भीषण, महाभयावह मानते हैं । छोटा बच्चा नहीं जानता कि मृत्यु क्या है, पर उससे वह डरता जरूर है; क्योंकि पूर्वजन्ममें शरीर-वियोगके समय जो दुःख हुआ या, उसकी स्मृति किसी रूपमें उसमें छिपी हुई है । 'जातस्य

हि ध्रवो मृत्युः इस वाक्यको जोर-जोरसे घोषनेपर भी अथवा 'मरणं प्रकृतिः शरीरिणाम्' की खुब मीमांसा करनेपर भी मरणका समय तो भयप्रद ही मालूम होता है। कितने प्राणी सिंह या साँपके समीप आते ही बेहोश होकर गिर पड़ते या मर जाते हैं। श्रीयम (नियमन करनेवाले) राजा और उनके द्तोंकी एक कथा है । यमराजने द्तोंसे कहा, ४०० मनुष्य ले आओ। काम पूरा करके दत लौटे, पर उनके साथ ८०० मनुष्य थे । इसपर यमराम बिगडे । उन्होंने कहा—मैंने तो ४०० को लानेको कहा था, ये ८०० क्यों ले आये ? दुतींने कहा-हमलोग तो ४०० को ही ला रहे थे, पर बाकी भयसे आप ही मरे; इसलिये उन्हें भी ले आये। तात्पर्य, कभी-कभी केवल भयसे ही मनुष्य मर जाता है। इस लेखकको याद है कि एक बार एक घरमें साँप निकला, उसको देखते ही उस घरका एक मनुष्य तुरंत मर गया। भयसे शरीरकी सब कियाएँ बंद हो जाती हैं। मन दुर्बल होनेसे शारीरिक शक्ति भी क्षीण होती है।

७५. मनुष्य बरावर मरते जा रहे हैं, फिर भी मनुष्य अमर होनेकी इच्छा किया ही करता है और श्रीतुकाराम महाराज कहते हैं कि 'अमर होओ, अमर ही तो हो, सच्छू स्वयं देख लो।' तुकारामके कथनका मतलब यह है कि तुम सूक्ष्मदेहसे अमर हो; मरता केवल तुम्हारा स्थूलशरीर है, तुम नहीं मरते।

७६. सच पूछिये तो ऐसे उपदेशकी आवश्यकता है कि तुम अमर हो, तुम्हारा स्थूलशरीर तुम्हारे शरीरपरके वस्नके समान है, प्राणमय शरीरका यह स्थूलशरीर वस्न ही है। प्राणमय शरीरसे मनोमय शरीरमें पहुँचनेतक तुम अमर ही हो और आनन्दमय शरीरमें पहुँचनेपर तो तुम ब्रह्मस्वरूप ही हो।

७७. इस प्रकारसे जीवात्मा और परमात्माका एकत्व-सम्पादन होता है। वेदान्तकी घोषणा भी तो यही है कि 'जीवात्मा परमात्मा एक ही हैं।' योगके क्रियाकलापसे इस ऐक्यको प्राप्त करना मनुष्यका प्रथम कर्तव्य है। वेदान्त-विचारसे शब्द-ज्ञान होगा, पर स्वानुभूत ज्ञानके लिये राजयोग-का आश्रय करना ही होगा।

७८. सम्पूर्ण लेखका सारांश यही है कि अलमय कोशसे प्राणमय कोश बाहर निकल सकता है और उससे अलमय कोशकी असत्यता प्रमेय, प्रमाण और प्रत्यक्षानुभवसे सिद्ध होती है। अलमय कोशका छूटना अर्थात् लौकिक मृत्युका होना अलमय कोशसे प्राणमय कोशका निकलना है, उद्गमन है, मृत्यु नहीं। इस प्रकार प्राणमय कोशकी सत्यता जैंच जानेपर अलमय और प्राणमय कोशोंका परस्पर-विच्छेद होना मृत्यु नहीं, किन्तु अवस्थान्तर है—यह बात सामने आ जाती है। प्राणमय कोशसे मनोमय, विज्ञानमय और आनन्दमय कोशकी परस्परया अनुभृति होनेपर जीव-शिवके ऐक्यको जानना ही प्राणमय शक्तिके सिद्ध होनेकी फलश्रुति है। इसके केवल औपपत्तिक ज्ञानसे नहीं, बल्कि इसका प्रयोगसिद्ध ज्ञान होनेसे जीव-शिवके एकत्वके विपयमें कोई संशय नहीं रहेगा। इस लेखने यदि इतना काम बन जाय तो लेखकको इस बातका सन्तोष होगा कि उसके इस प्रयक्ति दिशा तो ठीक है।

इस प्रकार पाठकोंकी मनोभूमि तैयार हो और वे अमर-पदको प्राप्त करें---- 'शिवोऽहम्', 'ब्रह्माहम्', 'नेह नानास्ति किञ्चन' इन परम सत्य वचर्नोंकी भूमिकातक पहुँचें, यही श्रीनाथ-माता और राजराजेश्वरी श्रीलिलता भगवतीसे प्रार्थना कर यह लेख समाप्त करता हूँ।

सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः । सर्वे भदाणि पत्रयन्तु मा कश्चिद्दुःखमाभुयात्॥



#### काम

तन मन जारे काम हीं चित कर डाँवाडोल। धरम सरम सब खोय के रहे आप हिथे खोल॥ नर नारी सब चेतियों दीन्हों प्रगट दिखाय। पर तिरिया पर पुरुष हो भोग नरक को जाय॥

-- चरनदासनी

# तान्त्रिक साधन

( लेखक--शिदेवेन्द्रनाथ चट्टोपाध्याय बी०ए०, कान्यतीर्थ )

इस संसारमें जितने प्रकारके साधन हैं, उनमें चार प्रकारके साधन ही श्रेष्ठ हैं। प्रथम वेदिबिहत साधनचतुष्ट्य; द्वितीय सांख्यप्रदर्शित साधनत्रय; तृतीय योगशास्त्रोक्त साधनकी रीति तथा चतुर्य तन्त्रशास्त्रोक्त साधनप्रणाली। परन्तु कलिकालमें केवल तन्त्रशास्त्रोक्त साधन ही प्रशस्त और सिद्धिपद हैं। यही शास्त्रती उक्ति है। महानिर्वाण-तन्त्रमें कहा गया है——

तपःस्वाध्यायद्दीनानां नृणामल्यायुषामपि । क्रेशनयासाक्षानां कृतो देहपरिश्रमः ॥ गृहस्थस्य क्रियाः सर्वो भागमोक्ताः कलौ शिवे । नान्यमार्गेः क्रियासिद्धिः कदापि गृहमेधिनाम् ॥

कलिकालमें मनुष्य तपसे हीन, वेदपाठसे रहित और अल्पायु होंगे; वे दुर्बलताके कारण उस प्रकारके क्लेश और परिश्रमके सहनेमें समर्थ न होंगे। अतएव उनसे दैहिक परिश्रम किस प्रकार सम्भव हो सकता है ! कलिकालमें यहस्थलोग केवल आगमोक्त विधानोंके अनुसार ही कर्मानुष्टान करेंगे। दूसरे प्रकारकी विधियोंसे अर्थात् वैदिक, पौराणिक और स्मार्तसम्मत विधियोंसे अवलम्बन करके कियानुष्टान करनेसे कदापि सिद्धिलाम करनेमें समर्थ न होंगे।

### (१) पट्चक्रभेद

तान्त्रिक साधन दो प्रकारका है—बहिर्याग और अन्तर्याग । विहर्यागमें गन्ध, पुष्प, धूप, दीप, तुल्सी, विस्वपन्न और नैवेद्या-दिके द्वारा पूजा की जाती है । अन्तर्यागमें इन सब बाह्य वस्तुओंकी आवश्यकता नहीं होती । मानसोपचारके उपकरण स्वतन्त्र होते हैं, इसमें पञ्चभूतोंके द्वारा उपचार-कल्पना करनी पड़ती है । यथा—

पृथिव्यात्मकगन्धः स्यादाकाशात्मकपुष्पकम् । धूपो वाय्वात्मकः प्रोक्तो दीपो वह्नयात्मकः परः॥ रसात्मकं च नैवेशं पूजा पञ्जोपचारिका ।

पृथ्वीतस्वको गन्धः आकाशतस्वको पुष्पः वायुतस्वको धूपः, तेजस्तस्वको दीपः, रसात्मक जलतस्वको नैवेद्यके रूपमें कल्पना करके इस पञ्चोपचारद्वारा पूजा करनी पहती है। इसीका नाम अन्तर्याग है। पट्चकोंका मेद ही इस अन्तर्याग का प्रधान अङ्ग है।

षट्चकोंका अभ्यास हुए विना आत्मज्ञान नहीं होता; क्योंकि किसी वस्तुके प्रत्यक्ष हुए विना मनका सन्देह नहीं छूटता, अतएव वास्तविक ज्ञान नहीं होता। दार्शनिक विचारोंके द्वारा केवल मौखिक ज्ञान होता है, यथार्थ ज्ञान नहीं होता। इसके प्रत्यक्ष होनेका उपाय है घट्चक साधन।

### षट्चक्र क्या हैं ?

इडापिङ्गरूयोर्भध्ये सुबुम्णा या भवेरखलु । षट्स्थानेषु च षट्शक्तिं षट्पद्मं योगिनो विदुः॥

इडा और पिक्कलानामक दो नाडियों के मध्यमें जो सुषुम्णानामक नाडी है, उसकी छः प्रन्थियों पद्माकारके छः चक संलग्न हैं। गुह्मस्थानमें, लिक्कमूलमें, नाभिदेशमें, इदयमें, कण्टमें और दोनों भ्रूके बीचमें—इन छः स्थानोंमें छः चक विद्यमान हैं। ये छः चक सुषुम्णा-नालकी छः प्रन्थियों के रूपमें प्रसिद्ध हैं। इन छः प्रन्थियों का भेद करके जीवात्माका परमात्माके साथ संयोग करना पड़ता है। इसीको प्रकृत योग कहते हैं। यथा—

न योगो नभसः पृष्ठे न भूमौ न रसातले । ऐक्यं जीवारमनोशहुर्योगं योगविशारदाः ॥ (देवीभागवत)

'योगविशारदलोग जीवात्माके साथ परमात्माकी एकता साधन करनेको ही योगके नामसे निर्देश करते हैं।' और योगकी किया-सिद्धिके अंशका नाम साधन है।

अब किस स्थानमें कौन-सा चक है ? इसे क्रमश: स्पष्ट किया जाता है—

गुद्धस्थलमें मूलाधारचक चतुर्दलयुक्त है, उसके ऊपर लिङ्गमूलमें स्वाधिष्ठानचक पड्दलयुक्त है, नामिमण्डलमें मणिपूरचक दशदलयुक्त है, हृदयमें अनाहतचक द्वादश-दलयुक्त है, कण्ठदेशमें विशुद्धचक षोडशदलयुक्त हे और भूमध्यमें आज्ञाचक द्विदलयुक्त है। ये पट्चक सुषुमणा-नाडीमें प्रियत हैं।

मानव-शरीरमें तीन लाख पचास इजार नाडियाँ हैं।

इन नाडियों में चौदह नाडियाँ प्रधान हैं—सुषुम्णा, इडा, पिक्कला, गान्धारी, हस्तिजिह्वा, कुहू, सरस्वती, पूषा, शिक्कला, गान्धारी, हस्तिजिह्वा, कुहू, सरस्वती, पूषा, शिक्कला, गान्धारी, वारणी, अलम्बुषा, विश्वोदरी और यशस्वनी। इनमें भी इडा, पिक्कला और सुषुम्णा—ये तीन नाडियाँ प्रधान हैं। पुनः इन तीनों में सुषुम्णा नाडी सर्वप्रधान है और योगसाधनमें उपयोगिनी है। अन्यान्य समस्त नाडियाँ इसी सुषुम्णा नाडीके आश्रयसे रहती हैं। इस सुषुम्णा नाडीके मध्य सहससे भी सहसतर बहारम् है। यह बहारम् इही दिव्यमार्ग है, यह अमृतदायक और आनन्दकारक है। कुलकुण्डिलनीशक्ति इसी ब्रह्मरम् के द्वारा मूलाधारसे सहस्तारमें गमन करती है और परम दिवयमार्ग मिल जाती है, इसी कारण इस ब्रह्मरन्धको दिव्यमार्ग कहा जाता है।

इडा नाडी वामभागमें स्थित होकर सुष्मणा नाडीको प्रत्येक चक्रमें घेरती हुई दक्षिणनासापुटसे और पिङ्गला नाडी दक्षिण भागमें स्थित होकर सूप्रमणा नाडीको प्रत्येक चक्रमें परिवेष्टित करती हुई वामनासापुटसे आज्ञाचक्रमें मिलती है। इडा और पिङ्गलाके बीच-बीचमें सुष्मणा नाडीके छ: स्थानोंमें छ: पद्म और छ: शक्तियाँ निहित हैं । कुण्डलिनी देवीने अष्ट्रधा कुण्डलित होकर सुषुम्णा नाडीके समस्त अंशको धेर रक्खा है तथा अपने मुखमें अपनी पूँछको डालकर साढ़े तीन धेरे दिये हुए स्वयम्भूलि**ङ्गको वे**ष्टन करके ब्रह्मद्वारका अवरोध कर सुष्मणाके मार्गमें स्थित हैं। यह कुण्डलिनी सर्पका-सा आकार धारण करके अपनी प्रभासे देदीप्यमान होकर जहाँ निद्रा छे रही हैं, उसी स्थानको मलाधारचक कहते हैं। यह कुण्डलिनीशक्ति ही वाग्देवी 🖁 अर्थात् वर्णमयी बीजमन्त्रस्वरूपा हैं। यही सत्त्व, रज और तम—इन तीनों गुणोंकी मूलस्वरूपा प्रकृति देवी हैं। इस कन्दके बीचमें बन्धुकपुष्पके समान रक्तवर्ण कामबीज विराजमान है। इस स्थानमें द्विरण्ड नामक एक सिद्धलिङ्ग और डाकिनी शक्ति रहती है।

जिस समय योगी मूलाधारस्थित स्वयम्भूलिङ्गका चिन्तन करता है, उस समय उसकी समस्त पापराशि क्षणमात्रमें ध्वंस हो जाती है तथा मन-ही-मन वह जिस वस्तुकी कामना करता है, उसकी प्राप्ति हो जाती है। इस साधनाको निरन्तर करनेसे साधक उसे मुक्तिदाताके रूपमें दर्शन करता है।

मूलाघारचकके ऊपर लिङ्गमृलमें विद्युद्वर्ण षड्दल-

विशिष्ट स्वाधिष्ठाननामक पद्म है। इस स्थानमें बालनामक सिद्धलिङ्क और देवी राकिणी शक्ति अवस्थान करती है। जो योगी सर्वदा इस स्वाधिष्ठानचक्रमें ध्यान करते हैं। वे सन्देह-विरिहत चित्तसे बहुतेरे अश्रुत शास्त्रोंकी व्याख्या कर सकते हैं तथा वे सर्वतोभावेन रोगरिहत होकर सर्वत्र निर्भय विचरण करते हैं। इसके अतिरिक्त उनको अणिमादि गुणोंसे युक्त परम सिद्धि प्राप्त होती है।

स्वाधिष्ठानचकके ऊपर नामिमूलमें मेघवर्ण मिणपूर-नामक दशदल पद्म है। इस मिणपूरपद्ममें सर्वमङ्गलदायक रुद्रनामक सिद्धलिङ्ग और परम धार्मिकी देवी लाकिनी शक्ति अवस्थान करती है। जो योगी इस चक्रमें सर्वदा ध्यान करते हैं, इहलोकमें उनकी कामनासिद्धि, दुःखनिष्ट्यति और रोगशान्ति होती है। इसके द्वारा वे परदेहमें भी प्रवेश कर सकते हैं तथा अनायास ही कालको भी षश्चित करनेमें समर्थ हो सकते हैं; इसके अतिरिक्त सुवर्णादिके बनाने, सिद्ध पुरुपोंका दर्शन करने, भूतलमें ओषधि तथा भूगभेंमें निधिके दर्शन करनेकी सामर्थ्य उनमें उत्पन्न हो जाती है।

मणिपूरचकके ऊपर हृदयस्थलमें अनाहतनामक एक द्वादशदल रक्तवर्ण पद्म है। इस पद्मकी कर्णिकाके बीचमें विद्युत्प्रभासे युक्त धूम्रवर्ण पवनदेव अवस्थित हैं तथा इस पट्कोण वायुमण्डलमें यं बीजके ऊपर ईशाननामक शिव काकिनी शक्तिके साथ विद्यमान हैं। कुछ लोगोंके मतसे इन्हें विनयनी शक्तिके साथ बाणिलङ्ग कहा जाता है। इस बाणिलङ्गके स्परणमात्रसे ट्याहण्ड दोनो वस्तुएँ प्राप्त हो जाती हैं। इस अनाहतनामक पद्ममें पिनाकी नामक सिद्धलिङ्ग और काकिनी शक्ति रहती है। इस अनाहतचकके ध्यानकी महिमा नहीं कही जा सकती। ब्रह्मा प्रमृति समस्त देवगण बहुत यब्वपूर्वक इसको ग्रुप्त रखते हैं।

कण्डमूलमें विशुद्धनामक चक्रका स्थान है। यह चक्र पोडशदलयुक्त है और धूम्रवर्ण पद्माकारमें अवस्थित है। इसकी कर्णिकाके बीचमें गोलाकार आकाशमण्डल है, इस मण्डलमें श्वेत इस्तीपर आरूढ़ आकाश इं बीजके साथ विराजित है। इसकी गोदमें अर्द्धनारीश्वर शिवमूर्त्ति है— दूसरे मतसे इसे हर-गौरी कहते हैं। इस शिवके गोदमें पीतवर्ण चतुर्भुजा शाकिनी शक्ति विराजित है। इस चक्रमें पञ्च स्यूख-मृतौंके आदिभूत महाकालका स्थान है। इस आकाशमण्डल-से ही अन्यान्य चारों स्थूल भृत क्रमशः चक्ररूपमें उत्पन्न हुए हैं अर्थात् आकाशसे वायु, वायुसे तेज, तेजसे जल और जलसे पृथिवी उत्पन्न हुई है। इस चक्रमें छगलाण्डनामक शिवलिङ्ग और शाकिनीनामक शक्ति अधिदेवतारूपमें विगाजित हैं। जो प्रतिदिन इस विशुद्धचकका ध्यान करते हैं, उनके लिये दूसरी साधना आवस्यक नहीं होती। यह विशुद्धनामक पोडशदल कमल ही ज्ञानरूप अमूल्य रह्मोंकी खान है। क्योंकि इसीसे रहस्यसहित चतुर्वेद स्वयं प्रकाशित होते हैं।

ललाटमण्डलमें भूमध्यमें आज्ञानामक चक्रका स्थान है। इस चक्रको चन्द्रवत् खेतवर्ण द्विदल पद्म कहा जाता है। इस चक्रमें महाकालनामक सिद्धलिङ्ग और हाकिनी शक्ति अधिष्ठित हैं। इस स्थानमें शरकालीन चन्द्रके समान प्रकाशमय अक्षर बीज (प्रणव) देदीप्यमान है। यही परमहंस पुरुष है। जो लोग इसका ज्ञान प्राप्त कर लेते हैं। वे किसी भी कारणसे दुःखी या शोक-तापसे अभिभूत नहीं होते।

पहले कहा गया है कि सुपुग्णा नाडीकी अन्तिम सीमा ब्रह्मन्छ है तथा यह नाडी मेक्दण्डके आश्रयसे ऊपर उठी हुई है। इडा नाडी इस सुपुग्णा नाडीसे ही लौटकर (उत्तर-वाहिनी होकर) आज्ञापथकी दाहिनी ओरसे होकर वाम-नासापुटमें गमन करती है। आज्ञाचक्रमें पिङ्गला नाडी भी उसी रीतिसे बायां ओरसे घूमकर दक्षिण नासापुटमें गया है। इडा नाडी वरणा नदीके नामसे और पिङ्गला नाडी असी नदीके नामसे अभिहित होती है। इन दोनों नदियों के बीच-में वाराणसी धाम और विद्वनाथ शिव शोभायमान हैं।

योगीलोग कहते हैं कि आज्ञाचकके जपर तीन पीठस्थान हैं। उन तीनों पीठोंका नाम है—विन्दुपीठ, नादपीठ और शिक्तपीठ। ये तीनों पीठस्थान कपालदेशमें रहते हैं। शिक्तपीठका अर्थ है ब्रह्मश्रीज ॐकार। ॐकारके नीचे निरालम्बपुरी तथा उसके नीचे घोडशादलयुक्त सोमचक है। उसके नीचे एक गुप्त पड्दल पद्म है, उसे शानचक कहते हैं। इसके एक एक दलसे कमशः रूप, रस, गन्ध, रपर्श, शब्द और स्वप्नशान उत्पन्न होते हैं। इसीके नीचे आज्ञाचकका स्थान है। अञ्चलक नीचे तालुमूलमें एक गुप्त चक्र है, इस चक्रको द्वादशदलयुक्त रक्तवर्ण पद्म कहा जाता है। इस पद्ममें

पञ्चस्थ्मभूतोंके पञ्चीकरणद्वारा पञ्चस्थूलभूतोंका प्रादुर्भाव होता है। इस चक्रके नीचे विशुद्धचक्रका स्थान है।

अव सहस्रारकी बात सुनिये। आज्ञाचकके ऊपर अर्थात् श्रीरके सर्वोच स्थान मस्तकमें सहस्रार कमल है। इसी स्थानमें विवरतमेत सुषुम्णाका मूल आरम्भ होता है एवं इसी स्थानसे सुषुम्णा नाडी अथोमुखी होकर चलती है। इसकी अन्तिम सीमा मूलाधारस्थित योनिमण्डल है।

सहस्रार या सहस्रदलकमल शुभ्रवर्ण है, तरण सूर्यके सदरा रक्तवर्ण केशरके द्वारा रिक्तत और अधोमुखी है। उसके पचास दलोंमें अकारसे लेकर क्षकारपर्यन्त सबिन्द्र पचास वर्ण हैं। इस अक्षरकर्णिकाके बीचमें गोलाकार चन्द्रमण्डल है । यह चन्द्रमण्डल छत्राकारमें एक ऊर्ध्वमुखी द्वादशदलकमलको आवृत किये है । इस कमलकी कर्णिकामें विद्युत्-सदृश अकथादि त्रिकोण यन्त्र है । उक्त यन्त्रके चारीं ओर संधासागर होनेके कारण यह यन्त्र मणिद्वीपके आकारका हो गया है। इस द्वीपके मध्यस्थलमें मणिपीठ है, उसके बीचमें नाद-बिन्दुके ऊपर इंसपीठका स्थान है। इंसपीठके ऊपर गुरु पादुका है। इसी स्थानमे गुरुदेवके चरण कमलका ध्यान करना पडता है। गुरुदेव ही परम शिव या परम ब्रह्म हैं। सहस्रदलकमलमें चन्द्रमण्डल है, उसकी गोदमें अमर-कला नामकी घोडशी कला है तथा उसकी गोदमें निर्वाण-कला है। इस निर्वाणकलाकी गोदमे निर्वाणशक्तिरूपा। मूल-प्रकृति बिन्द्र और विसर्ग शक्तिके साथ परमशिवको वेष्टन किये हुए है। इसके ध्यानसे साधक निर्वाण-मुक्तिको प्राप्त कर सकता है।

सहस्रदलस्थित परमशिव-शक्तिको वदान्तके मतसे परम ब्रह्म और माया कहते हैं तथा पद्मको आनन्दमय कोष कहते हैं। सांख्यमतसे परमशिव-शक्तिको प्रकृति-पुरुष कहा जाता है। इसीको पौराणिक मतसे लक्ष्मी-नारायण, राधा-कृष्ण तथा तन्त्रमतसे परमशिव और परमशिक कहते हैं।

#### (२) नवचक्रसाधन

यहाँतक शिवसंहिताकारके मतसे सुषुम्णास्थित षट्चकोंका वर्णन संक्षेपमें किया गया। अय अन्यान्य तन्त्रोंमें कियत क्ष्यचकोंका वर्णन किया जाता है। यथा—

#### नवचकं कछाधारं त्रिलक्ष्यं व्योगपञ्चकम् । स्वदेहे यो न जानाति स योगी नामधारकः ॥

(शरीरमें नवचक्र, षोडशाधार, त्रिलक्ष्य और पञ्च प्रकारके व्योमको जो व्यक्ति नहीं जानता वह व्यक्ति केवल नामधारी योगी ही है।'

नवचक ये हैं—मूलाधार, स्वाधिष्ठान, मणिपूर, अनाहत, विशुद्ध, आज्ञा, तालु, ब्रह्मरन्ध्र और सहस्रार ।

घोडशकलाधार इस प्रकार हैं—अक्कुष्ठ, पादमूल, गुह्यदेश, लिङ्गमूल, जठर, नाभि, दृदय, कण्ठ, जिह्नाग्र, तालु, जिह्नामूल, दन्त, नासिका, नासापुट, भूमध्य और नेत्र। त्रिलक्ष्य ये हैं—स्वयम्भूलिङ्ग, बाणलिङ्ग और ज्योतिर्लिङ्ग। पञ्चव्योम ये हैं—आकाश, महाकाश, पराकाश, तत्त्वाकाश और सूर्याकाश।

#### प्रथम चक्रसाधन

पहला ब्रह्मचक अर्थात् आधारचक भगाकृति है। इसमें तीन आवर्त हैं। यह स्थान अपानवायुका मूलदेश हैं और समस्त नाडियोंका उत्पत्तिस्थान है, इसी कारण इसका नाम कन्दमूल है। कन्दमूलके ऊपर आधिशासके समान तेजस्वी कामबीज 'क्षीं' है—इस स्थानमें स्वयम्भूलिक्क हैं। इन स्वयम्भूलिक्कको तेजोरूपा कुण्डलिनी शक्ति साढ़े तीन बार गोलाकार वेष्टन करके अधिष्ठित है। इस ज्योतिर्मयी कुण्डलिनी शक्तिको जीवरूपमें ध्यान करके उसमें चित्तको लय करनेसे मुक्तिकी प्राप्ति होती है।

### द्वितीय चक्रसाधन

स्वाधिष्ठाननामक द्वितीय चक्र है । यह प्रवालाङ्करके समान और पश्चिमाभिष्ठुखी है । इसमें उड्डीयान पीठके ऊपर कुण्डलिनी शक्तिका ध्यान करनेसे जगत्को आकर्षण करनेकी शक्ति उत्पन्न होती है ।

### तृतीय चक्रसाधन

तृतीय मणिपूरनामक नाभिचक है। उसमें पञ्च आवर्त्त से विशिष्ट विद्युद्वणीं है। चित्त्वरूपा मध्यशक्ति भुजगावस्थामें रहती है। उसका ध्यान करनेसे योगी निश्चयपूर्वक सर्व- विद्योंका पात्र हो जाता है।

## चतुर्थ चक्रसाधन

चतुर्थ अनाहतचक हृदयदेशमें अधोमुख अवस्थित है।

उसके बीचमें ज्योतिः स्वरूप इंसका यत्नपूर्वक ध्यान करके उसमें चित्तलय करना चाहिये। इस ध्यानसे समस्त जगत् बरामें हो जाता है, इसमें सन्देह नहीं।

#### पश्चम चक्रसाधन

पञ्चम विशुद्धनामक काल्चक कण्ठदेशमें स्थित है। उसके वामभागमें इडा, दक्षिणभागमें पिङ्गला और मध्यमें सुपुम्णा नाडी है। इस चकमें निर्मल ज्योतिका ध्यान करके चित्त लय करनेसे योगी सर्वसिद्धिका भाजन हो जाता है।

#### षष्ठ चक्रसाधन

षष्ठ ललना वा तालुका चक्र है। इस स्थानको घंटिका-स्थान और दशमद्वारमार्ग कहते हैं। इसके शून्य स्थानमें मनोलय करनेसे उस लययोगी पुरुपको निश्चय ही मुक्ति प्राप्त होती है।

#### सप्तम चक्रसाधन

आज्ञापुरमें भूमध्यमें भूचकनामक सप्तम चक्र है। इस स्थानको बिन्दुस्थान कहते हैं। इस स्थानमें वर्तुलाकार ज्योतिका ध्यान करनेसे मोक्षपदकी प्राप्ति हो जाती है।

#### अष्टम चक्रसाधन

अष्टम चक ब्रह्मरन्थ्रमें है। यह चक निर्वाण प्रदान करनेवाला है। इस चक्रमें सूचिकाके अग्रभागके समान धूम्राक्कर जालन्धरनामक स्थानमें ध्यान करके चित्त लय करनेसे मोक्षकी प्राप्ति होती है।

#### नवम चक्रसाधन

नवम ब्रह्मचक है। यह चक्र पोडशदलमें सुशोभित है। उसमें सिच्चिद्-रूपा अर्द्धशक्ति प्रतिष्ठित है। इस चक्रमें पूर्णा चिन्मयी शक्तिका ध्यान करनेसे सुक्तिकी प्राप्ति होती है।

इन नौ चकोंमें एक-एक चक्रका ध्यान करनेवाले योगीके लिये सिद्धि और मुक्ति करतलगत हो जाती है। क्योंकि वे ज्ञाननेत्रके द्वारा कोदण्डद्यके मध्य कदम्बके समान गोला-कार ब्रह्मलोकका दर्शन करते हैं और अन्तमं ब्रह्मलोकको गमन करते हैं।

> एतेषां नवचक्राणामेकैकं ध्यायतो मुनेः । सिद्धयो मुक्तिसिहताः करस्थाः स्युदिने दिने ॥ कोदण्डद्वयमध्यस्थं पश्यन्ति ज्ञानसञ्जूषा । कर्म्याोलकाकारं ब्रह्मलोकं ब्रजन्ति ते ॥

### कल्याण

## तुलमीदासकी साधना



हरि तुम बहुत अनुग्रह कीन्हा ।

### विनय

हारे ! तुम बहुत अनुग्रह कीन्हों ।
साधन धाम बिबुध दुरलम तन्नु मोहि कृपा करि दीन्हों ।।
कोटिहुँ ग्रुख किह जात न प्रभुके एक एक उपकार ।
तदिष नाथ! कल्ल और माँगिहौं दीजै परम उदार ।।
बिषय-बारि मन मीन मिन्न निहं होत कबहुँ पल एक ।
ताते सहौं बिपति अति दारुन जनमत जोनि अनेक ।।
कृपाडोरि बनसी पद अंकुस परम प्रेम मृदु चारो ।
एहि बिधि बेधि हरहु मेरो दुख कौतुक राम तिहारो ।।
हैं श्रुतिबिदित उपाय सकल सुर केहि केहि दीन निहारे ।
'तुलसिदास' येहि जीव मोह-रजु जेहि बाँध्यो सोइ छोरे ।।

### श्रीवल्लभसम्प्रदायसम्मत साधना

( स्वतन्त्र भक्तिमार्ग भथवा पुष्टिभक्ति )

( लेखक--देवर्षि पं०श्रीरमानाथजी शास्त्री )

साधनसे ही साध्यकी प्राप्ति होती है, यह सिद्धान्त नियत नहीं है। कंसके समयमें प्रायः सबको दुःख हो रहा था। सबको दुःखाभाव साध्य था। उसके लिये पृथ्वी, ब्रह्मा और देवगणने स्तुति-स्तोत्रादि साधनोंका अनुष्ठान किया; किन्तु गँवार बजवासियोंने कौन-सा साधन किया था? उनके सब दुःख अपने-आप दुर हो गये।

भगवत्प्राप्तिमें भक्ति ही साधन है, यह सब कोई जानते और मानते भी हैं। किन्तु वजनारियोंको भगवान्की प्राप्ति पहले हो गयी और भक्ति पीछे हो पायी। ऐसी अवस्थामें साधनसे ही साध्यकी सिद्धि होती है, यह नियत सत्य नहीं है। हाँ, कहीं-कहीं ऐसा हो सकता है।

अंग्रेजोंने आकाशगमनके लिये विमान बनाये, सैकड़ों कोसकी बातें सुननेके लिये अनेक यन्त्र बनाये, बड़े श्रम किये, अनेक साधन किये—यह टीक है। किन्तु हम-आप, जिन्होंने उसके लिये कभी हाथ-पैर नहीं हिलाये, एक दिनमें ही रेलके द्वारा सैकड़ों कोसकी यात्रा कर आते हैं। घर बैठे दूरका गाना और बातें सुना करते हैं। यह क्या बात है! अपने साधनानुष्ठान करनेसे ही साध्यकी प्राप्ति होती है, यह सार्वित्रक नियत नियम नहीं है। वाद-विवाद करनेके लिये यह कक्व्य नहीं है।

इन बातोंचे यह स्पष्ट होता है कि कोई एक ऐसा मार्ग भी है जहाँ प्रसिद्ध और नियत साधनोंके अनुष्ठानके विना भी फलकी प्राप्ति हो जाती है। स्वतन्त्र भक्तिमार्ग किंवा पुष्टिमार्ग ऐसा ही है। दोनों एक ही पदार्थ हैं। मगवान् के अनुप्रहको पुष्टिं कहते हैं—'पोषणं तदनुप्रहः'। उस अनुप्रहसे जो भक्ति— मगबत्प्रेम प्राप्त हो, वह पुष्टिभक्ति है। यह भक्ति स्वरूपसे रागमयी है, इसलिये रागात्मिका भी कही जा सकती है। कितने ही रागात्मिका के स्थानपर रागानुगा राज्दका प्रयोग करते हैं; पर इस राज्दका अर्थ जनतक समझमें न आवे तबतक उसके विषयमें कुछ कहना साहस है। 'रागम् अनुगच्छित असी, किंवा रागस्य अनुगा रागानुगा' दोनों तरहकी व्युत्पत्ति मुख अर्थका स्पर्ध नहीं करती। रागका अर्थ प्रेम या स्नेह है, यह ठीक है; किन्तु वही मिक्त भी है। मिक्त यदि कोई दूसरा पदार्थ हो और वह रागका अनुगमन करती हो, तब उसे रागानुगा कह सकते हैं। 'रागस्य अनुगा' में भी यही अडचन आती है। अस्त

राग, स्नेह या प्रेम ही भक्तिपदार्थ है—यह तो अनुभवकी बात है। नारदसूत्र, शाण्डिल्यसूत्र और नारदपाञ्चरात्र प्रभृति शास्त्रोंने भी स्नेहको ही भक्तिशब्दार्थ माना है—'शा त्वस्मिन् परमप्रेमरूपा' (नारदसूत्र); 'शा परानुरक्तिरीश्वरे' (शां० सू०)। पाञ्चरात्रमें भी कहा है—

माहास्यक्षानपूर्वस्तु सुदृढः सर्वतोऽधिकः । स्नेहो भक्तिरिति प्रोक्तस्तया मुक्तिनं चान्यथा॥

स्नेहासिका, रागासिका या प्रेममयी भक्ति भगवान्के अनुमहसे भी प्राप्त होती है—यह निर्विवाद है। इसे ही पुष्टिभक्ति भी कहते हैं। कितनोंका तो यह कहना है कि भी' नहीं, भक्ति तो भगवान्के अनुमहसे ही प्राप्त होती है। जहाँ हमें भक्तिके कारण अन्य साधन दीख रहे हैं, वहाँ भी भगवदनुग्रह ही साधन है। भगवान्की भक्ति भगवान्के अनुमहसे मिलती है, यह निर्विवाद है। 'पुष्टि' शब्द अनुमहसं स्ट है। श्रीभागवतके पष्ट स्कन्धका नाम ही अनुमहस्कन्ध है। वहाँ इस अनुमहस्वाद्यार्यका प्रमाण प्रमेय, साधन और फलके द्वारा खूब विस्तार किया गया है। मैंने भी अपने 'अनुमहमार्ग' नामक स्वतन्त्र मन्यमें अनुमहका स्पष्ट विवेक कर दिया है।

अनुग्रह या पुष्टि भगवद्धमें है । भगवान्में संक्षेपसे छः प्रधान धर्म स्वतन्त्र रहते हैं और विस्तारसे अनन्त धर्म रहते हैं। भगवान्के वीर्य (पराक्रम )-विशेषको अनुग्रह कहते हैं। भगवान् शब्दकी ब्युत्पत्तिमें ही छः धर्म स्थित हैं—

ऐश्वर्यस्य समप्रस्य वीर्यस्य यशसः भ्रियः। ज्ञानवैशाययोश्रेव घण्णां भग इतीरणा॥

भगमस्यास्तीति भगवान् । भगवद्वीर्य-अनुप्रहरूपा पृष्टिसे जो भक्ति प्राप्त होती है, वही पृष्टिभक्ति है । 'भक्ति' शब्दका अर्थ तो यहाँ भी जो है सो ही है। भज्-ति—'भज्' प्रकृति और 'ति' प्रत्यय। 'भज्' प्रकृतिका अर्थ सेवा और 'ति' प्रत्ययका अर्थ भाव। परिचर्या (चाकरी) सेवाका खुलासा है। अर्थात् भावसहित सेवाको मिक्त कहते हैं। किया भावात्मक सेवाको भी भक्ति कहते हैं। यह मार्ग ऐसा है, जहाँ साधन ही फल माना गया है। ऐकान्तिक भक्तलेग भगवत्प्रेमको ही परम फल मानते हैं। 'दीयमानं न ग्रह्मित यिना मत्तेवनं जनाः।'—'मेरे भक्त मेरी प्रेमात्मक सेवाके सिवा अन्य फल नही प्रहण करते', 'भगवदीयत्वेनैव परिसमात्मसर्वार्थाः'—'भगवद्भक्त रहनेमें ही अपना सब फल पूर्ण हुआ मानते हैं।' मेद इतना ही है कि भावसहित सेवा (चाकरी) साधन है और फलावस्थामें वहीं भक्ति या सेवा भावात्मक रह जाती है। कल्पनामयी सेवाको भावात्मका सेवा नहीं समझना चाहिये।

कितने ही कहते हैं कि नारदपाञ्चरात्रमें माहात्य्यज्ञान भी भक्तिमें सम्मिलित है, फिर केवल स्नेहको ही भिक्त किस तरह कहते हो । ठीक है । 'माहात्य्यज्ञानपूर्वस्तु' यहाँ माहात्य्यज्ञानको भी लिया है, पर 'पूर्वः' । प्रारम्भमें माहात्य्य-ज्ञान रहता है, फिर सर्वदा नहीं रहता । भ्रेम होनेके बाद तो केवल स्नेह ही रह जाता है । बङ्गप्पनको 'माहात्य्य' कहते हैं । बङ्गप्पनवालेमें जो स्नेह किया जाता है, वह भक्ति है । बङ्गप्पन भगवानमें रहता है, स्नेह भक्तमें रहता है; इसलिये प्रेम तो केवल ही रहा ।

भगवान् अपने अनन्त धर्मों मेंसे कितने ही ज्ञानादि प्रसिद्ध धर्मों का दान जीवके लिये भी करते हैं। उनमें एक भक्ति भी है। सिच्चदानन्द भगवान् के प्रधानतम धर्म सत्, चित् और आनन्द हैं। सृष्टि-अवस्थामें कभी-कभी भगवान् किसी जीवको इनका दान भी करते हैं। भगवान् के सत्से किया, चित्ते ज्ञान और आनन्दसे भक्ति या प्रेम लिया गया है। ये तीनों ही सृष्टिमें फैले हुए हैं। सब जगत् यह है। इस विषयको भी हम अपने 'अझावाद' प्रन्यमें स्पष्ट कर चुके हैं। भक्तिमें भी सत्-चित्-आनन्द तीनों मिले हुए रहते हैं। भक्तिमें कियाविशेष भी है और आनन्दविशेष मी है ही। परिचर्या (चाकरी) कियाविशेष है और यह 'भज्' प्रकृतिका अर्थ है। महात्म्यज्ञान चिद्विशेष है तथा प्रेम ही आनन्दकी लहर है। यह दोनों ति-प्रत्यवका अर्थ है। प्रकृति-प्रत्यार्थ मिलाकर एक भक्ति-श्रव्यार्थ

है। किन्तु प्रकृति-प्रत्ययार्थमें प्रत्ययार्थ ही मुख्य माना गया है। इसिल्ये प्रेम ही 'भक्ति' शब्दका मुख्य अर्थ है। साधना-वस्थामें भले माहात्म्यशान रहा आवे, पर पूर्ण स्नेह होनेपर वह नहीं रहता।

महामहोपाध्याय पिण्डतनी किसी गरीनके घर गये। उस समय चाहे उस गरीनके द्व्यमें उनका स्नेह रहे या न रहे, पर माहात्म्यशान तो पूर्ण है। नहीं कृपा की; आसन,कुर्सी, दण्डवत् प्रणाम, स्तुति, स्तोन्न, मेंट—ये सन माहात्म्यशानके ही आडम्बर हैं। किन्तु जन घनिष्ठ परिचय होनेसे दोनोंमें पूर्ण प्रेम हो गया, तन फिर धीरे-धीरे माहात्म्यशानके वे सन अंश (चोचले) दूर होते जाते हैं। धरतीपर बेंठे तो क्या और कुर्सीपर बैंठे तो क्या ? बरफी-पेंड्रे हुए तो क्या और दाल-मात हुआ तो क्या ? स्तुति-स्तोन्न न हुए और गाली दे दी तो क्या ? केवल स्नेह ही रह गया। अत्राप्व किसी मर्मजने कहा है—

#### उपचारः कर्तब्यो यावदनुत्पन्नसौहदाः पुरुषाः । उत्पन्नसौहदानामुपचारः कैतवं भवति॥

'जबतक स्नेह न हो, तबतक माहात्म्यज्ञानसम्बन्धिनी चेष्टाएँ हों तो ठीक है। पर जब पूर्ण स्नेह हो चुका, तब भी यदि उपचार किये जायँ तो यह कपट माल्स देता है।' श्रीकृष्णने जब गोवर्धनिगिरिको धारण किया तो नन्दादि गोपगणोंको थोड़ी देरके लिये भगवान्का माहात्म्य समझमें आया, पर थोड़ी देरमें ही वह हट भी गया। पर्वतको यथा-स्थान रख देमेके बाद जब सब लोग श्रीकृष्णमे मिलने लगे तो वह माहात्म्यज्ञान न जाने कहाँ गया। केवल प्रेम-ही-प्रेम रह गया। अतएच वहाँ कहा है—

#### तं प्रेमवेगान्निमृता वजौकतो यथा समीयुः परिरम्भणादिभिः । गोप्यश्च सस्त्रेहमपूजयन्युदा दध्यक्षताद्गिर्युयुज्ञः सदान्निषः ॥

भगिरिराजको यथास्थान धर देनेके बाद अजनासी गोप-गोपियोंका प्रेमप्रवाह भगवान् श्रीकृष्णकी तरफ दौहा। अतएव वे सब अपने-अपने अधिकारके अनुसार भगवान्से गलेसे गला, छातीसे छाती लगाकर मिले। कितनी ही गोपियाँ लोकलजासे सबके देखते पुक्षोंकी तरह न मिल सकीं तो उन्होंने भगवान्के स्नेहको दूसरी तरह प्रकाशित किया । किसीने उनपर दिध डाला, किसीने अश्चत फंके और किसी प्रियाने भगवान्पर पानी ही डाल दिया । और जो भगवान्मे उमरमें बड़ी—अथवा माता, मौसी प्रश्नति सम्बन्धवृद्धा थीं, उन्होंने 'बेटा ! तेरी उमर बड़ी हो' इत्यादि सुन्दर-सुन्दर आशीर्वाद दिये ।' ऐसी अवस्थामें प्रेमके सिवा माहात्यज्ञान कहाँ रहा ?

— इत्यादि कारणोंसे स्पष्ट होता है, भिक्ति र शब्दसे तो केवल खेहकारी वस्तुता मान्द्रम देती है । प्रेमके पहले माहास्प्रज्ञान भले रहे, पर प्रेम होनेके बाद माहास्प्रज्ञान नही रहता । उस समय तो केवल प्रेम ही रहता है । यह प्रेम फलरूप है । यह फलात्मक प्रेम भगवान्के अनुम्रहसे ही प्राप्त होता है, इसिलये इसे पुष्टिभक्ति कहते हैं । भगवान्का अनुम्रह होनेमें भगवदिच्छा किंवा भगवान्के सिवा दूसरा कारण किंवा साधन नहीं हो सकता । भगवान्का अनुम्रह साधन साध्य नहीं । सत्कर्म, योगाभ्यास, भक्तिप्रमृति किसी साधनके परतन्त्र अनुम्रह नहीं है और न वह अनित्य ही है । अतएव वह किसी साधनके द्वारा प्राप्त नहीं हो सकता ।

साधनानुष्ठानका निषेध नहीं है, पर साधनींका कुछ देना नहीं आता, जो भगवान अनुग्रह करें ही। अनुग्रह परतन्त्र रहते भी स्वतन्त्र है, नित्य है, कार्य नहीं । साधना-नुष्ठानके अनन्तर भगवान् अनुप्रह करें ही-इसका तो यह अर्थ होता है कि भगवान और भगवानका अनुग्रह परतन्त्र हैं, स्वतन्त्र नहीं । भगवान् भक्त-परतन्त्र हैं, इस प्रसिद्धिका आशय दूसरा है । भगवान् जिसपर अनुग्रह करते हैं, उसके परतन्त्र हो जाते हैं-इसका अर्थ यह है कि वे आप अपने ही परतन्त्र हैं। मैं किसी प्रेमीको अपने घर निमन्त्रण देकर स्नेहसे उसकी सेवा करता हूँ तो इसका अर्थ यह नहीं हो सकता कि मैं उसका नौकर हूँ या परतन्त्र हूँ। मैं तो अपने स्नेहके वशमें अर्थात् अपने आपका ही परतन्त्र हैं। भगवान् भी किसीके परतन्त्र नही हैं। स्नेहके या अनुप्रहके या भक्तके परतन्त्र रहते भी वे अपने ही तन्त्रमें हैं, स्वतन्त्र हैं। इसी तरह अनुप्रह भी स्वतन्त्र है। सभी भगवद्धर्म नित्य पदार्थ हैं। मर्यादामार्गमें भगवान् परतन्त्र हैं, स्वतन्त्र नहीं । मर्यादामार्गकी रचना भिन्न है और पुष्टि-मार्गकी रचना भिन्न है। मर्यादामार्गमें भगवान साधन-परतन्त्र हैं, स्वतन्त्र नहीं हैं। इस मार्गमें भगवान्को अपनी बाँधी हुई मर्यादाओंकी रक्षा करना अभीष्ट है। अतएव वे साधनींके परतन्त्र हैं। जो कोई जैसा कर्म, जैसा ज्ञान, कि वा जैसी भक्ति सम्पादन करेगा उसे वैसा-वैसा नपा-तुला फल देना ही पड़ेगा।

पर पुष्टिभक्तिमें यह नहीं है। पुष्टिभक्तिमें भगवान् भिन्नसेतुः' हैं। भगवान्ने जब हमें पुष्टिभक्तिका दान कर दिया तब फिर भगवान् साधन-परतन्त्र नहीं, स्वतन्त्र हैं। हजार दण्डवत्-प्रणाम, यज्ञ-यागादि, तत्त्वज्ञान आदि साधन पासमें हों पर फल नहीं देते और कुछ भी साधन न करनेपर भी सब कुछ दे देते हैं। इतना ही नहीं, भक्त भी स्वतन्त्र हो जाता है। साधन असाधन हो जाते हैं। असाधन साधन हो जाते हैं। उपचारों उपचारता ही नहीं रह जाती। अतएव कहना पहता है कि पुष्टिमार्गम भगवान् स्वतन्त्र, भक्त स्वतन्त्र और भक्ति भी स्वतन्त्र है। पर उसका मूल भगवान्की स्वतन्त्रता है। भगवान् स्वतन्त्र हैं, इसल्वि भक्त और भक्ति स्वतन्त्र हैं। बहुत-से लोग इन बातोंसे चिढ़ेंगे, पर क्या किया जाय शबस्तुका यथार्थ विवेचन तो करना ही पहता है।

अब यह विचार करना है कि 'स्वतन्त्र' शब्दमें 'स्व'का अर्थ क्या करना चाहिये। निषेध तो हो नहीं सकता अर्थात् स्वतन्त्रका अतन्त्र अर्थ हो नहीं सकता। क्योंकि शब्दकी ऐसी कोई सीधी मर्यादा नहीं, जिससे 'स्व' का निषेध अर्थ हो सके। दूसरी बात यह भी है कि अतन्त्र होनेसे ही वह परतन्त्र नहीं हो सकता। खाली जगहमें हर कोई बैठ सकता है। जो किसीका नौकर नहीं है, उसे हर कोई नौकर रख सकता है। आजतक न तो कोई पदार्थ अतन्त्र होकर पैदा हुआ है और न वह वैसे ठहर ही सकता है।

कितने ही कहते हैं कि आकाश-पदार्थ नित्य है, उसकी उत्पत्ति नहीं होती, अतएव वह अतन्त्र, अनधीन या स्वतन्त्र हैं। किन्तु यह मान्यता आस्तिककी नहीं हो सकती। 'तसाद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूतः' हत्यादि वेदवाक्यों के अनुसार सभी आस्तिक आकाशकी उत्पत्ति मान रहे हैं। आकाशको भगवत्कार्य मान लेनेपर भी आकाश अतन्त्र नहीं रह सकता, इसलिये अतन्त्र तो स्वका अर्थ नहीं।

अब स्वके तीन अर्थ बाकी रहते हैं—शाता, शेय और शान; भक्त, भजनीय और भक्ति किंवा जीव, ईश्वर और प्रेम। इनमें शाता तो स्वयं ही परतन्त्र है, अतएव वह भक्तिमार्गको अधीन कैसे रख सकता है ? जीव स्वका अर्थ नहीं । देह, इन्द्रिय और बुद्धिके परतन्त्र पदार्थ स्वका अर्थ या स्वतन्त्रका अर्थ नहीं हो सकता । अतएव भक्ति शातु-परतन्त्र नहीं हो सकता । अतएव भक्ति शातु-परतन्त्र नहीं हो सकती । यही अतिदेश भक्तिमें भी है, भिक्त भक्तपरतन्त्र भी नहीं हो सकती । अब रहा ज्ञेय-भजनीय-ईश्वर । हों, यह 'स्वतन्त्र' शब्दके स्वका अर्थ हो सकता है किंवा है ही । भिक्तमार्ग ईश्वर-परतन्त्र है, भगवत्परतन्त्र है । इसीको में स्वतन्त्र भक्तिमार्ग कहता हूँ । इस मार्गको अनुग्रहमार्ग कहो, पुष्टिमार्ग कहो या स्वतन्त्र भिक्तमार्ग कहो — सब एक ही पदार्थ हें । यह मार्ग जीवकृतिसाध्य नहीं किन्तु भगवत्कृत दानसाध्य हे । अतएव भगवत्परतन्त्र है, स्वतन्त्र है ।

सर्ग-विसर्ग आदि जिस प्रकार श्रीपुरुपोत्तमकी लीलाएँ हैं, उसी तरह भक्ति, अनुग्रह या पृष्टि भी भगवान्की लीला ही है। भगवान् सर्ग क्यों करते हैं—यह प्रश्न जैसे नहीं हो सकता, उसी तरह भगवान् अनुग्रह क्यों करते हैं—यह प्रश्न भी नहीं हो सकता। भगवान् स्वतन्त्र हैं, उनकी कीडामें प्रश्न भी नहीं हो सकता। हमारी या हमारे बालकोंकी कीडा भ में हेत या प्रश्न हो सकता। हमारी या हमारे बालकोंकी कीडा भ में हेत या प्रश्न हो सकता है ? अतएव कहा है—

#### क्रीडायामुद्यमोऽभेस्य कामश्चिक्रीडिषान्यतः । स्वतस्त्रप्तस्य च कथं निवृत्तस्य सदान्यतः ॥

अप्रयास, अप्रयोजन, अपनी खुशीसे कुछ-न-कुछ औंधा-सूधा करते रहना—इसको लीला या कीडा कहते हैं। बालकमें यह है। पालनेमें सोता हुआ बच्चा अप्रयास, अप्रयोजन, अपनी मर्ज़ीसे आंधा-सूधा कुछ भी करता ही रहता है। यह रहते भी उसमें तीन वातें हैं—उद्यम, काम (विलासेच्छा) और दूसरेके साथकी अपेक्षा। किन्तु भगवान् स्वतः पूर्ण हैं, तृष्त हैं। उद्यम विना ही सब कुछ करते हें और उनके लिये कोई अन्य है ही नहीं। ऐसी अवस्थामें लीला या कीडा क्यों करते हैं १ यह प्रश्न हो सकता है और विदुरजीने मैत्रेयसे किया ही है। उसका उत्तर भी मैत्रेयजीने प्रश्नकर्ताके अधिकारा-नुसार दिया है। किन्तु ये प्रश्न और उत्तर दोनों मर्यादामार्ग (वैदिक मार्ग) के अनुसार हैं, पुष्टिमार्ग किंवा स्वतन्त्र भक्तिमार्गके अनुसार नहीं हैं।

\* लीला नाम विलासेच्छा । कार्यव्यतिरेकेण कृतिमात्रम् । न तया कृत्या बिहः कार्य जन्यते । जनितमपि कार्य नाभिन्नेतम् । नापि कर्तरि प्रयासं जनयति । किन्त्वन्तः करणे पूर्णे आनन्दे तदुक्लासेन कार्यजननसङ्क्षी क्रिया काचिदुत्पचते इत्यादि । सुबोधिनी, भाग० इ स्कन्ये ।

पुष्टिमार्गमें भगवान् पूर्ण हैं, असंकुचित सर्वसामर्थ्यवान् हैं। यहाँ उद्यम भी है, काम भी है; अन्य भी है, क्रीडेच्छा भी है। पृष्टिमार्गीय भगवान तृप्त नहीं, अतुप्त हैं; निष्काम नहीं, विलासेच्छ हैं; निष्क्रिय नहीं, सक्रिय हैं; अद्वितीय नहीं, सद्वितीय हैं; निर्धर्मक नहीं, सधर्मक हैं; निर्दोष हैं, निर्गुण हैं, निर्विकार हैं। पुष्टिमागींय पूर्ण पुरुषोत्तम ईश्वर श्रीकृष्ण हैं। पुरुषोत्तमके ही रूपान्तरका नामान्तर श्रीकृष्ण है। पुरुषोत्तम आन्तरस्थरूप है, यह बाह्यस्वरूप । पुरुषोत्तम मार्यादिक भी हैं, पौष्टिक भी । श्रीकृष्ण भी मार्यादिक हैं और पौष्टिक भी। लेखका विस्तार होनेसे मैं इन बार्तीका विशेष खुलासा नहीं कर सकता । जो लोग ईश्वरको अपूर्ण और संकृचित-सामर्थ्य मान रहे हैं उनका ईश्वर अनीश्वर ही है, कहनेमात्रका ईश्वर है। ईष्टे असी ईश्वर:! यहाँ असंकृचित सामर्थ्य ही वास्तविक अभीष्ट है । 'पूर्ण' शब्द भी असंकृचित है। लोकमें कोई ईश्वर, पूर्ण या पुरुषोत्तम है ही नहीं । एक पौष्टिक ईश्वर ही ईश्वर, पूर्ण और पुरुषोत्तम है । श्रीकृष्ण वास्तविक ईश्वर, पूर्ण और पुरुषोत्तम हैं। 'पुरमुषतीति पुरुषः । पुरुष सब दोषोंको भस्म कर दे और पुरुषोत्तम न कर सके तो वह पुरुषोत्तम कैसा ?

जो लोग श्रीकृष्णको ईश्वरेश्वर, पूर्ण और पुरुषोत्तम नही मानते, उनके प्रति मेरा यह लेख नहीं है। किन्तु मेरा यह लेख (कल्याण के लिये है। कल्याण के पाठक, जो कल्याणेच्छ हैं, मुझे विश्वास है कि मुझे गालियाँ देते जायँगे, पहते जायँगे और स्वीकार करते जायँगे । मर्यादाके भयद्भर पक्षपाती लोग चाहे मुझे गालियाँ दें, किन्तु सत्य बात कहनी ही पड़ती है। जितने मर्यादाके ईश्वर हुए हैं वे सब वास्तविक अपूर्ण, संकुचित (अनीश्वर)सामर्थ्यवाले हैं । पुष्टिमार्गीय ईश्वर सदोष है, निदांप भी है। सदोष होनेसे ही हमारे कामका है। स्वतन्त्र भक्तिमार्गीय ईश्वरमें सबसे जबरदस्त दोप तो विषमता है। अर्जुनको अच्छा कहते हैं, अर्जुनके लिये प्राण देते हैं। 'विजंयरथकुटुम्बे' अर्जुनके रथको अपना कुटुम्ब समझते हैं। भीष्म, द्रोण, कर्ण आदिको मरवाना चाहते हैं। महाभारतमें अनेकत्र इस ईश्वरकी विषमता खोली गयी है। यदि वे केवल निर्दोष होते तो हमारी तरफ देखते ही क्यों ! शास्त्र जैसे पापियोंका बहिष्कार किये रहता है, वैसे वे भी इससे बचते रहते । ईश्वरकी विषमता ही गरीव और सदोषोंका जीवन है ।

अतएव कहना पड़ता है कि स्वतन्त्र भक्तिमार्गके 'स्व'

शन्दका अर्थ पृष्टिमार्गीय ईस्वर है। यह भक्ति भगवानके अधीन है । भगवान् ही साधन हैं । पृष्टिमार्गीय भक्तींसे जो यह भगवान कभी-कभी धर्माचरण, ब्रह्मभाव और भजन आदि कराते हैं, वह सब इनका ढोंग है। मर्यादामार्गकी रक्षा और मर्यादामागीय साधनींकी रक्षा करनेके लिये यह सब ढोंग रच रक्ला है । इसके मार्ग (अनुग्रह) में कोई साधन ही नहीं है । यह आप ही साधन है । इसके धर्म और यह धर्मी दोनों एक ही पदार्थ हैं। राजाने एक चमारको अपना दोस्त बना लिया हो तो लोग कहते हैं कि राजाने चमारको दोस्त बना लिया। या यह भी कहते हैं कि राजाके अनुमहने उसे बड़ा ऊँचा कर दिया। दोनों एक ही हैं। हमने एक दिन जब इस ईश्वरकी चालाकी छिपकर देख पायी तो मालूम हुआ कि मर्यादामार्गमें भी साधनोंकी आड़-ही-आड़ है, वास्तवमें काम तो यही कर रहा है। सबका उद्धार करनेमें साधन तो ये स्वयं ही हैं; पर वेदकी रक्षा, ब्राह्मणींका पालन और साधनोंकी रक्षा करनेके लिये कर्म, ज्ञान, भक्ति आदि साधनोंको आगे कर रक्खा है।

> कृष्णानुम्रहरूपा हि पुष्टिः काळादिबाधिका । अनुम्रहो छोकसिद्धो गृदभावाक्षिरूपितः ॥ देवगुद्धस्वसिद्धयर्थे नामध्यानार्चनादिकम् । पुरस्कृत्य हरेवीर्यं नामादिषु निरूप्यते ॥

अनुमहमार्ग वेदसिद्ध नहीं है। लोकसिद्ध है-लोकमें सर्वत्र प्रचलित है। गृढ भावसे उसका प्रकाश होता है। भगवान अन्य मार्गों (वैदिक मार्गों) की रक्षा करनेके लिये अपने अनुग्रहको छिपा रखना चाहते हैं। भगवानका अनुग्रह देवगणको भी मालूम नहीं हो पाता । अतएव नाम, ध्यान, अर्चन आदि मर्यादामार्गीय साधनीकी आह रखते हैं। साधनानुष्टानरहितका भी उद्धार करना है, दुष्ट और महा-दुष्टका भी उद्धार करना है; पर नाम-ध्यानादिको आगे रखकर । अपने वीर्यसे ( अनुप्रहसे ) उद्घार करना है; पर नामग्रहण, ध्यान, अर्चन आदिका यश गवाना है। सदोष अजामिलका उद्धार करना है, पर साँचे सूठे नामग्रहणको आगे रखकर। भगवन्नामसे अजामिलका मोक्ष हो गया, यह कहलवाना है । नाम, ध्यान, अर्चन आदि साधनींकी आवरू रखनी है। यह कपट यदि भगवान्में न होता तो इम पापियोंका उद्धार कीन करता ? भगवान सदीष भी हैं, निर्दोष भी हैं; डरते भी है, डराते भी हैं और इसीमें जीवका उद्धार अन्तर्निहित है। उनकी सभयता, निर्भयता दोनों जीवोद्धारमें साधन हैं।

'भीषास्माद्वातः पवते भीषोदेति सूर्यः' यह उत ईश्वरेश्वर श्रीकृष्णकी निर्भयता है । वे सबको डराते हैं ।

> गोप्याद्दे स्विथि कृतागसि दाम तावद् या ते दशाश्रुकिछ्छाञ्जनसम्भ्रमाक्षम् । वक्त्रं निनीय भयभावनया स्थितस्य सा मां विमोद्दयति भीरिष यद्दिभेति॥

युधिष्ठिरकी माता जब अपने भतीजे ( श्रीकृष्ण ) की माता यशोदासे मिलने नन्दग्राम गयीं तो वहाँ क्या देखती हैं कि सैकड़ों गोपिखयोंकी भीड़ लगी हुई है और मध्यमें श्रीकृष्ण डरे हुए सिर मुकाये खड़े हैं, आँखोंमेंसे काजल-से गँदले अश्र निकल रहे हैं और कभी माताको और कभी माँके हायकी रस्तीको देख लेते हैं और फिर मुँह नीचा कर लेते हैं। कुन्तीने किसी गोपीसे पूछा कि यशोदाजी अपने बच्चे-को क्यों मारती हैं तो उसने उत्तर दिया कि अजी, बड़ा अधमी छोरा है; आज इसने दहीका माट फोड़ दिया, अब लाला पिट रहे हैं। कुन्ती भगवानुकी स्तुति करते समय कइ रही हैं कि नाथ ! उस समय तो मुझे वह आपका डरना, रोना और आपकी वह दशा ठीक और सत्य मालूम होती थी; पर 'इदानीं सा मां विमोहयति'--आज वह मुझे भुलावेमें डाल रही है। जिससे काल भी डरता है, क्या वह माँसे डरे ! डरना सत्य है या निर्भयता और डराना सत्य है, कुछ समझमें नही आता ।

किसी लॅंगोटियेने कहा है-

गोपीक्षीरघटीविलुण्ठनविधिन्यापारवार्ताविदोः पिन्नोस्तादनशङ्कया शिज्ञवपुर्देवः प्रकाश्य ज्वरम् । रोमाञ्चं रचयन् दशौ मुकुछयन् प्रस्यङ्गमुस्कम्पयन् सीस्कुर्वन् तमसि प्रसर्पति गृहे सायं समागच्छति ॥

श्रीदामा गोपबालकने श्रीनन्द-यशोदासे जाकर कहा कि आज तो दुम्हारे श्रीकृष्णने हठीला (गोपी) की दूधकी मटकी भर रास्ते छूट ली। यह सुनकर दोनों माँ-वाप श्रीकृष्णपर बहें गुस्सा हो रहे थे। यह बात श्रीकृष्णने जान ली। अब तो डरके मारे घरमें भोजनतक करने न आये। पर कहाँतक ? आखिर ॲंधेरा हुआ, बाहर डर लगने लगा। बालक ही तो ठहरे। रातको कहीं घर आये, पर ज्वरका प्रकाश करते। सारे शरीरमें रोमाञ्च हो आया है, अङ्ग-अङ्ग कॉप रहा है। कभी ऑखोंको मूँदते हैं, कभी शीतके आवेगसे सीत्कार करते हैं। यह अनुग्रहमार्ग है, यही भगवन्मार्ग है और यही स्वतन्त्र भक्तिमार्ग है।

कितने ही कहते हैं कि हम तो गीताको और गीताके श्रीकृष्णको मानते हैं। मानो भाई !! हमारी दृष्टिमें तो गीता और भागवत दोनोंके श्रीकृष्ण एक हैं।

#### सर्वानेव गुणान् विष्णोर्वर्णयन्ति विचक्षणाः । तेऽमृतोदाः समाख्यातासाद्वाक्पानं सुदुर्छमम्॥

'जो विचक्षणलोग श्रीकृष्णके सभी गुणोंका समान भावसे वर्णन, श्रवण और स्मरण करते हैं वे असृतके समुद्र कहें गये हैं और उनके वचनामृतका पान करना बहुत महँगा है।' तथापि यदि गीतापर ही किसीका प्रेम हो तो यहाँ भी यहीं कहा है कि जीबोद्धार करनेमें ईश्वरेश्वर पृष्टिमार्गस्थित पूर्ण पुरुपोत्तम श्रीकृष्ण ही सब साधनोंके मूल साधन हैं। हम पहले कह चुके हैं कि ईश्वर मर्यादास्थित पृष्टिमार्ग भी हैं और पृष्टिस्थत भी। मर्यादामार्ग भी है और पृष्टिमार्ग भी हैं और पृष्टिसार्ग भी हैं। साधन भी है, अनुग्रह भी है। भागवतमें दोनों हैं। श्रीगीतामें भी दोनों हैं। प्रत्युत गीताका उपसंहार पृष्टिमार्गपर ही हैं। गीतामें जहाँ यह हैं—

समः शत्रौ च मित्रे च तथा मानापमानयोः । शीतोष्णभुखदुःखेषु समः सङ्गविवर्जितः ॥

अभ्यासयोगयुक्तेन चेतसा नान्यगामिना। परमं पुरुषं दिन्यं याति पार्थानुचिन्तयन्॥ स्वकर्मणा तमभ्यर्थ्य सिद्धिं विन्दति मानवः ॥

---वहीं यह भी है---

तेषामहं समुद्धन्तं मृत्युसंसारसागरात् । भवामि निचरात्पार्थं मय्यावेशितचेतसाम् ॥ पत्रं पुष्पं फर्छं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति । तद्दं भक्त्युपहृतमङ्गामि प्रयतात्मनः ॥

मध्यसादादवामोति शाश्वतं पदमस्ययम् ॥
.....मध्यसादान्तरिष्यसि ।

सर्वधर्मान् परित्यज्य मामकं शरणं व्रज ।

इस तरह शास्त्र और अनुभवके द्वारा यह स्पष्ट होता है कि स्वतन्त्र भिक्तमार्गमें एक श्रीकृष्ण ही शरण हैं। विशेष तो क्या, मेरा सन्देह तो यह भी है कि मर्योदामार्गके सर्वसाधनोंके भीतर भी उन परम दयान्त्र भगवान्त्री कृपा छिपी हुई है। अन्यया शास्त्रकार ऐसा क्यों कहते ?—

> यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपोयक्तिकातिषु । म्यूनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युतम् ॥

'जिसके स्वरूप और नामका स्मरण कर लेनेमात्रसे तप, यह किंवा अन्य किया, ज्ञान, भक्ति आदिकी न्यूनता (कमी) सम्पूर्ण हो जाती है उन भगवान् श्रीकृष्णको मैं प्रणाम करता हूँ।'

इसलिये---

# शोकादि कबतक रहते हैं ?

श्रीब्रह्माजी भगवान्से कहते हैं--

तावद्भयं द्रविणगेहसुहृष्णिमित्तं शोकः स्पृहा परिभवो विपुलश्च लोभः। तावन्ममेत्यसद्यम् आर्तिमूलं यावज्ञ तेऽङ्घिमभयं प्रवृणीत लोकः॥

(मीमद्भा० ३।९।६)

हे प्रभो ! तभीतक धन, घर और मित्रोंके कारण होनेवाले भय, शोक, कामना, तिरस्कार और लोभ रहते हैं, तभीतक समस्त दुःखोंका मूल 'यह मेरा है,' इस प्रकारकी झुटी धारणा भी रहती है, जवतक जीव तुम्हारे भयरहित चरणकमलोंकी शरण नहीं प्रहण करता ।

## श्रीचैतन्य और रागानुगा भक्ति

( लेखक-प्रभुपाद श्रीप्राणिकशोर गोस्वामी, एम्० ए०, विद्याभूषण )

व्रजेर निर्मेख राग ग्रुनि भक्तगण। रागमार्गे भजे येन छाड़ि धर्म कर्म॥

श्रीकृष्णचैतन्य महाप्रमु निरकालसे अनिर्पत जिस व्रजप्रेमका दान करनेके लिये अवतीर्ण हुए थे, उस प्रेमका तात्यर्थ रागमार्गीय भजनपद्धतिसे ही है। महाप्रमुने श्रीराय रामानन्दके साथ इसी भक्तिका माधुर्य आस्वादन किया या। उन्होंने स्वयं श्रीरूप, श्रीस्नातन और श्रीरघुनाथदास गोस्वामीको इस साधनाका उपदेश दिया या। स्वरूप-दामोदर आदि अन्तरङ्ग भक्तोंके साथ महाप्रमुने इसी मधुर रसका आस्वादन करते हुए गंभीराकी नन्ही-सी कोठरीमें लगातार बारह वर्षका लंबा समय बिताकर जीवोंको व्रजमाधुरीका परिचय कराया था। महाप्रमुके द्वारा प्रवर्तित गौडीय वैष्णवसम्प्रदायमें आज भी इस रागमार्गीय भक्ति-साधनाके लिये एक विशिष्ट स्थान सुरक्षित है।

श्रीरूपगोस्वामिपादने भक्तिरसामृतसिन्धुमें इस रागभक्तिका लक्षण बतलाया है---

> इष्टे स्वारसिको रागः परमाविष्टता भवेत्। तन्मयी याभवेदक्तिः साम्र रागारिमकोष्यते॥

रागका स्वरूपलक्षण है—इध्ट विषयमें गाढ़ तृष्णा और तटस्थलक्षण है—इष्टमें परम आविष्टता। इस प्रकारकी रागमयी भक्तिका नाम ही रागात्मिका भक्ति है। कोई-कोई भाग्यवान् पुरुष इस रागात्मिका भक्तिकी बात सुनकर इसके प्रति छुन्ध होते हैं। रूप, रस, गन्ध, शब्द और स्पर्शादि प्राकृत विषयोंको प्राप्त करनेकी प्रवल इच्छा विषयी पुरुषोंमें स्वाभाविक ही देखनेमें आती है। इन्द्रियाँ सहज ही भोगलोळुप होकर विषयोंके प्रति खिंची जाती हैं। रूपादि विपयोंका प्रहण करनेके लिये चक्षु आदि इन्द्रियोंका जो यह प्रवल इच्छामय प्रेम है, इसीको राग कहते हैं। यह राग वैषयिक है। किसी भाग्यवान्के हृदयमें जब भगवत्-सम्बन्धसे ऐसा प्रेम प्रकट होता है, तब वही यथार्य राग कहलाती है। भक्तिसन्दर्भमें श्रीजीवगोस्वामीजीने कहा है—

'तत्र विषयिणः स्वाभाविको विषयसंसर्गेष्छामयः प्रेमा सगः, यथा चक्षुरादीनां सौन्दर्यादी । तादश एवात्र भक्तस्य श्रीभगवस्यपि राग इत्युच्यते ।' श्रीकृष्णदास कविराज महोदयने श्रीचैतन्यचरितामृतमें लिखा है—

> इष्टे गाढ १०णा रागस्वरूपलक्षण । इष्टे आविष्टता तटस्थलक्षणकथन ॥ रागमयी भक्तिर हय रागाध्मिका नाम । ताहा सुनि लुब्ध हय कोन भाग्यवान ॥

रागित्मका भक्ति कामरूपा और सम्बन्धरूपा भेदसे दो प्रकारकी है। नित्यसिद्ध भक्त ही इस द्विविध भक्तिके आश्रय हैं। वैकुण्ठ, अयोध्या, द्वारका आदि भगवद्धामोंमें भी रागित्मका भक्ति है; परन्तु व्ववासी भक्तोमें तो यही भक्ति मुख्यरूपसे हैं। 'रागित्मिका भक्ति मुख्या व्ववासी जने' (चै० च०)। व्ववासियोंका जो श्रीकृष्णविषयक 'राग' है, उसीकी अनुगामिनी भक्तिको 'रागानुगा भक्ति' कहते हैं। यह रागानुगा भक्ति महाप्रभु श्रीचैतन्यदेवकी विशेष देन हैं।

विराजन्तीमभिष्यकं व्रजवासिजनादिषु । रागास्मिकामनुमृता या सा रागानुगोदिता ॥ (श्रीरूप)

जिनके द्ध्यमें इस रागानुगाका उदय होता है, उनके लिये किसी शास्त्रका, युक्तिका या किसी विधि-निषेधका बन्धन नहीं रहता। एक स्वाभाविक प्रेमकी प्रेरणासे ही उनकी जीवन-गित चलती है। व्रजवासियोंके प्रेमकी कथा साधकको इस प्रकार छुमा लेती है कि फिर साधक अपनी योग्यता-अयोग्यताका विचार नहीं कर पाते। उनकी भजनकी प्रश्वतिको वह लोभ ही जगा देता है। उनके मनमें केवल एक तीव लालसा फूट निकलती है और वे परवश होकर दिन-रात उस वजयेमकी प्राप्तिके लिये ही व्याकुल प्राणसे प्रार्थना किया करते हैं।

कोभे वजवासीर भावे करे अनुगति। शास्त्रयुक्ति नाहि माने रागानुगार शक्कति॥

इस प्रकारकी रागानुगा भक्तिका भक्तहृद्यमें किस प्रकार उदय होता है, इसका क्रमानुसन्धान करनेसे पता लगता है कि इसमें साधकका अपना पुरुषार्थ कुछ भी नहीं है। व्रजके भक्तोंकी प्रेमसेवाकी चर्चा सुनकर किसी

# कल्याण



श्रीचैतन्यकी भाव-साधना

भाग्यवान्के चित्तमें जो लोभ होता है, वह लोभ ही इस रागानुगाका मूल कारण है। श्रीजीवगोस्वामी कहते हैं--

'यस्य प्रवेक्तरागविशेषे रुचिरेव जार्ताास्त न तु रागविशेष एव स्वयं तस्य तादशरागसुधाकरकराभास-समुल्छमितहृदयस्फिटिकमणेः शास्त्रादिश्रुतासु तादश्या रागारिमकाया भक्तेः परिपाटीष्विप रुचिजीयते ।'

नजवासियोंकी इस रागात्मका भक्तिमें रुचि होनेपर जिनके चित्त स्फटिकमणिके सहश स्वच्छ हैं, उन्हींके चित्तमें नजवासियोंके इस रागरूपी चन्द्रमाका किरणाभास प्रतिफलित होता है—जिससे रुचि अथवा नजवासियोंके चरित्रानुकरणका लोभ उत्पन्न हो जाता है। 'रागवर्सचन्द्रिका'मे विश्वनाथ चक्रवर्ती महोदय कहते हैं—'वह लोभ भगवत्कुपाहेतुक और अनुरागिभक्तकुपाहेतुक भेदसे दो प्रकारका होता है। फिर भक्तकुपाहेतुक लोभमें भी प्राक्तन और आधुनिक—ये दो भेद होते हैं। पूर्वजन्ममें प्राप्त भक्तकुपाहेतुक लोभ प्राक्तहै और इस जन्ममें किसी प्रेमी भक्तकी कुपासे उत्पन्न लोभ आधुनिक है। जन्मान्तरमें प्राप्त ग्लेभ होनेपर उस लोभके बाद वैसे ही प्रेमी गुरुका चरणाश्रय होता है; और आधुनिक भक्तकुपाका क्षेत्र होनेपर गुरुचरणाश्रयके बाद लोभ उत्पन्न होता है।

#### तत्तद्भावादिमाधुर्ये श्रुते धीर्यदपेक्षते । नात्र शास्त्रं न युक्तिश्च तह्योमोस्पत्तिस्वक्षणम् ॥

मजराजनन्दन स्थामसुन्दर और उनके प्रिय बजनासियोंके प्रेम-माधुर्यादिकी कथा सुननेपर वैसे ही भावकी प्राप्तिके लिये शास्त्र और युक्तिकी अपेक्षा न करके जो एक लोभका उदय होता है, उसीके द्वारा रागानुगा भक्तिका परिचय मिलता है। श्रीवल्लभाचार्यके सम्प्रदायमे इसी भक्तिमार्गको पृष्टिमार्ग कहा गया है। कही-कहीं इसे 'अविहिता भक्ति' भी कहा गया है—

'माहात्म्यज्ञानयुतेश्वरत्वेन प्रभौ भक्तिर्विहिता, अन्यतः प्राप्तत्वात् कामाधुपाधिजा त्वविहिता'( अणुमाध्य )

अविहिता भक्ति कामजा और स्नेहजा तथा कामानुगा और सम्बन्धानुगा भदसे चार प्रकारकी है। श्रीजीवगोस्वामी अविहिताका निर्णय करते हुए कहते हैं—

'अविहिता रुचिमान्त्रप्रवृत्त्या विधिष्रयुक्तःखेनाप्रवृत्त-स्वात् ।'

सा॰ अं॰ ५५--

'रुचिमात्रप्रकृत्तिके कारण ही इस प्रकारकी भक्तिको अविहिता कहते हैं। 'इसकी प्रवृत्तिके मूलमें किसी विधिका प्रयोग नहीं होता। भगवत्-सम्बन्धी स्नेह-कामादिमें कोई विधान नहीं होता। 'स्नेहकामादीनां विधातुमशक्यत्वात्।' 'मुक्ताफल' नामक प्रत्थमें श्रीवोपदेवने भी इस भक्तिको अविहिता ही कहा है। 'श्रीगोविन्दमाध्य' ग्रन्थमें श्रीवलदेव विद्याभूषण इसको 'रुचिभक्ति' कहते हैं।—'रुचिभक्तिर्माधुर्यंशानप्रवृत्ता, विधिभक्तिरैक्षर्यंशानप्रवृत्ता।'

'रुचिरत्र रागः। तदनुगता भक्तिः, रुचिभक्तिः। अथवा रुचिपूर्वो भक्तिः, रुचिभक्तिः। इयमेव ररागानुगा' इति गदिता॥'

श्रीतिम्बार्क सम्प्रदायके श्रीहरिव्यासजीने अपनी 'सिद्धान्त-रत्नाञ्चलि' टीकामें अविहिता भक्तिका उल्लेख किया है। वे कहते हैं कि बंजके परिकर श्रीनन्द अथवा मुबल आदिके भावसे लोभवश अविहिता भक्तिका अनुष्ठान हो सकता है। परन्तु 'महावाणी'में उन्होंने ही सखीभावसे नित्य वृन्दावनमें श्रीराधागोविन्दकी युगल-सेवाप्राप्तिकी साधना बतलायी है। महावाणीमें दास, सखा या पिता-माताका उल्लेख नहीं है। गौडीय वैष्णवोंकी रागानुगा भक्तिके साथ श्रीहरिव्यासजीकी साधनाका भेद इस विषयमें सुस्पष्ट है। महायमुका सम्प्रदाय कहीं या दास, सखा, पिता-माताको विल्कुल बाद देकर केवल युगल-भजनका निर्देश नहीं करता। 'कुञापि तद्रहिता न कल्पनीया।' फिर, श्रीहरिव्यासजीमें श्रीकृष्णकी देवलीलापरायणता है। परन्तु गौडीय वैष्णव केवल नरलीलामें ही माधुर्योपासक हैं।

इस माधुर्यका आस्वादन करनेके लिये जिनके चित्तमें सिदच्छा उत्पन्न हो गयी है, वे ही इस रागानुगा भक्तिके अधिकारी हैं। श्रीसनातन गोस्वामीने इस सम्बन्धमें भागवत-की व्याख्याके उपसंहारमें कहा है—

#### भक्तौ प्रवृत्तिरत्र स्यात्तविकीर्षा सुनिश्चया । शास्त्राञ्जोभात्तविकीर्षु स्यातां तद्धिकारिणौ ॥

कलियुगपावनावतार श्रीकृष्णचैतन्य महाप्रभुने विद्यान्तरारमें राय रामानन्दके साथ साध्य-साधनतस्वका विचार करते समय श्रीराधाकृष्ण युगल सरकारकी कुः असेवाको ही सर्वश्रेष्ठ साध्य निर्णय किया है। इस साध्यकी प्राप्तिके लिये श्रीराधाजीकी प्रिय सिखयों के अनुगत हो नेके अतिरिक्त और कोई साधन नहीं है। श्रीचैतन्यचरितासृतमें है—

राधा कृष्णेर लीला एइ अति गृहतर। दास्य वात्सल्यादि भावेर ना हय गोचर॥ सखी विना एइ तीलाय अन्येर नाहि गति । सखीमांवे तार जेइ करे अनुगति ॥ राषाकृष्ण कुञ्जसेवा साध्य सेइ पाय । सेइ साध्य पाइते आर नाहिक उपाय ॥

अनुगत सलीमावके लोभी साधकको निरन्तर अन्तर्मुखी मनसे स्मरण करना चाहिये—अपने-अपने अभीष्ट श्रीकृष्णका और उनकी प्रियतमा श्रीराधाजी, लिलता, विशाखा और श्रीरूपमञ्जरी गोपीजनोंका । साथ ही उन्हे श्रीहरिनाममें और लीलाकथाके श्रवणमें रत होकर श्रीव्रजधाममें निवास करना चाहिये । सेवाप्राप्तिकी इस साधनाके सम्बन्धमें पूर्वाचारीने कहा है—

#### कृष्णं स्मरन् जनं चास्य प्रेष्टं निजसमीहितम् । तत्तस्कथारतश्चासौ कुर्योद्वासं वजे सदा ॥(श्रीरूप)

रागानुगा भक्तिमें बाह्य और आन्तर भेदसे दो प्रकारके साधन होते हैं। साधकको साधनाकी प्रारम्भिक स्थितिसे लेकर अपने साधक और सिद्ध देहके भेदको जानना चाहिये। रघुनायदास गोखामीको महाप्रभुने जो शिक्षा दी है, उसे याद रखना चाहिये । प्राम्यवार्त्ता ( दुनियाकी चर्चा ), दूसरीं-की समालोचना करना और सुनना साधकके लिये निपिद्ध है। बढिया चीजें खाने और बढ़िया कपड़े पहननेका त्याग करना चाहिये। स्वयं अमानी होकर दुसरोंका सम्मान करना चाहिये। साधकदेहसे सदा 'हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे । हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे?--इन नामोंका कीर्तन करना चाहिये। मनमें सिद्धदेहकी भावना करके बृन्दावनधाममें श्रीराधागोविन्दकी सेवा करनी चाहिये। जहाँतक हो सके साधकका वृन्दावनमें रहना ही कर्तव्य है, नहीं तो मन ही-मन वृन्दावनमें रहना चाहिये। सनातन गोस्वामीको भी महाप्रभुने कहा है कि उपर्युक्त प्रकारसे रागानगा भक्तिकी साधना करनेपर श्रीकृष्णके चरणोंमें प्रीति उत्पन्न होती है, इसी प्रीतिसे भगवान भक्तोंके वश होते हैं। इस रागानगा भक्तिसे ही प्रेमसेवाकी प्राप्ति होती है ।

रागानुगा भक्तिमें स्मरणकी ही प्रधानता है। श्रीसनातन गोस्वामीजीने 'बृहद्भागवतामृत' मन्यमें इसका विस्तारसे वर्णन किया है। राग मनका धर्म है। इस साधनमें मानसिक सेवा और ंकल्प ही मुख्य हैं। रघुनाथदास गोस्वामी-के 'विलापकुसुमाक्कालि' और श्रीजीवगोस्वामीके 'संकल्प- कल्पद्रुम' आदि ग्रन्थोंमें रागानुगा भक्तिके अनुकूल संकल्प और मानसी सेवाके क्रमका वर्णन मिलता है।

#### सेवा साधकरूपेण सिद्धरूपेण चात्र हि। तद्भावकिप्सुना कार्या बजलोकानुसारतः॥

यथावस्थित देह ही साधकदेह है और अंदरमें अपने इष्ट श्रीराधागोविन्दकी साक्षात् सेवा करनेके लिये जो उपयोगी देह है, वह सिद्धदेह है। जो ब्रजभावको प्राप्त करनेकी इच्छा रखते और उसके लिये ललचाते हैं, उनको निश्चय ही ब्रजवासियों के अनुगत होकर अपने साधकदेह और सिद्धदेहसे कभी बाह्य उपसारोंसे और कभी मानसिक उपचारोंसे भगवत्सेवा करनी चाहिये। सिद्धदेहकी भावनाके सम्बन्धमें सनल्कुमारतन्त्रमे कहा गया है—

#### आत्मानं चिन्तयेत्तत्र तासां मध्ये मनोरमाम् । रूपयौवनसम्पद्धां किशोरीं प्रमदाकृतिम् ॥

रागानुगाके साधनमें जो 'अजातरित' साधक है अर्थात् जिनको रतिकी प्राप्ति नहीं हुई है। उनको अपने लिये गुरुदेवके उपदेशानसार सखीकी सङ्किनीके भावसे मनोहर वेश-भूपादिसे युक्त किशोरी रमणीके रूपमें भावना करनी चाहिये। सखी-की आज्ञाके अनुसार सदा सेवाके लिये उत्सक रहते हए श्रीराधाजीके निर्माल्यस्वरूप अलङ्कारोंसे विभूषित साधकोंके सिद्धस्वरूप इस मञ्जरी-देहकी भाषना निरन्तर करनी चाहिये । मञ्जरी-स्वरूपमें तनिक भी सम्भोगकी वासना नहीं है। इसमें केवल सेवा-वासना है। जो साधक 'जात-रित' हैं, अर्थात् जिनको रित प्राप्त हो गयी है, उनमें इस सिद्धस्यरूपकी स्फूर्ति अपने-आप ही हो जाती है। प्रसङ्गवश यहाँ हमें 'द्रविडोपनिषत्-तात्पर्य' प्रन्थमें उल्लिखित प्राचीन आळवार भक्त शठारि मुनिका स्मरण हो आता है। शठारि मनिके साधकदेहमें ही सिद्धदेहका भाव उतर आया था। उन्होंने अनुभव किया था कि एक श्रीभगवान् ही पुरुषोत्तम हैं, अखिल जगत् स्त्री-स्वभाव है। अन्तमें शठारिमें कामिनी-भावका आविर्भाव हो गया या-

पुंस्तं नियम्य पुरुषोत्तमताविशिष्टे
स्त्रीप्रायभावकथनाज्ञगतोऽखिलस्य ।
पुंसां च रञ्जकवपुर्गुणवत्तयापि
शीरेः शठारियमिनोऽजनि कामिनीत्वम् ॥
( वॅगला नैणावधर्म )

गौडीय वैष्णव साधकगण 'गोविन्दलीलामत' और 'कृष्णभावनामृत' आदि प्रन्योंके क्रमानुसार गुरु गौराङ्गदेव-के अनुगत भावोंसे श्रीराधा-गोविन्दकी अष्टकालीन लीला-का स्मरण करते हैं। इस लीलाके ध्यानमें ही मानसोपचारसे इन्छित सेवा होती रहती है। वंगालके साधक श्रीनिवास आचार्य किसी समय मञ्जरी-देहसे श्रीराधाक्रणालीलाका ध्यान कर रहे ये। उन्होंने देखा श्रीकृष्ण गोपीजनींके साथ यमुनाजीमें कीड़ा कर रहे हैं, परन्तु हाय ! यह क्या हुआ ! श्रीराधाके कानका एक मणिकुण्डल जलमें गिर पड़ा। सिखयाँ और उनकी अनुगता मञ्जरी दासियाँ सभी खोज रही हैं। परन्तु वह मिलता नहीं। अन्तर्देहमें इस कुण्डलकी खोजमें श्रीनिवासका एक सप्ताहका समय पूरा हो गया । साधकदेह निष्पन्द प्राणहीनकी तरह आसमपर विराजित था। श्रीनिवासजीकी पत्नी और अन्यान्य सभी लोगोंने समझा कि श्रीनिवासजीने देहत्याग कर दिया है । वनविष्णुपुरके राजा वीरहम्मीर उन्हें देखने आये, सौसे अधिक आदमी उनके साथ थे। किसी भक्तने कहा, शामचन्द्र कविराजको बुलाना चाहिये, श्रीनिवास आचार्यके हृदयसे वे ही परिचित हैं। रामचन्द्र वहाँ बलाये गये। प्रभक्ते चरणोंमें प्रणाम करके रामचन्द्रने जान लिया कि ये इस समय मञ्जरीदेहके आवेश-में हैं। रामचन्द्र भी इस दिशामें पहुँचे हुए थे। वे भी अपने सिद्धदेहकी भावना करके अन्तर्जगतमें श्रीनिवासकी अनुगता दासीके रूपमें उनके साथ हो लिये। वहाँ उन्होंने देखा, अभी कुण्डलकी खोज चल ही रही है। नवीन मझरीदेहसे खोजनेके काममें चतुर रामचन्द्रको योद्दी ही देरमें
एक कमलपत्रके नीचे श्रीराधाजीका कुण्डल दिखलायी
पड़ा। उसी क्षण उठाकर उन्होंने श्रीनिवासजीके हायमें दे
दिया। सखी-मझरियोंमें आनन्दकी तरक्कें उछलने लगीं।
श्रीनिवासजी अपनी गुरूपरम्परासे सखियोंके साय श्रीराधाजीके
चरणोंमें पहुँचे और नवीन मझरीदारा मिला हुआ कुण्डल
उन्हें दे दिया। श्रीराधारानीने प्रसन्न होकर अपना चवाया
हुआ पान उन्हें पुरस्कारके रूपमें दिया। रामचन्द्र और
श्रीनिवास दोनों ही सोकर उठनेवालीकी तरह साधकदेहमें
लौट आये, देखा गया कि सचमुच ही श्रीराधाजीका दिया
हुआ पान-प्रसाद उनके मुखोंमें था।

महाप्रभुका दिया हुआ यह रागानुगा-भजन विश्वका कट्याण करे।

स्वस्त्यस्तु विश्वस्य खलः प्रसीदतां
ध्यायन्तु भूतानि शिवं मिथो घिया ।

मनश्र भद्गं भजतादधोक्षजे

आवेश्यतां नो मतिरप्यहेतुकी ॥

'विश्वका कत्याण हो, दुष्टलोग निष्ठुरताका त्याग करके प्रसन्न हों, समस्त जीव कत्याणका चिन्तन करें; उनके मन शान्त कत्याणमय भावको धारण करें एवं उनकी तथा हमारी सबकी मति निष्काम होकर अधोक्षज भगवान् श्रीगीविन्दमें प्रवेश कर जाय।'

#### 

### सचो बानी

जो में हारों राम की जो जीतों तौ राम ॥
जो जीतों तौ राम राम से तन मन लावीं।
खेलों ऐसो खेल लोक की लाज बहावों ॥
पासा फेंकों कान नरद बिखास चलावों।
चौरासी घर फिरें अड़ी पौबारह नावों॥
पौबाराह सिखाय एक घर भीतर राखों।
कच्ची मारा पाँच रैनि दिन सब्रह मार्खों॥
पलटू बाजी लाइहों दोऊ बिधि से राम।
जो में हारों राम की जो जीतों तौ राम॥

#### प्रेम-साधना

( लेखक--पूज्यपाद श्रीभोलानाथजी महाराज )

कारे बग़ैर इदक न दारम दर जहाँ। इदकस्त कारं मा व बदीं कार आमदेम॥

I have no mission except Love in this world,

My mission is Love and my work is Love.

इस संसारमें मेरा किया प्रेमके और दूसरा काम ही क्या है ! प्रेम मेरा सिद्धान्त है और उसीके लिये में आया हूँ ।

प्रश्न-आपको 'प्रेम' इतना प्यारा क्यों हैं ?

उत्तर-चूँकि यह अति सुन्दर वस्तु है और यह नियम है कि जहाँ सौन्दर्य होता है, वहाँ प्रेम होता है।

प्र०-लेकिन जब सौन्दर्य हो तो उससे प्रेम हो; मगर आप तो 'प्रेम'को प्रेम करते हैं ?

उ०-चूँकि प्रेम ही सौन्दर्य है, इसिलये यह प्रियतम भी है और सौन्दर्य भी।

प्र०-यह सुन्दर क्यों है ?

उ०-चूँकि सुन्दर है।

प्र०-इसके सौन्दर्यके लक्षण क्या हैं ?

उ०-यह एक ऐसा तत्त्व है जिसमें सब ख़ूबियाँ मौजूद हैं।

प्र०-प्रेम परिच्छिन (limited) है या अपरिच्छिन (unlimited) !

उ०-अपरिच्छिन्न भी है और परिच्छिन्न भी।

प्र•- एक ही समयमें दो विरोधी बातें कैसे इकडी हो सकती हैं!

उ०-विरोधी तो देखनेवालींकी नज़रमें हैं, अपनी अमिलयतमें नहीं। यह अपिरिन्छिन्न तो अपने सामान्य रूपमें है और पिरिन्छिन्न अपने विशेष रूपमें। जिस तरह एक लकड़ीको रगड़कर उसके कोनेपर आग पैदा कर दी जाय तो वह एक तरहसे तो पिरिन्छिन हुई, क्योंकि अपने विशेष रूपमें केवल एक जगह प्रकट हो रही है; लेकिन अपनी

असिलयतमं यह अपरिच्छित्र है, क्योंकि वह लकड़ीके हर हिस्सेमें मौजद है।

'तो प्रेमके अपरिन्छिन और असीम (unlimited) होनेका प्रमाण क्या है ?'

स्राजके होनेका प्रमाण क्या है—स्राज खुद आप
 या कोई और ?'

'ऑखें ?'

'लेकिन ऑर्खें स्रजको किससे देखती हैं ? उसीसे या किसी भोमबत्ती (candle) वगुरहरे ?'

**'उसको उसीके प्रकाशसे देखा जाता है ।'** 

तो बस, प्रेमके अपरिच्छिन होनेका प्रमाण प्रेम खुद आप है। प्रेम संसारके हर हिस्सेमें मौजूद है। प्रेमके बग़ैर संसारकी स्थित असम्भव है। प्रेमके बग़ेर कोई मुल्क, क़ौम या देश नहीं रह सकता-यहाँतक कि प्रेमके बग़ौर अपना आप भी नहीं रहता। प्रेम मनुष्योंमें है, पशुओंमें है, पक्षियोंमें है; प्रेम पञ्चभूतोंमें आकर्षण (gravitation)के रूपमें प्रकट होता है । संसारका नियमितरूपसे चलना इसी प्रेमपर निर्भर है। संसारके एक परमाणुका दूसरे परमाणुकी तरफ़ खिंचना प्रेम ही तो है। आपने जलकी बूँदको पुष्पकी पत्तीपर रक्खा, सूरजके प्रकाशने उसको धुँआ बनाकर उड़ा दिया, मानो वह नष्ट-सी हो गयी । वहाँसे हवाने उसको गोदमें लिया और पहाड़ोंपर भ्रूला झुलाने लगी। सरदीने उसका स्वागत किया। फिर वह पानी वनाकर पहाइकी चट्टानीपर फेंकी गयी, वहाँसे नालोंमें मिली, फिर दरियामें आयी और आखिर समुद्रमें जाकर समुद्रसे एक हो गयी। चारों तरफ लहराने लगी। अपने मामूली-से अस्तित्वको खोकर उसने पूर्ण और बड़े आकारको धारण कर लिया।

आपने आकाशकी तरफ पत्थर फेंका, वह जमीनकी तरफ चला आया। उसको अपनी धरती (पृथ्वी) से प्रेम है। आपने मोमबत्ती (candle) जलायी, प्रकाश ऊपरको हो गया, चूँकि उसका ध्येय स्रज वहाँ मौजूद है। आपने फुटबालके tube को फाइन, उसकी हवा कुलमें दीइकर चली गयी। हत्यादि।

मनुष्य अपनेसे प्रेम करता है, अपने सम्बन्धियों और प्रिय वस्तुओं से प्रेम करता है। संसारमें हर परमाणुमें किसी-निकसी वस्तुके लिये—जानते या न जानते हुए—आकर्षण पाया जाता है, जिसका मतलब यह है कि वह आकर्षण प्रेम है। यहाँतक कि भगवान्को संसारसे प्रेम है। अगर भगवान्को संसारसे प्रेम न होता तो वह उसकी पैदा ही न करता। यदि कहीं कद्ररूप बनकर वह संसारको तोड़ता नज़र आता है तो उसका मतलब यह है कि वह उसको तोड़कर कोई और अच्छी शक्ल देना चाहता है। संसारको उससे प्रेम है। संसार जानता या न जानता हुआ अपने ध्येयकी तरफ जा रहा है। और सबका ध्येय अपने ध्याताके प्रेममें यहाँतक मगन है कि हर वक्त ध्याताको प्रसन्न करनेके नये-नये सामान तैयार करता रहता है।

सिद्धान्त संसारमें कोई ऐसा परमाणु नहीं कि जिसमें प्रेम न हो और जहाँ प्रेम न होगा, वह परमाणु रह ही नहीं सकता। उसका कारण यह है कि जिसको अपनेसे प्रेम न होगा उसको अपनेसे प्रेम न होगा उसको अपनेसे प्रेम न होगा उसको अपनेसे प्रणा होगी; नतीजा यह होगा कि वह अपना नाद्य चाहेगा और एक दिन अपनेको नष्ट कर डालेगा, क्योंकि संसारमें हर परमाणु कायम रहना चाहता है और अपने नाद्यसे मय मानता है। इसलिये हर परमाणुको अपनेसे प्रेम है। यही संसारकी स्थितिका बड़ा भारी तत्व है। मनुष्यके नित्य होनेका प्रमाण यह भी है कि हर मनुष्यको अपनी आत्मासे प्रेम है। संसारमें तमाम जीवित प्राणी या तो किसी दूसरेसे प्रेम करते हैं या अपने आपसे। और जड पदार्थ न जानते हुए भी प्रेमके वद्य किसी-न किसी ओर खिंचे जाते हैं। यह है प्रेमकी अपरिच्छिन्नता (unlimitedness) का प्रमाण।

प्र॰-लेकिन जहाँ प्रेमाकर्षण एक ओर खींचता है तो दूसरेसे नफ़रत नज़र आती है; इसल्यि जो खान नफ़रत— घृणाका होता है, वह तो प्रेमसे खाली ही हुआ !

उ०-यह भी गलत है; क्योंकि घृणा खुद तो कोई पदार्थ है नहीं, केवल प्रेमके अभावका नाम घृणा है। इसल्यि पहले तो यह मानना होगा कि जहाँ प्रेम नहीं, वहाँ ग्रून्य है। मगर यदि ग़ौरसे देखें तो माद्म होता है कि घृणा उस अवस्थाका नाम है कि जहाँ हमारा प्रेम दूसरी ओर मुइता है, गोया प्रेमके दूसरी ओर मुइनेका नाम घृणा है। इसका मतलव यह हुआ कि प्रेम वहाँ भी मौजूद है। लेकिन शक्ल ऐसी है कि समझमें नहीं आता।

#### प्रेम परमेश्वर

फिर यह भी सुननेमें आता है कि प्रेम भगवान् है और भगवान् प्रेम—

'God is Love and Love is God.' --क्योंकि दोनोंके गुण समान हैं। और जब दो पदार्थ एक ही गुणवाले हो जायँ तो उनका भेद केवल नाममात्रका ही रह जाता है, वास्तविक नहीं । दो चिनगारियाँ अलहदा-अलहदा उड़ती हुई क्या हैं ! सिर्फ़ आग । इसी तरह जब प्रेम और परमात्माके गुण एक हो आयँ तो दोनों एक ही तो हुए। परमात्मा सुखका समुद्र है, प्रेम भी सुखका समुद्र है; परमात्मा पूर्ण सौन्दर्य है, प्रेम भी पूर्ण सौन्दर्य है, परमात्मा व्यापक है, प्रेम भी व्यापक है। और अगर कोई कहता है कि नहीं, प्रेम तो परमात्माका गुण है तो हम पूछते हैं कि परमात्माका गुण किसी एक अंशमें है या सर्वोशमें। अगर एक अंशमें कहें तो बाक़ी परमात्माको प्रेमसे खाली मानना पड़ेगा और अगर सर्व अंशोंमें है तो परमात्मासे प्रेम जुड़कर एक है या ऐन वही होकर ! अगर जुड़कर एक है तो बाक्नी हिस्सा जो परमात्माका बचा है कि जो इस जोड़से बाहर है, उसमें प्रेमका अभाव पाया जायगा और अगर बग़ैर जोड़के परमात्मासे एक है और हम उसमें और परमात्मामें कोई अन्तर कायम नहीं कर सकते तो परमात्मा और प्रेममें फ़र्क़ ही क्या रहा ? जब अग्निको गरमीकी दृष्टिसे देखा तो कह दिया कि आग गरम है और जब गर्मीको (analyse) विश्लेषित किया या अच्छी तरह देखा तो गरमी सिवा आगके और है ही क्या ? इसिलये प्रेम परमात्माका गुण होता हुआ परमात्मासे एक है। प्रेम गुण भी है और गुणी भी। कार्यरूपमें प्रेम गुण है और कार्यकी समाप्तिपर परमात्माका ही स्वरूप है। किसीने उसका नाम प्रेम रक्खा और किसीने परमात्मा ।

प्र०-परमात्माके प्रेमस्वरूप होनेका प्रमाण क्या है ?

उ॰-सृष्टिकी उत्पत्ति और नाश परमात्माके प्रेमस्बरूप होनेका प्रमाण है।

प्र०-लेकिन जो नाश करता है, वह कौन है ?

उ॰-बह भी वही है कि जो उत्पत्ति और पालन करता है। प्र०-तो उसमें प्रेमका अभाव तो जरूर पाया ही जायगा ?

उ०-नहीं, उसके तोड़नेमें भी प्रेम है; वह नयी चीज़ोंको बनानेके लिये पुरानी तोड़ता है, एक सङ्कल्पको तोड़कर दूसरा बनाता है, एकको गिराकर दूसरा क्रायम करता है।

प्र०-लेकिन जिसको गिराता है, उससे तो प्रेम नहीं करता ?

उ॰-चूँकि उसीको फिर नया बनाता है, इसलिये प्रेम ही तो हुआ।

#### प्रेम सुखरूप है

प्रेमके बनौर मुख असम्भव है। यह प्रेम ही एक ऐसी वस्तु है कि जिससे मुखका अनुभव हो सकता है। जहाँ प्रेम नहीं, वहाँ मुख नहीं। पतंगेको अगर लाख स्पयेके फ़ान्सपर छोटा-सा प्रकाश नज़र न आवे तो उसके लिये वह व्यर्थ है, और अगर एक मिट्टीका दीपक टिमटिमाता हुआ नज़र आवे तो वह उसपर अपना सर्वस्य निछावर कर देता है। अगर झोंपड़ीसे प्रेम है तो वहाँ मुख है, अगर महलसे घृणा है तो उसमें मुखका अभाव पाया जाता है। यहाँतक कि प्रेम दु:खको भी मुख बना देता है।

एक समय भगवान् श्रीकृष्णका नाखन (नख) श्री-राषेजीको लग गया, कई महीनोंतक तो वह ज़ल्म ताज़ा रहा। एक दिन अचानक भगवान्ने देखकर पूछा कि 'राधाजी ! यह ज़रूमका निशान कैसा है ?' तो इँसकर जवाब दिया कि 'हाँ, आपको क्यों मालूम हो ! आप तो ऐसे दाता हैं कि सब कुछ देकर भूल जाते हैं। वाह, वाह, दातापनका क्या प्रमाण दिया ! देकर सब कुछ भूल जाते हैं ! देखिये हम किसीको एक पैसा देते हैं तो सौ आदिमयोंको दिखाते हैं। अगर कोई हमको पैसा देते वक्त देखनेवाला न हो तो ज़ोरसे खाँसकर राष्ट्र चलतींकी नज़र अपनी ओर आकर्षित करते हैं और अपनी आँखें उनकी आँखोंसे जोड़कर उस भिक्षुक को कहते हैं कि 'ले पैसा, यह है तुम्हारे सामने।' मगर वाह री दानशीलता ! दान प्रभुका कि जिसने इमको सब कुछ देकर अपना मुँह इस तरह छुपा लिया कि कोई ढूँढ कर तो दिखाये। शायद उनको यह ख्याल है कि कोई यह न कह दे कि यह मेरा दाता है ! लेकिन तमाशा तो यह है कि प्रभु जितना खुपते हैं, उतना ही और प्रकट हो जाते हैं। जिस तरह सूरज जब छुपनेके लिये बादलका परदा मुँहपर

लेता है तो और प्रकट हो जाता है। प्रमु दान करके छुप गये। उनके छुपनेने उनको और भी मशहूर कर दिया कि देखों कैसा देता है कि जिसने हमको सब कुछ देकर अपना आप छुपा लिया। हे प्रभो! आप तो छिपे थे कि कोई आपको देख न ले, लेकिन आप तो और भी प्रकट हो गये। इसलिये अब अगर छुपना है तो दूसरा ढंग अख्ल्यार कीजिये, वह यह कि अगर आप छुपनेसे प्रकट होते हैं तो प्रकट होकर छुप जाइये! फिर तो आपके सामने आनेपर लोगोंको लेनेकी फिकर और झोलियाँ भरनेकी फिकर होगी। यह कहेगा ही कौन कि यह है दाता! सम्भव है लेते-लेते लोग इतना भी भूल जायें कि देनेवाला है ही कौन जैसा कि रोज देखनेमें आता है कि जिसने सब कुछ दिया, उसको तो भूल ही बैठे हैं।

एक बैरिस्टर साहबने एक दिन मेरे पास आकर फूल चढाये । मैंने जान-बूझकर बैरिस्टर साहबको तो न देखा और फुलोंको देखना शुरू कर दिया और वह भी इस हदतक कि उनको अपनी खामोशीको इस तरह तोड़ना पड़ा कि भिहाराज क्या खूब, फूलोंमें इस तरह लग गये कि देनेवाले-की याद ही नहीं आ रही। ' जब मैंने उनकी यह बात सुनी तो ऑख ऊपर कर कहा कि 'बड़ा आश्चर्य तो यह है कि आपकी तरफ़ देखनेसे भी आप प्रसन्न न होते; क्योंकि उस समय आपको यह शिकायत होती कि वाह महाराज ! अच्छे रहे, मेरी तरफ़ ही देखते जा रहे हैं और जो फूल दिये हैं, उनको देखतेतक नहीं। तो फिर ऐसी अवस्थामें भी आपको ज़रूर शिकायत होती।' इसके बाद मैंने कहा, 'लीजिये अपने फूल, मैं बाज़ आया। यह आपने मुझको फूल दिये या शिकायतका दफ्तर खोल दिया !' मैंने उनके फूल उनके हाथमें लौटा दिया तो उन्होंने फिर कहा कि 'महाराज! इस तरह भी तो शिकायत रफ़ा न हुई; क्योंकि आपने मेरे फूल ही लौटा दिये।' तो मैंने कहा कि 'नहीं, अब तो शिकायत न रहनी चाहिये, क्योंकि मैं आपको और आपके फूलोंको एक ही नज़रसे देख रहा हूँ। ' वह इँस पड़े और ऋहऋहा लगाया! उन्होंने पूछा 'महाराज ! इस तमाम किस्सेसे आपका भावार्थ क्या है ??

में — सिर्फ़ शिकायत रफ़ा करना और उसके साथ यह भी कि भगवान्ने सृष्टि बनायी और हमारे सामने रक्खी। अगर हम इसीको देखने लग जाते हैं तो उनको जरूर शिकायत होती है कि बाह अच्छे रहे, दुनियाको यहाँतक देखने लगे कि बनानेवालेका ख्यालतक नहीं आता।
अगर हम इसको बिल्कुल भी न देखते तो यह शिकायत
पैदा होती कि खून! इतनी अच्छी दुनिया बनाकर दी और
ये देखतेतक नहीं, सिर्फ़ मुझहीको देखे जाते हैं। फिर
यह शिकायत तो इसी तरह रफ़ा हो सकती है कि प्रभुकी
दुनिया उनके सामने रक्लें और उसको और उसकी दुनियाको
एक ही नजरसे देखते जायँ।

वे बहुत प्रसन्न हुए। लेकिन हम तो दूसरी तरफ़ आ गये! हमको तो यह कहना था कि प्रभु ऐसे दाता हैं कि देकर छुप जाते हैं या देकर ऐसी बात बना देते हैं कि किसीको यह पता न चले कि देनेवाला कौन था। और है भी सच। कौन कहता है कि प्रभुने मुझको यह दिया, वह दिया । अक्सर यही सननेमें आता है कि फ़लाँ कामसे इमको यह मिला, फ़लाँ business से यह प्राप्ति हुई, बरौरह । यह भी कोई कहता है कि प्रभुने इमको यह दिया। और अगर कोई मुँहसे कह भी देता है तो अंदरसे ज़रूर जानता है कि अगर हम वह काम न करते तो आज यह बात कैसे बनती । प्रभने अपने आपको छुपानेके लिये गोवर्धनको ग्वालोके डंडे इसीलिये लगवाये थे, कि कोई यह न कह दे कि काम उस छोटी-सी उँगलीका था। भगवान श्रीकृष्णको माखन खानेका शौक्र था और जब माखन खाते तो झट बछडों के मुँहमें मल देते और जब माँ पूछती कि किसने माखन खाया तो झट प्यारी-प्यारी उँगली उठाकर मुँह बनाकर यह कह देते कि जिसके मुँहको लगा होगा उसने खाया होगा। बाह-बाह ! क्या बात है ! मला भी उनके मुँहपर कि जो आगेसे यह भी न कह सकें कि इमने नहीं खाया, खानेवाले तो यह आप ही हैं।

इधर पञ्चभूत जड और उधर आत्मा चेतन। जड बेचारा तो करेगा ही क्या, और चेतन कुछ ऐसे ढंगके कि सब कुछ कर-कराकर अपने माथे कोई बात लगने दें तो फिर चतुराई ही क्या हुई! अगर पूछ बैठिये कि आप करनेवाले नहीं तो यह और करनेवाला कौन है, तो झट जवाब दे देते हैं कि 'साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च'— इम तो केवल साक्षी हैं। इस अदापर कुर्बान!

इस सादगीपर कौन न मर जाय, ऐ खुदा! लड़ते हैं आर हाथमें तरुवार भी नहीं॥ एक मस्त स्त्री सङ्कोंपर बैठी कहा करती थी— जो बिगड़ी हमसे बिगड़ी, तुमसे क्या बिगड़ी ? नहीं, जो बिगड़ी तुमसे बिगड़ी, हमसे क्या बिगड़ी ? जो किया हमने किया, तुमने क्या किया ? नहीं, जो किया तुमने किया, हमने क्या किया ?

बाह वाह ! कैसी लीला है ! शायद दान कर छुप जाने-का मतलब यह है कि अपने भिक्षुकोंके मनमें इस तरह अपने प्रेमकी आग भड़काकर उन्हें इधर-उधर तलाश करते देखकर खुश हों।

एक आदमी रातको सफ़ोद बस्त्र सिरहाने रखकर सो गया। सुबह जब वह उठा तो क्या देखता है कि उसके वस्त्र रॅंगे हुए थे। इतना प्रिय रंग है कि आँख झपकानेको दिल नहीं चाहता। लेकिन किसी ख्यालसे आँखको इधर-उधर उठाना ही पड़ा कि कौन है वह रँगरेज कि जिसने इतना सुन्दर रंग मेरे वस्त्रोंको दिया है ! जय इधर-उधर नज़र न आया तो फिर सोचा और दिलमे प्रेमकी आग भड़क गयी कि आह, यह दयालु रँगरेज़ कौन है कि जिसने वस्त्र भी इतने सुन्दर रॅंगे और ख़ुद भी छूप गया। इसमें तो स्वार्थ बिल्कुल नहीं। झट यस्त्रोंको पहन लिया, लेकिन फिर भी मस्त हुआ किसी औरको ढूँढने लगा। वह था उसका प्रीतम रॅंगरेज़ कि जिसने उसके हृदयरूपी वस्त्रपर-उसके वस्त्रोंको रॅंगकर-अपने प्रेमका रंग चढाया था । यह घबराया, इसका धीरज टूट गया और 'रॅंगरेज़-रॅंगरेज़' करने लगा। यह उन वस्त्रोंको पहनकर इधर-उधर भागा फिरता था कि कहाँ है वह प्रियतम रँगरेज़ कि जिसने इतना सुन्दर रंग वग़ीर रँगाई लिये ही रँग दिया है।

यह एक तरफ़को दौड़ा कि शायद उधर वह मिल जाय; लेकिन क्या देखता है कि वहाँ एक आदमी जा रहा है कि जिसकी पगड़ीपर उसी रंगके छींटे हैं कि जैसा उसके कपड़ोंका रंग था। यह जाकर उससे लिपट गया—'क्या आप ही हैं वह रँगरेज़ कि जिन्होंने मेरे वस्त रँगे थे ?' उसने रोकर कहा—'नहीं, मैं भी उसको हूँ रहा हूँ। जिसने ये सुन्दर छींटे मेरे कपड़ोंपर डाले हैं।' अच्छा हुआ दो प्रेमी उसीके हूँ देनेवाले इकटे हो गये।

क्या खब गुजरेगी जब मिल बैठेंग दीवाने दो।।

लेकिन जब यह कुछ और दूर निकल गया तो क्या देखता है कि एक आदमीकी पगड़ी उसी रंगकी है कि जिस रंगके इसके कपड़े रेंगे हुए थे। इसने उससे भी पूछा, लेकिन उत्तर 'न' में मिला। यह कभी इधर भागता और कभी उधर दौड़ता था, मगर सिवा निराशाके और कोई बात सामने न आती थी। आखिर हार गया, थक गया। इर चीजकी हद होती है, जब इसी तलाशमें भागता-भागता थककर गिर गया तो बेहोश हो गया। मगर इसको अपनी मूर्छाका भी शान न था, क्योंकि अगर ऐसा होता तो यह होशाला कहलाता।

मुझसे एक राज्सने आकर कहा कि महाराज ! में बिल्कुल अज्ञानी हूँ । तो मैंने हँसकर कहा कि नहीं, यह गलत है । उसने पूछा कि यह कैसे, तो मैंने जवाब दिया कि अगर आप बिल्कुल अज्ञानी होते तो आपको यह ज्ञान कहाँसे होता कि आप अज्ञानी हैं । अपने अज्ञानका ज्ञान होना भी तो एक ज्ञान है ।

कुछ देरके बाद उसको होश आया तो क्या देखता है कि उसको किसीने उठा रक्ला है और जिसने उठा रक्खा है, उसके हाथ उसी रंगसे अभीतक रँगे हुए हैं (क्योंकि रॅंगरेजको भाग-दौड़में फ़रसत ही कहाँ मिली कि वह अपने हाथ घो लेता ) । उसने हैरान होकर पूछा कि आप कौन हैं, तो जवाब मिला कि मैं ....। लेकिन उसने शट अपने रॅंगरेज़का बाजू ( हाथ ) पकड़ लिया और कहा कि अब तो बता दीजिये कि आप कौन हैं। रँगरेज़ने दबी जबानसे कहा कि 'मैं वही हूँ, वही हूँ कि जिसने तुम्हारे कपड़े रैंगे थे। ' उसने सवाल किया कि क्या मैं पूछ सकता हूँ कि आप इस तरहसे मेरे वस्त्र रँगकर छुप क्यों गये, सामने क्यों न आये। रँगरेज़ने जवाब दिया कि भीं वस्त्र रॅंगनेके बाद तुम्हारे दिलमें अपना प्रेम फूँककर यह देखना चाहता था कि तुम मेरे रँगे वस्त्र पहिनकर मुझको किस तरह ढूँढ़ते फिरते हो। और जब तुम दौड़ते फिरते थे तो मैं तुम्हारे पीछे-पीछे होता था और यह देखकर खुश होता या कि वाह ! रंग क्या ही अच्छा चढ़ा !' लेकिन उससे रहा न गया और उसने फिर पूछ ही लिया कि 'यह तो बताइये कि जब छुपना ही था तो अब क्यों सामने आकर पकड़े गये ?? तो रॅंगरेज़ने जवाब दिया कि 'क्या करता ? जब तुमको अपने प्रेममें मस्त होकर इस तरह गिरते देखा तो मुझे यह ख्याल आया कि ऐसा न हो कि मेरे रँगे वस्त्र खराब हो जायँ और तमको कोई चोट आ जाय। मला।

में अपने रंगको खराब होते कैसे देख सकता था ?' वह आदमी रॅंगरेज़ और उसकी दयाकी तरफ देखने लगा।

शायद प्रभु देकर इसिंठये भी छुप जाते हैं कि उसके दिलमें प्रेम पैदा हो।

बसः श्रीराधेजीको कहना ही पड़ा कि प्रभो ! आप तो इतने भोले हैं कि ऐसे दान करके भी भूल जाते हैं !

भगवान्-तो क्या में ऐसा दाता हूँ कि मैं ज़ख्म लगाता हूँ !

राधिती—नहीं, इसको ज़रूम कौन कहता है ? यह तो संसारके ज़रूमोंको दूर करनेकी मरहम है । यह वह दीपक ह, जिससे अंधकार दूर होता है; यह वह सुन्दर पुष्प है कि जिसमें काँटा है ही नहीं । यह वह दर्द है कि जिसको दवाकी आवश्यकता नहीं । प्रभो ! इसको ज़रूम न कहिये ।

भगवान्-शायद भेरा मन रखनेके लिये ऐसा कह रही हो ?

राधेजी नहीं भगवन्, आपका मन कौन रख सकता है ? आप तो संसारका मन रखनेवाले हैं, तभी तो माखन-चोर कहलाते हैं यानी मन-चोर। माखनका पहला हिस्सा है म और अन्तिम न, और मध्यका भाग अ और ख रह जाता है — अर्थात् अख या आँख। गोया आप आँख लड़ा-कर मनको चुरानेवाले हैं।

मगवान्—(इँसकर) आपने तो हमको और भी बङ्गा चोर बना दिया। अच्छी तारीफ की!

राधिजी—जो बीमारीको चुराये, वह वैद्य या डाक्टर कहलाता है; जो अज्ञानको चुराये, वह गुरु । फिर जो मनको चुराये, वह सिवा भगवान्के और हो ही कौन सकता है ?

भगवान्-वह क्यों ? भला, मनके चुरानेसे फायदा ?

राधेजी—तमाम संसार नाम-रूपमें रहता है, नाम-रूप देश-कालमें और देश-काल मनमें रहते हैं। इसलिये जब आपने किसीका मन ही चुरा लिया या अपने पास रख लिया तो फिर उसका देश-काल कहाँ रहा और जब देश-काल नहीं तो नाम-रूप कहाँ ! और जब नाम-रूप नहीं तो अपना-बेगाना कहाँ, अपने-बेगानेके अभावसे राग-द्वेष कहाँ ! जब राग-द्वेष गये, पाप-पुण्य भी गये और जब पाप-पुण्य गये तो दुःख-सुख आप ही उड़ गये यानी बन्धन और उसका भय भी जाता रहा। आपने किसीका मन क्या चुराया। उसको तमाम दःखोंसे ही मक्त कर दिया। उसके तमाम आध्यारिमक, आधिदैविक, आधिमौतिक ताप नष्ट हो गये । वाह ! कैसे सुन्दर चोर हैं कि जिसका मन चुराते हैं, उसे सबसे बड़ा रल परमानन्दका दे देते हैं। या यों कहिये कि परमानन्द, जो कि प्रेमका समुद्र है, उसको दे देते हैं, जिसका कि मन चुराते हैं। आपने जिसका मन चुराया, उसके अंदर आप और आपका प्रेम बैठ गया। अब लिया तो मन जो कि अति चञ्चल था, विक्षिप्त था, इधर-उधर भागता था, हर समय पीड़ित रखता था और दिया वह प्रेम जिससे उसको यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधिकी कुल अवस्थाएँ सहज ही प्राप्त हो गयीं । प्रेमीकी इन्द्रियाँ बहिर्मुख नही रहतीं, उसका नियम प्रभुकी तरफ देखना होता है। प्रेमीका आसन यह है कि प्रेम उसको विह्नल करके जिस किसी भी साँचेमें ढाल दे, वही उसका आसन बन जाता है। प्रेमी जमीनपर पड़ा है। अश्रपात हो रहे हैं। हिचिकियाँ बँधी हैं। कभी आँखें खुलती हैं तो इस आशामें कि शायद कभी सामनेसे आ जायँ और बंद होती हैं तो इस भावसे कि शायद भीतर ही उनके दर्शन हो सकें। प्रेमीको बाहरकी मामुली-सी सरसराहट भी शक्कित कर देती है कि कहीं उसका प्रीतम तो नहीं आ रहा है !

प्रेमीका आसन क्या है ? प्रेम जिल साँचेमें उसको ढाल दे।

प्रेमीका प्राणायाम-उसको अपने प्राणीकी गतिपर काबू पानेकी आवश्यकता नहीं होती, बल्कि उसका मन प्रभुमें जुड़ जानेसे और मनकी गति ठीक हो जानेसे उसे स्वाभाविक ही उस प्रकारके प्राणायामकी प्राप्ति हो जाती है जिससे पारमार्थिक प्रथपर वह कोरोंसे चलता जाय।

प्रेमीका प्रथाहार-मन, इन्द्रियाँ स्वभावतः प्रभुकी तरफ दौड़ती हैं।

प्रेमीकी धारणा-केवल यह है कि उसने हृदयमें सदा प्रमुको धारण किया है।

प्रेमीका ध्यान-भगवान्का ध्यान है। सा॰ अं॰ ५६

प्रेमीकी समाधि-वह अपने प्रियतम और उसके सौन्दर्य-में यहाँतक विलीन हो जाता है कि फिर उसको न तो दूसरा नज़र आता है और न उसको दूसरा देखनेकी फ़रसत ही होती है। वह किसी औरको देखे तो क्यों ! क्या उससे " कोई सुन्दर है ? और अगर कोई सुन्दर है भी तो उसकी क्या ! पहलेसे फ़ुरसत मिले तो दूसरेकी तरफ़ देखे ! उसको तो यहाँतक भी फरसत नहीं कि प्रियतमको देखता हुआ अपनी तरफ भी देख सके। क्योंकि वह जानता है कि मैं जितने समयतक अपनी ओर देखुँगा अपने प्रीतमकी ओर न देख सकुँगा । दरअसल बात यह भी नहीं-अगर वह यह जानकर और इस भयसे अपनी तरफ़ नहीं देखता कि कहीं मीतमकी तरफ़रे आँख न हट जाय, तो भी वह ग़लत है; क्योंकि ऐसा करनेसे वह अपनी तरफ़ तो नहीं देखता लेकिन उन विचारोंकी तरफ़ ज़रूर देखता है कि जिनमें 'अपनी तरफ़ देखनेसे अपने प्रीतमकी तरफ़ न देखे जाने का भय मौजद है। वह तो अपनी तरफ़ इसिल्ये नहीं देखता कि वह अपनी तरफ़ देख ही नहीं सकता और किसी औरकी तरफ़ इसलिये नई। देखता कि उसको न तो कोई और नज़र आता है और न उसको अपने प्रियतमसे इतनी फ़रसत ही मिलती है कि किसी औरकी तरफ़ देख सके।

#### घ्यानकी पहली अवस्था

पहले प्रेमी पीतमका ध्यान करता है और यह कमज़ोर अवस्था होती है। क्योंकि ध्यान न लग सकनेकी वजहहीसे तो वह ध्यान करता है। इस अवस्थामें अभीतक प्रेमीके मनमें संसार और उसकी भावनाएँ होती हैं और उसके साथ आप भी होता है और प्रीतम भी। यह एक विचित्र कशमकशकी अवस्था होती है। वह कभी तो अपने मनको संसार-से हटाता है और कभी भगवानुमें जोड़ता है। जब संसारकी तरफ्र बढता है तो प्रियतमका सौन्दर्य उसके बीचमें आकर खडा हो जाता है और जब यह घबराकर उससे लिपटना चाहता है तो संसार बीचमें आ खड़ा होता है । यह है प्रेमीके 'ध्यान करनेकी अवस्था?। अक्सर लोग पूछा करते हैं कि 'कारण क्या है-दिनभर तो मन अच्छा ही रहता है, लेकिन जहाँ भगवान्का ध्यान किया झट संसारकी भावनाएँ सामने आ खड़ी हुई ! इस ध्यानसे तो न ध्यान करना ही अच्छा हआ।' तो मैंने जवाब दिया कि जब तुम पहलवान बनकर बाहर निकलोगे तो तुम्हें गिरानेके लिये दूसरे पहलवान आर्येंगे ही । अगर तम डर गये तो और वर्डिश करना.

और अगर उनको गिरा लिया तो पहलवानोंके सरताज बन जाओगे।

वह-महाराज! इस तरह तो भगवत्पातिमें देर लगती है।

भै—देर ही तो एक ऐसी चीज़ है कि जिससे भगवत्-प्राप्तिका सुख मिलता है। अच्छा, यह तो बताहये कि अगर भूख लगनेपर उसी समय आपकी भूख मिट जाय तो बेचारे रसोइयेकी वह तमाम मिहनत जाया न हो जायगी कि जो उसने अच्छे-अच्छे भोजन बनानेमें लगायी है।

### ध्यानकी दूसरी अवस्था

इस अवस्थामें प्रेमी ध्यान नहीं करता बल्कि उसका प्रीतम उसके अंदर बैठकर अपना ध्यान करवाता है। जब पतङ्कोने दीपकको देख लिया तो दीपक उसके अंदर आ गया। अब देखनेमें तो यह आता है कि पतङ्का दीपककी तरफ़ दौड़ता है, लेकिन असलियत यह है कि दीपक पतङ्कोमें बैठकर अपनी ओर आप भागता है। और यह नियम भी है कि सजातीय सजातीयकी तरफ़ जाता है। दीपक उसके अंदरको अंदर बैठकर जलाता है और उसके बाह्य आकारको अपने अंदर खींचकर भस्म कर देता है। गोया दीपक परवानेके घरमें उसके नेत्रोंके दरवाजेंसे गुसकर उसके घरको आग लगा दता है और उसके तमाम सामानको आग लगाकर आग ही बना देता है।

#### प्रेमकी त्रिपुटी

प्रेमकी त्रिपुटी एकाकार इस तरह होती है-प्रेमी, प्रेम और प्रीतम । यह हुई प्रेमकी त्रिपुटी या Trinity । एकके बग़ैर दूसरा रह नहीं सकता । प्रेमी और प्रीतम एक दूसरेंसे खड़े हैं । प्रेमी प्रीतमके ध्यानमें जुड़कर जब अपना आपा खो बैटता है तो उसके इस त्याग (sacrifice) को देखकर प्रीतम उसका प्रेमी बन जाता है । प्रेमी तो प्रीतमके ध्यानमें अपना आपा खो बैठा और प्रीतम प्रेमीके ध्यानमें अपना आपा भूल गया । या यों कहिये कि जब प्रेमी न रहा तो प्रीतम भी न रहा और जब प्रेमी और प्रीतम न रहे तो प्रेम कहाँ रहा ? इस तरहसे प्रेमका अन्तिम सार वह अवस्था है कि जो अनिर्चचनीय है । लेकिन यह श्रून्य नहीं बल्कि वह अवस्था है कि जिसको मन, बुद्धि और इन्द्रियाँ पकड़ नहीं सकतीं । जिस तरह श्रानी अपनी अन्तिम सीडीपर

पहुँचकर ज्ञाता-ज्ञान-ज्ञेयभावसे ऊपर हो जाता है उसी तरह प्रेमी अपनी अन्तिम अवस्थामें पहुँचकर प्रेमी, प्रीतम और प्रेमके भावसे ऊपर हो जाता है। यह है प्रेमीकी समाधि और ध्यानकी परिपक्षता। लेकिन इससे पहले जहाँतक कि धारणा और ध्यानकी अवस्थाएँ हैं, वहाँतक प्रेमी दूसरे दर्जेमें ध्यान और धारणाको प्रयक्षद्वारा नहीं करता बल्कि कराया जाता है। यानी प्रेम उसके अंदर बैठकर उसको अष्टाङ्कयोगकी उन तमाम सीढ़ियोंसे आप ही गुज़ारता जाता है कि जिनको योगी लोग प्रयक्षद्वारा करते हैं। जिस तरह जब दवा खा ली जाती है तो उसके बाद दवा खानेवालेको यह फ़िकर करनेकी ज़रूरत नहीं होती कि वह दवाके ज़रिये बीमारीको जगह-बजगहरे निकालता फिरे। यह दवाका काम है कि उस बीमारीको दूर करे और बीमारका काम है दवा खाना।

इसिल्ये जब भगवान् िक्सीके मनको चुराते हैं तो उसके मनमें अपना प्रेम फ़ूँक देते हैं – जिससे उसको धारणा, ध्यान और समाधिको अवस्थाएँ आहिस्ता-आहिस्ता खुद ही प्राप्त हो जाती हैं।

देला, आप कितने सुन्दर चोर है कि जिसका मन चुराते हैं, उसको सब कुछ दे देते हैं और उसका दिल फिर चाहता है कि वह एक मन चुराये जानेपर दूसरा मन पैदा करे, ताकि आप उसको भी चुरायें ! खूब चोरी है ! मन क्या चुराया, माया ही चुरा ली !!

भगतान्-महीं, हमें जल्दी है। पहले यह बताओं कि ज़रूम लगा कैसे और कब ?

राधेजी-प्रभो, जवाय न देना भी ठीक नहीं; इसिलेये बता ही देती हूँ कि यह झर्ख्य किस तरह और कय लगा। प्रभो ! एक दिन आंपका हाथ अचानक बढ़ा तो मेरे लग गया और यह है इस झर्ख्यका कारण।

भगवान्—लेकिन यह तो बताया ही नहीं कि वह लगा कब !

रावजी-प्रभी ! बहुत दिन हो गये ।

 मगवान्—नाख्नका ज़ल्म तो एक-दो दिनमें ठीक हो जाता है और यहाँ इसको कई दिन हो गये। आखिर कारण क्या है कि अच्छा नहीं हुआ ! राधेजी — लेकिन भगवांन्, मैंने कब कहा कि यह अच्छा नहीं हुआ ?

भगवान्—फिर आप कहें या न कहें, लेकिन नज़र तो आ रहा है।

राधेजी—अच्छा, अगर आपको नज़र आता है तो बताये देती हूँ कि प्रभो ! न तो यह अच्छा हुआ है और न मैं चाहती ही हूँ कि यह अच्छा हो; क्योंकि जब इसपर अंगूर आता है, मैं इसको हाथोंसे छील देती हूँ।

भगवान्—( चौंककर ) वह क्यों ?

राधजी—वह इसलिये कि यह हरा हो जावे और वह इसिंक्ये कि इसमें दर्द हो और यह कायम रहे।

भगवान--वह क्यों ?

रांधजी— वह इसिलये कि जब मैं इसको छीलती हूँ तो इसमें दर्द होता है और जब दर्द होता है तो बुद्धि प्रस्त करती है कि यह किसका दिया दर्द है। तब उस आइने (शीरो) में आप नज़र आते हैं और जब आप नज़र आते हैं तो कोई दर्द ही नहीं रहता। फिर में इसको दर्द कहूँ या कुल दर्दोंकी दवा? इसको काँटा कहूँ या फूल? इसको दुःख कहूँ या मुख? हे प्रमो! आपके प्रेमका ज़ख्म जो इन दिलीपर लगा हुआ है, उसको कमी न भरने देना, ताकि उस दुःखका अभाव न हो जावे कि जिसके होनेसे और कोई दूसरा दुःख हो ही नहीं सकता।

इसल्यि प्रम वह पदार्थ है कि जो दुःखको सुख वना देता है। अब सुख तो सुख है ही, लेकिन जिसने दुःखको भी सुख बना लिया, उसके लिये फिर दुःख रहा कहाँ ! जिस वस्तुमे तुम प्रेम करते हो, वह सबसे सुन्दर हो जाती है।

### श्रेम खुद सौन्दर्य है

प्रेम खुद सौन्दर्य है, क्योंकि जबतक किसी पदार्थको प्रेम न करें, वह कभी मुन्दर नहीं हो सकता। एक प्रेमीसे किसीने कहा कि 'तुम्हारा प्रीतम काला है।' उसने कहा 'खुठ, बिल्कुल खुठ; उस-सा तो सुन्दर कोई नहीं।' उसने कहा—भैं सच कहता हूँ, वह काला है'। तो उसने फिर पूछा कि तुमने किस औजारसे देखा है। तो जवाब दिया कि 'जिससे कुल संसार देखता है।' उस प्रेमीने कहा—'तो इसका यह मतलब है कि तुमने अपने नेत्रोंसे देखा है।' उसने कहा

'हाँ'। उसने झट ही कह दिया कि 'तभी तो तुमको मालूम न हो सका कि उसका वास्तविक सौन्दर्य क्या है।' उसने पूछा-'क्या उसको देखनेका कोई और औजार है।' उसने कहा 'हाँ, वह हैं मेरी ऑखें।' उसने पूछा कि 'इसमें विशेषता क्या है! ऑखें तो सब समान ही होती हैं।' उसने कहा कि 'ठीक है। लेकिन जो प्रेमरूपी सुरमा मेरी ऑखोंमें पड़ा है, वह तुम्हारीमें नहीं और जबतक वह सुरमा किसी ऑखमें न पड़े, सौन्दर्यका पता ही नहीं चल सकता।'

### प्रेम स्वर्ग है

प्रेम स्वर्ग है; क्योंकि जहाँ प्रेम है, वहाँ दुःख रह नहीं सकता । दुःखका स्वरूप प्रतिकृलता है और जहाँ प्रेम है, वहाँ प्रतिकृलता रह नहीं सकती । जहाँ प्रतिकृलता नहीं, वहाँ अनुकृलता है और अनुकृलताका नाम स्वर्ग है ।

### प्रेमी unity है

असाँ देखी काती अत घनी जा एकसे दा करे। बहलोल काती प्रेम दी जो दोसं एक करे॥

'हमने देखा है कि तलवार काटकर एकको दो बनाती है, लेकिन प्रेमकी तलवारका काम कुछ विचित्र ही है। यह दोको एक करती है।'

यह तलवार जिस दिलपर चली, वह एक हो गया। जिस सुरकमें चली, वह एक हो गया। जिस संसारमें चली, वह एक हो गया और जिवके दम्यांन तो दोनो एक हो गये! वाह-वाह! कैसी विचित्र चीज है जो दोको एक करती है!

प्रमु अकेले थे, दो हो गये और अब फिर दोसे एक होना चाहते हैं। यह है उनकी लीला और दोसे एक करना प्रेमका काम है। बात तो यह है कि एकसे दो होना भी प्रेमही-का काम है, क्योंकि एकसे दो इसलिये हुआ या कि दो होनेके बाद फिर एक होनेका आनन्द ले सके!

एक जलकी बूँदने समुद्रसे शिकायत की कि 'यह तूने क्या किया जो मुझको अपनेसे जुदा कर दिया ? इसमें सन्देह नहीं उच-से-उच्च और मुन्दर-से-मुन्दर स्थान मुझको संसारमें प्राप्त हैं। मैं आँखोंमें आँसू यनकर नहीं बैठी, बस्कि फूलपर ओस बनकर बैठी हूँ; लेकिन मुझको यहाँ चैन नहीं, सन्तोष नहीं, धीरज नहीं । क्योंकि इतने उच्च और कोमल तथा सुन्दर स्थानपर होते हुए भी हवाकी लहरें मुझको बरा रही हैं कि इम तुमको नष्ट किये बग़ौर न रहेंगी और जब हवाकी तेज रफ्तारका ख्याल आता है तो मेरा तमाम सुख नष्ट हो जाता है, मेरा इदय कॉंपने लगता है और धड़कन ग्रुरू हो जाती है। उफ़ ! यह तूने क्या किया जो मुझको अपनेसे खुदा कर दिया और इस संसारके दुःखोंमें डाल दिया, मुझे थोड़ा-सा लालच देकर क्यों फेंक दिया ?' समुद्रने उत्तर दिया 'यह तो सब ठींक है, लेकिन मैंने तुझको खुदा इसलिये किया है कि तू इस खुदाई (वियोग) से मेरे संयोगका आनन्द ले सके।'

आपको कभी यह ख्याल नहीं आता कि आप अपनेसे मिले हैं, क्योंकि आपको अपनेसे जुदा होनेका भी ख्याल नहीं आता और दरअसल आप जबतक दो नहीं होते अपना मुँह देख ही नहीं सकते। आखिर दीशोमें भी तो अपने आपको देखनेके लिये दूसरा बनना ही पड़ता है।

तो प्रमुने केवल योगका आनन्द देनेके लिये यह वियोगपैदा किया है। बस, इस वियोगके पैदा करनेमें प्रेम ही है, इसिलिये कि उससे संयोगका आनन्द मिल सकता है। दायरा (circle) जहाँसे ग्रुक्त होता है, वहीं आकर मिलता है। जब बिन्दु (point) या, हरकत न यी; जब हरकत हुई, दायरा बन गया। अब यह हरकत क्या है ! नुक्रते (बिन्दु) का अपने नुक्रतेसे मिलना और वह हरकतके बाद। इसी तरह प्रमु एकसे चलकर दो बने और फिर दो बनकर एककी तरफ चल दिये। पस, इस कियामें सिवा प्रेमके और कुछ है ही नहीं।

#### प्रेम क्या है ?

प्रेम क्या है ! त्याग—अहंकारका त्याग, खुदीका तर्क (Self-abnegation)।

When shall I be free?

When'I'shall cease to be-

प्रेम क्या है ? योग यानी वह आकर्षण या हत्ति कि जो दोको एक करती है । सारांश यह कि प्रेम ही सब कुछ है । खपने सामान्य रूपमें यह परमात्मासे एक हो रहा है और विशेष-रूपमें भक्तोंके हृदयमें चमकता है और जहाँ विशेषरूपमें चमकता है, वहाँ प्रेमी बनकर अपने प्रीतमको सामने रखता है और इस तरह अपने प्रीतमसे एक होनेकी कोशिश करता है।

#### प्रेमके कुछ दर्जे

(१) पहली अवस्थामें -- प्रेम मनुष्यके अंदर होता हुआ भी अनहुआ-सा होता है और यह माद्रम नहीं होता कि उसका प्रीतम कौन है। यह जीवित होता है। उसमें प्रेम प्रेमके रूपमें नहीं रहता बल्कि तलाशकी शक्लमें रहता है और संसारमें अपने प्रियतमको ढँढता फिरता है, लेकिन यह जानकर नहीं कि वह प्रियतमको हुँढ रहा है। उसके अंदरका असली स्वभाव उसे प्रीतमकी तलाशमें दौडाता है। लेकिन वह समझता है कि वह संसारमें ही कुछ दूँढ रहा है। इस दर्जेमें प्रेम तो होता है, लेकिन दूसरी शक्ल अख्त्यार करके। उसकी तलाश प्रीतमके लिये ही होती है; लेकिन जिन चीजोंमें वह उसे हूँढता है, वहाँ वह नहीं मिलता। यह अजब ग्रहण और त्यागकी अवस्था होती है। एकको छोडता है तो दूसरीको पकड़ता है, दूसरीको छोड़ता है तो तीसरीको पकड़ता है। लगातार कशमकश बनी रहती है। इसे न प्रहणमें मुख होता है न त्यागमें। इसकी भूख कहीं नहीं मिटती। आखिर इसको मालूम हो जाता है कि चैन यहाँ नहीं।

(२) दूसरी अवस्था—इसकी आँख अपने प्रियतमसे लड़ जाती है, लेकिन प्रियतम खुद बहुत दूर होता है। यह उसको पकड़ना चाहता है, लेकिन पकड़ नहीं सकता । इस अवस्थामें इसको एक बात तो ज़रूर प्राप्त हो जाती है-वह यह कि वह समझ लेता है कि पहली अवस्थाकी दौड़-धूप रहस्यपूर्ण थी। उसका भावार्य यह था कि जिस चीज़की उसको तलाश थी, वह उनमें न थी कि जिनमें वह आजतक हुँदता रहा । दूसरी अवस्थामें जब प्रीतमसे आँख लड़ती है और यह उसको पा नहीं सकता तो इसके अंदर संयोग और वियोग दोनों इकट्टे काम करते हैं। संयोग तो इसिल्ये कि वह इसको पानेकी कोशिश करता है। इस अवस्थामें प्रेमीकी विचित्र हालत होती है। उस प्यारेका ध्यान बाक्री तमाम सांसारिक बृत्तियोंको दवा लेता है। सब ध्यान खत्म होकर एक ही ध्यान रह जाता है। इस प्रेमके आते ही बाक़ी सब मोह-जाल और इच्छाएँ गिर जाती हैं। लोक और परलोक इसकी दृष्टिसे यों गिर जाते हैं कि जिस तरह नेत्रोंमें सरमा डालनेसे दो आँस् । इसे बाह्य वृत्तियोंको रोकने और

मिथ्या पदार्थोंको त्यागनेके लिये प्रयत्न जरा भी नहीं करना पड़ता । न वैराग्यकी कितायें ही पढ़नी पड़ती हैं और न अपने मनको बार-बार यह समझाना पड़ता है कि ये पदार्थ दु:खदायी हैं, मिथ्या हैं, मृगतुष्णाके जलवत हैं। बल्कि ये खुद ही इन शक्लोंमें दल जाते हैं। एक प्रेमीके सामने सन्दर-से सन्दर चीजें अपने प्रियतमके न होनेपर बेकार हो जाती हैं और प्रीतमके साथ छोटे-से-छोटे पदार्थ भी बहे-से-बड़े हो जाते हैं। प्रीतमके न होनेपर प्रेमीको फूल काँटे, सुख दुःख, स्वर्ग नरक और ज़िंदगी मौतसे बदतर हो जाती है। प्रेमीके मनको प्रीतमके वियोगमें कोई दूसरा पदार्थ प्रसन्न नहीं कर सकता । प्रेमीका मन उसी दिनसे संसारभरके प्रलोभनोंसे निश्चिन्त हो जाता है कि जिस दिनसे उसकी आँख अपने प्रियतमसे लड़ जाती है। सारांश यह कि ऐसे प्रेमीको न तो कोई लालच ही रहता है और न भय । लालच तो इसलिये नहीं कि वह इन चीजोंको चाहता नहीं और भय इसलिये नहीं कि उसे अपने ध्यानकी परिपक्वतामें अपने जीवनकी याद ही भूल जाती है। अगर कोई उसके पास उसके प्रियतमका नाम ले दे तो वह मरा-मरा भी जी उठता है और भूल जाने-पर जीवनको भी मौत ख्याल करता है।

(३) तीसरा दरजा-जब प्रेमी अपने प्रियतमको देख लेता है और उसकी समीपताको चाहने लगता है और वह आहिस्ता-आहिस्ता अपने प्रभुके समीप होता जाता है, यहाँतक कि प्रभुकी अत्यन्त समीपता उसको प्राप्त हो जाती है । इस अवस्थामें प्रेमीको भगवान हर समय सामने ही नज़र आते हैं। थोड़ी भी दूरी नहीं रहती। इस उच्च अवस्थामें संसार और उसके प्रलोभनोंका तो ज़िक ही क्या है, आसुरी दृत्तियाँ तो नामको भी वहाँ नहीं पहुँच सकतीं। प्रेमीका खाना-पीना, सोना-बैठना, जागना-उठना एक ही ध्यानमे लीन हो जाता है। वह सब क्रियाएँ करता रहता है, लेकिन क्षणमात्रके लिये भी उसके ख्यालमे अलहदा नहीं होता। लेकिन इस अवस्थामें भी प्रेमीको यह ख्याल आता है कि मैं प्रभुके अत्यन्त समीप हुँ। इसमें भी इसको पूरा चैन नहीं मिलता, या यों कहिये कि इसका वियोग पूर्णरूपसे दूर नहीं होता; क्योंकि यह उसकी समीपताको अनुभव करता है। 'समीपता' शब्दका अर्थ यह है कि वह उसके नज़दीक है-जिसका मतलब यह है कि इसमें अभी अपना आप उसने नहीं खोया, वरना समीपता-का ख्याल और दर होनेका भय भी कैसे होता ? यह अवस्था

बड़ी उच होती है, लेकिन हम इसको पूर्ण नहीं कह सकते। क्योंकि प्रेमीकी पूर्ण अवस्था वह होती है कि जिसमें प्रेमी खद रहता ही नहीं और समीपताका ख्याल बग़ैर अपने हए हो ही नहीं सकता। ऐसी अवस्थामें कभी तो प्रेमीको अभिमान और कभी भय आकर दुःख देते हैं। अभिमान तो इस बातका कि मैं पूर्ण सौन्दर्यके क़रीब बैठा हूँ और भय इस बातका कि कहीं यहाँसे अलहदा न किया जाऊँ। और अक्सर इस प्रकारका मोह भी इस अवस्थामें आ जाता है कि 'देखाः आखिर इमने भगवानको पा ही लिया!' जब भगवान् अपने प्रेमीको इन बातोंका शिकार होते देखते हैं तो उसको थोड़ा-सा परे कर देते हैं और फिर वह अपनी कोशिश-से भगवान्को पाना चाहता है, लेकिन नहीं पा सकता। इस हालतमें उसका अभिमान ट्रट जाता है और इसमें एक प्रकारकी आजिज़ी (दीनता) आ जाती है। अब यह समझने लगता है कि यह प्रेम मेरा अपना न था, यह प्रभुकी देन थी; क्योंकि जबतक दीपक न जले, पतंगा उसमें जल ही नहीं सकता । इसलिये अहंकार और अज्ञानका तो नाश हो गया और भयका नाश भी इसलिये हो गया कि वह समझ लेता है कि जिसने इतनी कृपा करके अपनाया है, वह मुझको क्यों पॅकने लगा ।

(४) चौथा दरजा-चौथी अवस्थामें प्रेमीका रहा-सहा अहंकार उस भइकती हुई प्रेमकी अग्निमें जलकर खत्म हो जाता है, जिस तरह लकड़ी आगमें जलकर खःम हो जाती है। इस अवस्थामें प्रेमी पूर्णतः अपने आपको प्रभुके अर्पण कर देता है। फिर जिधर भी देखता है, क्षिया एक भगवान्के और कुछ नज़र ही नहीं आता। अपना-बेगाना, छोटा-बड़ा, दोस्त-दुश्मनको देखतातक नहीं; केवल प्रभु-ही-प्रभ रह जाते हैं। शान तो इस अद्वैतवादतक गहरी युक्तियों द्वारा लाता है। लेकिन प्रेम बग़ौर किसी विज्ञान (philosophy) और तर्क (logic) के इसी मंज़िल्पर ला खड़ा करता है। अब देखनेको तो प्रेमी 'प्रेमी' कहलाता है, लेकिन उसमें सिवा प्रीतमके और कुछ नहीं होता; यह है प्रेमका सर्वोत्तम लक्षण । भावार्थ यह है कि जहाँ ज्ञानयोग, राजयोग, कर्मयोग मनुष्यको उठाकर यत्नद्वारा लाते हैं, वहाँ यह प्रेम प्रेमीको अपने कंधेपर उठाकर ला डालता है। धन्य है यह प्रेम ! लेकिन यह ज़रूर है कि इसकी प्राप्ति सच्चे प्रियतमकी इच्छा-पर ही निर्भर है ।

ना बृद शुदम बृद नमी दानम चीला । अखगर शुदा अम दूद नमी दानम चीला ॥ दिल दादमो जाँ दादमो ईमाँ दादम । सूरक्त दिगर सूद नमी दानम चीका ॥

मैं नाश हो गया, अब मुझे अपने पहले 'होने' की याद नहीं । मैं मुल्यता हुआ कोयला बन गया, मुझे धुँआका ज्ञान नहीं । मैंने हृदय, प्राण और धर्म प्रमुक्ती भेंट कर दिये— और मुझको सबसे बड़ा फ़ायदा यही माल्म हुआ; इसके अलावा दूसरे फ़ायदेको मैं जानता ही नहीं ।

प्रश्न—आप अपने पहले अस्तित्वको भूलकर नाश हो गये ! इससे क्या फ़ायदा हुआ ? क्या नाश होना भी कोई फ़ायदा है !

उत्तर—बीमारीका नाश होना, अंधकारका नाश होना, बुराईका नाश होना, परिच्छिन्नताका नाश होना और उस अहंकारका नाश होना, जो अपने प्रियतमसे दूर रखता है, क्या फ़ायदा नहीं ?

प्रश्न—यह ठीक है। लेकिन बीमारीके दूर होनेपर बीमार तो रहता है, यहाँ तो आप ही नष्ट हो गये !

उत्तर-यह नाश इस प्रकारका नाश है कि जिसमें नाश कुछ भी नहीं होता बल्कि अल्पज्ञता सर्वज्ञताके, परिच्छिन्नता अपरिच्छिन्नताके, किरण सूर्यके और जलकी बुँद समुद्रके अर्पण कर दी जाती है। जलकी बूँदको समुद्रमें फॅका, किरण सूरज-में लिपट गयी तो क्या इनका वास्तविक नाश हो गया ? जिस तरह जलकी बूँद समुद्रमें गिरकर नाश हो जाती है, उसी तरह अहंकार प्रभुमें मिलकर नाश हो जाता है। जलकी बुँद समुद्रमें गिरकर अपने आपको फिर कभी नहीं दिखाती बिंक समुद्रको और उसकी बड़ाईको ही सामने रखती है। कोई भूलकर भी यह नहीं कहता कि यह कतरा है। इसी तरह जब अहंकार प्रभुमें मिल जाता है तो वह अपने उस नाशसे प्रभुके अस्तित्यको दिखाता है लेकिन खुद कहीं बाहर नहीं जाता। कतरा (बूँद) तो समुद्रका अंश है। उसकी कोई इक उसके नाश करनेका नहीं। हाँ, जिस क़तरेने जल और समुद्रसे अलइदा अपनी हस्ती मुक्तर्रर कर ली है और जो इस तरह जल और समुद्रसे अलहदा बन गया है, उसको तो उसे नाश करना ही पड़ता है। वह कहता है कि मैं क़तरा हूँ, मेरी एक ख़ास इस्ती है, मैं एक

खुदमुख्तार पदार्थ हूँ । लेकिन जब वह जलको देखता है तो उसका अपना सब कुछ सिवा जलके और कुछ नहीं निकलता । जलतक तो उसको अपनी अलहदा 'मैं' कायम करनेका अख्त्यार नहीं, क्योंकि वह 'मैं' जलकी है और जलके बग़ौर कतरा कुछ रहता नहीं । बस, इस दृष्टिमें कतरेको कहना पढ़ता है कि 'मैं अपने प्रियतमको देखकर नाश हो गया।' वैसे तो कुछ नाश-वाश हुआ नहीं।

नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः।
नाश हो किसका सकता था ? जलका ?
वह तो एक सत् पदार्थ था ।
नाम-रूपका ?
वे थे ही नहीं।

बस, न 'होने'का नाश हो सकता है और न 'न होने' का। हाँ, उस अमका नाश जरूर हो गया, जिसने दूसरे-की चीज़पर झूठा क़न्ज़ा कर रक्खा था। प्रेमी खुद, जो कि अपने प्रीतमका अंश है, उस अंशको प्रीतमसे अलहदा करके उसपर अपना क़न्ज़ा जमा लेता है और फिर कुछ-का-कुछ बन जाता है। कहीं शरीर है, कहीं मन है, कहीं बुद्धि है, कहीं प्राण है, कहीं ब्राह्मण है, क्षत्रिय है, महात्मा है, राजा है, गरीब है, अमीर है, छोटा है, बड़ा है, शानी है, अज्ञानी है, इज्ञत्वाला है, क़िस्मतवाला है—इत्यादि। यह फिर प्रमुक्ते पवित्र अंशपर जो प्रेमीका संसारिक आरोप होता है, प्रेम उसको जलाकर ख़ाक कर देता है और शेप जो कुछ रह जाता है, यह प्रियतमका वह अंश होता है कि जिसपर प्रेमीने अपने जुदा अहंकारकी दुनिया क़ायम की होती है।

प्रेमकी अग्नि अहंकारको जला देती है और जब यह जल जाता है तो उसको फिर कभी याद भी नहीं आता कि वह या क्या । इस नाशपर सौ जान कुर्वान कि जो प्रियतमसे एक कर देता है ! क्रतग समुंदरमें गृक्ष होकर समुंदरसे जुदा नहीं गृह जाता जबतक लकड़ीका अपना अस्तित्व आगमं रहता है, उससे धुऑ निकलता रहता है, लेकिन जब जलकर ऐन आग बन जाती है तो धुऑ भी खत्म हो जाता है । इसी तरह जबतक अहंकारका कोई अंश भी प्रीतमके साथ रहता है, दुःख और भ्रमका नाश नहीं होता; और जब बिलकुल मिट गया तो धुऑ खत्म हो गया । मैंने अपने प्रीतमके प्रेममें अपना दिरु, प्राण और धर्म सब कुछ दे दिये।

प्रश्न-वाह, अच्छे रहे ! सब कुछ मिलना चाहिये या या सब कुछ दे देना !

उत्तर-जिस देनेमें फायदा हो, उसका दे देना ही अच्छा है। जब दिल दिया, झगड़े खत्म हो गये; प्राण दिये, मौतसे आज़ाद हो गये। और जब सांसारिक धर्म उनकी भेंट किया तो बड़ा धर्म मिल गया, क्योंकि बड़ा धर्म यही है कि उसको अपना सर्वस्य देकर उससे एक हो जाये। प्रेमीको लेनेकी फुरसत ही कहाँ है? उसे तो सब कुछ देना-ही-देना है। सव कुछ प्रियतमको दिया, वह तो लालचमें आकर ले गये; लेकिन प्रेमी अजीव चतुर निकला कि अपना आप उनको देकर उनके नज़दीक बैठ गया और जब कभी प्रभुने उस धनपर ये शब्द फरमाये कि 'ये हैं मेरी चीजें' तो प्रेमी फूला नहीं समाया और कहने लगा कि 'हाँ, मैं इनका हूँ' और दवी ज़बानसे यह भी कह दिया कि 'यह मेरे हैं।' वाह, वाह, क्या सीदा है!

( शेष फिर )

#### प्रत्याहार-साधन

( परमणुजनीय श्रीश्रीभार्गव शिवरामिकंकर योगत्रयानन्द स्वामीजीके साधनसम्बन्धी उपदेशसे )

प्रत्याहार किसे कहते हैं ? प्रत्याहारका अर्थ है इन्द्रियों-को विपयोंसे लौटाकर ध्येय पदार्थमें संख्य करना । इन्द्रियाँ विषयको प्राप्त करना चाहती हैं भोग करनेके निमित्त । विषयके प्रति इन्द्रियोंकी बहुत दिनोंसे एक प्रकारकी प्रीति ( आसक्ति ) उत्पन्न हो गयी है, इसी कारण इन्द्रियाँ विपयों-की ओर जाना चाहती है। विपय क्या हैं ? रूप, रस, शब्द, स्पर्श और गन्ध । ( विपूर्वक 'पीज बन्धने' धातुसे विपय शब्द बनता है ) ये विषय विशेष करके मनको बाँधे रखते हैं और भगवानकी ओर नहीं जाने देते; इसी कारण इनका नाम विपयहै । मन कभी रूपकी ओर, कभी रसकी ओर, कभी शब्दकी ओर, कभी स्पर्शकी और और कभी गन्धकी ओर दौड़ता है। यही उसका स्वभाव है। यदि ऐसी कोई वस्तु प्राप्त की जा सके, जिसमें ये सभी विषय प्राप्त हों, तो फिर इन्द्रियाँ विषयों के लिये चलायमान न होगी। जिससे उत्क्रष्टतर कोई रूप नहीं है, इस प्रकारके रूपको यदि नेत्र देख पावें, तो वे फिर अन्य किसी रूपको देखनेके लिये लालायित न होंगे। जिससे बढकर कोई मधुर रस नहीं, ऐसे रसका आस्वादन यदि रसना कर सके, तो वह पुनः किसी दूसरे रसका स्वाद हेनेके लिये लोलप न होगी। जिससे मधुरतर और कोई शब्द नहीं है, इस प्रकारका शब्द यदि श्रीत्र श्रवण कर सर्के, तो वे पनः अन्य किसी शब्दके श्रवणके लिये व्याकुल न होंगे। जिससे बढकर कोई सुखकर स्पर्श नहीं, यदि इस प्रकारके स्पर्शका अनुभव स्पर्शेन्द्रिय ( त्वक् ) को प्राप्त हो जाय, तो वह फिर अन्य किसी स्पर्शका अनुभव करनेके लिये चञ्चल न होगी । जिससे बढकर कोई दूसरा मनोहर गन्ध नहीं, यदि प्राणिन्द्रिय इस प्रकारके गन्धका आधाण—भोग कर सके, तो फिर वह किसी अन्य वस्तुके आधाणके—उपभोगके लिये व्यस्त न होगी । देखा जाता है कि जिससे उत्कृष्टतर रूप, रस, शब्द, स्पर्श और गन्ध कहीं नहीं है, इस प्रकारके रूप, रस, शब्द, स्पर्श और गन्धके एकमात्र आधार श्रीभगवान् ही हैं। अतएव यदि विपयोंसे मनको हटाकर भगवान्में लगाया जाय, तभी यथार्थ प्रत्याहार-धर्मका साधन किया जा सकता है।

स्वभावतः हमारी इन्द्रियाँ विषयोंकी और जाना चाहती हैं। विपयोंमें ही रहना चाहती हैं; इसीलिये उपासनाके समय उन्हें वलपूर्वक लौटा करके भगवानके चरणमें लगाते समय इतना कष्ट होता है। इन्द्रियाँ जो कुछ देखना चाहती हैं, सुनना चाहती हैं, अथवा अन्य किसी विषयको प्राप्त करना चाहती हैं, उन सबको यदि तम भगवानके रूपमें ही परिणत कर सकी। तो फिर इन्द्रियोंको इन विपयोंसे लौटा लेनेकी आवश्यकता ही न होगी तथा तजनित कष्टका भी अनुभव न होगा। इन्द्रियाँ जहाँ चाहें वहाँ रहें, परन्तु रहें उसे भगवान ही समझ-कर। भूलोकमें जो कुछ स्थित है, भुवलींकमें जो कुछ विद्यमान है, खर्लोकमें जो कुछ है, सब कुछ राम ही हैं—यदि तुम इस प्रकारका चिन्तन कर सकते हो तो इसके परिणामस्वरूप भूर्भुवः स्वः—इन तीनों लोकोंके चाहे किसी भी विषयमें इन्द्रियाँ क्यों न रहें, उससे कोई हानि नहीं हो सकती; वह भी प्रत्याहार ही कहलायेगा। इस प्रकारकी भावना प्रत्याहार-सिद्धिका एक बहत उत्तम साधन है ।

—रामशरण ब्रह्मचारी



### निराकार-उपासनाका साधन

( पुरोहित पं० श्रीहरिनारायणजी, बी॰ प०, विद्याभूषण )

परमात्माको स्मरण करनेके इस संसारमें प्रायः दो ही मार्ग देखे जाते हैं-(१) निराकार-उपासनामार्ग, (२) साकार-उपासनामार्ग । संसारके धर्मीके इतिहास और धर्मान-सारी जातियोंके अनुभवसे यह बात प्रत्यक्ष और निर्विवाद है। ईश्वर-स्मरण और उपासनाके विषयमें यह बात ध्यान-पूर्वक विचारनेकी है कि साधारण जनसमदायमें —संसारमें कहीं भी दृष्टि डालकर देख लीजिये—यह बात मनुष्योंके नैक्षर्गिक, स्वाभाविक तथा अकृत्रिम भावनाओंमें तुरंत प्रकट होती है कि भगवानको लोग अपनेसे बाहर ही कहते हैं। जानते हैं और लिखतेतक हैं। बातोंमें कही भगवानकी बात-की प्रतीति या शपथ अथवा प्रमाणकी वात आती है तो साधारण जन हाथ या अँगुलीको आकाशकी ओर उठाते हैं। या किसी देवालय, उपासना-स्थान अथवा उपास्य देवको याद करते हैं। ध्यान-पूजनतकमें साधारण आदमी ऐसा ही करते 🖁 । अपने उपास्य इष्टदेवोंके स्थान, लोक और निवासस्थानी-के प्रन्थोंतकमें गहरे रंगके साथ विस्तृत वर्णन हैं। स्वर्ग, सत्यलोक, विष्णुलोक, शिवलोक, 'अर्श' और 'फलक', परलोक, सचलोक (सिक्खोंके मतमें) अथवा अकाल पुरुपका लोक इत्यादि स्थानादि ईश्वरके या देवोंके वताये जाते हैं। इनसे ईश्वरका अपने बाहर होनेका मानुपीय साधारण प्रकृतिका भाव जाना जाता है । सिद्धान्तकी बात उचकोटिके विचारोंकी बात जब आती है तो ईश्वरको सर्व-व्यापक कहनेसे ईश्वरका सर्वभूत-प्राणी-व्यक्तिमें वर्तमान होना कहनेसे उसका मनुष्यशरीरमें भी विराजना कहा जाता है। और वेदान्त, 'सूफी' मत, 'थिऑसाफी', 'साइकिकल' सम्प्रदाय इत्यादिमें तथा योगियों, पहुँचे हए फ़कीरों, उच-कोटिके महात्माओंमें ईश्वरको हृदयमें, दिलमें, मन और बुद्धिमें, सारे शरीरमें, जीवात्मामें, आत्माका आत्मा, जीवका जीव, 'जानका जान' इत्यादि वचनोंसे सारण करते हैं।

इतना-सा कहनेका उपासनाके साधनोंकी नैसर्गिक स्थितिका दिग्दर्शन करा देना ही प्रयोजन है। साकार-उपासनाके शनै:-शनै: निराकार-उपासनाकी स्थिति अंशतः प्राप्त होने लगती है, यदि सद्गुरुका उपदेश और शिक्षण भगवत्कृपा और प्रारुथसे अनुकूल होता जाय। वेदों, उपनिषदों और अदैत वेदान्तके प्रन्थोंके अनुसार परमात्मा

निराकार ही प्रमाणित हुआ है। यद्यपि कहीं-कहीं उसे साकार भी कहा गया है, परन्तु वहाँ साकारके कथनसे माया या प्रकृति-उपहित चेतनका ही तात्पर्य है। उस दशामें ईश्वर उमयरूपहै। कहीं-कहीं उपनिषदोंमें दोनों रूपोंका उल्लेख दिखायी पहता है। यथा—

'द्वे वाय ब्रह्मणो रूपे' (बृहदारण्यक० २।३।१)-ब्रह्मके दो रूप हैं। तथा 'एतदे सत्यकाम! अपरं च परं च' (ब्रह्मोपनिषद ५ । २ ) — हे सत्यकाम ! यही तो परब्रह्म है, यही अपर ब्रह्म है। और श्वंताश्वतर उपनिषदमें 'मायिनं तु महेश्वरम्'-परब्रह्म जन मायासे युक्त होते हैं, तब वे महेश्वर हैं। और कठोपनिषद् (१।३।१५) में-'अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययम्'-वह ब्रहा न तो कानोंसे सना जाता है न स्पर्शमें आता है, न उसका कोई रूप है: वह तो अव्यय है, उसका कुछ घटता-बढता नही है। और छान्दोग्योपनिषदमें तो-'सर्वकर्मा, सर्वकामः, सर्वगन्धः, सर्वरसः' (३।१४।२)—उसीसे वा उसीमें सब कर्म है, सब इच्छाएँ हैं, सब प्रकारकी गन्ध हैं, सब प्रकारके रसादि हैं-ऐसा कहा है । यह संगुण और निर्गुणका प्रत्याख्यान हुआ । कहीं-कहीं तो सगुण और निर्मुणमें कोई भेद ही नहीं बताया है-वही ब्रह्म निर्मुण-निराकार और वही सगुण-साकार, वही पर और वही अपर ऐसा कहा है । यथा-मुण्डकोपनिषद (२।२।८)में 'तस्मिन दृष्टे परावरे'---वह पर और अवर दिखायी देता है, वही निर्गुण सगुण है-ऐसा प्रतीत होता है । यद्यपि ऐसा कथन है, परन्तु वस्तुतः सिद्धान्तमें परमात्मा परब्रह्म निर्मण-निराकार ही है। उसका साकारत्व, सगुणत्व उसके योगमायासे समावृत होनेसे है, उपाधिके कारणसे है । अनेक उपनिषदोंमें अनेक स्थलोंपर परब्रह्मका जो वर्णन है, उससे ब्रह्मका निर्गुण, निराकार, निर्विशेष, केवल, निरामय इत्यादि विशेषणींसे निश्चय जाना जाता है । यथा---

#### (१) 'तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमबाह्मम्।' (बृहदारण्यक०२।५।१९)

<sup>(</sup>१) वह यह बहा अपूर्व है, उस-सा और कोई नहीं है, अक्षय है, सर्वन्यापक अन्तर्यामी है।

(२) 'अस्थूलमनण्वहस्वमदीर्घम्।'

(बृहदारण्यक०३।८।८)

- (२) 'निश्यो निस्यानां चेतनइचेतनानाम् ।' (बृहदारण्यकः )
- ( ४ ) 'अणोरणीयान् सहतो महीयान् ।'
- ( ५ ) अपाणिपादो जवनो ग्रहीता

पश्यस्यच्युः स शृणोत्यकर्णः ।

स वेत्ति वेद्यं न च तस्यास्ति वेत्ता

तमाहुरग्रयं पुरुषं महान्तम्॥

(इनेताश्वनर०३।१९)

- (६) 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'। (नैक्तिशय०२।१।१)
- (७) 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म'।

(बृहदारण्यक० ३।९।२८)

(८) 'एष आत्मापहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विज्ञोको विजिधित्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्करुपः ।'

(छान्दोग्य०८।१।५)

- (२) यह स्थूल नहीं हैं (सूक्ष्म है), अणु भी नहीं हैं, छोटा भी नहीं हैं, बड़ा भी नहीं हैं—अर्थात् अप्रमेय हैं।
- (३) नित्य पदार्थोंका भी नित्य है, चित्पदार्थोंका भी चेतन हैं--अर्थात् मदा-सर्वदा वर्तता है, सब चेतनका प्रकाशक है।
- ( ४) वह अणुसे भी अणु ( बारीक और छोटा ) है और महान्से भी महान् है—अर्थात् वह इतना सूक्ष्म है कि उससे अधिक सूक्ष्म और कुछ भी नहीं है और इतना वडा है कि उससे बड़ा और कुछ भी नहीं है।
- (५) न उसके हाथ हैं, न पॉव है; फिर भी वह पकड़ना है और चलता है। उसके ऑखें नहीं हैं, न कान है; फिर भी वह देखता है और सुनता है। वह जाननेकी सब बातोंको जानता है, परन्तु उसको कोई नहीं जानता। अर्थात् वह सर्वेशक्तिमान् निराकार है, सर्वेह है और अद्येय है। उसे श्रेष्ठ महान् पुरुष कहते हैं।
- (६) वह ब्रह्म सत्य है (त्रिकालाबाधित और शाश्वत है), शानरूप वा ज्ञानपन है; वह अनन्त है, अपार है।
- (७) वह श्रह्म अनन्त शानका आगार है, वह आनन्दस्वरूप चिदानन्दघन है।
- (८) वह परमातमा ही यह आतमा है—जो पापरहित (पवित्र—निरामय) है, जराहीन है (कभी मृद्धापनको नही प्राप्त होता); वह कभी नहीं मरता, अमर है; कभी उसे शोक नहीं होता, वह आनन्दरूप है; न उसे भूख लगती है न प्यास—वह सदा तृप्त है। वह जो इच्छा करता है, वही हो जाता है। वह सटा सत्य◆ संकल्प है।

जब वह ब्रह्म निर्मुण-निराकार सिद्ध होता है, तो उसका ज्ञान किस प्रकार होता है ? कोई लक्षण, चिह्न, रूप या गुण नहीं है तो फिर उसका पहिचानना किस तरह हो सकता है ? इस विषयमें कहा गया है कि वह शुद्धबुद्धि, शुद्धान्तःकरण, योगसे, तपसे, ज्ञानके उच साधनोंसे, या पराभक्ति आदि सास्विक और शुद्ध साधनोंसे विशिष्ट पुरुषोंको ज्ञात होता है। और वे जाननेवाले ऋषि, मुनि, महात्मा, संत और तपस्वी भक्त ही उसका वर्णन करते है। वे लोग उस ब्रह्मको हृदयकमलमें देख लेते हैं। उनकी दृष्टि ऐसी हो जाती है कि वे उसे सर्वत्र सब पदार्थींमें देखा करते हैं । उस परमात्माकी खोज गहरी चित्तकी लगनसे होती है। वह दुःखमें याद आता है--दुःखी, ह्रोशार्त्त पुरुप उसकी शरण लेते हैं। जिनके हृदयोंमें सत्सङ्गसे, ज्ञानियोंकी सोहबतसे, भक्तोंकी फटकारसे, उस परमात्माके जाननेकी गहरी धुन समा चुकी है, वे उसको जानने और पानेकी पूरी चेष्टा करते हैं। धर्म, अर्थ, काम, मोक्षके प्राप्त करनेकी उत्कट इच्छावाले अर्थार्थी जन उसीका सहारा, उसीकी शरण, उसीका ज्ञान, ध्यान, स्मरण करते हैं। और ज्ञानके समुद्रमें इने हुए महात्मा संत तो रात-दिन उसका ध्यान, सारण, जप और ज्ञान करते ही हैं। जब उस परात्परके जानने और प्राप्त करनेकी उत्कट इच्छा हो जाय, तो उस जिज्ञासुको सचे, अनुभवी, कृपालु, पहँचे हुए गुरुकी प्राप्ति प्रथम आवश्यक है। ऐसा गुरु मिल जानेसे सब साधन सरल और सुकर हो जाते हैं। जिसका मार्ग देखा जाना हुआ है वही मार्ग बता सकता है। जब गुरू मिल गयं तो वह जो साधन बतावें, वहीं करना उचित है। आत्मसाक्षात्कार, शानकी प्राप्ति, परमात्म-परमतत्त्वको पानेके अनेक मार्ग, अनेक पथ, रास्ते, ढंग, विधियाँ हैं। गुरुद्वारा, शास्त्रद्वारा, साधन और निष्ठासे उनके मिलनेपर, अभ्यास और तत्परता तथा हदतासे उनपर चलना चाहिये । 'प्राप्य वरान्निबोधत'-वर (श्रेष्ठ) गुरुओं वा संतों-महात्माओं-को पाकर ज्ञान-लाभ करे। 'तद्विज्ञानार्यं स गुरुमेवा-भिगच्छेत्।'( मुण्डक० १।२।१२)--उस ब्रह्मकी प्राप्तिके अर्थ वह [ शिष्य ] सद्गुरु ( श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ ) के पास जाय, उसकी शरण ले, उसकी सेवा करे, उसके आज्ञानसार चले; तब वह गुरुदेव कृपा करके ज्ञान सिखावेंगे, विधि और मार्ग बतावेंगे और मुझावेंगे । ऐसे सत्यज्ञानके पारङ्गत गुरु जैसा मार्ग बताते हैं, वह वेदान्तशास्त्रमें वर्णित है । परन्तु वह गुरुगम्य ही होता है । उसका थोड़ा-सा भान नीचे लिखे वर्णनसे भी हो सकेगा ।

जिज्ञासुको प्रथम उस ब्रह्मजानकी प्राप्तिके लिये वह तैयारी करनी पड़ती है, जिससे वह उसका अधिकारी और उसके योग्य बनता है। गुरुदेवसे ध्यानपूर्वक सारभूत ज्ञान लेता रहे और साधना करता रहे—

'बरसारभूतं तदुपासितः यम् ।' 'सारभूतमुपासीत ज्ञानं यत् स्वार्थसाधकम् ।'

#### अणुभ्यश्च सहद्रयश्च शास्त्रभ्यः कुशलो नरः। सर्वतः सारमादद्यात् पुष्पेभ्य इव षट्पदः॥

जो साररूप ज्ञानके पदार्थ हैं, उनको लेकर साधन करे। अपने अर्थकी साधक जो बात हो उसको-क्या बडे और क्या छोटे-ग्रन्थादि उपदेशोंसे, भौरा जैसे पुष्परसोंको ग्रहण करता है, वैसे ही प्रहण करे। ऐसा न करेगा तो ज्ञान तो अनन्त समुद्र है। उसका पार ही क्या। अनेक आयु पा लेनेपर भी पार नहीं आवेगा । गुरु-कृपा और अपने सच्चे भाव और साधनसे सारग्राही होकर ज्ञानीपार्जन करनेपर शीघ सिद्धि प्राप्त होती है। अति नम्रता और विनय तथा भक्तिपूर्वक गुरुसे ज्ञान सीखे और जहाँ न समझे, वहाँ फिर पूछे, सीखे हुएका निरन्तर विवेकवृत्तिसे अन्यास करे । सीखे हुएको मननपूर्वक बुद्धिमें धारण करता रहे । इस प्रकार ज्ञानकी उन्नति होती रहेगी । जिस शिष्यने पहले सत्कर्म और सदुपासनाके साधनोंसे अपने अन्तःकरणकी उत्तम शुद्धि कर ली है। उसपरके मल और विक्षेपको शनैः मिटा लिया है, अर्थात निष्काम कमोंके अनुष्ठानोंद्वारा मल दूर किया है और इष्टकी उपासना ( भक्ति-सेथा-साधनादि ) द्वारा विक्षेप दोष दर कर लिया है—उसके अब केवल अज्ञानका ही आवरण . शेष रहा है। ऐसा जिज्ञासु मोक्षकी इच्छा रखता हुआ गुइसे मोक्षमार्गकी प्रार्थना करे । तब गुइ उसे कृपा कर वह ज्ञानमार्ग--मोक्षकी सङ्क-वताते हैं।

प्रथम विवेकको बतातें हैं कि आत्मा नाश और विकारसे रहित है। इसमें कोई किया भी नहीं है। यह अटल-अचल है। परन्तु यह संसार विकारी है; इसमें परियर्तन, परिणाम और क्रिया होती रहती हैं। इससे यह जगत् आत्मतत्त्वका विरोधी स्वभाववाला है। ऐसा ज्ञान रखना ही विवेक है। यह विवेक ही सारे साधनोंका प्रधान मूल है। विवेक हो जानेसे वैराग्य, त्याग आदि सब साधन उत्तरोत्तर होते जायँगे। विवेकके उत्पन्न हुए विना अन्य साधन यन ही नहीं सकते।

विवेकके आगे वैराग्य होता है। फिर शम, दम, अद्धा, समाधान, उपगित और तितिक्षा—ये छः साधन शमादि पट्स्यपित कहलाते हैं। यह शमादि पट्स्यपित ज्ञानका विख्यात साधन है। यों इन तीन साधनोंके होनेसे शिष्यको मुमुश्च (मोक्षकी इन्छा और प्राप्तिवाला) होनेका अधिकार हो जाता है। तब वह मुमुक्षुताका साधन करता है। यों विवेक, वैराग्य, पट्सम्पत्ति और मुमुश्चता—ज्ञानके इन चार अन्तरङ्ग साधनोंकी मुख्यता है।

इनकी साधनाके साथ या इनसे आगे अवण (गुरुद्वारा शास्त्रोका ज्ञान सुनना-सीखना ), मनन ( जीव-ब्रह्मकी एकताको प्रतिपादन करनेवाली और भंदको निवारण करनेवाली युक्तियोंका चिन्तन करना ), निदिध्यासन ( अनात्म पदार्थोंके ज्ञानसे जो वृत्तियाँ उत्पन्न हों, उनको ज्ञानशक्ति और विचारसे हटाकर मननके फल और तारतम्यसे ब्रह्माकार वृत्ति-सत्-चित्-आनन्दरूपताके साथ ध्यानोन्नत अवस्था वा स्थिति रखना ) ये तीन साधन हैं । निदिध्यासनकी परिपक्क अवस्थाहीको समाधि कहते हैं। समाधि कोई पृथक् या भिन्न साधनविधि नहीं है। ये श्रवण, मनन और निदिध्यासन--तीनों साधन बुद्धिके संशय और विपर्यय ( असम्भावना और विपरीतभावना ) के नाशक हैं। इसिलये ये शानप्राप्तिके हेतु हैं। इन तीनो साधनींके सिद्ध हो जानेपर ही गुरुदेव अपने शिष्यको चौथा साधन ( जो विवेकादि चार और श्रवणादि तीनके अनन्तर आठवाँ है ) वेदान्तके वाक्योंका ज्ञान कराते हैं। तत् पद और लं पदका शोधन अर्थके प्रतिपादनद्वारा वताते हैं। जब गुरु शिष्य अधिकारीको 'तत्त्वमसि' ( वह ब्रह्म तू आत्मा है-अर्थात् तेरी आत्मा ब्रह्म है ) ऐसा वाक्य कहें, तब अधिकारी मुमुक्षु शिष्यको यह ज्ञान-भान होता है कि 'अहं ब्रह्मास्मि' (मैं-मेरी आत्मा-ब्रह्म ही है)। जैसे किसी देवदत्त-को शिवदत्त ऐसा कहे कि तुम 'बड़े बुद्धिमान हो' तो इस

शियदत्तके वाक्यके! सुनते ही देयदत्तको तुरंत ही यह ज्ञान मान हो जायगा कि भैं बड़ा बुद्धिमान् हूँ। ' (मुझे शियदत्त बुद्धिमान् बताता है, अतः मैं बुद्धिवाला पुरुष हूँ)। इसी प्रकार उपर्युक्त वेदान्तवाक्यके श्रवणसे मुमुछु अधिकारी शिष्यको यह ज्ञान-भान हो जाता है कि मेरी आत्मा ब्रह्मस्वरूप है और इस ज्ञान के शोधनसे आत्मा और परमात्माकी एकता—अर्थात् ब्रह्मका अपरोक्ष ज्ञान उसे प्राप्त होता है। यही उसका परम और चरम ध्येय है। इस ध्येयको प्राप्त करके वह क्रतकृत्य हो जाता है।

वेदान्तवाक्य भवण करके गुरुकी शिक्षाके अनुसार अधिकारी मुमुक्ष उस वाक्यके अर्थको अपने आत्मामें गहरी रीतिसे विचारता है। ऐसी विवेकभरी विवेचना करता है-जैसे ब्रह्म तो अधिष्ठान है और जगत अध्यस्त है, ब्रह्म द्रष्टा---साक्षी चेतन है और प्रकृतिजन्य संसार दृश्य और जड़ है, ब्रह्म तो साक्षी कृटस्य है और सृष्टि साक्ष्य और विकारी है। वह, जैसे हंस क्षीरमें मिले हुए नीरको क्षीरसे पृथक कर देता है वैसे ही विवेक-ज्ञान-मननद्वारा और गुरुकी बतायी हुई प्रक्रियासे सत्को असत्से, अपने विचारके छोकमें, न्यारे करके दिव्य ज्ञान प्राप्त करता है। वह पहले वेदान्तके उन वाक्योंके अर्थ और रहस्पको विचारता है जो ब्रह्म, जीव, माया और उनके प्रतिपादक पदार्थोंको बताते हैं। यथा सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' इत्यादि-इनसे ब्रह्मके लक्षणींका परोक्ष ज्ञान ही हुआ । ऐसे वेदान्तवाक्य 'अवान्तरवाक्य' ही कहलाते हैं। और 'तत् त्वम् असि' ( तत्त्वमिस )---इत्यादि वेदान्तवाक्य ब्रह्मका अपरोक्ष ज्ञान प्रतिगदन करते हैं, इससे वे 'महावाक्य' कहे जाते हैं।

जिस जिज्ञासुका बहिरंग साधनों (कर्म और उपासना आदि) से अन्तःकरण ग्रुद्ध हो गया, उसको अन्तरंग साधन (अवण, मनन, निदिध्यासन और वेदान्तवाक्योंक संशोधनसे पूर्व विवेक, वैराग्य, शमादि पट्सम्पत्ति और मुमुक्षुता—साधनचतुष्टय) निरन्तर करनेसे दिव्य शान प्राप्त हो जाता है।

शम (विषयोंसे मनका रोकना), द्म (इन्द्रियोंको

विषयों से रोकना ), श्रद्धा ( गुरुके वचन और वेदादि सच्छाखमें विश्वासरूपी निश्चय ) एवं समाधान ( शब्दादि विषयों से रोके हुए अन्तः करणको अनणादि साधनों में तथा अनके अनुसारी या उपकारी अभिमानरहितता आदि साधनों में निरन्तर लगाना और चिन्तन करना ), उपरित ( साधनों सहित बहिरंग कर्मका त्याग करते हुए विषयों को विषसमान त्यागना ), तितिक्षा ( सहनशीलता; सुख-दुःख, गर्मों सदीं, भूख-प्यास आदिको सहना, इनसे घनराना नहीं )— ये शमादि छः साधन परस्पर सम्बन्ध रखते हैं — एक दूसरेके सहायक होते हैं । यदि न हों तो इन्हें साधनमें विषरूप जानना चाहिये । ये छहों एक वर्गमें रहकर एक साधन ही कहाते हैं । परन्तु यह बहुत आवश्यक है । मुमुक्षुका यह एक मुख्य साधन है ।

इसके साथ विवेक और वैराग्य प्रथम और मुमुक्षुता ( संसारके बन्धनों और अज्ञानरूपी अध्याससे निवृत्त होकर सत्-चित्-आनन्दस्वरूप ब्रह्मकी प्राप्ति हो, ऐसी उत्कट इच्छा या मनकी गहरी लगन ) अनन्तर होती रहे और उस तीब इच्छासे ब्रह्मप्राप्तिके साधन गुरुसे प्राप्त करे।

वे साधन अवण, मनन, निदिध्यासन तथा 'तत्' पद, ·त्वं पद आदि वेदान्तवाक्योंका शोधन—जैसा कि ऊपर कहा गया [ उपर्युक्त विवेक, वैराग्य, शमादि षट्सम्पत्ति और मुमुक्षुता−इन चारको लेकर े आठ ज्ञानके अन्तरंग साधन हए । साधनसम्पन्न मुमुक्ष जिज्ञास अधिकारीको गुरुदेव वेदान्तके महावाक्योंका ज्ञान प्राप्त कराते हैं। उस अधिकारीका निर्मेल शुद्ध अन्तःकरण उन वाक्योंसे पवित्र अद्वैत ब्रह्मशान-को पाकर अपरोक्षानुभवमें प्रवेश करके ब्रह्मानन्दको पाता है। परमानन्दकी प्राप्ति ही सब साधनोंका मुख्य प्रयोजन और ध्येय है । उस आनन्दकी प्राप्ति प्रभक्कपा और गुरुक्कपासे मिल जानेपर ज्ञानसाधनके निरन्तर प्रभावसं ब्रह्मपरोक्षानुभव होता है। यह किन्हीं दिव्य आत्माओंको तो शीघ्र थोड़े कालमें ही हो जाता है और वे जीवन्मुक्त हो जाते हैं—उनको परमहंसगति प्राप्त होती है और अन्य ग्रुद्ध आत्माओंको क्रमशः इस जन्ममें या दूसरे जन्ममें अथवा कई-एक जन्मों में मिल ही जाती है। अर्थात उस ज्ञानीकी आत्मा ब्रह्ममें लीन हो जाती है, उसका फिर जन्म नहीं होता; वह तो सत्-चित्-आनन्दस्वरूप ब्रह्म या ब्रह्मीभूत अवस्थाको पहुँच जाता है। बस, हो गया निरञ्जन निराकार उपासना-साधनाका महोच सुफल। अन्य साधनोंसे भी उत्तम

गित प्राप्त होती है, परन्तु उनसे जन्मान्तर नहीं मिटता । यह विषय महान् और बहुत गम्भीर है। इसमें बहुत कुछ कहना शेष है। परन्तु यहाँ न स्थान है और न समय ही इतना है कि विस्तारसे लिखा जाय।



## इस युगकी साधना

( लेखक--श्रीयुत नलिनीकान्त गुप्त )

सबसे प्रथम और आदि सत्य है जड—जड जगत्, जिसका अंश हमारा यह स्थूलशरीर है। इस क्षेत्रमें केवल जड शक्तिकी किया होती है, स्थूल—भौतिक रासायनिक क्रिया और प्रतिक्रिया होती है।

परन्तु सृष्टिमें एकमात्र जह ही नहीं है; एक सजीव वस्तु, प्राणवान् सत्ता भी है। देहके अतिरिक्त भी हमारे अंदर हमारा जीवन, हमारा प्राण है। यह प्राण जहका ही एक विशेष धर्म या किया या रूपमात्र नहीं है। इसकी अपनी पृथक् सत्ता भी है; इसका अपना धर्म, कर्म और सार्यकता भी है। जहके समान ही प्राणका भी एक सम्पूर्ण जगत् विद्यमान है और उसीका अंश हमारी प्राणशक्ति है, विश्वजीवनके अंदर ही हमारा जीवन घुला-मिला है। जहके ऊपर दक्षरा स्तर यह प्राण है।

प्राणके अतिरिक्त, प्राणके अंदर और ऊपर और एक वस्तु है—यह है मन । यह मन प्राणकी ही एक विशेष क्रियामात्र नहीं है, इसकी भी अपनी स्वतन्त्र सत्ता और सार्यकता है । इसका भी एक सम्पूर्ण लोक है । हमारा मैन इस विश्व-मनका अंश और व्यष्टिरूप है । यह मन है तीसरा स्तर ।

यह मन ही अन्तिम वस्तु नहीं है। मनोमय लोकके ऊपर और पीछे और एक लोक है—उसको कभी-कभी विज्ञानमय लोक कहते हैं—हम साधारण तौरपर उसका नाम अध्यात्मचेतनाका लोक रख सकते हैं। यह है चौथा या तरीय अधिष्ठान।

विश्वसृष्टिका रहस्य यही है कि इस लोकपरम्पराके चिरकालसे वर्तमान रहनेपर भी, इन लोकोंके अनादि, अनन्त, सनातन होनेपर भी इनका प्राकट्य हुआ है एकके बाद एक — इस क्रमसे । सबसे पहले लोकके अंदर, उसका आश्रय लेकर सृष्टिका अभियान शुरू हुआ और वहींपर अन्यान्य लोक एकके बाद एक मूर्त्त हो रहे हैं।

अनेक युगींतक आरम्भमें केवल जड था— जड-ही-जड था—निर्जीय, प्राणहीन वस्तुर्जीका ही समारोह था। उसके अंदर एक दिन प्राण उत्तर आया। इस कारण एक प्रकारका विद्रव, रूपान्तर उपस्थित हुआ। सृष्टिके एक अंशमं प्राणके धर्मने जडको अधिकृत, नियन्त्रित किया— जीवकी, प्राणीकी उत्पत्ति हुई। जीवके, प्राणीके अंदर जडका धर्म अब अञ्चण्ण नहीं रहा; वह एक बृहत्तर, ऊर्ध्वतर धर्मके द्वारा परिवर्तित हुआ।

इसी प्रकार एक और विपर्यय, विष्ठव उपस्थित हुआ जब और जहाँपर प्राण इतना पृष्ठ और परिपक हो गया कि उसके अंदर मनोमय शक्ति अवतरित हुई—फल्रस्वरूप मनुष्यका आविर्माव हुआ । मनके धर्मके द्वारा प्राण और देहको गठित, नियन्त्रित करना ही मनुष्यत्वकी साधना हुई।

मनुष्य अपनी मनन-राक्तिके जोरसे अपने जीवनमें मनसे ऊर्ध्वतर, ऊर्ध्वतम राक्तिको उतारकर जीवनको नयी मूर्तिमें ढाल्टनेका प्रयक्त युग-युगसे करता आ रहा है। साधक, शिल्पी, संस्कारक, आदर्श बती—सबने अपने-अपने मार्गसे यही साधना की है।

परन्तु वर्तमान समयमें आवश्यकता है पूर्वकालकी युगसन्धियोंकी तरह एक प्रकारके आमूल परिवर्तनकी, विप्रवकी—एक नये जगत्को, नये जगत्की शक्तिको नीचे उतारकर एक प्रकारकी नयी सृष्टिके लिये आयोजन करनेकी।

हम कह चुके हैं कि मनके ऊपरका लोक है विशानमय,

अध्यात्मलोक । इसी अध्यात्मलोकको नीचे उतारकर मनोमय लोकमें प्रतिष्ठित करना होगा—अध्यात्मके धर्मके द्वारा मनोमय, प्राणमय और अन्नमय स्थितिको गठित, नियन्त्रित करना होगा।

अध्यात्मलोककी किरण, कण, प्रभा पृथ्वीके मनोमय लोकमें बहुत बार दिखायी पड़ी है, इसमें सन्देह नहीं— जहाँ-तहाँ उसने रूप ग्रहण करनेकी भी चेष्टा की है। परन्तु वह समूचा लोक अर्थात् उसकी पूर्ण शक्ति चिरस्थायी होकर, पृथ्वीके ऊपर पृथ्वीके अच्छेद्य और स्वाभाविक अङ्गके रूपमें, अभीतक प्रतिष्ठित नहीं हुई है।

जिस प्रकार पृथ्वीपर उद्भिज समाज, प्राणी-समाज, मानव-समाज विद्यमान है उसी प्रकार मनुष्यके बाद सिद्धोंका, आध्यात्मिक पुरुषोंका समाज—देवसमाज भी वर्तमान रहेगा।

मनुष्यतक, मनुष्यको जन्म देनेके समयतक प्रकृतिकी अवचेतन साधना चलती रही है। अत्र मनुष्यके मनोमय पुरुपका आश्रय लेकर प्रकृति सचेतन हो गयी है— प्रकृतिका सचेतन यन्त्र होकर मनुष्यको मनुष्यके ऊपर चला जाना होगा, उसे पहुँचना होगा अध्यात्मलोककी अध्यात्मचेतनाम, उसके अंदर स्थिरप्रतिष्ठ होकर, उसके अंदर परिपूर्ण होकर उसे नीचे उतार लाना होगा—मनको, प्राणको आंर देहतकको उसी चेतनाके द्वारा और उसी सत्ताकी ज्योतिके द्वारा अमर बना देना होगा।

सृष्टिकी, प्रकृतिकी गित, परिणितिका सम्भवतः यहाँ भी अन्त नहीं हो जायगा—विवर्तनकी धारा सम्भवतः अनन्त है। परन्तु आजकी साधना है एक विशेष युगसन्धिका प्रयास—इसका अर्थ है अपरार्द्धसे परार्द्धमें सृष्टिका आरोइण—अपरार्द्धका ऊपर परार्द्धके अंदर पहुँच जाना । अयतक सृष्टिकी चेतनाकी गित अन्धकारसे आरम्भ होकर अस्पष्ट प्रकाशके अंदर आयी थी, अब वह गित प्रकाशसे—पूर्ण प्रकाशसे चलकर पूर्ण प्रकाशके भीतरसे होकर पूर्ण प्रकाशके अंदर उपस्थित होगी।

अपराद्धमं — देह, प्राण और मनको लिये हुए जो अर्द है उसके अंदर ऊर्ध्वतर प्रतिष्ठान निम्नतर प्रतिष्ठानको पूर्णरूपसे आयत्त या रूपान्तरित नहीं कर सकता। प्राण जडको आयत्त करके, नियन्त्रित करके प्राणीके रूपमें परिणत तो हुआ—प्राणीके अंदर प्राणशक्ति प्रधान तो हुई; फिर भी प्राण जडके आकर्षणको, प्रभावको पूर्णरूपसे अतिक्रम नही कर सका। उसी तरह मनका आविर्भाव होनेपर जब मनुष्य उत्पन्न हुआ तब मन, प्राण और जड देहको आधार तो बनाया, उन्हें नियन्त्रित तो किया; पर स्वयं भी बहुत कुछ उनके द्वारा प्रभावान्त्रित होकर ही रहा। एक परार्द्धमें ही जब हम पहुँचते हैं तब नीचेके सभी धर्मोंको पूर्णरूपसे पार कर जाते हैं; तभी ये पूर्णरूपसे उत्परके धर्मके अधीन होते हैं, ये एकदम रूपान्तरित हो जाते हैं। इसका कारण यह है कि इनकी जो निगृद्ध सत्य सत्ता है, उसका मूल उस परार्द्धकी चेतनाम ही है।

## बिना गुरुका साधक

नाव मिली, केवट नहीं कैसे उतरै पार ॥ कैसे उतरै पार पथिक बिस्यास न आवै। लगे नहीं बैराग यार कैसे कै पावे॥ मन में घरे न झान, नहीं सतसंगति रहनी। बात करै निहं कान, प्रीति बिन जैसे कहनी॥ छुटी डगमगी नाहिं, संत को बचन न माने। मूरख तजे बिबेक, चतुरई अपनी आने॥ पलटू सतगुरु शब्द का तनिक न करै बिचार। नाव मिली, केवट नहीं कैसे उतरै पार॥

### पश्चदेवोपासना

( लेखक--पं० श्रीहनूमानजी शर्मा )

#### चिन्मबस्याप्रसेयस्य निष्कलस्याशारीरिणः । साधकानां हितार्थाय ब्रह्मणो रूपकल्पना ॥ १ ॥

( तन्त्रसार )

### पूर्वाङ्ग

(१) देवपूजासे मनुष्यका कल्याण होता है। सुखः शान्ति और सन्तोष मिलते हैं। उत्तम विचारोंका उदय होता है। शरीरमें अलौकिक शक्ति आती है। स्वभावमें स्वाधीनता बढती है और ब्रह्मकी ओर मन लगता है। देवता ब्रह्मके अंश-प्रसूत हैं। 'पञ्चदेव' ब्रह्मके प्रतिरूप हैं। ब्रह्म अचिन्त्य, अव्यक्त, अनन्तरूप एवं अशरीरी हैं। ब्रह्मके साम्राज्यमें हमारे सूर्य, चन्द्र, अग्नि, इन्द्र या भूमण्डल-जैसे अनन्तकोटि ब्रह्माण्ड हैं और ब्रह्म उनके अधिष्ठाता हैं। वे सर्वगत होने-पर भी जाने नहीं जा सकते । उनको वही जान सकते हैं जो संसारी बन्धनोंसे मुक्त, लोक-व्यवहारोंसे विमुक्त और फला-शाओंसे सर्वथा उन्मुक्त हैं । सामान्य मनुष्योंसे ऐसा हो नहीं सकता । जिसने किसी प्राणी, पदार्थ या देवादिको देखा नही वह उसके खरूपको हृदयाङ्कित कैसे कर सकता है ? मान लीजिये किसीने गी, कमल, रुपये या राजाको कभी देखा नहीं और उससे उनका स्वरूप पूछा जाय तो कैसे बता सकता है ! यही बात ब्रह्मके सम्बन्धमें है । अतएव अमृती ब्रह्मको हृदयङ्गम करनेके लिये मूर्त ब्रह्म 'पञ्चदेव' (विष्णु, शिव, गणेश, सूर्य और शक्ति ) की साधना अवस्य ही आवश्यक और श्रेयस्कर है और इसीलिये यहाँ उसका परिचय दिया जाता है।

(२) पश्चदेव' की साधनामें यह सन्देह हो सकता है कि अन्य देवोंकी अपेक्षा इनका ऐसा प्राधान्य क्यों है। इसके समाधानमें दो उपक्रम उपस्थित करते हैं। एक यह है कि 'पञ्चदेव' पृथ्वी, अप्, तेज, वायु और आकाशके अधिष्ठाता या तन्मय हैं और पञ्चतत्त्व ब्रह्मके स्वरूप हैं। अतएव अशरीर ब्रह्मकी उपासना स्वरंगिर पञ्चदेवके द्वारा ही सम्पन्न हो सकती है। कपिलतन्त्रमें लिखा है—

#### आकाशस्याधिपो विष्णुरुग्नेश्चैव महेश्वरी । वायोः सूर्यः क्षितेरीशो जीवनस्य गणाधिपः ॥

'विष्णु आकाराके, सूर्य वायुके, राक्ति अग्निकी, गणेरा जलके और शिव पृथ्वीके अधिपति हैं।' दूसरा यह है कि व्याकरणके नियमानुसार अन्य देवोंकी अपेक्षा पञ्चदेवके धात्वर्यक नाम ही ऐसे हैं, जिनसे उनका ब्रह्म होना चोतित होता है। यथा 'विष्णु' (सबमें व्याप्त ), 'शिव' (कल्याण-कारी), 'गणेश' (विश्वगत सर्वगणोंके ईश), 'सूर्य' (सर्वगत) और 'शिक्त' (सामर्थ्य)—इन नामोंका पूर्ण अर्थ ब्रह्ममें ही घटता है। अतएव अन्यकी अपेक्षा इनकी साधना अधिक हितकर है।

(३) वेद, पुराण और धर्मशास्त्रोंमें देवपूजाका महान् फल लिखा है। इसकी साधनासे ब्रह्मकी उपासना स्वतः हो जाती है। संसारमें देवपूजा स्थायी रखनेके प्रयोजनसे वेद-व्यासजीने ब्रह्मा, विष्णु, महेशादिके जुदे-जुदे पुराण निर्माण किये हैं। उनमें प्रत्येकमें प्रत्येक देवताका प्राधान्य प्रतिपादित किया है-यथा विष्णुपुराणमें 'विष्णु' का, शिवपुराणमें 'शिव' का, गणेशपुराणमें 'गणेश' का, सूर्यपुराणमें 'सूर्य' का और शक्तिपुराणमें 'शक्ति' का । इन सभीको ( अपने-अपने पुराणोंमें ) सृष्टिके पैदा करनेवाले, पालन करनेवाले और संहार करनेवाले सृचित किया है और इन्हींको ब्रह्म बतलाया है । इसी कारण यजन-याजनके अधिकांदा अनुरागी अपनी-अपनी रुचिके अनुसार कोई ब्रह्मा-विष्ण्-महेशादि-को, कोई सूर्य-शक्ति-समीरादिको,कोई राम-कृष्ण-नृसिंहादि-को और कोई भैरव, गणेश या हनूमान्जीको पूजते हैं। किसीको भी पूजें, पूजा-उपासना एक ब्रह्मकी ही होती है। क्योंकि जिस प्रकार अनन्त आकाशके अगणित तारों-पर ब्रह्मके प्रत्यक्ष प्रतिरूप सूर्यनारायणका जब प्रकाश पड़ता है तभी वे प्रकाशित होते हैं, यदि न पहें तो दीख ही नहीं सकते; उसी प्रकार चराचर सृष्टिके प्रत्येक प्राणी, पदार्थ और देवादिमें ब्रह्मका ही अंश विद्यमान रहता है, तभी वह अमकामक माने जाते हैं, यह न हो तो वे दीख ही नहीं सकते। उनमें पञ्चदेव तो ब्रह्मके प्रतिरूप ही हैं। अतएव किसी भी प्राणी, पदार्थ या देवादिकी साधना, उपासना या आराधनामें ब्रह्मका ही ध्यान होता है और वही उनके इष्टदेवमें प्रविष्ट रहकर अभीष्ट फल देते हैं । पञ्चदेवकी उपासना तो उनकी है ही। अस्तुः

(४) देवता कौन और कितने हैं, इसमें मतभेद है। इस विषयके प्राप्त प्रमाण नीचे दिये जाते हैं। (१) वेदान्ती केवल ब्रह्मको ही देवता मानते हैं। (२) यास्कने दान और दीपन करनेवाले जो 'द्यौः' नामक स्थानमे २इते हैं, उनको देवता बतलाया है। (३) अथवा सृष्टिमें जो भी प्रकाशमान हैं, वे सब देवता हैं। (४) किसीका मत है कि प्राचीन कालमें सूर्य, चन्द्र, इन्द्र, अग्नि और तारागणों से संसारके अनेक कार्य और उपकार होते देखकर इन्हींको देवता माना गया था। (५) कात्यायनके कथनानुसार जिनकी कथा या वाक्य हैं, वे श्रृपि हैं; जिनका विषय उन्हींसे ज्ञात होता है, वे देवता हैं और ऋषि, छन्द तथा देवता-इनसे वेद बने हैं। संख्या-की दृष्टिसे (६) वेदान्तके अनुसार केवल एक ब्रह्म है। (७) जनता प्रकृति और पुरुष दो जानती है। (८) पुराणोंमें ब्रह्मा, विष्णु, महेश-तीन हैं। (९) ऋग्वेदमें इन्द्र, मित्र, वरुण और विह्न-चार लिखे हैं। (१०) आह्निकतत्त्वमें विष्णु, रुद्र, गणेश, मूर्य और शक्ति-ये पाँच बतलाये हैं। (११) ब्रह्मवैवर्तके मतानुसार गणेश, महेश, दिनेश, वहि, विष्णु और उमा-ये छः हैं। (१२) शतपथमे ८ वसु, ११ रुद्र, १२ सूर्य, १ इन्द्र और १ प्रजापति-ये ३३ हैं।(१३)ऋग्वेदमें एक जगह ११ स्वर्गके, ११ पृथ्वीके और ११ अन्तरिक्षके-सब ३३ देवता लिखे हैं। (१४) दूसरी जगह अग्नि,वायु, इन्द्र और मित्रादि ३३ देवता और सरस्वती, सुनृता, इला और इन्द्राणी आदि १२ देवियोंके नाम दिये हैं । और ( १५ ) तीसरी जगह तीन हजार, तीन सौ उन्तालीस देवता लिखे हैं। (१६) ऐतरेयमें ३३ 'सोमप' और ३३ 'असोमप'-कुल ६६ बतलाये हैं। उनमें १ इन्द्र, १ प्रजापति, ८ वसु, ११ **इद्र और १२ आदि**त्य 'सोमप' ( अमृत पीनेवाले ) है और ११ प्रयाज, ११ अनुयाज और ११ उपयाज 'असोमप' ( अमृतेतर पेय पीनेवाले ) हैं। उनकी तृप्ति गन्ध-पुष्पादिसे

(१,६) 'एकमेव ब्रह्म' (वेदान्त)।(२) दानाद्वा दीपनाद्वा युस्थानगो भवति ( यास्त० ७।१५)।( ९ ) इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निम् (ऋग्-मन्त्र)।(१०) आदित्यं गणनाधं च० (आह्रिक०)।(११) गणेशं च दिनेशं च० (ब्रह्मवैवनिपुराण)।(१२) अथमेते अयस्त्रिश्चादित्यष्टौ वसव एकादश रुद्रा द्वादशादित्या एकत्रिश्चाद्, इन्द्रश्च प्रजापतिश्च त्रयस्त्रिश्चाद् ।(शतपथ)।(१३) ये देवासो दिव्येकादश स्थ । अध्युक्तितो महिनैकादश स्थ ते देवासो यशमिमं ज्वषच्वम् (ऋकृ१।२०।११९।।(१५) वीणि सहस्राणि

और इनकी यशादिके पशुआंसे होती है। (१७) आमि-पुराणके अनुसार १४९ देवी और (१८) आदित्यपुराणके अनुसार २०० देवता हैं। (१९) हिंदू-संसारमें ३३ करोड़ देवता विख्यात हैं और (२०) पद्मपुराणमें भी यही संख्या निर्दिष्ट की गयी है। अस्तु,

(५) देवता चाहे एक हों, अनेक हों, तीन हों, तैंतीस हों या ३३ करोड़ और अर्ब-खर्ब हों— हमारे उपास्य 'पञ्चदेव' प्रसिद्ध हैं और शास्त्रोंमें इनके नाम निर्दिष्ट किये गये हैं। 'उपासनातत्त्व' (परिच्छेद ३) में लिखा है-—

> आदित्यं गणनाथं च देवीं रुद्रं च केशवम् । पञ्चदैवतिमत्युक्तं सर्वकर्ममु प्रत्येत् ॥ एवं यो भजते विष्णुं रुद्रं दुर्गो गणाधिपम् । भास्कं च धिया नित्यं स कदाचिन्न सीदति ॥

'आदिस्य, गणनाथ, देवी, रुद्र और विष्णु—ये पाँच देव सब कामोंमं पूजने योग्य हैं। जो विष्णु, शिव, गणेश, सूर्य और शक्तिकी आदरबुद्धिसे आराधना करते हैं वे कमी हीन नहीं होते अर्थात् उनके यश-पुण्य और नाम सदैव रहते हैं।'

अतएव इनकी पूजा उसी तरह आवश्यक है, जिस तरह ब्राह्मणोंका नित्यस्नान है। यदि यह न की जाय तो प्रत्यवाय होता है। पूजा नित्य, नैमित्तिक और काम्य—तीन प्रकारकी होती है—(१) जो प्रतिदिन की जाय, वह 'नैत्य', (१) पुत्रजन्म या ब्रतोत्सवादिमें की जाय, वह 'नैमित्तिक' और (३) मुख-सम्पत्ति एवं सन्तान आदिकी सम्प्राप्ति अथवा आपन्निवारणार्य की जाय, वह 'काम्य' होती है। ये सब (१) 'पञ्चोपचार'(२) 'दशोपचार' (३) 'पोडशोपचार' (४)

- (१) पञ्चोपचार--गन्ध, पुष्प, धूप, दीप और नैवेख।
- (२) दशोपचार—उक्त ५ के सिना पाद्य, अन्धै, आचमन, मधुपर्क और पुनराचमन।
- (३) षोडशोपचार—आवाहन, आसन, पाच, अध्ये आचमन, स्नान, वस्त्र, (यज्ञोपवीत) गन्ध, अक्षत, पुष्प, धूप, दीप, नैवेश, आचमन, ताम्बूल और दक्षिणा।
- ( ४ ) अष्टादशोपचार—-पोडशोपचारके सिंदा स्वागत और आभूषण।

त्रीणि शतात्रिशच्च देवा नव चासपर्यम् । (ऋक् ३ । १।९।९)। ( २०) सदारा विबुधाः सर्वे स्वानां स्वानां गणैः सह । त्रैकोक्ये **ते** त्रयस्त्रिंशक्तोटिसंख्यनयाभवन् ॥ ( पद्मोत्तर० )

'अष्टादशोपचार' (५) 'घट्त्रिंशदुपचार' (६) 'चतुः पष्ट्युपचार' (७) 'राजोपचार' (८) 'आवरण' और (९) 'मानसोपचार' आदि यथालब्ध और यथोचित उपचारोंसे सम्पन्न होती हैं। इन सबमे गणेशपूजन अनिवार्य है। 'आद्विकतत्त्व' में लिखा है—

देवतादी यदा मोहाद् गणेशो न च पूज्यते । तदा पूजाफलं हन्ति विवसाजो गणाधिपः॥१॥ 'देवपूजामें अज्ञानवश गणपति-पूजन न किया जाय तो विवसराज गणेशजी उसका पूजाफल हर लेते हैं ।' अस्तु,

- (५) षट् त्रिंशदुपचार—आसन, अभ्यक्षन, उद्दर्गन, निरुक्षण, सम्मार्जन, सिपःस्तपन, आवाहन, पाद्य, अर्ध्य, आचमन, स्तान, मधुपके, युनराचमन, यद्योपवात-वस्त्र, अलङ्कार, गन्ध, पुष्प, धूष, दौष, नैवेद्य, ताम्बूल, पुष्पमाला, अनुलेपन, शस्या, चामर, व्यजन, आदर्श, नमस्कार, गायन, वादन, नर्गन, स्तुनिगान, हवन, प्रदक्षिणा, दन्तकाष्ठ और विसर्जन ।
- (६) वतुःषष्ट्युपचार—(शिंक् पूनामे) पाध, अध्ये, आसन, तेलाभ्यक्ष, मजनशालाप्रवेश, पांठोपवेशन, दिव्यस्नानीय, उदर्तन, उष्णादकस्तान, नीर्थाभिषेक, धीतवस्वपरिमार्जन, अकण्डुकूलधारण, अरुणोत्तरीयधारण, आलेपमण्डपप्रवेश, पांठोपवेशन, चन्दनादि दिव्यग्न्थानुलेपन, नानाविधपुष्पापैण, भूपणग्रहण, नवमणिमुकुटधारण, चन्द्रशक्ल, सीमन्तसिन्दूर, तिलकरल, कालाक्षन, कर्णपाली, नासाभरण, अधरयावक, यथनभूषण, कनकचित्रपदक, महापदक, मुक्तावली, पेवावली, देवच्छन्दक, केयूरचतृष्ट्य, वलयावली, क्रिकाचली, वाह्यस्त्र, शोभाख्याभरण, पादकटक, रलनुपुर, पादाङ्गुलीयक, चार हाथोंमे क्रमदाः अङ्कुश, पाश, पुण्डुचचाप और पुण्पवाणका धारण, माणिवयपादुका, सिहासनारोहण, पर्यङ्कोपवेशन, अमृतासवसेवन, आचमनीय, वर्धूरविस्ता, आनन्दोल्लासिलासहास, मङ्गलातिक, स्वेतच्छन्न, चामरद्वय, दर्पण, तालक्वत, गन्य, पुण, पूण, दीप, नैत्रेख, आचमन, पुनराचमन, तान्कुल और वन्दना ।
- ( ७ ) राजीपचार -- धोडशोपचारके सिवा छत्र, चामर, पादका, दर्पण ।
- (८) आवरण—कामनाविशेष या स्थापन-व्रतोत्सवाविमे पूजा-पद्धतिके अनुसार उपर्थुक्त उपचारीका कई बार उपयोग होनेसे होता है।
- ( ९ ) मानसोपचार—इसमें स्तान-गन्यादि सभी साधनींका केवल ध्यानमानसे उपयोग किया जाना है, प्रत्यक्ष वस्तुकी आवश्यकता नहीं होती। आगे 'पूर्जाविध' दी गयी है, उसके अनुसार किसी मी देवताकी पूजा की जा सकता है।

(६) भारतमे पञ्चदेवोंकी उपासना कितनी अधिक व्यापक है, इसका विचार किया जाय तो माछ्म हो सकता है कि इनकी सामूहिक साधना करनेवाले, पृथक्-पृथक् उपासना करनेवाले अथवा इनमें किसी एकहीकी पृजा करनेवाले अनेक साधक है और वे अपनी पूजा पद्धतिके अनुसार अर्चन करते हैं। उनके विषयमें 'तन्त्रसार' में लिखा है—

#### शैवानि गाणपत्यानि शाक्तानि वैष्णवानि च । साधनानि च सौराणि चान्यानि यानि कानि च ॥

[ जिस प्रकार ब्रह्मके उपासक 'ब्राह्म' होते हैं ] उसी प्रकार विष्णुके उपासक 'बैष्णव', शिवके उपासक 'शैव', गणपितके उपासक 'शाणपत्य', सूर्यके उपासक 'सौर' और शक्तिके उपासक 'शाक्त' होते हैं । इनमे शैव, वैष्णव और शाक्त विशेष विख्यात हैं । भारतमे इन सम्प्रदायोंक सर्वत्र मन्दिर हैं । उनमें कई मन्दिर बड़े ही भव्य, विशाल, विश्वमोहक, सुदर्शनीय या साधारण भी हैं और उनमें सिद्धिसाधना या दर्शनार्थ अगणित नर-नारी प्रतिदिन जाते हैं । उनके सिवा सैकड़ों साधक अपने मकानमें या बदुएमें भी भगवान्की मूर्ति रखते और यथोचित विधिसे पूजते हैं ।

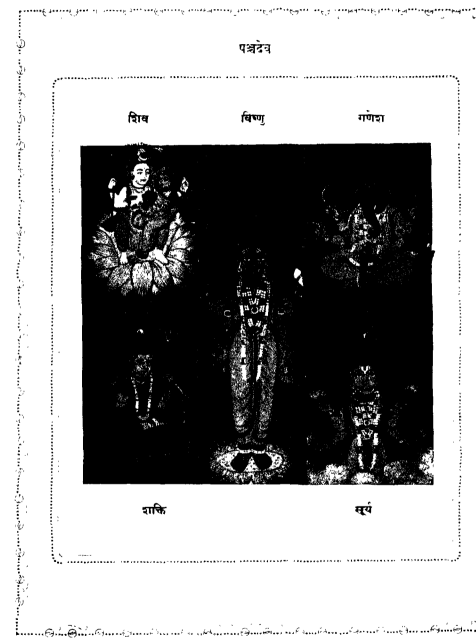
(७) उपर्युक्त पाँचीं सम्प्रदायोंके सुविशाल या साधारण मन्दिरोमें जगदीश, द्वारकाधीश, बुद्धगया, लक्ष्मण-और गोविन्ददेवादि 'विष्णु' के; रामश्वर, कालेश्वर, विश्वनाथ, सोमनाथ और पशुपतिनाथादि 'शिव' केः चतुर्थाविनायक, साक्षी विनायक, गढ्गणेश, गणपति और गणराजादि 'गणेश' के; त्रिभुवनदांप, अहणादित्य, सूर्यनारायण, लोकमणि और दादशादित्यादि 'सूर्य' के तथा ज्वालाजी, कालीजी, अन्नपूर्णी, कामाख्या, मीनाक्षी और विनध्यवासिनी आदि 'शक्ति' के कई एक मन्दिर ( मुर्तियाँ या विग्रह ) विशेष विख्यात हैं । और उनके दर्शनार्थ भारत-के प्रत्येक प्रान्तसे अगणित यात्री जाते हैं । स्मरण रहे कि जिस प्रकार ये मन्दिर अद्वितीय हैं उसी प्रकार इनके साधन-समारोह, पूजा-विधान या भोगरागादिके आयोजन भी अद्वितीय हैं। इन मन्दिरोंमें या सद्ग्रहस्थोंके घरोंमें आमलक-सम शालग्रामजी-जैसे छोटे और भूधराकार हन्मान्जी-जैसे बड़े अगणित देव प्रतिदिन पूजे जाते हैं । उनमें चाहे भैरव, भवानी, शीतला आदि हों; चाहे शिव, गणेश, स्यादि हों और चाहे गोविन्द, मुकुन्द, लक्ष्मीनारायणादि हों; सब उसी ब्रह्मकी सत्ता हैं और पञ्चदेवके ही रूपान्तर या नामान्तर हैं। अतः



### पश्चदेव

And the second of the second o

bire ikijamikilanish in mikangan kanasa sama sama ism



साधकोंको चाहिये कि आगे दी हुई पूजाविधिके अनुसार पद्मदेवकी-सामुदायिक या पृथक्-पृथक्-अथवा जो इष्ट हों। उनकी पूजा करें और उनके अनन्य भक्त हो जायँ।

#### पराङ्ग

(१) पञ्चदेवस्थापन---

यदा तु मध्ये गोविन्दमैशान्यां शङ्करं यजेत्। आग्नेस्यां गणनाथं च नैऋरियां तपनं तथा॥१॥ वायध्यामस्बिकाञ्जेव यजेन्निस्यं समादतः । यदा तु शङ्करं मध्ये ऐशान्यां श्रीपतिं यजेत्॥२॥ आग्नेय्यां च तथा हसं नेर्ऋत्यां पार्वतीसृतम्। वायब्यां च सदा पूज्या भवानी भक्तवृश्सला ॥ ३ ॥ हेरम्बं तु यदा मध्ये ऐशान्यामच्युतं यजेत्। आग्नेय्यां पञ्चवक्त्रं तु नैऋत्यां धुमणिं यजेत्॥ ४॥ वा ग्रुपामस्बिका क्षेत्र यजेक्षित्यमतन्द्रितः । सहस्रांशुं यदा मध्ये एंशान्यां पार्वतीपतिम्॥५॥ आग्नेय्यामेकदन्तं च नैर्ऋत्यामच्युतं भोगमोक्षेकभूमिकाम् ॥ ६॥ वायब्यां पूत्रयेदेवीं भवानी तु यदा मध्ये ऐशान्यां माधवं यजेत्। आक्षेट्यां पार्वतीनाथं नैर्ऋत्यां गणनायकम्॥७॥ प्रद्योतनं तु वायब्यामाचार्यस्तु प्रपुजयेत् ॥ 🕾

\* 'पञ्चदेव' के पूजनमें इष्टदेवको मध्यस्य करके शेपको नीचेके कोष्ठकमें लिखे अनुसार स्थापित कर पूजन करें। ( याँद चित्र या एकत्र निर्मित विग्रह ही तो उनमे इष्टको मध्यस्थ मानकर शेपकी यथाक्रम कल्पना करें ) यथा-- 'विष्ण्' इष्टदेव हों तो मध्यमे विष्णु, ईशानमें शिव, अग्निमे गणेश, नैर्ऋत्यमें सूर्य और वायव्यमे शक्तिकी स्थापना करके ( या चित्रादि हो तो उनमे वैसे मानकर ) वहीं उनका यथाविधि पूजन करें और शेषके लिये नीचेके कोष्ठकमें (१), (२), (३), (४), (५) को देखें। आरम्भमें पद्मदेवका एक चित्र है—आराधक चाहें तो निस्यके सामूहिक अथवा पृथक्-पृथक् पूजनमें अपने इष्टदेवको सुरामतासे मध्यमे स्थापन करनेके लिये उस चित्रके अनुसार काठ, कागज, चाँदी या मकरानेके चौकोर ५ दुकड़ीपर पञ्चदेवकी अलग-अलग मूर्ति बनवा लें और उनका यथेष्ट स्थापन करके पूजन करें। नित्यके पूजनमें इससे सुविधा होती है और लान-गन्धादि नित्य धोये जा सकते है। पहलेके पश्चदेव-उपासक ऐसे ही साधन रखते थे। अब भी जयपुरमें कागजके ५) में, काठके ८) में, चादीके १०-१५) में और संगमरमर (मकराने ) के २०-२५) मे बन सकते हैं। चॉदी या मकरानेके समजीरस ९ इकड़े सा० अं० ५८

(२) पञ्चदेवध्यान---

(१)

सञ्जाञ्चकं सकिरीटकुण्डलं सपीतवस्त्रं सरसीरहेक्षणम् । सङ्कारवक्षःस्थलकोस्तुभश्रियं नमामि विष्णुं शिरसा चतुर्भुजम् ॥

विष्णो रराटमसि विष्णोः श्रप्त्रे स्थो विष्णोः स्यूरसि विष्णोर्ध्नवोऽसि वैष्णवमसि विष्णवे त्वा॥(यजु०५।२१)

(२)

ध्यायेक्विस्यं महेरां रजतिगरिनिभं चारुचन्द्रावतंसं रत्नाकल्पोज्ज्वलाङ्गं परशुम्धगवराभीतिहस्तं प्रसन्नम् । पद्मासीनं समन्तात् स्तुतममरगणैज्योद्यकृत्तिं वसानं विश्वाचे विश्ववन्यं निखिलभयहरं पञ्चवक्त्रं त्रिनेत्रम् ॥

नमस्ते रुद्ध मन्यव उतो त इषवे नमः । बाहुभ्यामुत ते नमः ॥ २ ॥ ( यजु॰ १६ । १ )

(३)

श्वताङ्गं श्वेतवस्त्रं सितकुसुमगणैः पूजितं श्वेतगर्न्यः क्षीराज्यौ रस्नदीयैः सुरवरतिलकं रस्नसिंहासनस्थम् । दोभिः पाशाङ्कशान्जाभयधरमनिशं चन्द्रमौलिं त्रिनेत्रं ध्यायेच्छास्यर्थमीशं गणपतिममलं श्रीसमेतं प्रसन्नम् ॥

नमो गणेभ्यो गणपतिभ्यश्च वो नमो नमो बातेभ्यो बात-पतिभ्यश्च वो नमो नमो गृरसेभ्यो गृरसपतिभ्यश्च वो नमो नमो विरूपेभ्यो विश्वरूपेभ्यश्च वो नमः ॥ (यजु॰ १६। २५)

बनवाकर ५ में विष्णु, दिव, गणेश, सूर्य और शक्ति तथा ४ में फूल बनवाके उनको समचौरस चौखटेमे रख लें और पूजाके समय इच्छानुसार वैसा बना लें।

| वि.   स्.<br>(२)<br>—िशि.— | उ. ∗ द.                              | बि.   शि.<br>(३)<br>—ग.— |
|----------------------------|--------------------------------------|--------------------------|
| रा. ∣ ग.                   | ч.`<br>— 1 т                         | श.   सू.                 |
| उ. ∗ द.                    | शि.   ग.<br>—वि.—<br>(१)<br>श.   सू. | उ. ∗ द.                  |
| वि. शि.                    | पू-                                  | शि. <b>ग</b> .           |
| <del>श</del><br>(५)        | उ. <b>∗</b> द                        | ( Y )                    |
| [सू.   ग.                  | ं प.                                 | श. ∣ वि.                 |

(8)

ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सरसिजासनसिन्नविष्टः । केयूरवान् मकरकुण्डलवान् किरीटी हारी हिरण्मयवपुर्श्वतशङ्ख्यकः ॥

सूर्यरिमईरिकेशः पुरस्तान्सविता ज्योतिरुद्याँ २॥ अजसम् । तस्य पृशा प्रसवे याति विद्वान् सम्पदयन् विश्वा भुवनानि गोपाः॥ (यजु०१७।५८)

(4)

इयामाङ्गी शशिशेखरां निजकरैदोनं च रक्तोत्पलं रत्नाळ्यं कल्कां परं भयहरं संबिभ्रतीं शाश्वनीम् । मुक्ताहारलसल्ययोधरनतां नेत्रत्रयोल्लासिनीं ध्यायेक्तां सुरप्जितां हृश्वर्ध् रक्तारिवन्दस्थिताम् ॥ मनसः काममाकृतिं वाचः सत्यमशीय । पञ्चनार् रूप-मनस्य रसो यशः श्रीः श्रयनां मयि स्वाहा ॥ (यज्ञ ३० १० १४) ॥

(३) पश्चदेव-आवाहन---

( ? )

आवाहयेतं गरुडोपरि स्थितं

रमार्द्धदेहं सुरराजवन्दितम् ।
कंसान्तकं चक्रगदाब्जहस्तं

भजमि देवं वसुदेवस्नुम् ॥

\* 'पन्नदेवके ध्यान' में (१) शक्क-चक्रधारा, किरीट और कुण्डलोंसे किर्माय, पानामार पहने हुए, सुन्दर कमल-जैसे नेन्नवाले और वन्नान्यमहित कौरनुममणिकी शोमावाले 'विष्णु'; (२) चांत्रांके पर्वतके प्रभावाले, रक्षमय आभूपणभूषित, उज्जवलाक्ष, हाथोंमे सुन्दर सृग-सुद्रा और परशुवाले, पद्यासमस्य, देववन्दित, व्याप्तचर्मधारण करनेवाले, निख्यलभयशरी, विश्वाय और विश्ववन्ध 'शिव'; (३) क्षीरान्यिमे रक्षमिंहामनपर विराजे हुए, देवेताक्र, श्वेतवस्त्र, श्वेतपुष्पादिसे पूजित, देवताओंमे श्रेष्ठ, हाथोंमे अङ्करा, अभय, कमल और पाश रखनेवाले जिनेत्र 'गणेश्व'; (४) सूर्यमण्डलमे कमलामनपर विराजे हुए, मकराकार बुण्डल, केयूर और किरोटधारी, सुवर्णनुल्य शरीरवाले और शक्क-चक्र धारण करनेवाले 'पृथेनारायण'; तथा (५) लाल कमल, रक्षाढ्य कल्या, वर और अभयमुद्रा धारण करनेवाली, सुक्ताहारादिसे शोमित, दयामाङ्गी, शांशाहोखरा और त्रिनेत्रा 'शक्ति'; इन पञ्चदेवीका उक्त न्वरूपमे ध्यान करें।

यदि पूर्वोक्त प्रकारका चित्र या मृतिया अथवा काठ, चादी या मकरानेके समचौरस ५ टुकड़ोंमें बने हुए मुदर्शनीय विद्यह हों तो उनको सामने रख लें। ॐ इदं विष्णुर्विचक्रमे त्रेधा निद्धे पदम् । समृद-मस्य पार्सुरे स्वाहा ॥ (यज्ञ ५ । १५)

( २ )

णुद्धोहि गौरीश पिनाकपाणे शशाङ्कमौले वृषभाधिरूढ ।

देवाधिदेवेश महेश नित्यं

गृष्ठाण पूजां भगवन्नमस्ते ॥ ॐ नमः शम्भवाय च मयोभवाय च नमः शङ्कराय च मयस्कराय च नमः शिवाय च शिवतराय च ॥

( यजु० १६ । ४१ )

( )

आबाहयेसं गणराजदेवं

रक्तोत्पलाभासमशेषवन्द्यम् ।

विब्रान्तकं विब्रहरं गणेशं

भजमि रौद्रं सहितं च सिद्धया ॥

ॐ गणानां त्वा गणपति ६ हवामहे प्रियाणां त्वा प्रियपति ६ हवामहे निधीनां त्वा निधिपति ६ हवामहे वसो मम । आहमजानि गर्भधमा त्वमजासि गर्भधम् ॥

(यजु०२३।१९)

(8)

आवाहयेत्तं द्युमणिं प्रहेशं

सताश्ववाहं द्विभुजं दिनेशम्।

मिन्दृ रवर्णप्रतिमावभासं

भजामि सूर्यं कुलबृद्धिहेतोः॥

ॐ आ कृष्णेन रजसा वर्तमानो निवेशयन्नमृतं मस्यै च । हिरुग्ययेन सविता रथेना देवो याति भुवनानि पदयन्॥ (यज् २३ / ४३)

( 's )

या श्रीः स्वयं सुकृतिनां भुवनेष्वरूक्ष्मीः
पापात्मनां कृतिश्वयां हृद्येषु बुद्धिः ।
श्रद्धाः सतां कुरुजनप्रभवस्य रुजाः
तांस्वां नताः स्म परिपालय देवि विश्वम् ॥
ॐ अस्ये अस्बिके अस्वालिके न मानयित कश्चन ।
स सस्स्यश्वकः सुभद्दिकां काम्पीलवासिनीम् ॥॥

\*(१)'पळदेव'-आवाहन करते समय अअलि बॉधकर विनन्न-भावमे कहे कि-हे गरुझरूद, रमार्डदेह, श्न्ट्रविन्दित, कंमारि, चक-गटा और पद्मधारी 'वसुदेवसुत'! आप पथारें॥(२)-हे गौरीदा, पिनाक-पाणि, दाबादुधर, वृषभासीन, देवाधिदेव 'महेदा'! आपको नमस्कार

#### पूजा-प्रयोग

(१) प्रातस्थाय शुचिभूंत्वा सुस्नातः कृतसम्ध्याद्यान्वश्यककर्मा देवमन्दिरं गत्वा द्वारसम्ध्रो तालत्रयं दत्त्वा कपाटमुद्वाट्य, अन्तः प्रविश्य (स्वगेहे वा देवसमीपे उपविश्य )
हस्ती प्रक्षाल्य प्रजनपात्राणि सम्मुज्य जलेन प्रक्षाल्य बखेण
प्रोम्ख्य च यथास्थाने सुस्थाप्यानि । सुवासितजलपूर्णं कुम्मं
दक्षिणभागे संस्थाप्य, वामे घण्टाम्, पुरतः गंधपुष्पभूषणानि,
दक्षिणतः शङ्कदीपौ, बामे नु ध्यम् अन्यामि पूजनोययुक्तसामग्रीं च यथास्थानं संस्थाप्य, आचम्य, प्राणानायम्य, मङ्गलोस्वारणं कुर्योत् ।

#### (२) मङ्गलमन्त्राः---

ॐ म्बस्ति न इन्द्रो बृद्धश्रवाः म्बस्ति नः पूषा विश्ववेदाः । म्बन्ति नम्बाक्ष्यों अरिष्टनेमिः स्वन्ति नो बृहस्पतिर्द्धातु॥

(現の १ 1 2 8 1 4 8 1 年 )

भद्रं कर्गेभिः श्रणुयाम देवा भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजन्नाः । स्थिरेरङ्गेस्तुष्ट्वाः सम्तनृभिर्न्यशेम देवहितं यदायुः ॥

(死の そしょくしくなしと)

तं पत्नीभिरनुगच्छेम देवाः पुत्रेश्चांनृभिरुत वा हिरग्यैः । नाकं गृब्भ्णानाः सुकृतस्य लोके नृतीयं पृष्ठे अधि रोचने दिवः ॥ ( यज्ञ १५ । ५० )

सुसुलक्षेकदन्तश्च॰, धृस्नकेतुर्गणाध्यक्षो॰, विद्यारम्भे विवाहे च॰, जुक्ताम्बरधरं॰, अभीष्मितार्थ॰ इत्यादयः ।

श्रीलक्ष्मीनारायणाभ्यां नमः, उमामहेश्वराभ्यां० शचीपुरन्दराभ्यां० मातापितृभ्यो० इष्टदेवताभ्यो० कुल-देवताभ्यो० ग्रामदेवताभ्यो० म्थानदेवताभ्यो० ।

है। आप पूजन प्रहण करें॥ (३)—हे गणराज, लाल कमल-जेली प्रभावाले, सर्ववन्य, विझनाशक, विझहर, म्द्रमुत 'गणेश'! आप पथारे॥ (४)—हे प्रहेश, दिनमणि, सात धोड़ीके रथपर आरूढ, ढिसुज, दिनेश, सिन्द्र-सम प्रभावाले 'मूर्थ'! आप पथारें॥ (५) और हे मुक्कतिजनोकी लक्ष्मी एवं आनन्द और पापात्माओको दीनता देनेवाली तथा विद्वानोंके हृदय्ये बुद्धिका प्रकाश फेलानेवाली और विश्वका पालन करनेवाली 'देवी'! आप पथारें और मेरी की हुई प्रजा प्रहण करें॥

\*'देवपूना-प्रयोग' के प्रारम्भमे प्रातःकाल उठकर शौचादिसे निवृत्त हो सम्ध्यादि नित्यकर्म करें और देवताके मन्दिरमे जाकर द्वार-सन्धिमे तीन ताली देकर कषाट खोल अंदर प्रवेश करें। (यदि अपने मकानमे ही मन्दिर हो या देवमूर्ति रखते हों तो वहा देवताके

#### (३) ततो इस्ते जलमादाय--

ॐ तस्पदश मासोत्तमे मासे अमुकमासे अमुकपक्षे अमुकितिथा अमुकवासरे अमुकिताविद्यां अमुकितिथा अमुकितिथा अमुकितिथा अमुकितिथा अमुकितिथा स्वाद्यां कि प्राप्त । अहं यथामिलितोपचारवृद्यां विष्णु (शिव-गणपति-सूर्य-शिक्त ) पूजनं करिष्ये—इति सङ्कल्प्यः, तन्नादौ कलशे—वरुणाय नमः, वरुणमावाह्यामि, सर्वोपचारार्थे गन्धाक्षतपुष्पाणि समर्पयामि—इति गन्धपुष्पादिभिः सम्पूज्यः, एवं घण्टास्य गरुवा नमः इति घण्टास्, सर्वदेवेभ्यो नमः इति च शङ्खं पूर्ववत् सम्पूज्यान्यपान्नेषु च गन्धादि क्षिपेत् । अन्नेव कार्यविशेषे—अन्यदेवाचंने वा—गणानां त्वा इति 'गणनाथम्', इदं विष्णुरिति 'विष्णुम्', नमः शम्भवायेति 'शिवस्', आ कृष्णेनेति 'सूर्यम्', अन्वे अस्त्रिके० इति 'शक्तिम्' च पञ्चोपचारेः पूज्येत् ।

#### (४) ततोऽङ्गन्यासं कुर्यात् ।

ॐ तत्सद्येत्यादि० अमुकशमीहं पञ्चदेवपुजार्थे (तन्मध्ये अमुकेष्टदेवपुजार्थे अन्यदेवार्चने वा ) अङ्गन्यासं करिण्ये । ॐ सहस्रशीषी० इति वामकरे । ॐ पुरुष एवेद् ए० इति दक्षिणकरे । ॐ पुरुष वामकरे । ॐ पुरुष एवेद ए० इति दक्षिणपादे । ततो विराहजायत० इति वामजानुनि । तस्माद्यज्ञात् इति दक्षिणजानुनि । तस्माद्यज्ञात् व्हति दक्षिणजानुनि । तस्माद्यज्ञात् सर्वहुत ऋचः० इति वामकट्याम् । तस्मादृश्या० इति दक्षिणकट्याम् । तं यन्तं ० इति वामकट्याम् । तस्मादृश्या० इति दक्षिणकट्याम् । तं यन्तं ० इति वामकुक्षो । चन्द्रमा मनसो० इति दक्षिणकुक्षो । नाव्भ्या० इति वामकुक्षो । चन्द्रमा मनसो० इति दक्षिणकुक्षो । नाव्भ्या० इति कण्ठे । यत्पुरुषेण० इति वक्षे । सत्तास्यासन् ० इत्यक्ष्णोः । यन्तेन यन्न० इति मूर्मि । ततः पूर्जा समारभेत । अ

भमाप उपास्थित होकर ) हाथ घोवे, पूजनके पात्रांकों माजे, जलसे घोतर वस्क्रमे माफ कर लें और वधाम्यान रख दें। सुगन्धियुक्त जलपूर्ण कुम्म वाहिना तरफ, धूप और घण्टा वायी तरफ, गन्य, पुष्प, अर्ध्व एवं आभूषण मामने, और श्रेष वयोचित स्थानपर रखके आचमन करें और प्राणायाम करके मङ्गलमन्त्रींका उच्चारण करें। मङ्गलमन्त्रींमं 'खिस्ति न इन्द्रों ०' 'मटं क्षेपिनः' 'तें पर्त्वामिनः' सुख्य है। इनके सिवा सुमुख्यीकदन्त्रश्च० आदिसे गणेशस्मरण करके उपर्युक्त देवींको नमस्कार करें।

\* फिर हाथमे जल लेकर वर्तमान मास,पक्ष, तिथि,बार और अपना गोत्रसहित नाम उच्चारण करके पछदेव या उनमे किसी एक देव अथवा भरव, भवानी,गङ्गा, हनुमान् आदि अन्य देवमें जिसका पूजन करना (५) देवोत्थापनम् —

'भद्नं कर्णेभिः०' इति घण्टानादं कुर्यात्— उत्तिष्ठोत्तिष्ठ गोविन्द उत्तिष्ठ गरुडध्वज ॥ उत्तिष्ठ कमलाकान्त ब्रैलोक्यमङ्गलं कुरु ॥

इति तालत्रयं दस्वा देवसुरथाप्य समीपस्थशाल-प्रामं ताम्रपात्रे तुलसीपत्रोपिर संस्थाप्य (दन्तधावनगण्डूषा-नन्तरमारमनोऽङ्गन्यासमिव 'सहस्रशीर्षा०' इरयादिभि-देंवस्यापि न्यासं कुर्यात् । यथा देहे तथा देवे । देवो भूत्वा देवं यजेत् । तत आवाहनादि पुजनम् । यथा—

ॐ सहस्रज्ञीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्। स भूमिय सर्वतः स्पृत्वात्यतिष्ठदशाङ्कुलम्॥ (यजु० ३१।१)

महाविष्णवे (शिवाय गणाधिपाय सूर्याय शक्स्ये वा) (आवाहनम्)

ॐ पुरुष एचेद् सर्वं यञ्चतं यश्च भाष्यम् । उतास्रतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ २ ॥ ( आसनम् )

ॐ एतावानस्य महिमातो ज्यायाँश्च पूरुषः। पादोऽस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्थामृतं दिवि॥३॥ (पाद्यम्)

ॐ त्रिपावृर्ध्व उदैत्पुरुषः पादोऽस्येहाभवत्पुनः । ततो विष्वङ् ध्यकामत्साशनानशने अभि॥४॥ (अर्घ्यम्)

क ततो विराडजायत विराजो अधि पूरुषः। स जातो अत्यरिष्यत पश्चाद् भूमिमयो पुरः॥५॥ (आचमनीयम्)

ॐ तस्माद्यज्ञात् सर्वहुतः सम्भृतं पृषदाज्यम् । पञ्चें साम्रक्षके वायस्यानारण्या प्राम्याश्च ये ॥ ६ ॥ (स्नानम् )

हो उसीको उद्देश्य करके संकल्प करे। और सर्वप्रथम फलरा, घण्टा और शक्कता गन्धादिसे पूजन कर अन्य पात्रोंको भी गन्धादि चढ़ा हैं। और पश्चदेवादिके सिवा अन्य देव आराध्य हों तो यहां पश्चदेवका मूक्ष्मरूपसे पूजन करके पुरुषमूक्तसे ऊपर लिखे अनुसार अङ्गन्यास करें। इसमें दाहिने हाथसे (मन्त्रोश्वारणपूर्वक) अङ्गर्सपर्श किया जाता है। 'यथा सहस्रशार्षा ॰' इत्यादि सम्पूर्ण मन्त्र पदकर वार्ये हाथका स्पर्श करें और इसी माँति दाहिने हाथका भी स्पर्श करें।

( अत्रावसरे शङ्कप्रितोदकेनाविन्छिक्षधारया 'इदं विष्णुर्विचक्रमे॰' इति मन्त्रेण शाल्प्रामम्, 'वरुणस्योत्तम्भन'॰ इरयादिना शिवादीन् स्नपयेत्। व्रतोत्सवादावन्नैव पञ्चामृतेन स्नपयेत्। )

कें तस्माचन्नात्सर्वद्वत ऋचः सामानि जिन्तरे । छन्दाप्सि जिन्तरे तस्माचजुसस्मादजायत ॥ ७ ॥ (वस्तम्)

ॐ तस्मादश्वा अजायन्त ये के चोभयादतः। गावो ह जज्ञिरे तस्मात्तस्माकाता अजावयः॥८॥ (यज्ञोपवीतम्)

तं यज्ञं बर्हिषि प्रौक्षन् पुरुषं जातमग्रतः॥ तेन देवा अयजन्त साध्या ऋषयश्चये॥९॥ (गन्धस्)

यसुरुषं व्यद्धुः कतिथा व्यकल्पयन् । सुर्खं किमस्यासीत् किं बाहू किम्रूरू पादा उच्येते ॥१०॥ (पुष्पम् )

विन्णोः कर्माणि पर्यत यतो व्रतानि पर्यशे। इन्द्रस्य युज्यः सखा॥ (यजु॰ ६।४)

( तुलसीपत्रम् )

बाह्मणोऽस्य मुखमासीद्वाह् राजन्यः इतः। ऊरू तदस्य यद्वैश्यः पद्भ्याः श्रृद्वो अजायत ॥११॥ (भूषम्)

चन्द्रमा मनसो जातश्चक्षोः सूर्यो अजायत । श्रोत्राद्वायुक्ष प्राणश्च मुखादग्निरजायत ॥१२॥

\* अङ्ग्यासक अनन्तर 'मद्रं कणं॰' 'अत्तिष्ठांत्तिष्ठ॰' पढ्कर ३ बार ताली देकर देवका उत्थापन करें। देवमन्दिरकी वड़ी मूर्तियोंकी यथास्थान स्थापित रहने दें और उनके समीपमे छोटी मूर्ति (शालग्रामादि) को ताल्रपाल्रमें तुल्सीपत्रपर विराजमान कर, कुछे तथा दतौन करानेका केवल सरणमाल करके पहले जिस प्रकार 'सहस्रशीर्षा॰' आदिसे अपना अङ्ग्यास किया था, उसी प्रकार तुल्सी-पत्रसे देवताका स्पर्श कर उनके देवन्यासका सरण करें। और फिर आवाहनादि समन्त्रक पूजन करें। यथा—'सहस्रशीर्षा॰' से आवाहन, 'पुरुष एवंदं॰' से आसन, 'प्रतावानस्य॰' से पाद्य, 'त्रिपादूर्ष्वं॰' से अध्यं और 'ततो विराडनायत॰' से आद्यमन आदि करावें। स्नानके समय क्रतोत्सवादि अवसरोंमें दूष, दही, ची, चीनी और शहदके पश्चामृतसे मी स्नान करावें। बड़ी मृतियोंका नित्य स्नान आवश्यक नहीं है।

#### (दीपम्)

नाभ्या आसीदन्तिरक्षः शिष्णों सौः समवर्तत । पद्भ्यां भूमिर्दिशः श्रोत्रात्तथा छोकाँ२॥अकल्पयन्॥९२॥ ( नैवेसम् )

मध्ये जलपानीयमाचमनीयञ्च समर्पयेत्— यसुरुषेण हविषा देवा यज्ञमतन्वत । वसन्तोऽस्यासीदाज्यं ग्रीष्म इध्मः शरद्धविः ॥१४॥ (ताम्बृलम्)

हिरण्यगर्भः समवर्तताग्रे भूतस्य जातः पतिरेक आसीत् । सदाधार पृथिवीं चामुतेमां कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥ ( दक्षिणां समर्पयामि ) ( यजु॰ १३ । ४ )

ततो कर्प्रं घृतवर्तिकां वा प्रज्वालय—'श्रीश्च ते लक्ष्मीश्च परन्यावहोरात्रे पाइवें नक्षत्राणि रूपमिश्वनो व्यात्तम् । इप्णिक्षिषाणामुं म इषाण सर्वछोकं म इषाण' (यजु० ११।२२) इति मन्त्रेण आरार्तिकोपिर गन्याक्षतं निक्षिप्य मण्डलं कुर्यात् । आरार्तिकां आमयेत् । 'ॐ इद् इ् इ्विः प्रजननं मे अस्तु द्रावी-रू सर्वगण्य स्वस्तये । आरमसनि प्रजासनि प्रगुसनि लोक-सन्यभयसनि । अग्निः प्रजां बहुलां मे करोत्वन्नं पयो रेतो अस्मासु धत्त'॥ ( यजु० १९।४८ ) ( इति आरार्तिकम् )%

सक्षास्यासन् परिधयिद्धाःसप्त समिधः कृताः। देवा यद्यज्ञं तन्वाना अवश्चन् पुरुषं पञ्चम्॥ (यज्ञ्०३१।१५)

\* 'तस्साचश्चात्०' से वस्त्र, 'तस्सादश्वा०' से यद्योपवीन, 'ंयश्चं' से [ विष्णुको मलयागिरि, शिवको लाल चन्दन, गणेशको तीनों, स्र्यंको केसर और शक्तिको सिन्दूर ] चढावे। 'यस्पुरुषं०' से ( विष्णुके गन्धयुक्त पुष्प, शिवके औधा विश्वपत्र, गणेशके दूर्वा, मर्यंके लाल कनीरके पुष्प और शक्तिके अनेक प्रकारके पुष्प ) चढ़ावे। 'विष्णो: कर्माणि०' से तुल्सी—देवाथं तुल्साच्छेदः सोमाथं सिमधां तथा। अमाकेथोनं दुष्येत गवाथं तुल्णस्य च॥ 'माह्मणोऽस्य०' से धूप, 'चन्द्रमा मनसो०' से दीप, 'नाभ्या आसी०' से नैवेब अर्पण करते समय मोजनसामग्रीपर तुल्सीदल रखके 'प्राणाय स्वाहा, अपानाय स्वाहा, ज्यानाय स्वाहा, समानाय स्वाहा, अपानाय स्वाहा, क्यानाय स्वाहा, ताम्बूल और दक्षिणा देकर आरती करें। आरती करते समय 'शान्ताकारम्०' आदि बोलते रहें और घण्टा, शङ्क घड़ाघड़ बजावे रहें।

#### (प्रदक्षिणाम्)

ॐ यज्ञेन यज्ञमयजन्तं देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः सचन्त यत्र पुर्वे साध्याः सन्ति देवाः॥ (यजु० ३१ । १६)

( मन्त्रपुष्पाञ्जलीन् समर्पयामि )

'कायेन वाचेति॰' क्षमायाचना । 'श्रह्णादनारद-पराशरेति॰,' चरणामृतं पिबेत् । क्ष

पञ्चदेव-आरती

(१)

करुणापाराचारं कल्जिमलपरिहारं कद्भुतनन्नायितारं करप्रतकल्हारम् । घनपटलाभन्नारीरं कमलोज्ञविपतरं कक्षये विष्णुमुद्दारं कमलाभर्तारम्॥ ( जय देव जब देव )

(२)

भूधरजारतिलीलं मङ्गळकरशीलं भुजगेशस्मृतिलीलं भुजगाविलमालम् । भूषाकृतिमतिविमलं संख्तगाङ्गजलं भूयो नौमि कृपालुं भृतेश्वरमतुलम् ॥ ( जय देव जय देव )

( ₹ )

विभारण्यहुताशं विहितानयनाशं विपद्वनीधरकुलिशं विश्वताङ्कुशपाशम् । विजयार्कज्विलिसाशं विद्यलितभवपशं विनताः स्मो वयमनिशं विद्याविभवेशम् ॥ ( जय देव जय देव )

(Y)

कश्यपसृतुमुदारं कालिन्दीपितरं कालित्रतयिद्वारं कामुकमन्दारम्। कारुण्याविधमपारं कालानलमुद्दरं कारणतस्वविचारं कामय उप्मकरम्॥ ( जय देव जय देव)

 <sup>\* &#</sup>x27;सप्तास्यासन् ॰'से प्रदक्षिणा, 'यहोन यह ॰'से मन्त्र-पुष्पा अति और 'कायेन वाचा ॰' से क्षमायाचना करें।

( 4 )

निगमैर्जुतपदकमले निहतासुरजाले हस्ते धतकरवाले निर्जरजनपाले। नितरां कृष्णकपाले निरविधगुणलीले निर्जरजुतपदकमले निरयोस्सवशीले॥ (जय देवि जय देवि)

#### परिशिष्ट

देवमूर्ति--

दीलां टारुमयां हैमी धात्वाबाकारसम्भवाम्। प्रतिष्ठां वे प्रकृतीत प्रासादे वा गृहे नृष्॥१॥ मृतिसेस्ट्या---

गृहे लिङ्गद्वयं नाच्यं गणेशिवनयं तथा। शङ्कद्वयं तथा मृत्यौं नाच्यों शक्तित्रयं तथा॥२॥ दे त्रके द्वारकायाश्च शालग्रामशिलादयम्। तेपां तु पूजनेनेव उद्वेगं प्राप्नुयाद गृही॥३॥ मृर्तिप्रमाण—

'शिलाध्यामलकीतुल्या पूज्या सूक्ष्मैव या भवेत्।' पक्षजन्बुफलाकारं कुक्कुटाण्डसमाकृति । भुक्तिमुक्तिप्रदं नैव बाणलिङ्गमुदाहृतम्॥

#### स्नान---

प्रदक्षिणा---

प्रतिभाषद्वयन्त्राणा नित्यम्नानं कारयेत् । सलब्रप्रतिमानां ন नित्यरनानं विधीयते ॥ ५ ॥ पञ्चामृत---गन्यमान्यं द्रिप क्षीरं माक्षिकं शर्करान्वितम्। एकत्र मिलितं शेयं दिव्यं पद्मामृतं परम् ॥ ६ ॥ चरणामृत---नोयं शहः पुरुषमूक्तकम् । হালা नाम्रं नथा र्तार्थमुच्यते ॥ ७ ॥ नुलसीत्यष्टाङ्ग मन्धी घण्टा

एका विनायके कुर्याद् दे सूर्ये तिस्र ईश्वरे । चतस्रः केदावे कुर्याच्छिवस्याईपदक्षिणा ॥ ८ ॥ फल---

कलो कलिमरूध्वंसं सर्वपापहरेश्वरम्। येऽर्चयन्ति नरा नित्यं तेऽपि वन्दा यथा हरिः॥९॥ उपवेशन—

पूच्यपूजकयोमीध्ये प्राची पूर्वा डिझा भवेत्। 'विक्तशाठ्यं न कारयेत्'

# किस कार्यके लिये किस देवताकी उपासना करनी चाहिये ?

ब्रह्मवर्चसकामस्त् यजेत ब्रह्मणस्पतिम् । इन्द्रमिन्द्रियकामस्तु प्रजाकामः प्रजापतीन् ॥ देवीं मायां तु श्रीकामस्तेजस्कामो विभावसम्। वसुकामो वसुन् रुद्दान् वीर्यकामोऽथ वीर्यवान् ॥ अञ्चाद्यकामस्विद्वितं स्वर्गकामोऽदितेः सतान् । विश्वान् देवान् राज्यकामः साध्यान् संसाधको विशाम्॥ आयुष्कामोऽश्विनी देवी पुष्टिकाम इलां यजेत्। प्रतिष्ठाकामः पुरुषो रोदसी लोकमातरी॥ रूपाभिकामो गन्धर्वान् खीकामोऽप्सर् उर्वशीम् । आधिपत्यकामः सर्वेषां यजेत परमेष्टिनम्॥ यज्ञं यजेदु यशस्कामः कोशकामः प्रचेतसम्। विद्याकामस्तु गिरिशं दाम्पत्यार्थ उमां सतीम् ॥ धर्मार्थ उसमक्षोकं तन्तुं तन्त्रन् पितृन् यजेत्। रक्षाकामः पुण्यजनानोजस्कामो सरुद्रणान् ॥ राज्यकामो मन्न् देवान् निर्श्वति स्वभिचरन् यजेत्। कामकामो यजेन सोममकामः पुरुषं परम्॥

भकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारधीः । तीब्रेण भक्तियोगेन यजेत पुरुषं परम्॥ एतावानेत्र यजतामिह निःश्रेयसोदयः । भगवत्यचलो भावो यज्ञागवतसङ्गतः॥ (श्रीमद्भागवत् २ । ३ । २-११)

'ब्रह्मतेजके लिये ब्रह्माकी, उत्तम इन्द्रियोंके लिये इन्द्रकी और सन्तानके लिये दक्षादि प्रजापितयोंकी उपासना करनी चाहिये। लक्ष्मी अथवा सौन्दर्यके लिये दुर्गादेवीकी, तेजके लिये अग्रिकी, सम्पत्तियोंके लिये आठ वसुओंकी तथा शक्तिके लिये ग्यारह कहोंकी उपासना करनी चाहिये। अन्न आदिकी कामना पूर्ण करनेके लिये अदितिकी, स्वर्गके लिये अदितिकी पुत्रों (देवताओं वा आदित्यों) की, राज्यके लिये अदितिके पुत्रों (देवताओं वा आदित्यों) की, राज्यके लिये विक्वेदेवींकी और प्रजाको वश्में करनेके लिये साध्यगणोंकी उपासना करनी चाहिये। आयुके लिये अधिनीकुमारोंकी, पुष्टिके लिये पृथ्वी देवताकी और प्रतिष्ठके लिये लोकमाता

द्यावाम्मीके अभिमानी देवताकी उपासना करनी चाहिये। सुन्दर रूपके लिये गन्धवींकी, सुन्दर स्त्रीके लिये उर्वशी अपसराकी और सबका आधिपत्य प्राप्त करनेके लिये परमेष्ठी (ब्रह्मा) की उपासना करनी चाहिये। यशके लिये यशपुरुपकी, खजानेके लिये वरणकी, विद्याके लिये शिवकी और दाम्पत्य-सुखके लिये सती पार्वतीकी उपासना करनी चाहिये। धर्मके लिये महापुरुपोंद्वारा वर्णित भगवान्की, वंशपरम्पराकी रक्षाके लिये पितरोंकी, रक्षाके लिये पुण्यजनोंकी और ओजकं लिये मक्ष्रणोंकी उपासना करनी चाहिये। राज्यके लिये दिव्य मनुओंकी, [मोहन, वशीकरणादि] अभिचारके लिये निर्म्मृति-

की, कामनाओं की पूर्तिके लिये—मोगों के लिये चन्द्रमा-की और निष्काम होकर परम पुरुष परमात्माकी उपासना करनी चाहिये। बुद्धिमान् पुरुषको—चाहे वह निष्काम हो, सब वस्तुओं की कामनावाला हो अथवा मोक्ष चाहनेवाला हो, तीत्र भक्तियोगके द्वारा परम पुरुष परमात्माकी ही उपासना करनी चाहिये। इस संसारमें जितने भी उपासक हैं, उनका परम कल्याण यही—इतना ही है कि भगवान्की अविचल भक्ति प्राप्त हो जाय, जो संत पुरुषों के सङ्ग्रसे अथवा श्रीमद्वागवतके स्वाध्यायमे प्राप्त होती है।

## ईश्वरप्राप्तिके वैदिक साधन

( लेखक---महामहोपाध्याय पण्डिन श्रीसकलनारायणत्री दामी )

ईश्वरकी प्राप्ति महान् धर्म है। क्योंकि उससे अवश्य ही सुख-शान्तिका लाभ होता है और वह सर्वदा एकरस एवं नित्य होता है। धर्मकी तीन शाखाएँ हैं—यज्ञ, अध्ययन और दान। छान्दोग्योपिनपद्में कहा है—'धर्मस्य त्रयः स्कन्धाः, यज्ञोऽध्ययनं दानम्।' मिक्त और तपस्या यज्ञ हैं, दान कर्म है और अध्ययन ज्ञान है। ज्ञानके विना कोई काम नहीं होता। जो ज्ञान मिक्त और कर्मका सहायक है, वह कारण है। जो इन दोनोंके बलसे उत्पन्न होता है, बह कार्य है। दोनो प्रकारके ज्ञान धर्म है। ज्ञानका पर्याय-बाची शब्द वेद है। वेदका मुख्य तत्त्व ॐ है। शास्त्रोंमं ज्ञानके अर्थमें 'विवेक' और 'विद्या' शब्दका भी व्यवहार हुआ है। ज्ञानसे मुक्ति निश्चितरूपसे सम्बन्न होती है।

### उद्गीथविद्या

शान तो उपासनासे होता है, वह कैसे की जाय ? ॐके द्वारा परमात्माका ध्यान करना—यह भी एक उपासना है। हे ॐस्वरूप परमात्मन् ! मुझे स्मरण रक्तो, कहीं मुझे भूल न जाना—'ॐ कतो स्मर ।' प्रणय अर्थात् ॐ परमात्माका सर्वश्रेष्ठ नाम है। क्योंकि इसके द्वारा उन्नत भावपूर्वक परमात्माका गायन होता है। इसीसे प्रणयको उद्गीय कहते हैं। बहुत-सी उपनिषदों और योगदर्शनमें कहा गया है कि प्रणयका जप करनेसे आत्मज्ञानकी उपलब्धि एवं विघोंका नाश हो जाता है। आचार्य लोग इसे अक्षर—अविनाशी मानते हैं। पृथ्वी सब प्राणियोंको धारण करती है, वही प्राणियोंका आश्रय है; उसका सार है जल। जलने ही

ओपिधयों में सार-तत्त्वका दान किया है । उमीने पुरुष पिरपुष्ट होते हैं । पुरुषमें सार वस्तु है वाक् (बोली)। उसमें ऋक् और साम यथार्थ तत्त्व हैं । उनका सार ॐ है । शिक्त अयवा अर्थके ध्यानसे इसमें बहुकर ईश्वरका दूसरा नाम नहीं है—'स रसानां रसतमः।' ( छान्दोग्य० ) इसके उच्चारणके समय वाक् और प्राणमें एकता सम्पन्न होती है । इससे जप करनेवालों के सब मनोरथ पूर्ण होते हैं—'आपियता ह वै कामानां भवति।' (छान्दोग्य०) प्रणव शब्दका एक अर्थ स्वीकार अर्थात् 'हाँ' भी होता है । जो इसे धारण करनेमें तत्पर है, उसके सब कार्य और इच्छाएँ स्वीकृत हो जाती है । अर्थात् उसं सर्वव 'हाँ, हाँ' यहां दिखायी देता है ।

## संवर्गविद्या

'संवर्ग' शब्दका अर्थ है प्रहण कर लेना अथवा ग्रास कर लेना। अग्नि बुझनेपर कहाँ जाती है ? सूर्य, चन्द्रमा अस्त होनेपर कहाँ रहते हें ? इसका उत्तर है कि ये तीनों वायुसे ग्रस्त हो जाते हैं। इनपर वायुका आवरण पड़ जाता है। क्योंकि इनकी उत्यक्ति वायुसे है और ये तीनों ही अग्निरूप हैं। प्रकाशमय होनेके कारण सूर्य और चन्द्रके अग्नित्वमें भी सन्देह नहीं हो सकता। वेदने इनका आविर्भाव अग्निरं माना है। जल भी वायुमें लीन हो जाता है। सुपृक्षिके समय वाणी, आँखें, कान तथा मन प्राणमें व्याप्त रहते हैं। उस समय केवल श्वास—प्राणवायु चलता रहता है। दूसरी इन्द्रियोंका क्षेत्रण हुआ। प्राण और वायुका संवर्ग कहाँ होता है ? इनका संवर्ग परमात्मा है। यह ज्ञान जिसे हो जाता है, वह परमात्माका भक्त बन जाता है।

एक समय शौनक और काक्षसेनि भोजन कर रहे थे। उसी समय एक ब्रह्मचारीने आकर उनसे भोजनकी भिक्षा माँगी। उन लोगोंके अस्वीकार करनेपर ब्रह्मचारीने कहा— 'जो सबका पालन करनेवाला है, जिसमें सबका संवर्ग होता है, उसे तुम लोग नहीं देखतें; इसीसे अन्न नहीं दे रहे हो।' इसपर दोनों महर्षियोंने उसे अन्न देकर कहा— 'इम जानते हैं कि तुम्हारे वचनका तात्पर्य ब्रह्म है। जो सबको खाता है, जिसे कोई नहीं खा सकता, जिसमें सब लीन हो जाते हैं और जो किसीमें लीन नहीं होता, वह महामहिमशाली मेधावी ब्रह्म है, जो सबको उत्पन्न करता है।'

आत्मा देवानां जनिता प्रजानाएहिरण्यद्रपट्टी बभसोऽन-स्रिमेद्दान्तमस्य महिमानमाहरनचमानः॥

( छान्दी य० ४।३।७)

### मधुविद्या

ब्रह्माण्डमें कौन ऐसा मनुष्य है, जो माधुर्य नहीं पसन्द करता। मधुविद्यामें जो 'मधु' शब्द है, वह मीठे पदार्थका बोधक है। मनुष्यजातिका स्वामाविक खाद्य मीठा दूध है। परमातमा उससे भी माधुर्यशाली हैं। उस माधुर्यकी प्राप्ति सूर्वके द्वारा हो सकती है, क्योंकि मूर्य खट्टे फलोंको पकाकर मीठा बना देता है। इसीसे उपनिषद् कहती है कि सूर्य देवताओंके मधु हैं। मधुका छाता किसी लकड़ी आदिमें लगता है। सबसे ऊपरका दुलोक इसके लिये आश्रय है। अन्तरिक्ष छाता है और सूर्यरिमया भ्रमरोंकी पंक्तियाँ हैं। चारों वेदोंके अनुसार किये हुए कर्म पुष्प-पराग हैं। उनसे अमृतस्वरूप मोक्ष, जो कि मधु है, उत्पन्न होता है। कर्म-प्रवर्त्तक सूर्य ही मुख्यरूपसे मधु है। यदि उसकी उपासना करें तो परम मधु ब्रह्मकी प्राप्ति सहज हो जाती है।

असी वा आदित्यो देवमधु.....वेदा ह्यमृतास्तेषा-मेताम्यमृतानि । ( छान्दोग्य० )

### पञ्चाग्निविद्या

जो लोग उत्तरायण सूर्यमें शरीर त्याग करते हैं, वे मुक्त हो जाते हैं। उन्हें फिर लौटना नहीं पड़ता। जो दक्षिणायनमें प्राण त्याग करते हैं, वे संसारमें फिर जन्म प्रहण करते हैं। उत्तरायणका अर्थ शानमार्ग है और दक्षिणायनका कर्म- मार्ग । ज्ञानमार्गके पिथकको पञ्चामिविद्याका पूर्ण परिचय होना चाहिये । श्वेतकेतु पाञ्चालोंकी राजसभामें गया, वहाँ उससे पाँच प्रश्न पूछे गये । परन्तु श्वेतकेतु किसीका उत्तर न दे सका । उसने वहाँसे लौटकर अपने पिता गौतम आरुणिसे कहा— 'पिताजी, आपने मुझे सन विद्याएँ नहीं सिखायां । मैं पाञ्चाल-नरपित प्रवाहणके प्रश्नोंका उत्तर नहीं दे सका । आप मुझे उन विद्याओंका उपदेश कीजिये ।' इसपर आरुणिने उन विद्याओंके सम्बन्धमें अपनी अनिभन्नता प्रकट की । श्वेतकेतुने पुनः राजा प्रवाहणके पास जाकर उन विद्याओंका उपदेश प्राप्त किया । राजाने पञ्चामिविद्याका उपदेश किया—

यह लोक अग्नि है, इसको प्रत्वलित करनेके लिये सूर्य लकड़ी है। उसकी किरणें धुम हैं। दिन ज्वाला है। दिशाएँ अङ्गार हैं तथा अवान्तरदिशाएँ रफ़लिङ्ग हैं। इस अमिमें देवता लोग श्रद्धारूपी हविका हवन करते हैं। इस हवनसे सोमकी उत्पत्ति होती है। श्रुति कहती है कि यहाँ श्रद्धा जल-स्वरूप है। अतएव देवता जलसमूह मंघरूप अग्निमे सोम-चन्द्रमाको, लोकरूप अग्निमें बृष्टिको, और बृष्टिसे उत्पन्न अन्नको पुरुषरूप अग्निमें जलाते हैं। उससे वीर्य उत्पन्न होता है। उसका हवन स्त्रीरूप अभिमें होता है । मनुष्योंकी उत्पत्तिमें लोक, मेघ, पुरुष और स्त्री कारण है। पुरुष और स्त्रीको चिताकी आग भस्म करती है। यही पाँच अग्नियाँ हैं। इन पाँचोंमें परमात्मा व्याप्त हैं । इनके द्वारा जो परमात्माको जानता है, वह नित्यमुक्त हो जाता है। वेदान्तमें इस पञ्चामि-विद्याका बड़ा विस्तार है। संक्षेपमें यहाँ उसका उल्लेख किया गया है । इसका ज्ञाता पनरावृत्तिहीन मुक्तिको प्राप्त होता है----

पुरुषो मानस एरय झहास्रोकान् गमयति ते तेषु झहा-स्रोकेषु पराः परावतो वसन्ति तेषां न पुनरावृक्तिः ॥ (बृहदारण्यक०६।२।१५)

## उपकोसलकी आत्मविद्या

उपकोसल जाबालि सत्यकामके पास बहुत दिनींतक शिष्यभावसे रहा, परन्तु महर्षिने उसे ब्रह्मतत्त्वका उपदेश नहीं किया। उनके बाहर चले जानेपर मानसिक व्याधिसे पीड़ित होकर उपकोसलने भोजन और भाषणका परित्याग कर दिया। इसपर सत्यकामकी अभियोंने करुणापरवश होकर उपदेश किया कि 'प्राणो ब्रह्म, कं ब्रह्म, खं ब्रह्म।' इसपर यह सन्देह होता है कि प्राणवायु जो कि अचेतन है, क अर्थात् मुख जो कि परिमित है, और ख अर्थात् आकाश जो कि शून्य है—ये मला, ब्रह्म कैसे हो सकते हैं ? उस वचनका यह अभिप्राय नहीं है। जिस परमात्माके वलसे प्राण अपना कर्म करते हैं, वहीं प्राण है। वह आकाशके समान व्यापक और असीम आनन्दस्वरूप है। इस विद्यामें लौकिक प्राण, सुख और आकाशका वर्णन नहीं है। इसके पश्चात् अग्नियोंने पृथक्-पृथक् उपदेश किया और जात्नालि सत्यकामने लौटकर और भी उपदेश किया। इन्हीं सब विद्याओंका नाम उपकोसल-विद्या है। जो ईश्वरको विद्योक्त-रूपमें समझता है, वह उसकी उपासना करता है।यह उपासना मननसे हद होती है—(प्राणो ब्रह्म कं ब्रह्म लं ब्रह्म लं

#### ञाण्डिल्यविद्या

शाण्डिल्य महर्षि भक्तिशास्त्रके आचार्य थे। उनका बनाया हुआ शाण्डिल्यसूत्र संस्कृत-साहित्यका आदरणीय प्रनथ है। इस प्रनथमें भक्तिका वर्णन करते हुए कहा गया है कि परमात्माका मुख्य गुण करुणा है---'मुख्यं हि तस्य कारुण्यम् । ( शाण्डिल्यसूत्र ) महर्षिका कथन है कि सारा ब्रह्माण्ड ब्रह्म है, उपासनामें यह भावना रखनी चाहिये। इसका कारण यह है कि परमात्मा 'तजलान' है। अर्थात यह संसार उसीसे उत्पन्न होता है उसीमें लीन होता और उसीसे प्रतिपालित होता है । पुरुष अध्यवसायमय अर्थात् भावनामय है। उसकी जैसी भावना होगी, वैसी ही उसे गति मिलेगी। परमात्मा इच्छामयः प्रज्ञाचैतन्यस्यरूपः सत्यसङ्करपः सर्वगतः सर्वकर्त्ता तथा रस-गन्धीका आदि स्थान है ) जितनी अच्छी अभिलाषाएँ हैं, सब उसीकी प्रेरणासे होती हैं। इन्द्रियोंके विना जो सब कुछ करता है, जो सबसे महान तथा सबसे सूक्ष्म है, वह दयाछ हमलोगोंके हृदयमें ही विराजमान है। यदि इमलोग उसका आश्रय लें तो उसे अवस्य प्राप्त कर सकते हैं, इसमें सन्देह नहीं।

'सर्वे खल्विदं ब्रह्म तज्जकानिति शान्त उपासीत · · · · · · ' 'एतद् ब्रह्मैनमितः प्रेस्वाभिसम्भवितास्मीति ।'

( छान्दोग्य० २००३ खं० १४। १,४)

### दहरविद्या

जैसे इस लोकमें पुरुषकारसे पैदा की हुई सम्पत्ति नष्ट हो जाती है, वैसे ही पुण्यबलसे उत्पन्न उत्तमोत्तम पार-लोकिक मुख भी नष्ट हो जाता है। जिसे परमात्माका ज्ञान सार अंग ५९ हो गया है, उसके सुख नित्य होते हैं | वे कभी नष्ट नहीं होते | परमात्माका ज्ञान उपासनाके विना नहीं होता | उपासनाका अर्थ है समीप रहना | जिसका कोई पता-ठिकाना ही नहीं, उसके समीप कोई कैसे रहे ! श्रुति कहती है कि 'मनुष्यका शरीर ही ब्रह्मपुर है, उसका दहर—हृदय-कमल भगवान्का निवासस्थान है; उसीमें परमात्माको खोजो | यहीं उसका सक्षात्कार करो | यह मत सोचो कि सबसे बढ़े भगवान् इतने छोटे-से स्थानमें कैसे रहेंगे | जितना बड़ा यह बाहरका आकाश है, उतना ही बड़ा—बिक उससे भी बड़ा हृदयाकाश है | उसमें अभि, सूर्य, चन्द्रमा, वायु आदि सभी हैं | उसमें रहनेवाले परमेश्वर शरीरके धर्मोंका स्पर्श नहीं करते | जरा-मृत्यु, क्षुधा-पिपासा उनका स्पर्श नहीं कर सकतीं | बाहरकी अभिलाषाएँ वहाँ पूर्ण रहती हैं | कोई दुःख-शोक वहाँ नहीं सताता |

यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽस्मि-बन्तराकाशस्त्रस्मिन् यदन्तसादन्त्रेष्टस्यम्। (छान्दोग्य०८।१।१)

### भूमविद्या

जगत्के पाणी जो कुछ करते हैं, उसका उद्देश्य सुख है । सुखकी जानकारीके विना सुख नहीं हो सकता । यह सभी जानते हैं कि क्षणस्थायी अस्य वस्तुमें सुख नहीं होता । जितने पदार्थ नाशवान् हैं, अस्य हैं, वे किसी-न-किसी रूपमें दु:खमय हैं । सबसे महान्—सबसे बड़ी वस्तु ईश्वर है, वही सुख हैं । उसका स्वरूप आनन्दमय है—'आनन्दो बहुणो रूपम् ।' यहाँ एक बात विचार करने योग्य है कि हम जगत्में बहुत कुछ खाते-पीते, देखते-सुनते हैं; परन्तु तृसि नहीं होती । इसका कारण क्या है ? जगत्की वस्तुएँ परिमित हैं, अस्य हैं । परमात्मा सबसे बड़े—असीम हैं, उनके मिल जानेपर दूसरे किसी पदार्थकी इच्छा नहीं होती और पूर्णता आ जाती है । क्योंकि सब वस्तुओंकी स्थिति परमात्मा के सहारेसे ही है । सब वस्तुएँ वनाशशील हैं और परमात्मा अमृतस्वरूप भूमा ( अनन्त ) है ।

यो वे भूमा तस्सुखं नाल्पे सुखमस्ति भूमैव सुखम्। भूमा स्वेव विजिज्ञासितस्यः। (छान्दोग्य०७।२३।१)

## दीर्घायुष्यविद्या

जो मनुष्य चौबीस, चौबालीस अथवा अङ्गालीस वर्ष-तक ब्रह्मचर्यका पालन करके यज्ञादि करते हैं, वे नीरोग रहते हुए सौ वर्षपर्यन्त जीवित रहते हैं। जो ब्रह्मज्ञानी उपासक हैं, उनकी मृत्यु उनकी इच्छाके अधीन होती है। महिदास नामके एक उपासक ज्ञानी हो गये हैं, वे सीलह सौ. वर्षतक जीवित रहे।

एतद्ध सम वै विद्विद्वानाह महिदास ऐतरेयः ....... स ह षोडशं वर्षशतमजीवत् । ( छान्दोग्य० )

जो बहुत दिनोंतक जीवित रहना चाहते हैं, उन्हें ब्रह्मज्ञानरूप उपासना करनी चाहिये।

#### मन्थविद्या

िख अथवा शरण-प्रपन्न हो जानेपर धनकी आवस्यकता नहीं होती । परन्तु साधनावस्थामें उसकी आवस्यकता होती है । तदर्थ मन्थाख्य कर्म किया जाता है । इससे धन प्राप्त होता है । उस कर्ममें ईश्वरसे प्रार्थना की जाती है कि— हे अग्निस्वरूप देव भगवन् ! सब देवता विपरीत होकर मेरे अभिजयों (सफलताओं) को नष्ट कर देते हैं । मैं उनकी तृप्तिके लिये आहुति देता हूँ। 'किसी अच्छे मुहूर्तमें दुग्धपायी रहकर कुशकिएडका करे और औषधियों तथा फलोंसे हवन करे। बृहदारण्यकोपनिषद्के 'ज्येष्ठाय स्वाहा, श्रेष्ठाय स्वाहा' हत्यादि मन्त्रोंसे आहित देनी चाहिये।

जिसको मोक्षप्राप्तिकी इच्छा है, उसको किसी कामनासे ईश्वरकी उपायना नहीं करनी चाहिये। सकाम उपायना तो मोक्षमें विवकारक है। भगवान् निष्काम कर्मसे प्रयन्न होते हैं। जयतक हृदयमें कामनाएँ भरी हुई हैं, तबतक परमात्माके लिये स्थान कहाँ है शकामनादूषित हृदयके सिंहासनपर परम पवित्र परमात्मा कैसे विराजमान होंगे शहसीसे बृहदारण्यकोपनिषद् कहती है—

'योऽकामो निष्काम आप्तकामः।'

जो अकाम है, निष्काम है, आप्तकाम है, वही भगवस्पाप्तिका अधिकारी है।

## दहरविद्या

( लेखक---महामहोपाध्याय डा० श्रीमङ्गानाथजी झा, एम्० ए०, हि० लिट्०, एल्-एल्० डी० )

यद्यपि तस्त्रतः देश-कालादिभेदश्न्य, सत्, एक, अद्वितीय ब्रह्मात्ममात्र यह जगत् है, तयापि इस परम तस्त्रका समझाना तथा समझना मन्दबुद्धि मध्यमाधिकारियोंकी शक्तिके बाहर है। पर है इसका समझना आवश्यक, विना इसके ज्ञानके परमपुरुषार्यसिद्धि असम्भव है। इसल्ये मध्यमाधिकारियोंके उपकारार्थ श्रुति-स्मृति-पुराणादि शाखोंमें नाना प्रकारकी विद्याएँ विहित पायी जाती हैं। इन नाना प्रकारोंमें परस्परविरोध नहीं समझना चाहिये। परस्परविरुद्ध प्रकारविधायक शाखोंका प्रामाण्यग्रह नहीं हो सकता। ये नाना प्रकार केवल विभिन्न अधिकारी पुरुषोंके हितार्थ वर्णित हैं। एक ही उपासना या साधनाका प्रकार सब लोगोंका साध्य या कल्याणकर नहीं हो सकता। विभिन्न सामध्यवान् अधिकारियोंके कल्याणार्थ तथा एक ही साधकके हित क्रमिक—सीदीरूपसे—नाना साधन वर्णित हैं।

सन्मार्गस्य अधिकारी भी साधारणतः क्रमिक ही प्रकारसे परम तत्त्वका सम्यक् ज्ञान सम्पादन कर सकता है। इन्हीं साधनप्रकारोंमें एक है 'दहरविद्या'। इस विद्याका विवरण छान्दोग्योपनिषद्के आठवें अध्यायमें पाया जाता है। इसका प्रथम मन्त्र है—'अध यदिदमस्मिन् अझपुरे

दहरं पुण्डरीकं वेदम' इत्यादि । इस मनत्रमें एक असाधारण पद 'दहरम्' पाया गया, इसीसे प्रायः इस समस्त प्रकरणका नाम साम्प्रदायिकोंमें 'दहर' प्रसिद्ध हुआ और इसमें जिस विद्याका विवरण है, उसकी संज्ञा हुई 'दहरविद्या' ।

- (१) शरीरके भीतर एक 'दहर' अर्थात् छोटा कमल है, इस कमलके भीतर 'आकाश' है; इस 'आकाश' के भीतर जो वर्तमान है, वह 'अन्वेष्टव्य' है। अर्थात् उस वस्तुविशेषके साक्षात्कारके हेतु यत्न कर्तव्य है। इस प्रयत्नके उपाय हैं—गुरुका आश्रय लेना, उनके उपदेशोंको सुनना, उनका मनन करना, तदनुसार ध्यान करना।
- (२) यह वस्तुविशेष कीन-सी है, जिसका अन्वेषण तथा साक्षात्कार अपेक्षित है ! उक्त हृदयकमलाकाशके भीतर अन्तःकरण है—अनेक प्रयक्षसे जब यह अन्तःकरण विशुद्ध होता है, तब ऐसे अन्तःकरणमें विज्ञानज्योतिःस्वरूपामस् ब्रह्म उपलब्ध होता है। पर यह होता है उन्हीं योगयुक्त महात्माओंको,जिनकी इन्द्रियाँ संयत हैं। यद्यपि ब्रह्म है सर्वव्यापी, तथापि योगीको अपने हृदयकमलमें भासित होता है। यह 'ब्रह्म' या 'आत्मा' है 'अपहतपाट्मा, विजर, विमृत्यु, विशोक, अजिधित्स, अपिपास, सत्यकाम, सत्यसहूरूप'।

- (३) जो मनुष्य उक्त प्रकारसे गुरु-मुखसे अवण तथा स्वयं मनन-निदिध्यासनद्वारा उक्त आत्माको स्वसंवेद्य नहीं कर पाता और वैसे ही श्ररीर-त्याग करता है, उसको पित्रादि लोकमें अथवा पृथिवीपर भी पुनर्जन्म लेनेपर स्वातन्त्र्य नहीं होता। और जिसने उक्त अवण-मननादिद्वारा आत्माको स्वसंवेद्य कर लिया, वह श्ररीर-त्यागके अनन्तर सर्वया स्वतन्त्र और ब्रह्मवत् सत्यकामादिविशिष्ट हो जाता है।
- (४) इस 'दहरिवचा' का अभिप्राय यह है कि इस प्रकारसे जो प्रयक्त करता है, उसके दृृदयकमलमें ही परमब्रह्म भासित होता है और वह स्वदृृदयस्य ब्रह्मरूप स्वर्गलोकको प्राप्त होता है। यद्यपि सुषुप्तिकालमें सभी मनुष्य इस दृृदयकमलस्वरूप ब्रह्मसम्पत्तिको पाते हैं, तथापि यह सम्पत्ति चिरस्थायिनी नहीं होती। जागनेपर लुप्तप्राय हो जाती है। 'दहरिवचा' द्वारा जो ब्रह्मसम्पत्ति प्राप्त होती है, वह ज्ञानीको ज्ञानपुरःसर अवणादिद्वारा होती है; वह चिरस्थायिनी होती है।
- (५) यही ब्रह्मसम्पत्ति शरीरपातके अनन्तर जीवको उस अवस्थामें प्राप्त करती है, जिसको 'सम्प्रसाद' या 'आनन्द' कहा है; इसमें आत्मा स्वयंज्योति:स्वरूप होता है— सच्चिदानन्दात्मक आत्माका ज्ञान होता है। इसी आत्माका नामान्तर है 'ब्रह्म', 'सत्य'।

- (६)यही 'आत्मा' ईश्वररूपेण समस्त जगत्, वर्णाश्रमादि, क्रियाकारक फलादिका 'विघाता'—नियन्ता है। यह ईश्वरकर्नृक 'विघान' या 'नियमन' न हो तो जगत् इतस्ततः नष्ट-भ्रष्ट हो जाय । यह 'विधाता' ईश्वर देश-काल-जरा-मरण-शोक-पाप-पुण्यादिसे परे हैं।
- (७) इस 'आत्मा' के ज्ञानका प्रधान साधन 'ब्रह्मचर्य' है । शालोंमें जहाँ-जहाँ 'यज्ञ' को 'परमपुक्षार्यसाधन' कहा है, वहाँ 'यज्ञ' पदसे ब्रह्मचर्य ही विवक्षित है । क्योंकि 'यज्ञ' भी एक प्रकारका ब्रह्मचर्य ही है । ब्रह्मचर्यरूप साधनसे जो ईश्वरकी आराधना करता है, उसीको 'आत्मज्ञान' होता है । इसी तरह जितने ब्रत-उपनास इत्यादि हैं, सब 'ब्रह्मचर्य' ही हैं । इसी तरह 'ब्रह्मचर्य' 'आत्मज्ञान'का परम साधन है । इसीलिये इस ब्रह्मचर्यके रक्षणमें यक्षवान् होना चाहिये । इसीके द्वारा 'ब्रह्मलोक' प्राप्त होता है ।
- (८) इस 'दहरविद्या' का सारांश यही हुआ कि परमपुरुषार्थ 'आत्मज्ञान' के लिये ब्रह्मचर्यका अनुष्ठान परम आवश्यक है । ब्रह्मचर्यका सम्यक् अनुष्ठान और अवण-मनन-निदिष्यासनपूर्वक दृदयकमलाकाशमें ज्योतिका साक्षात्कार प्राप्त करना ही मध्यमाधिकारियोंके हेन्न परम-पुरुषार्थसाधन है।

~200 Kers

# सदा सुहागिन

सदा सुहागिन नारि सो, जाके राम भतारा।

मुख माँगे सुख देत हैं, जगजीवन प्यारा॥

कवहुँ न चढ़ै रंडपुरा, जानै सब कोई।

अजर अमर अविनासिया, ताको नास न होई॥

नर देंही दिन दोय की, सुन गुरजन मेरी।

क्या पेसों का नेहरा, मुप बिपति घनेरी॥

ना उपजै ना बीनसै, संतन सुखदाई।

कहै मत्रूक यह जानिके, में मीति लगाई॥

**---मळ्कदा**सजी

## दहरविद्या-विमर्श

( लेखक--एं० श्रीश्रीधराचार्यजी शासी वे॰ भू०, वे० ती०, का० ती०, वे० शि० )

परम दयाल परमात्माने अधिकारीं अनुरूप साधनप्रक्रियामें अधिकारीका मिन्न-भिन्न प्रकारसे निरूपण किया
है । श्रीमद्भगवद्गीताके अनुसार साधकका स्वरूप चार
प्रकारसे वर्णित है—आर्त्त, अर्थार्थी, जिज्ञासु और ज्ञानी ।
इनमेंसे पहले दो प्रकारके साधक ऐहिक फलकी लिप्सामें ही
निमग्न होकर आगे नहीं बदना चाहते । जिज्ञासु एवं ज्ञानी—
ये दो प्रकारके साधक प्रकृतिरचित पदार्थोंका अवगाहन करते
हुए वास्तविक पुरुपार्थकी गवेषणामें संलग्न होकर बाह्य
जगत्के घटाटोपसे निकलकर आन्तर विज्ञानमें प्रवेश करते
हैं । अहा ! उस दयासिन्धु प्रभुने प्रथम ही हमारे आन्तर
विज्ञानके साधन वेदोंके द्वारा संसारमें प्रकट कर दिये हैं ।
वेद ही इस अर्थको बतलाते हैं कि जिस प्रभुने प्रथम ब्रह्माकी
रचना की और ब्रह्माके लिये वेदोंका उपदेश किया, आत्मतत्त्वके प्रकाशक उस महाप्रभुके चरणोंकी शरण मोक्षाधिकारीको अवश्य प्राप्त करनी चाहिये—

यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वे यो वे वेदाँख प्रहिणोति तस्मै । तप् ह देवमारमबुद्धिप्रकाशं सुसुधुवें शरणमहं प्रपष्टे॥

यद्यपि बाह्य पदार्थों के लाभसे क्षणिक सुखका अनुभव होता है, तथापि स्थिर एवं अनन्त सुख उस परमप्रभुके विज्ञानकी प्राप्ति होनेपर ही होगा । यही आन्तर विज्ञान है । जैसे-जैसे आन्तर विज्ञान विकास होगा, वैसे-ही-वैसे यह अधिकारी आनन्दसमुद्रकी प्रगाद तरक्कों में कीड़ा करने लगेगा । किन्तु इस अधिकारीका उस विज्ञानकी तरफ हाकाव तभी होगा जब यह प्राकृत पदार्थों को नश्वर तथा क्षणिक समझ लगा, साथ-ही-साथ अपनी विवेकद्वष्टिद्वारा यह भी अनुभव करेगा कि वास्तवमें हमारे किये हुए कमेंसि भ्रुव फल नहीं प्राप्त होगा । इस प्रकार प्राकृत पदार्थों वृष्णा होनेपर उसे वैराग्यकी प्राप्ति होगी । वैराग्यकी प्राप्ति हो जानेपर यह अधिकारी अनन्त, शाक्वतिक सुखानुभवका लक्ष्य करके शीगुरुदेव हसकी योग्यताकी आलोचना कर हसे आन्तर विज्ञानके अनेक साधनों में किसी एक

साघनका उपदेश देते हैं। इसी अर्यकी पुष्टि निम्नलिखित वेदान्तवाक्य करते हैं—

'भन्तवदेवास्य तज्जवति ।' ( 필0 명0 ) 'न हाध्रुवैः प्राप्यते तत् ।' ( 450 ) परीक्ष्य कोकान् कर्मचितान् बाह्यणो निर्वे दमाया सास्त्यकृतः क्रतेन । तहिज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत् समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्टम् ॥ तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्यक् प्रशान्तिचत्ताय शमान्त्रिताय । सरयं येनाक्षरं पुरुषं वेढ प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम्॥

(मुण्डक् ०१।२।१२,१३)

उपनिषदों में सामान्यतः ऐहिक फल तथा मोक्षप्राप्तिके लिये उपासनाओं का विधान है। मुमुक्षु अधिकारी ऐहिक ऐक्वर्यादि फलकी साधनरूपा उपासनाओं की उपेक्षा कर परम्मविशानकी साधनभूता उपासनामें ही संलग्न होकर अपने लक्ष्यको प्राप्त करता है। वह उपासना भी भिन्न-भिन्न रूपसे वेदान्तों में निर्दिष्ट है—जैसे सिद्ध्या, मूमविद्या, दहरविद्या, उपकोसलविद्या, शाण्डिल्यविद्या, गैक्शानरविद्या, आनन्दमयविद्या, अक्षरविद्या, आदि-आदि। प्रकृतमें पाठकों का ध्यान दहरविद्याके स्वरूपकी ओर आकृष्ट किया जाता है। दहरविद्याका उपासक जनतक पूर्णरूपसे दहरविद्याके स्वरूपका निर्णय न कर लेगा, तबतक अपना लक्ष्य सिद्ध नहीं कर सकता। स्वरूपका निर्णय किये विना ही उपासनाका प्रदण करनेपर लक्ष्यकी प्राप्ति न होकर उत्ते अपनाका प्रदण करनेपर लक्ष्यकी प्राप्ति न होकर उत्ते अपनायमें जिज्ञासाधिकरणके अन्तमें इसी प्रकार उन्नेख करते हैं—

'तत्राविचार्य यस्किञ्चित्प्रतिपद्यमानो निःश्रेयसाट्यति-इन्येतानर्थं चेयात् ।'

भामतीकार वाचस्पृतिमिश्र इस भाष्यका स्पष्टार्थ इस प्रकारसे करते हैं—

'तस्वज्ञानाश्व निःश्रेयसाधिगमो नातस्वज्ञानाञ्जवितुमईति । अपि श्वातस्वज्ञानाश्वास्त्रस्ये सस्यनर्थप्राप्तिरिस्पर्थः ।' 'तत्त्वज्ञानसे निःश्रेयस (परम कल्याण) की प्राप्ति होती है, तत्त्वज्ञानके विना नहीं होती । तत्त्वका ज्ञान न होनेपर नास्तिकताका भाव उदय होनेसे अनर्थकी प्राप्ति हो सकती है।

सामान्यरूपसे जाना हुआ अर्थ संशय तथा विपरीत जानको दूर नहीं कर सकता, इसिलये उस अर्थका निश्चय करनेके लिये वेदान्तवाक्योंका विचार करना चाहिये। इसी अभिप्रायको लेकर भगवत्पाद श्रीरामानुजाचार्य शारीरक-मीमांसाभाष्यमें जिज्ञासाधिकरणका संकलन करते हुए इस प्रकार उल्लेख करते हैं—

'आपातप्रतीतोऽप्यर्थः संशयविपर्ययौ नातिवर्तते, अतस्तस्मिष्ठर्णयाय वेदान्तवाक्यविचारः कर्तन्यः ।'

ऊपरके लेखसे यह निर्विवाद सिद्ध हो जाता है कि साधक जबतक अपने साधनका निश्चयात्मक ज्ञान प्राप्त न करेगा, तबतक स्वाभीष्ट लक्ष्यकी सिद्धि नहीं हो सकती। अतः दहरविद्याके स्वरूपका निर्णय करना परमावक्यक है।

'अथ यदिदमस्मिन् बहापुरे दहरं पुण्डरीकं वेक्स दहरो-ऽहिमचन्तराकाशस्तिसम् यदन्तस्तदन्वेष्टच्यं तहाव वि-जिज्ञासितच्यम् ।'

--- छान्दोग्य उपनिषद्के अष्टम अध्यायान्तर्गत प्रथम प्रयम ब्राह्मणमें इस प्रकारका मिलता है । अब इस वाक्यमें प्रथम यह संशय होता है कि दहराकाशसे अन्य ही कुछ अन्वेष्टव्य तथा विजिज्ञासितव्य है। अथवा दहराकाश ही अन्वेषण तथा जिज्ञासाका विषय है । 'तस्मिन् यदन्तस्तदन्वेष्टव्यम्' -इस वाक्यसे तो यह प्रतीत होता है कि दहराकाशमें स्थित अन्य ही कोई पदार्थ अन्वेष्टव्य है । 'ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽस्मिजन्तराकाशः इस वाक्यमें हृदय-कमलके भीतर दहराकाशकी स्थिति बतायी गयी है। वह दहराकाश क्या भूताकाश है या जीवात्मा है, अथवा परमात्मा है ? 'आकाश' और 'ब्रह्मपुर' इन दो शब्दोंका सानिष्य होनेसे इस प्रकारके सन्देइकी लहरें हृदयमें उठती हैं। इसके अतिरिक्त 'आकाश' शब्दका प्रयोग भूताकाश तथा परमात्मा दोनोंके अर्थमें पाया जाता है। 'ब्रह्मपुर' शब्दमें 'ब्रह्म' शब्द भी जीव तथा परमात्मा दोनोंका उपस्थापन करता है। इसी-से संशयकी उत्पत्ति होती है। 'आकाश' शब्दकी रूढि अर्थात् प्रसिद्धि भृताकाशके अर्थमें पायी जाती है। इसल्यि

'योगाद्गुद्धिबंलीयसी' इस न्यायके अनुसार 'आकाश' शब्दसे भूताकाशका ही ग्रहण करना चाहिये, अयच अन्यान्य वाक्योंका समन्वय भी रूद्धिके अनुसार ही करना चाहिये। अथवा जीवात्माके कर्मद्वारा यह शरीर प्राप्त होता है, इसिल्ये 'ब्रह्मपुरे' शब्दका अर्थ जीवात्माका शरीर करते हुए उस शरीरमें अपने कर्म भोगनेके लिये आया हुआ जीवात्मा ही 'आकाश' शब्दका वाच्य है। इसिल्ये जीवस्वरूपका ही अन्वेषण प्राप्त होता है। इस पक्षमें जीवात्माका स्वरूप अणु होनेसे भीतर रहनेमें भी कोई अनुपपत्ति नहीं होती। इस प्रकार 'आकाश' शब्दसे भूताकाश या जीवात्मा दोनों अर्थोंकी उपस्थिति होनेपर निर्णयात्मक उत्तर कहा जाता है।

'दहर उत्तरेभ्यः' यह सूत्र साक्षात् नारायणावतार भगवान् वेदव्यासका रचा हुआ है। उत्तरवाक्योंकी मीमांसा करनेसे यह 'दहर' शब्द परब्रह्म श्रीनारायणका ही बोधक है---यह सूत्रका संक्षिप्त अर्थ होता है। जिस आकाशकी गवेषणा की जाती है, वह 'दहर' पदसे बोध्य भृताकाश नहीं हो सकता। और न जीवात्मा ही हो सकता है, क्योंकि इसी प्रकरणमें आगेके वास्य इस दहराकाशको भूताकाशकी उपमा देते हैं। एक ही पदार्थ उपमान और उपमेय दोनों नहीं होता। जैसे नेत्रींको कमलकी उपमा दी जाती है, अतः कमल मिन्न वस्तु है और नेत्र भिन्न वस्तु है । यहाँ कमल उपमान है और नेत्र उपमेय है । इसी तरह इस प्रकरणमें यदि दहराकाशका अर्थ भूताकाश किया जायगा तो उसे भूताकाशकी जो उपमा दी गयी है, उसकी सङ्गति न होगी। यदि यह कहा जाय कि एक ही वस्तके बाह्य एवं आन्तर उपाधिसे दो भेद मानकर यहाँ भी उपमान-उपमेयभावका निर्वाह कर लिया जायगा, तो ऐसा कहना भी उचित न होगा । क्योंकि काल्पनिक भेद वहींपर माना जाता है, जहाँ और किसी प्रकारसे गति नहीं होती। अथच काल्पनिक बाह्य एवं आन्तर भेद माननेपर भी बाह्याकाशको आन्तर आकाशकी उपमा नहीं दी जा सकेगी: क्योंकि आन्तर आकाश अल्प है, परिच्छिन है और बाह्य आकाश अपरिच्छिन, व्यापक है । इसलिये यह मानना पड़ेगा कि दहराकाश प्रसिद्ध आकाश नहीं है किन्द्र परमात्मा ही है; क्योंकि वेदान्तवाक्योंमें बार-बार परमात्माको आकाश-की उपमा दी जाती है- 'आकाशवत् सर्वगतश्च गूढः ।' अथच 'दालोक और पृथिवीलोक—ये दोनों ही दहराकाशके भीतर ही रहते हैं इस कथनमें भी दहराकाश परमात्माका ही बोधन करता है । अथच निरविषक आत्मत्व एवं अपहत- पाप्तत्वादि अष्ट गुण भूताकाशमें न रहकर परम प्रभु नारायणको ही अपना आधार बतलाते हैं, इसलिये भी दहराकाशसे भूताकाशका बोधन नहीं हो सकता। 'दहराकाश' शब्दके जीवात्माका बोधन करनेपर सर्वलोकाधारत्व, एवं आकाशकी उपमा तथा निरवधिक आत्मत्वादि सत्यसङ्कल्यान्त गुणगणोंका आधारत्व नहीं बनेगा। जीवात्माका स्वरूप अणु है; 'आराग्रमात्रो ह्यवरोऽपि दृष्टः' इस वाक्यमें जीवात्माको आराग्र (स्एकी नोक)की उपमा दीगयी है। अथच 'ब्रह्मपुरे' इस पदमें मुख्य वृत्तिसे 'ब्रह्म' शब्द जीवात्माका बोधक न होकर परमात्माका ही बोधन करता है। इसिलये जीवात्मा भी 'दहराकाश' का वाच्य नहीं हो सकता। किन्तु साक्षात् परमात्मा ही 'दहराकाश' का अभिषय है। भगवत्याद श्रीशङ्कराचार्य इसी प्रकार आशङ्का कर समायान करते हैं। 'दहर उत्तरेम्यः' इस अधिकरणकी रचना करते हैं। वश्कोपस्थापक भाष्यका उल्लेख इस प्रकार करते हैं—

भगवत्याद श्रीरामानुजाचार्य दहराधिकरणकी रचनाका आयोजन करते हुए 'अथ यदिदम्' इस विषयवाक्यका उपन्यास करके सन्देहका उद्घाटन भाष्यद्वारा इस प्रकार करते हैं—

तत्र सन्देहः—किमसी हृदयपुण्डशिकमध्यवत्तीं दृहरा-काको महाभूतविकोषः, उत प्रत्यगारमा, अथ परमारमेति । किं सावयुक्तम् ? महाभूतविकोष हृति । कुतः ? आकाक्ष- शब्दस्य भूताकाशे महाणि प्रसिद्धः वेऽपि भूताकाशे प्रसिद्धि-प्रकर्षात्, 'तस्मिन् यद्ग्तसाद्ग्वेष्टस्यम्' इत्यन्वेष्टस्यान्तरस्था-धारतया प्रतीतेश्च ।

आचार्यवर्य श्रीभास्कराचार्यविरचित वेदान्तसूत्रभाष्यमें भी उसी छान्दोग्य श्रुतिका उपन्यास करते हुए भाष्यकार आगे इस प्रकार उछेख करते हैं—

'दहरोऽस्मिश्वन्तराकाहाः' इत्यन्न सन्देहः—कं भूता-काहाः, किं वा जीवोऽथ पर एवेति । भूताकाहा इति मूमः, प्रसिद्धः । ननु च यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तहृदय आकाह्य इत्येकस्यैवोपमानोपमेयमावो नोपपण्यते । नायं विरोधो बाह्याभ्यन्तरकृतं भेदमङ्गीकृत्योपपत्तेः । जीवो वा स्यात्, अन्तर्निवासिस्वात्, दहरशुस्थुपपत्तेश्च । दहरमस्पम् । आराग्र-मात्रश्च जीवः । तथा हि श्रुतिः—'आराग्रमात्रो द्यवरोऽपि दृष्टः ।'

भगवत्पाद श्रीनिम्बभास्कराचार्य अपने वेदान्तपारिजात-सौरभ नामक भाष्यमें 'अस्मिन् ब्रह्मपुरे' इस वाक्यका उद्धरण करते हुए पूर्वपक्षका उत्थापन न करके समाधानका उद्धरण करते हैं—

इति श्रुख्या प्रोक्तो दहराकाशः परमारमा भवितुमईति । कुतः ? उत्तरेभ्यः 'यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाशः । उमे अस्मिन् द्यावापृथिवी अन्तरेव समाहिते, एष आस्मापहतपाप्मा विजरः' इत्यादिभिर्वक्ष्यमाणा ये परमारमा-साधारणधर्मास्तभ्यो हेतुभृतेभ्यः ।

पाठकोंका मन शक्कागर्मित भाष्योंका उछेल करनेसे विरसताको प्राप्त हुआ होगा। विरसताके शाता श्रीनिम्बार्क-भगवान्ने प्रथम ही शक्काप्रनथको अवसर न देकर पाठकोंका मन प्रफुल्तित करनेके लिये कुछ एक उत्तर-वाक्योंका उपन्यास कर दहरविद्याका प्रमेय एवं ध्येय अनेक कल्याणगुण-राशि साक्षात् परमातमा ही हैं, ऐसा प्रतिपादन किया है।

श्रीशङ्कराचार्यका उत्तरभाष्य इस प्रकार है-

परमेश्वर एवात्र दृहराकाशो भवितुमईति, न भूताकाशो जीवो वा । कस्मात् ? उत्तरेभ्यो वाक्यशेषगतेभ्यो हेतुभ्यः । तथा हि—अन्वेष्टक्यतयाजिहितस्य दृहरस्याकाशस्य 'तं चेद् बृ्युः' इस्युपक्रम्य 'किं तदत्र विद्यते यदन्वेष्टक्यं यद्वाव विजिज्ञासितक्यम्' इस्येवमाक्षेपपूर्वकं प्रतिसमाधानवचनं अवित 'स मृयाचावान् वा अयमाकाशस्त्रावानेषोञ्ज्वईदय अस्काशः । उभे अस्मिन् ग्रावापृथिवी अन्तरेव समाहिते'

अहा ! आचार्यंचरणने सरल ंस्कृतभाषामें भूताकाश और जीवाकाशकी प्राप्ति नहीं हो सकती, किन्तु निख्लल्जगदाधार अखिलकल्याणगुणाकर परमेश्वर ही दहर-शब्दप्रतिपाद्य है—एऐसा पूर्वापर वाक्योंकी आलोचना करते हुए स्पष्टरूपसे दिखलाया है । आगे उन्होंने वाक्योंकी छानवीन और भी विशेषरूपसे की है, किन्तु विस्तार-भयसे उस भाष्यका उद्धरण नहीं किया जाता । अन्तिम पर्यवसान यही है—'स चोक्तेभ्यो हेतुभ्यः परमेश्वर इति ।'

भगवत्पाद श्रीरामानुजाचार्यका उत्तरभाष्य इस प्रकार है—

'दहर उत्तरेभ्यः ।' दहराकाशः परं ब्रह्मः कुतः ? उत्तरेभ्यो वाक्यगतेभ्यो हेतुभ्यः । 'एष आत्मापहतपाप्मा विज्ञशे विमृत्युर्विशोको विजिध्यसोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्गरूपः' इति निरुपाधिकमात्मत्वमपहतपाप्मत्वादिकं सत्यकामत्वं सत्यसङ्गरूपत्वञ्चेति दहराकाशे श्रूयमाणा गुणा दहराकाशे परं ब्रह्मोति ज्ञापयन्ति । 'अथ य इहात्मानमनुतिष ब्रज्ज्यतेश्व सत्यान् कामाँस्तेषां सर्वेषु कोकेषु कामचारो भवति' इत्यादिना 'यं कामं कामयते सोऽस्य सङ्गरूपादेव समुत्तिष्ठति तेन सम्पन्नो महीयते' इत्यन्तेन दहराकाशवेदिनः सत्यसङ्गरूपत्वप्राप्तिश्वोच्यमाना दहराकाशं परं ब्रह्मत्यवगमयति । 'यावान् वा अयमाकाशस्त्रावानेषोऽन्तर्हद्य आकाशः' इत्युपमानोपमेयभावश्व दहराकाशस्य भूताकाशस्त्र नोपपद्यते । हृद्यावच्छेदनिबन्धन उपमानोपमेयभाव इति चेत्, तथा सति हृद्यावच्छिन्नस्य द्यावाप्रियच्यादिसर्वाश्रयस्व नोपपद्यते ।'

यद्यपि आचार्यचरणने आगेके माध्यमें विशेषरूपसे पूर्वापर वाक्योंकी आलोचना की है और पूर्वपक्षकी विशेष शङ्काओंका उपस्थापन कर प्रकरणगत वाक्योंकी अर्थमीमांसा-द्वारा उनका खण्डन कर दिया है; फिर भी स्थालीपुलाक-त्यायसे भाष्यका अल्पांश ही उद्धरण करते हुए यह स्पष्टरूपसे पाठकोंके समक्ष उपस्थित किया जाता है कि दहरण्दवाच्य परब्रह्स ही है, भूताकाश या जीव नहीं हो सकता। एक और भी विशेष बात है। श्रुतिवाक्य दहराकाशके उपासकको सत्यसङ्कल्पत्यकी प्राप्ति बताता है और सब लोकोंमें स्वतन्त्रतासे इस उपासकके अनायास विचरणसामर्थ्यका भी प्रतिपादन करता है; इस कारणसे दहरविद्याका, उपास्य निखल्जगदाधार दिव्यगुणिक्ष परमात्मा पुरुषोत्तम ही है, ऐसा प्रतिपादन करते हुए आचार्यचरण सूत्रभाष्यकी समाप्तिमें पर्यवसान इस प्रकार करते हैं—'अत एतेभ्यो हेतुभ्यो दहराकाशः परमेव ब्रह्म।'

आचार्यवर्य श्रीभास्कराचार्यका उत्तरभाष्य **इस** प्रकार है—

पर एव दहराकाशः । कस्मात् ? उत्तरेभ्यो वाक्यशेषगतेभ्यो हेतुभ्यः । 'यावान् वा अयमाकाशः' इति प्रसिद्धेनाकाशेनोपमीयते दहराकाशः; भिष्मयोश्चोपमानोपमेयभावो
गोगवयवत्, नैकस्यैकश्रुत्यर्थपरित्यागप्रसङ्गात् । 'उभे अस्मिन्
द्यावाग्रधिवी अन्तरेव समाहिते' इति समस्वविकाराधारस्वं
परमकारणस्योपपद्यते । 'एष आत्मापहतपाप्मा विजरः'
इत्यारमत्वादिरपहतपाप्मत्वादिवदन्यत्र नावकल्पते । अतप्व
जीवोऽपि न गृह्यते । दहरत्वं पुनः पुण्डरीकदहरत्वेनैवोपाधिकं तिश्वदृश्यर्थमेव चोपमोपादानम् ।'

पाठकों के दृष्टिपथमं चारों भाष्यों का प्रसङ्ग आ गया। एवं भाष्यों के अर्थका दिग्दर्शन प्रथम ही विशेषरूपसे शङ्का तथा समाधानद्वारा दिखलाया गया। क्या कहीपर पाठकों के विचारमें भाष्य-रचयिताओं की उक्तिमें परस्पर विरोध प्रतीत होता है, यह पाठक स्वयं विचार करेंगे और आजकलकी नवीन जनता के घोखें में न पड़ेंगे। धर्मपरायण, परोपकारमें संलग्न एवं भगवत्त्त्ववेत्ता आचार्यचरणों की विरोध-कथाका कभी भी प्रसङ्ग नहीं हो सकता; किन्तु अज्ञानीजन अपनी अज्ञताते मात्सर्यवश पूज्य आदर्श महास्माओं में विरोधका प्रसङ्ग लाकर अपना स्वार्थ सिद्ध करते हैं। आचार्य-चरणों का अभिप्राय एक है, सभी आचार्य मुक्तकण्ठसे उस परम्रह्म परमात्मा नारायणके गुणगणों का विशेषरूपसे प्रतिपादन करते

हुए उसी रसमें निमम्न हो जाते हैं। केवल एक एक पंक्तिका पुनः उद्धरण कर भाष्योंकी तुलना करते हुए लेख समाप्त किया जाता है—

'इति चात्मत्वापइतपाप्मत्वादयश्च गुणा न भूताकाशे सम्भवन्ति ।' (श्रीशां भा.)

'सत्यसङ्कल्पस्त्रञ्जेति दृहराकाशे श्रूयमाणा गुणा दृहराकाशं परं ब्रह्मोति ज्ञापयन्ति ।' (श्रीरा. मा.)

'इस्यादिभिर्वक्ष्यमाणा ये परमात्मासाधारणधर्मास्तेभ्यो हेतुभूतेभ्यः ।' (श्रीति. मा.)

'ततश्चापहतपाप्मत्वादयो धर्मा उपपचन्ते, जैवे रूपे ते विरुद्धयन्ते ।' (श्रीभा. भा.)

जपरकी तुलनात्मक पंक्तियों के अवलोकनसे यह अच्छी तरहसे प्रतीत होता है कि चारों ही आचार्यचरण अपने-अपने भाष्यमें दहरविद्याका प्रमेय एवं ध्येय अनेक कल्याणगुण-वारिधि परब्रह्म परमात्मा ही है, ऐसा प्रतिपादन करते हैं। अन्यान्य आचार्यचरण भी वेदान्तदर्शनभाष्यकी रचना करते हुए दहरविद्याका प्रमेय ऊपर लिखे अनुसार ही बतलाते हैं। केवल शब्दों के आयोजनमें भेद है, अर्थोशमे सबका कथन एकताको प्राप्त हो जाता है। 'दहर उत्तरेभ्यः' इससे आगे भातिशब्दाम्यां तथा हि हष्टं लिक्क्च इस सूत्रसे लेकर 'अपि समर्थते' तकके ९ सूत्रोद्वारा दहरविद्याका प्रमेय परमात्मा ही है, इसीका समर्थन 'उत्तरेभ्यः' इस पदका स्पष्टक्पसे अर्थ करते हुए भगवान् व्यासदेवने किया है।

उसमें भी 'गतिशब्दाभ्यां तथा हि दृष्टं लिङ्गञ्च', 'धृतेश्च

महिम्रोऽस्यास्मिन्तुपलब्धेः' तथा 'प्रसिद्धेश्च'---इन तीन सुत्रींके द्वारा परमात्माकी अन्द्रत एवं सर्वलोकविलक्षण महिमाका प्रतिपादन करनेके साथ ही दहराकाशकी प्रसिद्धि परमात्मामें ही है, इसका समर्थन किया है। आगे 'इतरपरामर्शात् स इति चेनासम्भवात्' तथा 'उत्तरा चेदाविर्भृतस्वरूपस्तु'-इन दो सूत्रोंके द्वारा जीव ही दहराकाशपद-वाच्य है-ऐसी विशेष आशङ्का करके 'दहराकाश'का अर्थ जीव नहीं हो सकता, इसका उल्लेख किया है । अपहतपाप्मत्यादि गुणींसे यक्त परमात्माकी उपासना करनेसे यह जीवात्मा भी बन्धनसे मुक्त होकर अपइतपाप्मत्वादि गुणींका आधार हो जाता है, इसका प्रतिपादन 'अन्यार्यश्च परामर्शः' इस सूत्रमें किया गया है। अल्पवरिमाणप्रतिपादक श्रुतिसे जीवकी आशङ्का कर 'अल्प-श्रुतेरिति चेत्तदुक्तम्' इस सूत्रसे उसका निराकरण किया गया है । 'अनुकृतेस्तस्य च' इस सूत्रद्वारा अनुकर्त्ता जीव अनुकार्य परमात्मासे भिन्न है, यह सिद्ध किया गया है तथा मुक्तावस्थामें भी 'निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति' इस श्रुतिवाक्यसे साम्यका ही कथन किया गया है। 'अपि स्मर्यते' यह सन्न भी 'इदं ज्ञानमुपाश्रित्य मम साधर्म्यमागताः' इस प्रभुके वचनके साथ एकवान्यताको प्राप्त होकर साम्यश्रुतिके अर्थकी ही पुष्टि करता है। इस प्रकार दहरविद्याके प्रमेयका इस्तगत आमलककी भाँति साक्षात्कार होनेपर ही स्वाभीष्ट प्राप्त हो सकता है। श्रुति कहती है-- 'यं यं काम कामयते सोऽस्य सङ्कल्पादेव समुत्तिष्ठति ।' जिस-जिस अर्थकी कामना यह अधिकारी करता है। वह इसके सङ्कल्पसे ही उपस्थित हो जाता है।

# सिद्ध पुरुषको स्थिति

ना काहू से दुष्टता ना काहू से रोस्त !!
ना काहू से रोस्त दोऊ को इक-रस जाना !
बैर भाव सब तजा क्रप अपना पहिचाना !!
जो कंचन सो काँच दोऊ की आसा त्यागी !
हारि जीत कछु नाहिं प्रीति इक हरि से लागी !!
दुख छुल संपति विपति भाव ना यहु से दूजा !
जो बाम्हन सो सुपच दृष्टि सम सब की पूजा !!
ना काहू से दुष्टता ना काह से रोस्त !!

## दहर-विद्या

( केंद्रक---पं० श्रीलक्ष्मण नारायणजी गर्दे )

र्ष्ट्रस्यः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । आमयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥ तमेव शरणं गच्छ सर्वभावेन भारतं । तस्प्रसादात्यरां शान्तिं स्थानं प्राप्त्यसि शास्त्रसम्॥

(शीता १८। ६१,६२)

Concentrate in the heart. Enter into it; go within and deep and far, as far as you can. Gather all the strings of your consciousness that are spread abroad, roll them up and take a plunge and sink down.

A fire is burning there, in the deep quietude of the heart. It is divinity in you—your true being. Hear its yoice and follow its dictates.

(Conversations with the Mother)

संसारमें जीवमात्र ही अपने आपको दूँढ रहा है । ये ही उसके दो खरूप हैं-एक खरूप वह जो ढूँढता है और दसरा वह जो इसके द्वारा द्वेंदा जाता है। एक ही आत्माके ये दो रूप हैं-एक वह जो प्रकृतिके त्रिगुणमें बद्ध, जन्म-मृत्युके चक्कर काट रहा है; और दूसरा वह जो नित्य शुद्ध-बद्ध-मक्तस्वभाव इस चक्रको चला रहा है। यह आत्मा सर्वत्र है पर बद्ध जीवको इसकी कहीं भी अनुभूति नहीं होती। जबतक किसी एक स्थानमें इसे देख नहीं लिया जाता, तबतक यह कहीं भी देखा नहीं जा सकता । इसीलिये सर्वव्यापी सर्वेश्वरके सर्वत्र होते हुए भी उन्हें किसी एक स्थानमें ध्यानको केन्द्रीभूत करके देखनेके लिये ही देवमूर्तियाँ बनायी जाती और देवालय निर्माण किये जाते हैं। यह देह भी एक देवालय (देहो देवालयः प्रोक्तः ) है, इसे स्वयं प्रकृति माताने ही निर्माण किया है । इस देवालयके अनेक गर्भमन्दिर हैं और उनमें एक ही देवके अनेक रूप प्रतिष्ठित हैं । इनमें सबसे ऊँचा गर्भमन्दिर शरीरके शिखरदेशमें सहस्रार है, सबसे नीचा मूलाधार है और सबसे गहरा द्बदयके अंदर दहर-पुण्डरीक है। इस दहर-पुण्डरीकर्मे जो दहर-आकाश है उसमें ईश्वरका साक्षात्कार या आत्म-साक्षात्कार करनेकी विद्याको दहर-विद्या कहते हैं।

दहरशब्द स्हम, अग्नि और गहराई—इन तीनों अयोंका बाचक है और ये तीनों अर्थ इस दहर-विद्यापर घटते हैं; क्योंकि यहाँ आत्माके जिस स्वरूपको योगी लोग देखते हैं वह अत्यन्त स्हम है, प्रकाशमय है और हृदयकी गुहाके अंदर बहुत गहराईमें लिया हुआ है।

यह दृदयमें प्रवेश करनेकी विद्या है। यह प्रवेश करना ध्यानसे होता है। सब इन्द्रिय और प्राणवृत्तियोंको खींचकर मनका एकाम होकर इस गुहामें धुसना, आगे बढ़े चले जाना और वहाँ अपने स्वरूपका साक्षात्कार करना, यही ध्यान है। 'ध्यानेनात्मनि पश्यन्ति'।

उपनिषद्भन्थों में इस दहर, आकाश और घ्यानादिका वर्णन है। छान्दोग्य उपनिषद्के आठवें अध्यायमें इस प्रकार वर्णन है कि बाहर यह जितना बढ़ा आकाश है उतना ही बढ़ा आकाश इस द्वदयके अंदरके कमलमें है। उस द्वत्कमलको द्वत्पुण्डरीक कहते हैं। इस द्वदयाकाशमें अग्नि, वायु, सूर्य, चन्द्र, वियुत्, नक्षत्र, सब दुख है और जो कुछ नहीं है (अर्थात् अन्य लोकों में है या आगे यहाँ होनेवां है) वह सब इसमें है। यह द्वदयाकाश इस शरीरके मीतर है और शरीर तो जीर्ण-शीर्ण और नष्ट होनेवाला है, तो क्या उसके साथ यह आकाश भी नष्ट होता है? इसका उत्तर श्रुति यह देती है कि नहीं, इस देहकी जरावस्थासे यह जीर्ण नहीं होता, देहका वध होनेसे यह नष्ट नहीं होता; क्योंकि यह आत्मा है, अपहतपापमा है, अजर, अमर, अशोक है, सब प्रकारके द्वन्दों से रहित, सत्यकाम और सत्यसङ्कल्प है।

कारण, भगवान् हृद्देशस्थित ईश्वर, सत्यस्वरूप हैं। सत्य पदमें जो सकार है वह सत्को स्चित करता है, तकार असत् या मृत्युको स्चित करता है और 'य' इन दोनों परस्परिवरोधी तत्त्वोंके मिलन और नियमनको। सत् चित् है और असत् जड। यहाँ चित् और जडका संयोग होता है, जिससे सब लोक निर्मित होते हैं। यह संयोग है, इसीलिय इसे 'सेतु' कहा गया है, जो 'विधृतिरेषां लोकानामसम्भेदाय'—इन सब लोकोंकी विधृति अर्थात् विशेषरूपसे धारण करनेवाला धर्म है।

जो लोग इस अजर, अमर, अशोक, द्वन्द्वरहित, सत्य-सङ्कल्प, सत्यकाम, परापरसेत्ररूप ईश्वरकी उपासना करते हैं, श्रति कहती है कि वे भी सत्यकाम और सत्यसङ्कल्प होते हैं, अर्थात् सत्यकी ही वे इच्छा करते हैं और जो कुछ वे इच्छा या सङ्कल्प करते हैं, वही होता है। सत्यमें जो कुछ है, वह उन्हें प्राप्त होता है। श्रित इस प्रसङ्गमें एक विशिष्ट उदाहरण देती है। संसारमें हम यह देखते हैं कि जो कोई इस लोकसे चला जाता है (जिस चले जानेको हमलोग अपनी अज्ञानकी भाषामें 'मरना' कहते हैं ), वह फिर नहीं मिलता। श्रुति कहती है कि वह इस दहर-आकाशमें मिलता है। कारण, सब लोक इसके अंदर हैं। उपासक यहाँ अपने पितरोसे या अपने मातृकुळकी सब माताओंसे, बहनोंसे, भाइयोंसे, पुत्रादिकोंसे-अर्थात् जो कोई इस लोकसे चले गये हीं, उन सबसे इच्छा करनेपर मिल सकता है। और केवल मिल ही नहीं सकता, 'तेन ' ' लोकेन सम्पन्नो महीयते'-उन सबके पृथक्-पृथक् लोकोंसे 'सम्पन्न' होकर महत्त्वको प्राप्त होता है, अर्थात् भूर्भुवः स्व:-इन तीनों लोकोंके ऊपर चला जाता है, ये तीनों लोक उसके अंदर चले आते हैं। इसी प्रकार यहाँ उसकी सब इच्छाएँ पूर्ण होती हैं; जो कुछ वह चाहता है, उसे प्राप्त हो जाता है। यह कल्पतरु है।

छान्दोग्य उपनिषद्के तृतीय अध्यायके तेरहवें खण्डमें इस हृदयाकाशके पाँच दिव्य मुख या सुपिर दिखाये गये हैं। पाँच दिशाओं में ये पाँच मुख हैं। पूर्व दिशामें जो मुख है उसे 'प्राण, चक्षु, आदित्य, तेज और अन्नाद्य' कहते हैं। हृदयाकाशमें ईश्वरको जो इस रूपमें देखता है, वह 'तेजस्त्री और अन्नका भोक्ता' होता है। दक्षिण दिशामें जो मुख है उसे 'व्यान, श्रोत्र, चन्द्रमा, श्री और यश' कहते हैं। इस रूपमें जो हृदयमें ईश्वरकी उपासना करता है, वह 'श्रीमान् और यशस्वी' होता है। पश्चिम दिशामें जो मुख है उसे 'अपान, वाक, अग्नि, ब्रह्मतेज और अन्नाद्यं कहते हैं। इस प्रकार उसे जो जानता है, वह 'ब्रह्मवर्चिसत्य और अन्नका भोक्तृत्व' लाभ करता है। उत्तर दिशामें जो मुख है उसे 'समान, मन, मेघ, कीर्ति और कान्ति' कहते हैं। उसकी जो उपासना करता है, वह 'कीर्तिमान् और कान्तिमान्' होता है। ऊर्ध्व दिशामें जो मुख है उसे 'उदान, वायु, आकाश, ओज और महः' कहते हैं। उसकी जो उपासना करता है, वह 'ओजस्वी

और महस्वान्' होता है। ये पाँच ब्रह्मपुरुष हैं, स्वर्गलोकके द्वारपाल हैं; और यह द्वदय स्वर्गलोकका तोरणद्वार है— जाननेवालोंके लिये ब्रह्मप्राप्तिका द्वार, पर न जाननेवालोंके लिये निरोध-स्थान। यह आत्माका स्थान है और इसीलिये इसे द्वदय कहते हैं—'द्वदि अयम्' (यह—आत्मा— द्वत्में है)।

हृदयकी एक सौ एक मुख्य नाडियाँ हैं, जो हृद्देशस्थित आत्मसूर्यकी किरणें या रिम्मयाँ हैं। ये पिङ्गल, ग्रुक्त, नील, पीत, रक्त प्रभृति विविध वर्णौवाली और रसवती हैं— इनमें रस भरा हुआ है । आदित्यमण्डलके साथ ये युक्त हैं और ये वर्ण आदित्यके ही हैं। इन नाडियोंकी रारीरमें सर्वत्र गति है और शरीरके बाहर सूर्यमण्डलतक है। इन्हीं नाडियोंके द्वारा इस शरीरका स्वामी शरीरी आत्मा-हृद्देश-स्थित ईश्वर-इस शरीरका धारण, पोषण और संहरण करता है। ये रश्मियाँ ही हमारे अन्तःकरण, प्राण और शरीरकी कर्म-शक्तियाँ हैं। इन रिमयोंके द्वारा ही हृदेशस्य ईश्वर बाह्य जीवनका मधु प्रहण करते हैं। इसीलिये इन्हें भध्वद' कहते हैं। हृद्देशस्य ईश्वर इस शरीरसे उल्क्रमण करते हैं तब इन 'वायुर्गन्धानिवाशयात' अन्तःकरणः द्वारा प्राण और इन्द्रियोंका सार भाग लेकर बाहर निकल जाते हैं। बाह्य जीव जो अपने इन अन्तरात्माको दूँट रहा है वह गाद निद्रामें-जब वह स्वप्न नहीं देखता-इन्हीं रिमयोंमें चला जाता है, दहराकाशमें हृदयमन्दिरके द्वारपर सो रहता है; पर उसे इस गर्भ-मन्दिरमें आसीन ईश्वरके दर्शन नहीं होते। मरणकालमें बाह्य जीव इन्हीं रिक्मयोंसे बाहर निकलता है । इन रश्मियोंके साथ वह आदित्यलोक-तक जाता है, पर वहाँ उसका निरोध होता है; क्योंकि हृदेशस्थित आत्मसूर्यके साथ वह एक नहीं हुआ है। जब वह उसके साथ एक हो जाता है, तब इस हृदय चक्रकी इन एक सौ एक नाडियोंमें जो एक नाडी ऊपरकी ओर चली गयी है उससे वह ऊपरकी ओर जाता और आदित्यमण्डलको भेद-कर अमरत्वको प्राप्त होता है।

इसिलये छान्दोग्य-श्रुति कहती है कि इस ब्रह्मपुरके भीतर दहर (सूक्ष्म) पुण्डरीक-ग्रहके दहर अन्तराकाशमें जो यह आत्मा है वह 'अन्वेष्टव्यम्', 'विजिश्चासितव्यम्' है; उसकी ढूँढ़ना चाहिये, उसकी विशेषरूपसे जिशासा करनी चाहिये। सबमें यह अन्वेषणबुद्धि नहीं होती, न तीव जिशासा होती है। जिन्हें किसी प्रकारकी जिशासा होती भी है, उनमें

इसके लिये ध्यानादिका जो साधन आवश्यक है, उसे दीर्घकालतक करनेका-सा धैर्य नहीं होताः कितने तो एक कदम आगे बढ़नेके पहले ही लौट पड़ते हैं। पर जो धीर पुरुष इसके साधनका दीर्घकालतक निरन्तर सत्कारपूर्वक सेवन करते हैं, उन्हें अवश्य लाभ होता है। इस सम्बन्धमें इन्द्र और विरोचनकी कथा सुप्रसिद्ध है। देवराज इन्द्र और दैत्यराज विरोचन दोनों ही इस अपहतपाप्मा, अजर, अमर, अशोक आत्माकी खोजमें इस आशासे प्रजापतिके पास गये थे कि इस आत्माको पाकर हमलोग समस्त लोक और समस्त भोग प्राप्त कर लेंगे । पर दोनोंकी अन्वेषणवृद्धि और जिज्ञासामें बड़ा अन्तर था। विरोचनकी इच्छा भौतिक भोग और प्रभुत्व पानेकी थी और आत्माकी जिज्ञासा उस भोग और प्रभुत्वके साधनरूपसे थी । इन्द्रकी इच्छा सत्यको, आत्मस्वरूपको जाननेकी थीः आत्मा वहाँ साधन नहीं, साध्य था। इसलिये प्रजापतिने जब कहा कि आँखोंमें यह जो पुरुष दिखायी देता है, यही आत्मा है तो इस वाक्यका मर्म न समझकर विरोचन यह जानकर ही सन्त्रष्ट हो गया कि इमारा शरीर ही तो हमारा आत्मा है, इसीका प्रभत्व होना चाहिये, यही सब सुख प्राप्त करनेका साधन है, यही अमर अजर, अभय ब्रह्म है । उसकी जिज्ञासा इतनेसे ही परिवृक्ष हो गयी । संसारमें प्रायः आत्माके विषयमें ऐसी ही जिज्ञासा हुआ करती है । पर इन्द्र इतनेसे सन्तुष्ट नहीं हुआ । उसने जामत्, स्वप्न और सुषुप्ति-तीनों ही अवस्थाओंमें प्रजापतिके यहाँ एक सौ एक वर्ष ब्रह्मचर्यपूर्वक रहकर अन्वेषण किया और यह देखा कि इन तीनों ही अवस्थाओंमें हम अपने आपको जो कुछ समझते हैं, वह आत्मा नहीं है। तब अन्तमें गुरुप्रसादसे इन्द्रको यह बोध हुआ कि हृद्देशस्थित ईश्वर ही आत्मा है और वही अपने मायाचकपर इन अन्त:-करण, प्राण और शरीरको चढाकर चला रहा है।

इस आत्मप्राप्तिका साधन श्रुति बतलाती है कि ब्रह्मचर्य है। ब्रह्मचर्य केवल वीर्यरक्षण नहीं है, यद्यपि ब्रह्मचर्यका यह अत्यन्त आवश्यक और सबसे प्रथम अक्स है। इसके विना मनुष्य देव बनना तो दूर रहा, दैत्य भी नहीं बन सकता। परन्तु ब्रह्मचर्य इतनेसे ही पूरा नहीं होता; यदि होता तो इन्द्रकी-सी अन्वेषणबुद्धि और विजिज्ञासा विरोचन-को भी प्राप्त हुई होती, क्योंकि वह भी तो प्रजापतिके यहाँ ३२ वर्ष ब्रह्मचर्य-पालन करके ही रहा था। द्यारीरमें उसकी जो आत्मबुद्धि थी, वह इस ब्रह्मचर्यसे नहीं पलटी; बिस्क प्रजापतिके उपदेशको उसने उल्टा ही समझा और शरीरमें उसकी आत्मबुद्धि और भी हद हो गयी। तात्पर्य, ब्रह्मचर्य ब्रह्मका समग्र साधन है जिसके यहा, इष्टा, सत्त्रायण, मौन, अनाशकायन और अरण्यायन-ये छः अङ्ग हैं । वीर्यरक्षणरूप ब्रह्मचर्यका पालन करते हुए हुद्देशस्थित आत्माको बरण करना और तत्त्रीत्पर्य ही सब कर्म करना यह है। इस यहके द्वारा उन्हें अपना इष्ट बनाना, उन्हें पूजना और उनके भावते भावित होना इष्ट है। लोकोपकारार्थ बाग-बगीचे लगाना या अन्य सभीते और सखसाधन निर्माण करनेको भी इष्ट कहते हैं। सत्को ही अपना त्राता जानकर सत्का ही सङ्ग करना, सत्पर्वशोका सङ्ग करना अथवा ज्ञान-सत्त्रादिकोंमें जाकर सत्सङ्क करना सत्त्रायण है। आत्मस्वरूपका मनन करना, अन्यथा भाषण न करना और सभी वृत्तियोंको इस मननमें मौन रखनेका अभ्यास करना मौनरूप ब्रह्मचर्य है। आत्माको ही अपना आश्रय जानकर भूख-प्यास भूल जाना, उपवास रहना अथवा स्वयं न खाकर वैश्वानर आत्माको ही भोग लगाना अनाशकायन ब्रह्मचर्य है। फिर अनिकेत होना, गृहका या जनपदका आश्रय न कर निर्जन वनमे एकान्तवास करना अरण्यायन ब्रह्मचर्य है। अरण्यायनके प्रसङ्गमें श्रुतिने कहा है कि 'अर' और 'ण्य'-दो समुद्र हैं। यहाँसे आगे युलोक है। वहाँ 'ऐरंमदीय' सरोवर है। सोमसवन अश्वत्थ वृक्ष है । वहीं ब्रह्माकी अपराजिता पुरी है, उसमें प्रभु-विनिर्मित हिरण्यमय मण्डप है । यहाँतक सारा रास्ता ब्रह्मचर्य ही है।

इस प्रकार ब्रह्मचर्यगलन करते हुए साधक जब हृदय-की गुहामें ईश्वरका ध्यान करता है, तब उसे उस ईश्वरस्वरूप-के उत्तरोत्तर अधिकाधिक स्पष्ट और तेजोमय रूपमें दर्शन होने लगते हैं। उपनिषदोंमें इन तेजोमय रूपोंके विविध वर्णन हैं। शिवगीतामें लिखा है कि केशके अग्रभागको काटकर उसके सौ भाग किये जायँ और ऐसे एक भागके फिर और सौ भाग किये जायँ तो जितना सूक्ष्म वह भाग होगा, उतनी ही सूक्ष्म यह आत्मज्योति है। श्वेताश्वतर और कठादिमें इस अन्तरात्माको अङ्गुष्टमात्र कहा है। योगशिखो-पनिषद्में इसे प्दीपज्वालेन्दुख्वातिवद्युन्नक्षत्रभास्वराः' अर्थात् दीपज्वाला, चन्द्र, जुगन्, विद्युत्, नक्षत्रादि रूपोंमें इस आत्मज्योतिका दिखायी देना वर्णित हुआ है। कहीं इसके धान, जी, सरसों और साँवा या साँवेकी कनीके बराबर होनेका भी वर्णन है। पर यह आत्मा वही आत्मसूर्य है, जो

व्यष्टिदेहके एक देशमें स्थित होकर भी सारे देहको प्रकाशित करता है-जैसे बाहरके इस जगत्में नभोमण्डलके एक देशमें स्थित रहकर भी यह ऑदित्य समस्त जगत्को प्रकाशित करता है। यह आदित्य यहाँसे बहत दर होनेके कारण पृथ्वीकी दृष्टिमें सरसोंके एक दानेके बराबर देख पड़ता है, यद्यपि है वह इस प्रथ्वीसे करोड़ों गुना बड़ा । उसी प्रकार यह आत्मज्योति भी दहराकाशमें दूरसे छोटी देख पहती है। परन्त कृष्णयजुर्वेदीय तैत्तिरीय आरण्यकमें इसका इस प्रकार वर्णन है कि यहाँ अर्थात 'इस अघोमुख इत्कमलमें यह विश्वका आयतन ( जिसमें सारा विश्व है ), जिसे महत् कहते हैं, अनेकों ज्वालाओंके साथ घघक रहा है। इसमेंसे चारों ओर रिसम्याँ निकलकर फैल रही हैं। इस धवकते हुए अभिके बीचमें एक सूक्ष्म सुधिर (छिद्र) है, उसीमें यह सारा जगत् प्रतिष्ठित है । उस सुधिरके बीचमें एक महान् अग्नि है, जिसमेंसे असंख्य ज्वालाएँ निकलकर विश्वको व्याप रही हैं। यह अग्नि विश्वतोमुख है। यही अग्नमुक् है, यही सब देवताओं के पास उन-उनका यहामाग पहेंचा देता है। यह अजर है, कवि है। इसीकी किरणें ऊपर-नीचे सब तरफ फैली हुई हैं। इस महान् अग्रिके बीचमें एक अत्यन्त सक्स विद्विशिखा है, जो ऊपरकी ओर चली गयी है।

यह नीले मेघके अंदर चमकनेवाली विद्युक्तेखाके समान दीसिवाली धानके बीचके टूंग-सी पतली, पीली और स्कमता-की सक्षात् उपमा है। इस शिखाके बीचमें परमात्मा व्यवस्थित हैं। वही ब्रह्म हैं, वही शिव हैं, बही हिर्र हैं, वही अक्षर परमस्वराट् हैं।

तात्पर्यरूपसे कठोपनिषद्में शाण्डिल्य ऋषि कहते हैं कि, 'इस युलोकके परे जो परम ज्योति विश्वके पृष्ठपर, सबके पृष्ठपर, उत्तमोत्तम लोकोंके ऊपर जगमगा रही है वह निश्चय ही वही है जो हृदयके भीतर पुरुषकी ज्योति है। हृदयके भीतर यह जो मेरा आत्मा है वह धानसे, जौसे, सरसांसे, सावांसे या सावांकी कनीसे भी छोटा है और पृथिवी, अन्तरिक्ष तथा युलोकसे अथवा इन सबको एक साथ जोड़कर उससे भी बड़ा है। यह सर्वकर्मा, सर्वकाम, सर्वगन्य, सर्वरस, सर्वमिदंको सब ओरसे व्यापनेवाला मेरा आत्मा मेरे अन्तर्हृदयमें स्थित है।

गीतामें भगवान् इसी अन्तर्ह्दयमें स्थित ईश्वरकी सर्वभावेन शरण लेनेका उपदेश करते हैं और इसीको उन्होंने 'गुह्मादुह्मतर' शान कहा है । यही परा शान्ति और शाश्वत स्थानकी प्राप्तिका साधन है । यही दहर-विद्या है । लोकमङ्गल और लोकमङ्गलकारी परात्पर भगवान्का यही मिलनस्थान है ।

# यह सौदा करो

यह सौदा सतभाय करो परभात रे।
तन मन रतन अमोल बटाऊ साथ रे॥
बिछुर जायँगे भीत मता सुन लीजिये।
बहुरि न मेला होय कहो क्या कीजिये॥
सील सँतोष बिबेक तथा के धाम हैं।
ग्यान रतन गुलजार सँघाती राम हैं॥
धरम धजा फरकंत फरहरें लोक रे।
ता मध अजपा नाम सु सौदा रोक रे॥
चलै बनिजवा ऊट हंठ गढ़ छाँड रे।
हरे हाँरे कहता दास गरीब लगै जम डाँड़ रे॥

---ग**रीवदा**सजी

## उपकोसलविद्याका रहस्य

( लेखक--श्रीनरसिंद्याचार्यजी वरखेडकर)

यस्त्यानःबादिदं चश्चरसङ्गं सर्ववस्तुःभिः । स वामनः परोऽस्माकं गतिरिःयेव चिन्तयेत् ॥% (वामनपुराण)

छान्दोग्य उपनिषद्में यह आख्यायिका मिलती है-कमलायनके पुत्र उपकोसल ब्रह्मचर्यके उद्देश्यसे सत्यकाम नामक गुरुकी सन्निधिमें निवास करते थे। उन्होंने बारह वर्षतक आचार्यकी अमियों ( गाईपत्य, दक्षिणामि अन्याहार्य-पचन और आइवनीय ) की सेवा की । सत्यकाम अपने और शिष्योंको वेदोंका अध्ययन कराते, केवल एक उपकोसलको नहीं कराते । अपनी धर्मपत्नीके बार-बार कहनेपर भी उपकोसलको विद्याका उपदेश किये विना ही वे कहीं अन्यत्र चले गये । अनतक विद्या प्राप्त न होनेके कारण उपकोसलको बड़ी चिन्ता हुई, वे व्याधिप्रस्त हो गये। आचार्यपत्नीके बार-बार भोजनका आग्रह करनेपर भी उन्होंने भोजन नहीं किया। जब ब्रह्मचारी उपकोसलने इस प्रकार भोजनका परित्याग कर दिया और मौन प्रहण कर लिया, तब तीनों अग्नियोंने दया-परवश होकर आपसमें सलाह की कि इमलोग इस ब्रह्मचारीको विद्याका उपदेश करें। इसके बाद तीनोंने मिलकर विद्याका उपदेश किया--

'प्राणो ब्रह्म, कं ब्रह्म, खं ब्रह्मित।' ( छा॰ ४। १०।४)
अर्थात् प्राण ब्रह्म है, सुख ब्रह्म है, आकाश ब्रह्म है।
इस प्रकार एक साथ उपदेश करनेके पश्चात् प्रत्येकने एकएक विद्याका उपदेश किया। गाईपत्यने कहा—

य एष आदित्ये पुरुषो दृज्यते, सोऽहमस्मि, स एवा-हमस्मि ।

े 'सूर्यमें जो यह पुरुष दीख रहा है, वह मैं हूँ, वहीं मैं हूँ।'

दक्षिणामि अन्याहार्यपचनने कहा-

य एष चन्द्रमसि पुरुषो दश्यते, सोऽहमस्मि, स एबाहमस्मि।

'जो यह चन्द्रमामें पुरुष दीख रहा है, वह मैं हूँ, वही मैं हूँ।'

आहवनीयने कहा---

य एष विद्युति पुरुषो दृश्यते, सोऽहमस्मि, स प्वाहमस्मि।
'विद्युत्में जो यह पुरुष दीख रहा है, वह मैं हूँ, वही
मैं हूँ ।

इस प्रकार अग्नियोंने एक साथ और अलग-अलग एक-एक विद्याका उपदेश करके कहा—'एषा सोम्य तेऽस्म-दिद्यात्मविद्या चाचार्यस्तु ते गतिं वक्ता।' 'हे सोम्य, यह तुम्हें हमने अपनी विद्या (अग्निविद्या) और आत्मविद्याका उपदेश किया; आचार्य सत्यकाम तुम्हारी गतिका उपदेश करेंगे।' इतनेमें सत्यकाम छौट आये। उपकोसलसे सब वृत्तान्त सुनकर उन्होंने विद्याके उपदेशकी प्रतिज्ञा की, उसमें आदरभाव उत्यक करनेके लिये उसकी प्रशंसा की और फिर इस प्रकार उपदेश किया—

य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यत एष आत्मेति होवाचैतद-मृतमभयमेतद्वहोति (छा० ४।१५।१)

'नेत्रमें जो यह पुरुष दीख रहा है, यह आत्मा है; यह अमृत एवं अभय है, यह ब्रह्म है।

इस प्रकार यहाँ इतनी विदाएँ हुई--

१—तीनों अभियोंके द्वारा मिलकर उपदेश की हुई आत्मविद्या।

२—गाईपत्य अग्निके द्वारा उपदिष्ट आदित्यपुरुष-विद्या ।

३-अन्वाहार्यपचन दक्षिणामिके द्वारा अनुशिष्ट चन्द्र-पुरुष-विद्या ।

४-आहवनीय अग्रिके द्वारा कही हुई विद्युत्पुरुषविद्या । इन्हीं विद्याओंको अग्रिप्रोक्त और अग्रयन्तर्यामिविषयक होनेके कारण अग्निविद्या कहते हैं।

५—सत्यकामके द्वारा उपदिष्ट अक्षिपुरुष-विद्या । इन पाँचों विद्याओंको उपकोसलने प्राप्त किया, इसलिये इन्हें उपकोस्लविद्या कहा जाता है ।

इनमेंसे अग्नियोंने मिलकर जिस आत्मविद्याका उपदेश किया—'प्राणो ब्रह्म' इत्यादि—उसका विषय जीव नहीं है; किन्तु जीवसे मिन्न पूर्णज्ञान, पूर्णानन्द, पूर्णशक्ति, सर्वव्यापक परमात्मा ही उसके विषय हैं—यह बात निर्विवाद है। इसीसे 'सुखविशिष्टामिधानादेव च' इस सूत्रमें सुन्नकार भगवान् व्यासने 'प्राणो ब्रह्म' इत्यादि श्रुतिको परमात्मविषयक मानकर उसके समान विषाली अक्षिपुरुषविद्याको भी परमात्म-विषयक ही सिद्ध किया है।

ये नेत्र जिनके निवासस्थान द्दोनेके कारण सब वस्तुऑसे असङ्ग है, वे परतस्व वामन दमारी गति है—-पेसा चिन्तन करना चाहिये।

'य आदित्ये तिष्ठम् आदित्यादन्तरो यमादित्यो न वेद यस्यादित्यः ज्ञरीरं य आदित्यमन्तरो यमयत्येष त आस्मा-न्तर्योग्यसृतः ।'

'योऽझी तिष्ठक्षप्नेरन्तरो यमिर्झनं वेद यस्ताझः शरीरं योऽझिमन्तरो यमयरयेष त आस्मान्तर्योग्यस्तः ।'

. 'जो सूर्यमें रहकर सूर्यसे भिन्न है, जिसको सूर्य नहीं जानता, सूर्य जिसका शरीर है, जो सूर्यमें रहकर उनका नियमन करता है, यह तुम्हारा अन्तर्यामी अमृत आत्मा है।'

जो अग्निमें रहकर अग्निसे भिन्न है, अग्नि जिसको नहीं जानते, अग्नि जिसका शरीर है, जो अग्निके भीतर रहकर अग्निको नियन्त्रित करता है, यह तुम्हारा अन्तर्यामी अमृत आत्मा है।'

—इन श्रुतियोंमें, जो कि अन्तर्यामिब्राझणके नामसे प्रसिद्ध हैं, आदित्य पुरुषका अभिषे भेद और अभिके अन्तर्यामीसे अभेद दिखलाया गया है। अभि और आदित्य पृथक् पृथक् हैं, परन्तु दोनोंका अन्तर्यामी एक है।

'अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धर्मव्यपदेशात् ।' 'शारीरख्रोभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयते ।' ( ब्रह्मसूत्र )

—इन सूत्रों में सूत्रकारने इस बातका समर्थन किया है कि अग्नि आदि जीवोंसे अत्यन्त भिन्न तथा ब्रह्मादि सब जीवोंके अन्तर्यामी भगवान् नारायणका सर्वान्तर्यामित्व ही अन्तर्यामिन्नाह्मणमें प्रतिपादित हुआ है । इसिलये 'य एप आदित्ये पुरुषः' इत्यादि वाक्योंमें जो 'अस्मत्' (मैं) शब्द है, वह अन्तर्यामिपरक ही है। यदि उन्हें अग्निपरक मानें तो अन्तर्यामिन्नाह्मणकी श्रुतियों तथा उपर्युक्त स्त्रोंसे विरोध आता है। इसिलये ऐसा समझना चाहिये कि अग्नियोंके द्वारा अलग-अलग उपदिष्ट तीनों विद्याओंमें जीवोंसे भिन्न, अग्नि, सूर्य, चन्द्र, विद्युत्के अन्तर्यामी नारायणका ही प्रतिपादन हुआ है, जीवका नहीं।

श्रीराङ्कराचार्यने भी इसी अर्थका समर्थन किया है---

य एषोऽक्षिणि पुरुषो दश्यते ..... इत्यादि श्रूयते, तश्र संशयः—प्रतिबिम्बारमास्यधिकरणं निर्दिश्यतेऽथवा विज्ञानात्मा उत देवतात्मा इन्द्रियस्यधिष्टानमथवा ईश्वर इत्यारम्य, एवं प्राप्ते नृमः परमेश्वर एवाक्षिणि अभ्यन्तरः पुरुष इहोपदिष्ट इति, कस्मात् १ उपपत्तेः । उपप्रति हि परमेश्वरे गुणजातमिहोपदिश्यमानम् । आस्प्रस्वं तावन्युक्यया वृत्त्या परमेश्वरे उपप्रचते स आत्मा, तत्त्वमसीति श्रुतेः । असृतस्वाभयस्वे च तस्मिन्न सङ्गुन्युते .....। तस्मिन्न- सृतस्वादीनां गुणानां न छायारमिन प्रतीतिः ....। समानश्च विज्ञानारमन्यपि असृतस्वादीनां गुणानामसम्भवः .....देवता-सम्भक्तः असृतस्वं तावस सम्भवति ....। असृतस्वादयोऽिष न सम्भवन्ति । ऐश्वर्यमपि परमेश्वरायत्तं न स्वाभाविकम् । तस्मात् परमेश्वर एवाश्वरूषानः प्रत्येतव्यः ।'

शारीरकमाष्यके उक्त अवतरणमें आचार्यने अिक्षस्य परमेश्वर जड भूतों और जीवोंसे विलक्षण हैं, इस बातका समर्थन किया है।

'यः पृथिव्यां तिष्ठन्', 'यश्चक्षुषि तिष्ठन्', 'य आदित्ये तिष्ठन् ।'
— इत्यादि अन्तर्यामिब्राह्मणके भाष्यमें भी उन्होंने यही कहा
है कि ब्रह्मादि सब भूतोंके अन्तर्यामी नारायण ही चक्षुमें स्थित
एवं चक्षुके अधिष्ठातु-देवताके नियामक हैं—

'य ईहर्गाश्वरो नारायणारूयः पृथिवीं पृथिवीदेवतां यमयति नियमयति स्वस्थापारे ।' इत्यादि ।

यही कारण है कि 'श्रीशङ्कराचार्य विरोचनके पक्षपोषक हैं' इस शङ्काका निराकरण करनेके लिये श्रीशङ्कराचार्यके भक्त विद्वन्मूर्धन्य श्रीरामसुब्रहाण्यशास्त्रीने अपने श्रीशाङ्कर-भाष्यभावगाम्भीर्यनिर्णय नामक ग्रन्थमें लिखा है—

शास्त्राणां भेद एव श्रुतिशिखरगिरामागमानाञ्च निष्टा साकं सर्वेः प्रमाणैः स्मृतिनिकरमहाभारतादिप्रबन्धेः । तन्नैव ब्यासस्त्राण्यकुटिलविधया भान्ति तात्पर्यवन्ति पुत्रेराचार्यरत्नेरपि परिजगृहे शङ्करायैः स चापि ॥

सब प्रमाणों स्मृति और महाभारत आदि प्रवन्धोंके साथ वेदों, उपनिषदों, तन्त्रों और शास्त्रोंकी भेदमें ही निष्ठा है। व्याससूत्र भी सीधे-सीधे भेदमें ही तात्पर्य रखनेवाले हैं। आचार्यरल भगवान् श्रीशङ्कराचार्यने भी वही स्वीकार किया है। इससे सिद्ध होता है कि उपनिषदों, व्याससूत्रों एवं शाङ्करभाष्यका भी जीव एवं ईश्वरके भेदमें ही तात्पर्य है।

यद्यपि श्रीशङ्कराचार्यने स्थान-स्थानपर जीव और ईश्वरकी एकताका वर्णन किया है, तथापि 'मुक्तोपसृप्यव्यप-देशात्' 'कर्मकर्जु व्यपदेशाख' इत्यादि सूत्रोंकी व्याख्या करते समय 'यह तत्त्व अविद्या, राग, द्वेष आदि दोषोंसे मुक्त पुरुषोंके द्वारा गम्य है-इस प्रकार व्यपदेश होता है, ऐसा स्वीकार किया है। मुण्डकोपनिपद् (३।२।८) में— 'तथा विद्वाकामरूपाद् विमुक्तः परात्परं पुरुषसुपैति दिण्यम्।'

'नाम-रूपसे विमुक्त विद्वान् परात्पर दिव्य पुरुपको प्राप्त होता है ।' इन वचनोंमें मुक्त और ज्ञानी पुरुषोंके द्वारा जो परमात्माको गम्य और प्राप्तव्य कहा गया है, यही कर्म-कर्नु-व्यपदेश है । यहाँ उपास्य परमात्माको कर्म अथवा प्राप्यरूपसे और उपासक मुक्त पुरुषको कर्ता अथवा प्राप्यरूपसे कहा गया है। 'उपैति' का अर्थ है—प्राप्त करता है। यदि मुक्त पुरुष और परमात्मामें अभेद होता तो एकको प्राप्य और दूसरेको प्राप्त करनेवाला कहना ठीक नहीं होता। इन श्रुतियोंको गौण कहना भी युक्तियुक्त नहीं है, क्योंकि वास्तविक भेद स्वीकार कर लेनेसे इनकी मुख्यता बन जाती है। काल्पनिक भेदका स्वीकार, जो कि अगतिक गति है,

कल्पक अविद्या न होनेके कारण युक्त नहीं है—इस अभिप्रायके मुक्त पुरुष और ईश्वरमें भेद सिद्ध करनेवाले बहुत-से वाक्य शाङ्करभाष्यमें मिलते हैं। इसलिये श्रीशङ्कराचार्यका तात्पर्य जीव-ईश्वरके अभेदमें नहीं है, ऐसा प्रतिपादित होता है। और ऐसा होनेपर सभी वेदान्ती धर्माचार्योंका एकमत सम्पन्न हो जाता है।

## शाण्डिल्यविद्या

( लेखक--श्रीश्रीधर मजूमदार, एम्० ए० )

उपनिषदों में सर्वव्यापक सर्वान्तर्यामी सर्वात्मा ब्रह्मके चिन्तन और साक्षात्कारके लिये कई प्रकारके साधनोंका विधान किया गया है। इनमेंसे एक साधन, जिसका छान्दोग्योपनिपद्में उल्लेख है, शाण्डिल्यविद्याके नामसे प्रसिद्ध है। इसका जिक शतपथ ब्राह्मणमें भी हुआ है। प्राचीन प्रन्थों में महर्षि शाण्डिल्यका नाम कई जगह पाया जाता है। उनके नामके साथ एक उपनिपद् (शाण्डिल्योपनिपद्) का भी सम्बन्ध है। वे शाण्डिल्य-भक्तिस्त्रोंके प्रणेता होनेसे भक्ति-दर्शनके भी आचार्य बताये जाते हैं। किन्तु यह निश्चय नहीं किया जा सकता कि ये सब एक ही व्यक्ति हैं या अनेक।

शाण्डिल्यिविद्यामें जो उपासनाका क्रम व्यक्त किया गया है, वह नीचे लिखी श्रुतियोंमें बताये गये आधारोंपर अवलिम्बत है—

'सर्वं खिल्वदं महा तज्जलानिति शान्त उपासीत । अथ खलु कतुमयः पुरुषो यथाकतुरिसँहोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेरय भवति स कतुं कुर्वात'॥ १॥

'मनोमयः प्राणशारीरो भारूपः सत्यसङ्कलप आकाशास्मा सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः सर्वमिदमन्यात्तो-ऽवाक्यनादरः'॥ २॥ ( छान्रोग्य० ३।१४ )

अर्थात् यह सारा संसार निःसन्देह ब्रह्म है। यह उसीसे उत्सन्न होता, उसीमें रहता और चेष्टा करता तथा अन्तमें उसीमें ठीन हो जाता है। अतः शान्तभावसे उस (ब्रह्म) की उपासना करनी चाहिये। मनुष्यका वर्तमान जीवन उसके पूर्वसङ्कल्यों और कामनाओंका परिणाम है तथा इस जीवनमें यह जैसा सङ्कल्प करता है, वैसा ही वह यहाँसे जानेपर बन जाता है। अतः उसे उस ब्रह्मका ध्यान करना चाहिये जो मनोमय अर्थात् विचारकी दृष्टिसे पूर्ण है, जो प्राणमय अर्थात् उसकी प्राण-शक्तिके द्वारा व्यापार करनेवाला है, जो प्रकाशरूप, सत्यसङ्कल्प, आकाशके समान व्यापक तथा सम्पूर्ण कर्म, सम्पूर्ण कामना और सब प्रकारके गन्ध एवं रसींका अधिष्ठान है, जो इस सारे जगत्को घेरे हुए है तथा वाणी और आसक्तिसे रहित है ॥ १-२॥ तथा—

'एष म आस्मान्तर्हृदयेऽणीयान् व्रीहेर्वा यवाद्वाः सर्षपाद्वा स्यामाकाद्वा स्यामाकतण्डुलाद्वेष म आस्मान्तर्हृदये ज्यायान् पृथिष्या ज्यायानन्तरिक्षाज्ज्यायान्दिवो ज्यायानेभ्यो लोकेभ्यः' ॥ ३ ॥

'सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः सर्वमिदमभ्यातो-ऽवाक्यनादर एष म आत्मान्तर्हृदय एतद्रह्मौतमितः प्रेत्याभि-सम्भवितास्मीति यस्य स्थादद्वा न विचिकित्सास्तीति ह स्माह शाण्डिल्यः शाण्डिल्यः' ॥ ४ ॥ ( छान्दोग्य० ३।१४ )

यह हृदयमें रहनेवाला मेरा आत्मा है। यह धानसे, यवसे, सरसींसे, त्यामाकसे और त्यामाकतण्डुल्से भी सूक्ष्म है; एवं हृदयमें रहनेवाला यह मेरा आत्मा प्रव्यीसे, अन्तरिक्षसे, युलोकसे और इस सम्पूर्ण विश्वसे भी बढ़ा है।। इ ॥ इसीसे सारे कर्मोंका, सारी कामनाओंका, समस्त गन्धोंका और सब प्रकारके रसींका आविर्भाव होता है। यह विभु, वाणीरहित एवं असङ्ग है। यह हृदयके भीतर रहनेवाला मेरा आत्मा है। यही बहा है। इस लोक अथवा देहसे मुक्त होकर मैं नि:सन्देह इसीको प्राप्त करूँगा। ऐसा जिसका निश्चय है, उसे नि:सन्देह ब्रह्मकी प्राप्ति होगी—ऐसा महर्षि शाण्डिल्यका मत है॥ ४॥

इस शाण्डिल्यविद्याका अभ्यास करनेवाले साधकको, जहाँ भी उसका चित्त नाता है, ब्रह्मका ही साक्षात्कार होता है। वह अपने चित्तको सर्वान्तर्यामी एवं न्यापक ब्रह्मके साथ अभिन्न कर देता है। वह अपने प्राणोंका भी उसीके साथ अभेद कर देता है। वह अपने प्राणोंका भी उसीके साथ अभेद कर देता है, जो प्रकाशस्वरूप और स्वयंज्योति है। इस विद्याका साधक दृश्यमान विभिन्न नीवोंके एकमात्र अभिक्ष आत्मा उस परमात्मामें और अपने व्यष्टि आत्मामें अणुमात्र भी भेद नहीं समझता। वह पूर्णतया ब्रह्मानन्दमें मा रहता है।

## तान्त्रिक दृष्टि

( लेखक--महामहोपाध्याय पं ० गोपीनाथजी कविराज हम् ० ए० )

(१)

किसी साधनाके विषयमें आलोचना करनेके लिये सबसे पहले उसकी आनुपिक्क दृष्टिके साथ परिचय कर लेना आवश्यक है। दृष्टिसे ही लक्ष्यका निर्देश होता है। लक्ष्य निर्दिष्ट न होनेतक साधनाकी चेष्टा उन्मत-प्रलापके समान अर्थहीन होती है, क्योंकि लक्ष्य तथा उसकी प्राप्तिके उपायको जानकर उसका यथाविधि अनुश्तीलन करना ही साधना है। अतः तान्त्रिक साधनाको समझनेके लिये तान्त्रिक दृष्टिके साथ परिचित होनेकी उपयोगिता माननी पद्धती है। पूर्ण और अपूर्ण भेदसे दृष्टि दो प्रकारकी है। अपूर्ण दृष्टिसे जो लक्ष्य जान पद्धता है पूर्ण दृष्टि होनेपर वह साध्य नहीं गिना जाता—वह प्रकृत लक्ष्यका एक अंश्व ही जान पद्धता है। परन्तु आलोचनाके लिये इन दोनों ही दृष्टियोंकी मर्यादा रखनी आवश्यक है। साधनाकी परिपक्षतासे अपूर्ण दृष्टिका पर्यवसान पूर्ण दृष्टिमें ही होता है।

(२)

जिस प्रकार बौद्धगण बुद्ध, धर्म, तथा सङ्घ-त्रिरत (तीन रत्न )स्वीकार करते हैं वैसे ही भेदवादी तान्त्रिक आचार्यगण भी शिव, शक्ति और बिन्दु—ये तीन रत्न मानते हैं। \* ये ही समस्त तत्त्वींके अधिष्ठाता एवं उपादानरूपसे प्रकाशमान हैं।

• कामिक, रीरव, स्वायम्भुव, मृगेन्द्र आदि आगमीमें तथा अधोरिश्चिव, सधोजात, रामकण्ट, नारायणकण्ट आदि आजायोंके प्रत्योंमें इसका विश्वेष विवरण मिलता है। इसके मूलमें मेददृष्टि रहती है। अमेदवादी आगम और आजायोंके प्रत्योंमें न्यूनाधिव-रूपसे दूसरी तरहका विवरण भी है। इसका मूल कारण दृष्टिमेद हो है। शान्तगण प्रधानतः अद्वैतवादी हैं। शैव सम्प्रदायमें देत और अदैत दोनों ही प्रकारकी दृष्टियों है। प्रसिद्धि ऐसी है कि शिवके ईशानादि पाँच मुखोंसे ही समस्त मूल तन्त्रोंका आविर्भाव हुआ है। उनमें मेदमधान श्चिवतन्त्र दस हैं, मेदामेदप्रधान हृद्धतन्त्र अठारह हैं। ईशान, तसुहब पवं सधोजात—इन तीनों मुखोंमेंसे प्रत्येककी उद्भृत और उद्भवोन्मुख—ये दो अवस्थाएँ हैं। इस प्रकार अलग-अलग तीन मुखोंसे छः तन्त्रोंका आविर्माव हुआ है। इसके पश्चात दोन्दो मुखोंसे मिलनेसे (अर्थात ईशान+त्यवण, ईशान+त्योजात एवं

शुद्धतत्त्वमय कार्यात्मक शुद्ध जगत्का उपादान बिन्दु है तथा कर्ता शिव है और करण शक्ति है। अशुद्ध तत्त्वमय जगत्में भी परम्परासे शिव और शक्ति ही कर्ता एवं करण हैं तथा निवृत्ति आदि कलाओं के द्वारा बिन्दु आधार है। बिन्दुका ही दूसरा नाम महामाया है। शब्दब्रह्म, कुण्डलिनी, विद्याश्वक्ति, अनाहत और व्योम—इन विचित्र सुखमय भुवन और भोग्यादिक रूपमें परिणत होकर यही शुद्ध जगत् उत्सब्ध करता है। भोगार्थी साधक भौतिक दीक्षां के प्रभावसे इस आनन्दमय राज्यमें प्रवेशका अधिकार प्राप्त करता है। किन्तु जो पहलेसे ही इस महामायांके राज्यके सुखभोगकी इच्छा नहीं रखते वे नैष्ठिक दीक्षा प्राप्त करके शक्तिके साथ नित्य मिले हुए शिवस्वरूप साक्षात् परमेश्वरको उपलब्ध करते हैं।

विन्दु धुन्ध होकर जिस प्रकार एक ओर गुद्धदेह, इन्द्रिय, भोग और भुवनके रूपमें परिणत होता है, जिसे कि 'गुद्ध अध्या' कहते हैं, उसी प्रकार दूसरी ओर यही शन्दकी भी उत्पत्ति करता है। शन्द सूक्ष्म-नाद, अक्षर विन्दु और वर्णभेदसे तीन प्रकारका है। सूक्ष्म-नाद अभिधेय बुद्धिका कारण एवं विन्दुका प्रथम प्रसार है। यह चिन्तनग्रून्य है। अक्षर-विन्दु सूक्ष्म-नादका कार्य और परामर्शज्ञानस्वरूप है। यह मयूराण्डरस-न्यार्यकी तरह अनिर्वचनीय है। आकाश

सबोजात नित्युरुषसे ) तीन तन्त्र होते हैं। फर तीनोंके मिलनेसे एक तन्त्र और होता है। इस प्रकार कुल तन्त्र दस हैं। ये मेद-प्रधान हैं। इसी तरह अठारह मेदामेदतन्त्र भी समझने चाहिये। वे पूर्वोक्त तीन मुखोंके साथ वामदेव और अधोर नामके दो मुखोंके व्यष्टि और समष्टिमावसे मिलनेसे अधवा केवल वामदेव और अधोर हन दो मुखोंसे ही उत्पन्न होते हैं। इस जगह इसकी विशेष प्रक्रिया नहीं दिखायी जाती है। यह जो शिवज्ञान और रुद्रज्ञान नामक दो ज्ञानोंको बात कही गयी है वह कर्ष्वस्नोतके अन्तर्गत है। अमेद-ज्ञान या मैरवागम शिवके दक्षिण मुख अधवा योगिनी-वक्त्रसे अभिव्यक्त होता है—यह शिवशिक्त स्वाप स्वयं अद्यस्वमाव-विशिक्त है।

 जिस प्रकार मयूरके अण्डेके रसमें उसके पश्चोंके तरह-तरहके रंग अभिक्रमावसे अञ्चलकपसे रहते हैं उसी प्रकार अखर

......क्ष्माण्डेति चतुर्यकम् । पञ्चमं स्कल्पमातेति षष्ठं कात्यायनीति च ॥

नबहुर्गा

कल्याण

और वायुरे श्रोत्रप्राह्म वर्णात्मक स्थूल शब्द उत्पन्न होता है। कालोत्तर तन्त्रमें लिखा है---

### स्थूलं शब्द इति प्रोक्तं सूक्ष्मं चिन्तामयं भवेत् । चिन्तया रहितं यतु तत्परं परिकीर्तितम् ॥%

विन्दु जड होनेपर भी शुद्ध है। पाश्चरात्र अथवा भागवतसम्प्रदायान्तर्गत वैष्णव आगममें 'विशुद्ध सस्व' शब्दसे जो कुछ समझा जाता है वही विन्दु है। परमेश्वरके साथ विन्दु अथवा महामायाके सम्बन्धके विषयमें दो प्रकारके मत प्रचटित हैं—

(क) एक प्रतिद्ध मत तो यह है कि शिवकी दो शक्तियाँ हैं—समवायिनी और परिमहरूपा। समवायिनी शक्ति चिद्रूपा, अपिरणामिनी, निर्विकारा और खाभाविकी है। यही शक्तित्व है। यह शिवमें नित्य समवेत रहती है। इन शिव-शिक शौर परिणामशीला है। इसका नाम बिन्दु है। बिन्दुके शुद्ध और अशुद्ध दो रूप हैं। साधारणतः शुद्ध रूपको ही बिन्दु और अशुद्ध दो रूप हैं। साधारणतः शुद्ध रूपको ही बिन्दु और महामाया कहा जाता है। अशुद्ध रूपको नाम माया है। दोनों ही नित्य हैं। अशुद्ध अध्याका उपादानकारण माया है और शुद्ध अध्याका उपादान महामाया है। यही इन दोनोंका अन्तर है। सांख्यसम्मत तत्त्व एवं कलादिक अशुद्ध अध्याके ही अन्तर्गत हैं। यह सब मायाका ही कार्य है। (अबश्य पुरुष या आत्मा नित्य है तथा इनसे विलक्षण है, परन्तु उसमें भी पुरुत्व नामक आवरण रहता है।) मायासे अपरके तत्त्व शुद्ध अध्वाके अन्तर्गत हैं।

(ख) दूसरा मत यह है कि एकमात्र विन्दु ही शुद्ध और अशुद्ध अध्याका उपादान है। इस मतमें माया नित्य नहीं है, किन्तु कार्यरूपा है। महामाया या विन्दुकी तीन अवस्थाएँ हैं—परा, स्क्मा और स्थूला। परा अवस्थाको महामाया, परामाया, कुण्डलिनी आदि नामोंसे कहा जाता है। यही परम कारण और नित्य है। स्क्ष्म और स्थूल—ये दोनों अवस्थाएँ कार्य होनेके कारण अनित्य हैं। महामायाके विश्व अध होनेपर ही उससे शुद्ध धामों तथा उनमें रहनेवाले मन्त्रों (विद्याओं) एवं मन्त्रेश्वरों (विद्येश्वरों) के शरीर और विन्दुम स्थूल वाणाका सम्पूर्ण बांच व्य अध्यक्त हपसे आमन्न होकर रहता है। यही मयूराण्डरस-न्याय है।

स्थूल बिन्दु शब्द कहा गया है, सूक्ष्म चिन्तामय है और
 जो चिन्तनसे भी रहित है वह 'पर बिन्दु' कहा गया है।

सा० अं० ६१---

हिन्द्रयादि रचे जाते हैं। अर्थात् गुद्ध लोकों के संस्थान और देहादि सब साक्षात् महामायाके कार्य हैं। ये गुद्ध मायातीत और उज्ज्वल हैं। महामायाकी सहम या दूसरी अवस्थाका नाम माया है। कलादितत्त्वसमृहका अविभक्त स्वरूप ही माया है। कलादित सम्बन्धके कारण ही द्रष्टा आत्मा भोका पुरुषरूपमें परिणत होता है। मायासे तत्त्व एवं भुवनात्मक कलादि तथा प्रकृति आदि साक्षात् या परम्परारूपसे उत्पन्न होते हैं। सारे अगुद्ध अध्वाका मूलकारण यह माया ही है। आगममें जिस प्रकार इसे 'जननी' कहा है वैसे ही 'मोहिनी' भी कहा गया है। महामायाकी स्थूल या तीसरी अवस्थाका नाम प्रकृति है। यह त्रिगुणमयी है। प्रकृति साक्षात् या परम्परारूमसे भोक्ता पुरुपके बुद्धि आदि भोग-साधनोंको तथा समस्त भोग्य-विपयोंको उत्पन्न करती है। कलादिके सम्बन्धसे पुरुप भोका हो गया है, इसीसे उसके भोग्य तथा भोगसाधनोंकी सृष्टिके लिये महामायाने प्रकृतिरूप स्थूल अवस्था ग्रहण की है।

विन्दु शिवमें समवेत नहीं है—यह पहले कहा जा चुका है। यही प्रचलित मत है। इस मतमें बिन्दु परिणामी होने के कारण जडरूप है। इसीसे चिदात्मक परमेश्वरके रूपसे इसका समवाय सम्बन्ध स्वीकार नहीं किया जाता। शिवके साथ विन्दुका समवाय स्वीकार करनेपर उनके अचेतनत्वका प्रसङ्क अनिवार्य हो जायगा। श्रीकण्ठान्वार्य कहते हैं—

### स हि तादात्म्यसम्बन्धो जडेन जडिमावहः। शिवस्यानुपमाखण्डचिद्घनैकस्वरूपिणः॥\*

किन्तु तान्त्रिक भेदवादियों में कोई-कोई विन्दुसमवाय-वादी भी थे। उनके मतानुसार शिवकी समवायिनी शक्ति दो प्रकारकी है—एक तो हक्शक्ति या ज्ञानशक्ति और दूसरी क्रियाशक्ति या कुण्डलिनी। क्रियाशक्तिका ही दूसरा नाम विन्दु है। माया अवश्य ही इससे सर्वधा भिन्न है। माया शिवमें समवेत नहीं होती। अपनेमें समवेत ज्ञानशक्तिके द्वारा परमेश्वरका जगद्विषयक ज्ञान और क्रियाशक्तिके द्वारा उनकी जगद्-रचना उपपन्न होती है। ज्ञानशक्ति भिन्न-भिन्न पदार्थोंकी विषय करनेसे ही चरितार्थ होती है। किन्तु क्रियाशक्तिके विना वस्तुनिर्माणरूप फल नहीं हो सकता। ये ज्ञान और क्रियारूपा दो शक्तियाँ परमेश्वरमें अविनाभूतरूपसे प्रतिष्ठित हैं।

जिस प्रकार बिन्दुका क्षोभ होनेसे ग्रुद्ध जगत् उत्पन्न

अनुषम और अखण्ड चिद्यनस्वरूप शिवके जहावका कारण होगा ।

होता है वैसे ही मायाका छोभ होनेपर अग्रुद्ध जगत्का आविर्माय होता है। अपनेमें समवेत शक्तिके द्वारा परमेक्वरके थिन्दुको स्पर्श करनेसे थिन्दुमें क्षोभ होकर वैषम्य होता है और किसी प्रकार नहीं। अतः एकमात्र साक्षात् परमेक्वरकी शक्तिके प्रभावसे ही ग्रुद्ध जगत्की उत्पत्ति हो सकती है। किन्तु मायाका क्षोभ इस प्रकार साक्षात्रूपसे परमेक्वरकी शक्तिहारा नहीं होता।

तन्त्रमतमें सृष्टि, पालन, संहार, निग्रह और अनुग्रह--इन पाँच कार्योंका मख्य कर्ता एकमात्र परमेश्वर ही है, ब्रह्मादि तो केवल द्वारमात्र हैं। इसीसे सर्वत्र उसे पञ्चकत्य-कारी' कहकर वर्णन किया है। इन्हीं कृत्योंको सम्पादन करने-के लिये ग्रद्ध अध्याकी आवश्यकता होती है। इसीलिये विन्दुके क्षोभकी भी अपेक्षा है । यद्यपि वस्तुतः परमेश्वर एक और अद्वितीय है तथा उसकी शक्ति भी वैसी ही है तथापि उपाधिभेदके कारण उसमें आरोपित किया हुआ भेद भी अवश्य है । जिस समय उसकी शक्ति अन्यक्त रहती है उस समय वह निष्किय, ग्रह और संबिद-रूपा होती है । उस समय बिन्दू भी स्थिर और अभुन्ध रहता है, क्योंकि शक्तिकी सिक्रय अवस्था हुए विना बिन्दु क्षुच्य नहीं हो सकता । पर-बिन्द्रके स्वरूपके अधिष्ठाता परमेश्वरकी यह लयावस्था है। यहाँ प्रसङ्ख्या एक बात कहना उचित जान पहता है। प्रचलित मतमें शक्ति एक होनेके कारण उसमे शान और कियाका कोई भेद नहीं है। जो भेद प्रतीत होता है वह औपाधिक है। अतः ज्ञान भी सदा कियारूप ही है। इसीसे किया शब्दसे प्रायः शक्ति ही समझी जाती है। जिस समय यह इक्ति सारे व्यापारोंको समाप्त करके म्बरूपमात्रमे स्थित होती है उस समय शिवको शक्तिमान् कहा जाता है। क्रियारूपा शक्ति उस समय मुकुलिता-सी हुई शिवमें स्थित रहती है। यही शिवकी पूर्वोक्त लयावस्था है। जिस समय यह शक्ति उन्मेपको प्राप्त होकर उद्योगपूर्वक बिन्दुको कार्यात्पादनके अभिमुख करती है और कार्योत्पादन करके शिवके ज्ञान और कियाकी समृद्धि करती है तब शिवकी भोगावस्था होती है। परमेश्वरका भाग या परमानन्द सुखसंबेदनरूप नही है, क्योंकि मल्हीन चित्सत्तामें उपाधिभृत आनन्द और भोगकी सम्भावना नहीं है। इस अवस्थामें शक्ति सकिय रहती है। इसीसे उसके साथ शिवको भी सिक्रय कहा जाता है।

स तया रमते निश्यं समुद्युक्तः सदाशिवः। पञ्चमन्त्रततुः श्रीमान् देवः सक्छनिष्कछः॥%

लयावस्थामें शिवको निष्कल एवं भोगावस्थामें सकल-निष्कल कहा जाता है। किन्तु इन दोनों के अतिरिक्त उनकी अधिकारावस्था नामकी एक और भी अवस्था है, जिसका वर्णन आगे किया जायगा। इस अवस्थामे वे सकल रहते हैं। किन्तु उनका यह अवस्थामेद वास्तविक नहीं है, औपचारिक मात्र है। शक्ति या कलाकी अधिकास दशा, विकासोन्मुख दशा एवं पूर्णविकास दशाके अनुसार ही शिवके इस अवस्था-मेदकी कल्पना की जाती है।

शिव और शक्तिके इस अवस्थाभेदके मूलमे बिन्दुका अवस्थाभेद रहता है। निवृत्ति, प्रतिष्ठा, विद्या, शान्ति तथा शान्त्यतीत—ये कलाएँ बिन्दुकी ही पृथक्-पृथक् अवस्थाएँ हैं। उनमें शान्त्यतीत कला बिन्दुका स्वरूप मानी जा सकती है। वह अशुन्ध बिन्दु या लयावस्था है। शुद्ध और अशुद्ध जितने भी भोगाधिष्ठान हैं वे सब शान्ति आदि चार कलाओंके ही परिणामस्वरूप हैं। वस्तुतः भोगाधिष्ठान कहनेपर शान्ति आदि चार कलाओंके भुवन ही समझे जायेंगे। शान्त्यतीतरूप या परविन्दु समस्त कलाओंकी कारणावस्था या लयावस्था है। अतः शान्त्यतीत भुवन ठीक-ठीक भोगस्थान नहीं है। किन्तु सृष्टिके आरम्भमें ही उत्पन्न होनेके कारण किन्हीं-किन्हीं आचार्योने इसकी भी भोगस्थानोंमें गणना की है। यह भोगकी बीजावस्था है।

कलात्मक शक्ति ही शिवके देहरूपमें अध्यस्त होती है। अतएव लयावस्थाम विन्दुका विश्वोम न रहनेसे कलाका उद्भव न होनेके कारण निष्कल शिवको अशरीर कहा जाता है। भोगावस्थामें शिव सकल-निष्कल रहते हैं—तब उनका देह, पञ्चमन्त्रात्मक रहता है। तन्त्रमतमें शक्ति ही मन्त्र है, अतः वह पञ्चशक्तिमय होता है—

मननात्सर्वभावानां त्राणात्संसारसागरात् । मन्त्ररूपा हि तच्छक्तिर्मननत्राणरूपिणी ॥ र्

यह मन्त्ररूपा शक्ति मूलमें एक ही है। किन्तु उपाधि-वशतः नाना हो गयी है। अधिष्ठान होनेके कारण कार्यभेदसे

व पञ्चमन्त्रतनु सकल-निष्कल भगवान् सदाशिव उद्यक्त
 होकर सर्वदा उस शक्तिके साथ क्रीडा करते हैं।

<sup>†</sup> समस्त भावेंकि मनन और सम्पूर्ण संसारके श्राणके कारण वह मनन-त्राणकपिणी शक्ति मन्त्रकपा है।

एक ही शक्ति पाँच रूपसे प्रतीत होती है। तदनुसार बिन्दु-भुवनकी या शान्त्यतीतकलाभुवनकी अधिष्ठात्री शक्तिको ईशान मन्त्र एवं शान्ति आदि चार भवनोंकी अधिष्ठात्री शक्तियोंको क्रमशः तत्पुरुष सत्रोजात, वामदेव एवं अधीर मन्त्र कहा जाता है। ये भुवन भोगस्थान हैं। ईशानादि पञ्चमन्त्रात्मिका शक्ति देहका कार्य करती है। इसलिये उसे 'शिवतनु' कहते हैं। वस्तृतः यह पारमार्थिक देह नहीं है। यह पञ्चमूर्ति परमेश्वरके पञ्चकत्वोंमें उपयोगी है। बिन्दुकी समस्त कलाएँ कारणावस्थामें लीन रहनेपर अर्थात् परविन्दु-अवस्थामें उनका कोई विभाग नहीं रहता । इसकी अधिष्ठात्री शक्ति शिवकी परामृति है। यह ल्यावस्थाकी है। जिस समय शिवको अशरीर कहा जाता है ਤਚ समय इसी अवस्थाकी ओर लक्ष्य किया जाता है। उस समय राक्ति लीन रहती है तथा बिन्दू अञ्चब्ध एवं असत्करप रहता है। एकमात्र शिव ही उस समय अपनी महिमामें विराजमान रहते हैं । जिस समय बिन्द्रकी कलाएँ कार्यावस्था-में रहती हैं उस समय उनकी अधिष्ठात्री शक्तिको शिवकी अपरामूर्ति कहते हैं । भोगस्थानरूपसे जिन कला और भवनींका उल्लेख किया है उनमें निवृत्तिभवन सबकी अपेक्षा निम्न कोटिका है। इस निवृत्तिभुवनके अधीवर्ती भुवनका नाम सदाशिव-भुवन है। इसकी अधिष्ठात्री शक्ति शिवकी अपरामर्ति अथवा सदाशिवतन है। 'सदाशिवतन' नाम औपचारिक है-सदाशिव भुवनके अधिष्ठानके कारण इसका उन्द्रव हुआ है । दीक्षादिके द्वारा जो-जो जीव तत्तद भवनमें जाते हैं उनका भेद सत्य है किन्त्र शिव और शक्तिका भेद कार्यभेदके कारण औपाधिक है-- अधिकारी स भोगी च लयी स्यादपचारतः ।' अर्थात् शिवकी शक्तिसे शोभित महामाया जो-जो कार्य उत्पन्न करती है उससे उसके अधिष्ठाता शिव और शक्तिमें कार्यभेद और स्थानभेदके कारण उपचारसे तत्तत् संज्ञाका व्यपदेश होता है। दृष्टान्तरूपसे कह सकते हैं कि जैसे शान्तिभुवनके अधिष्ठान और उत्पादनके कारण शक्ति और शिव कमशः 'शान्ता' और 'शान्त' संज्ञा प्राप्त करते हैं। इसी प्रकार अन्यत्र भी समझना चाहिये। मुगेन्द्र-आगममें लिखा है---

किन्तु यः पतिभेदोऽस्मिन् स शास्त्रे शक्तिभेदवत् । कृत्यभेदोपचारेण तज्ञेदम्थानभेदतः ॥%

\* इस आगमशास्त्रमं जो पितमेद है वह शक्तिमेदके समान उन भेदों (पितमेदों ) के स्थानमेदके कारण होनेवाले कृत्यमेदके उपचारसे हैं।

अधिकार-अवस्थापन्न शिव सकल हैं। वे बिन्दुसे अवतीर्ण और अणुसदाशिवोंने आवृत हैं। ये सब सदाशिव वस्तुतः पशु-आत्मा हैं, शिवात्मा नहीं हैं। इनमें कुछ 'आणव मल' शेप रहता है। इससे उस समय इनकी ज्ञान-क्रियारूपा शक्ति-का कुछ सङ्कोच रहता है । ये शियके समान पूर्णरूपसे अनावृतराक्तिसम्पन्न नहीं होते । यद्यपि ये भी मुक्तपुरुष हैं तथापि सर्वेथा मलहीन न होनेकेकारण अभीतक इन्हें परामक्ति या शिवसाम्य प्राप्त नहीं हुआ है। सदाशिवभुवनके अधिष्ठाता होनेके कारण परमेश्वरको भी सदाशिव कहा जाता है। वे स्वयं शिव हैं और पूर्वोक्त अणुसदाशिवींको अपने अपने भुवनके भोगमें नियोजित करते हैं । तथा विद्येश्वर एवं मन्त्रेश्वरीको अपने अपने सामर्थ्यके अनुसार अग्रद्ध अध्याके अधिकारमें नियुक्त करते हैं। यह दो प्रकारका नियोजन-व्यापार ही अधिकारावस्थामें शिव या सकलशिवका कार्य है। यही उनका प्रेरकत्व और प्रभत्व है । ये सदाशिवरूपी शिव ही समस्त जगतके प्रभुरूपसे शुद्ध एवं अशुद्ध समस्त अध्याओं-के मुद्धेदेशमें विराजमान हैं। योगिजन इसी भावसे उनका ध्यान करते हैं। मायाके ऊपर शुद्ध अध्वामें अनेकों भुवन हैं। प्रत्येक भवनमें तदनरूप देह एवं करण आदि तथा भोग्यादि हैं। ये विश्वद्ध बैन्दव उपादानसे रचे हए हैं। इनमें भी भवनके ऊर्ध्व एवं अधोभावसे क्रमिक उत्कर्षापकर्ष है। दृष्टान्तरूपसे कह सकते हैं कि विद्यामें जो वामा एवं ज्येष्ठादि भवन हैं उनमें वामाके भवनकी अपेक्षा ज्येष्ठाका भुवन उत्कृष्ट माना जाता है । इसी प्रकार ज्येष्ठाके भुवनकी अपेक्षा रौड़ीय भूवन उत्कृष्ट है इत्यादि । इस विद्यातत्त्वमें सात करोड मन्त्र तथा उनकी अधीश्वरी सात विद्याराशी स्थित हैं। ईश्वरतत्त्वमें आठ विद्येश्वर अपने-अपने पुरमें विराजते हैं। इनमें शिखण्डी सबसे नीचे हैं और अनन्त सबसे ऊपर। इनमें भी पूर्ववत कमोत्कर्ष है । सदाशिवतत्त्वमें भी ठीक प्रेसा ही है।

यहाँ प्रसङ्कतः पशु-आत्माके सम्बन्धमें दो-चार बार्ते बतलाना आवश्यक है, ये सब आत्मा स्वरूपतः नित्य विभु चेतन एवं अन्यान्य शिवधर्ममय होनेपर भी छंसारावस्थामें इन सब धर्मोंके विकासका अनुभव कर नहीं पाते ! सर्वज्ञान-क्रियारूपा चैतन्यशक्ति जिस प्रकार शिवकी है वैसी ही जीव या पशु-आत्मामात्रकी भी है । किन्तु भेद यह है कि शिवके स्वरूपमें यह सर्वज्ञत्य सर्वकर्तृत्वरूपा शक्ति सर्वदा अनावृत रहती है । पशुमें भी यह है तो सर्वदा ही, तथापि अनादि-

कालसे पाशसमृहके द्वारा अवरुद्ध रहती है। मल, कर्म और माया-इन तीन पाशों मेंसे कोई आत्मा एक पाशसे वैधा हुआ है, कोई दोसे और कोई तीनोंसे आवद्ध है। जिन आत्माओं में इन तीनों पाशों का बन्धन है वे 'सकल' कहलाते हैं। जिनकी मायिक कलादि प्रलयादि अवस्थाओं में उपसंद्धत हो गयी हैं तथा मल और कर्म क्षीण नहीं हुए हैं, उनका शास्त्रीय नाम 'प्रलयाकल' है। विज्ञानादि उपायों के अवलम्बनसे कर्मक्षय हो जानेपर जब केवल 'मल' नामक एक ही पाश रह जाता है तो इस अवस्थामें आत्माको 'विज्ञानाकल' कहते हैं। ये विज्ञानाकल अथवा विज्ञानकेवली आत्मा भी मलके परिपाकगत तारतम्यके कारण तीन प्रकारके हैं। वे सभी मायातीत हैं, सभीकी कर्मचासनाएँ कट गयी हैं। किन्द्ध किञ्चित् अधिकारमल रह जानेके कारण उन्हें शिवसाम्यरूप पूर्णत्व प्राप्त नहीं हुआ है।

उत्तीर्णमायाम्बुधयो भन्नकर्ममहार्गलाः । अप्राप्तशिवधामानः त्रिधा विज्ञानकेवलाः ॥क्ष

इन तीन प्रकारके विज्ञानाकल आत्माओंके नाम और परिचयके सम्बन्धमें संक्षेपसे कुछ कहा जाता है—

(क) विद्यातस्विनवासी मन्त्र और विद्या-ये संख्यामें सात करोड़ हैं तथा विद्येश्वरवर्गकी आज्ञाके अधीन रहते हैं। इनका वासस्थान या भवन विद्यातत्त्वमें है। विद्येश्वरगण पादाबद्ध 'सकल' जीवोंके उद्धारके समय इन मन्त्र और विद्यासंज्ञक विज्ञानाकल आत्मा या देवताओंका अपने अनग्रह कार्यके करणरूपसे व्यवहार करते हैं। पञ्चकत्यकारी होनेके कारण विद्येश्वरगणमें भी अनुप्राहकत्व है। वामादि विद्या-भवन उत्तरोत्तररूपसे स्थित हैं। देह, भोग और इन्द्रिय आदि-का उत्कर्ष इन भुवनोंमे क्रमशः अधिक है। ज्ञान, योग एवं संन्यासादि उपायोंसे अथवा भोगके द्वारा कर्मराशिका क्षय होनेपर कर्मोंके फलभोगके साधनभूत मायिक सूक्ष्म एवं स्थल देहका आत्यन्तिक विश्लेष हो जाता है। उस समय आत्मा कैवल्यको प्राप्त होकर मायाके ऊपर शुद्ध विद्यातत्त्वको आश्रय करके अणुरूपमें स्थित होता है। तब कर्म और माया कट जानेपर भी मल शेष रह जाता है। इस मलके निवृत्त हुए विना आत्माका पशुला नष्ट न होनेके कारण उसके

\* जिन्होंने मायारूप समुद्रकी पार कर लिया है, कर्ममय महान् बन्धनकी काट टाला है किन्तु शिवके परम धामकी प्राप्त नहीं किया ने विज्ञानाकल तीन प्रकारके हैं।

शिवत्वलाभकी सम्भावना नहीं होती । मन परिपक्क न होनेतक पश्चत्वकी निवृत्ति असम्भव है। अतः ये आत्मा मायातीत एवं केवलीभावको प्राप्त होनेपर भी अपरामक्तितक प्राप्त नहीं कर पाते-परामिककी तो बात ही क्या है। सृष्टिके आरम्भमें इन अणु या आत्माओंमेंसे जिनका मल न्यूनाधिकरूपसे परिपक हो जाता है उनपर भगवान् स्वयं ही कृपा करते हैं। अर्थात् उनके अपने-अपने मलपाकके अनुरूप उनमें शानिकथाशक्ति उन्मीलित कर देते हैं। तथा मन्त्र एवं मन्त्रेश्वर आदि पदपर ग्रुढ अध्वामें भोग तथा अधिकार नियोजित कर देते हैं। इनमें जो अत्यन्त ग्रुद्ध होते हैं, वे एक साथ परतत्त्व या शिवतत्त्वमें नियोजित हो जाते हैं। रोष आत्माओंका मलपाक न होनेके कारण उनका आवरण बहुत सधन रहता है। ये विज्ञानकैवल्य अवस्थामें ही विद्यमान रहते हैं । आत्माकी स्वाभाविकी चैतन्यरूपा सर्वज्ञानिकयाशक्ति इस अवस्थामें सप्त रहती है। इसलिये कैवल्यमें भी उनका पशुत्व निवृत्त होकर शिवत्वकी अभिव्यक्ति नहीं होती । ये केवली आत्मा कर्महीन होनेके कारण जहाँ एक ओर मायाके कार्य या मायिक जगतको पार कर लेते हैं वहाँ दूसरी ओर महामाया या विन्दुके कार्यरूप विशुद्ध अध्वा या जगतमे अभीतक प्रवेश भी नहीं कर पाते हैं—ये बीचहीमें रहते हैं। आत्मा स्वरूपतः विभ होनेके कारण विज्ञानकेवलियोंकी यह मध्यस्थता औपचारिक मात्र होती है। इसमे सन्देह नहीं कि कैयल्य तन्त्रसम्मत मक्ति नहीं है ।

(ख) ईश्वरतस्ववासी विद्येश्वर—ये संख्यामें आठ हैं। उनमें 'अनन्त' प्रधान हैं। ईश्वरतत्त्वमें इनके आठ भुवन हैं। इनमें भी उत्तरोत्तर गुणोंकी अधिकता पायी जाती है। अर्थात् शिखण्डीसे श्रीकण्डमें विशेष गुण हैं। इनके भुवन मोग, देह और करण आदि भी उनसे श्रेष्ठ हैं। इसी प्रकार श्रीकण्डसे त्रिमृति अधिक शिकशाली हैं। इस विद्येश्वरोंमें अनन्त ही सबसे श्रेष्ठ और परम ईश्वर (समर्थ) हैं। इनका मल सर्वथा शान्त हो गया है, केवल अधिकारमात्रकी थोड़ी-सी वासना रह गयी है। ये सभी शिव-द्वारा अनुग्रहीत होते हैं। ये प्रशान्तमलत्व, अधिकारमलस्वद्भव और शिवानुग्रहीतत्व मन्त्रगणमें भी रहते हैं। किन्तु ये पञ्चकृत्यकारी होनेके कारण जीवोद्धाररूप व्यापारमें अनुग्रहके कर्ता होते हैं और मन्त्रगण अनुग्रहके करण हैं— यही इनका भेद है। इन विद्येश्वरगणके विषयमें रौरवागममें लिखा है—

#### सृष्टिसंरक्षणादानभावानुग्रहकारिणः । 🕾

'शिक्षकंकरसम्पर्कविकासात्मीयशक्तयः' इस वाक्यके अनुसार इनकी आत्मशक्तियाँ शिवके अनुप्रहात्मक संसर्गसे विकसित हो गयी हैं।

(ग) सदाशिवतस्वस्थभुवनवासी पद्म अथवा संस्कार्य सदाशिव—ये सदाशिव अथवा अधिकारावस्थापन्न शिवके समान पञ्चकृत्यकारी हैं—सदाशिवतत्त्वमें आश्रित होनेके कारण ये भी सदाशिय नामसे ही परिचित हैं। ये परमेश्वर-की कुपासे गुद्ध अध्वाके ऊपर स्थित हैं।

शुद्ध अध्वामें विद्या, ईस्वर और सदाशिव—इन तीन तत्त्वोंके आश्रवसे भोक्तृवर्गके सिहत अठारह मुख्य भुवन हैं। प्रत्येक भुवनमें उस भुवनके अधीरवर तो रहते ही हैं, उनके सिवा और भी अगणित आत्मा रहते हैं। इन आत्माओंमेंसे किन्हीं-किन्हींने तत्तद् भुवनके अधिष्ठाताकी आराधना करके और किन्हींने दीक्षाके प्रभावसे उन भुवनोंमें स्थान प्राप्त किया है। सुक्ष्म स्वायम्भुव आगममं कहा है—

### यो यत्राभिलवेद्रोगान् स तत्रैव नियोजितः । सिद्धिभाङ् मन्त्रसामर्थ्यात् ।†

इस विपयमें स्वच्छन्द तन्त्रमें भी बहुत आलोचना की गयी है।

अब प्रलयाकल और सकलनामक पशु-आत्माओं के सम्बन्धमें संक्षेपसे कुछ कहा जाता है। प्रलयके समय ईश्वर समस्त मायिक कार्यका उपसंहार करके स्थित रहते हैं—यह प्रसिद्ध ही है। प्रलयका उद्देश्य दीर्घकालतक संसारमें परि-भ्रमण करने के कारण थके हुए आत्माओं को विश्राम देना, उनके कर्मों का परिपाक करना तथा असंख्य कार्यपरम्पराकी उत्पत्तिके कारण जिसकी शक्तिका क्षय हुआ है उस मायाकी शक्तिबृद्धि करना है। जिन कला आदि भोगसाधनों के द्वारा आत्मा विषयभोग करने में समर्थ होते हैं, वे प्रलयकालमें विलीन हो जाते हैं, इसलिये उस समय आत्मा कर्म और मल—इन दोनों पाशों में बँघकर नवीन सृष्टिका आरम्भ होनेतक मायाके भीतर रहते हैं। इन्हें 'प्रलयाकल या प्रलयकेवल जीव'

कहकर वर्णन किया जाता है। यद्यपि तयतक इनका कर्मश्रय नहीं हो पाता तथापि ये प्रलयके प्रभावसे कलादिहीन होकर एक प्रकारकी कैवल्यावस्थामें ही रहते हैं। इनमेंसे जिनके कर्म और मल सम्यक्पकारसे परिपक्ष हो जाते हैं, उन्हें परमेक्वर तत्स्वण परामुक्ति प्रदान करते हैं—फिर उन्हें अधिकार प्रदान करनेका अवसर नहीं रहता। मलपाक एवं कर्मपाकके विषयमें बहुत-सी जाननेयोग्य बातें हैं। सलपाक प्रधानतः श्रीभगवान्की शक्तिके सम्बन्धसे ही होता है। कर्मपाक भी किसी अंशमें तो मलवाकके ही सहरा है। कर्मोंमें बहुत भेद रहता है। जो कर्म कमशः पक्त होनेवाले हैं, उनका क्षय जीवका देहसे सम्बन्ध होनेपर भोगके द्वारा ही होता है। और जो एक साथ पक्त होने होते हैं, उनका क्षय श्रीभगवान्के अनुप्रहसे ही होता है। उन्हें भोगद्वारा क्षय नहीं करना पहता।

जिन जीवोंके मल, कर्म एवं माया परिपक्त नहीं हो पाते वे प्रलयकालमें नवीन सृष्टिका आरम्भ होनेतक मुग्ध हुए-से विश्राम करते रहते हैं। पीछे जब उन्हें भोगयोग्य अवस्था प्राप्त होती है तब परमेश्वर अनन्तनामक विद्येश्वरमे अपनी शक्तिका सिबवेश करके उसके द्वारा मायातत्त्वको क्षोमित करते हैं तथा अग्रुद्ध जगत्की रचना करते हैं। इस सृष्टिमें वे अपक्रपाश जीव कलादि समस्त भोगसाधनोंको प्राप्त कर सकल पशुरूपसे आविर्भृत होते हैं। इनमें तीनों ही प्रकारके पाश रहते हैं।

इन सकल पशुओं से सिवा एक प्रकारके सकल जीव भी हैं। इनके मल और कर्म परिपक्क हो जानेपर भी ये सृष्टिके आरम्भमें साक्षात् परमेश्वरका अनुग्रह पाकर उसीके द्वारा मायाके गर्भमें स्थित जगत्का अधिकार पानेके लिये अपरमन्त्रेश्वरके पदपर प्रतिष्ठित होते हैं तथा अनन्तकी कृपासे आतिवाहिक देह प्रहणकर 'सकल' नामसे परिचित होते हैं। यह विश्वके व्यापारको सम्पन्न करनेवाला मायाके गर्भमें स्थित आधिकारिक मण्डल है। आतिवाहिक देह भी मायिक देह ही है—हसमें सन्देह नहीं। पहले शुद्ध जगत्में मायासे ऊपर जिन अधिकारियोंके विषयमें चर्चा की गयी है। उनके देह बैन्दव (बिन्दुजनित) अर्थात् महामायारूप उपादानसे गठित हैं। किन्तु परमेश्वरके अनुग्रहकी प्राप्तिके समय उत्पन्न होनेवाला बैन्दव देह इन सकल आधिकारिकगणको भी प्राप्त होता है। वह अत्यन्त सुक्ष्म होता है, इसिलये भीतर वर्तमान

ये सृष्टि, संरक्षण, संहार, निग्नह (तिरोधान) और
 अनुग्नह करनेवाले हैं।

<sup>†</sup> जो जिस भुवनके भोगींकी इच्छा करता है वह गुरुके द्वारा उसीमें नियोजित होकर मन्त्रकी शक्तिसे सिद्धि प्राप्त करता है।

रहनेपर भी उसके द्वारा सकल पशुके अधिकार या शासनका कार्य नहीं हो सकता । इसिलये इस बैन्दव देहके अधिकरण-रूपसे एक मायिक देहकी आवश्यकता होती है। यह मायिक देह और पूर्वोक्त बैन्दव देह अभिन्न रूपसे प्रतीत होते हैं। बैन्दव देह शुद्ध और स्वच्छ होनेके कारण बोधमय है और मायिक देह आतिवाहिक होनेपर भी वस्तुतः मोहमय होता है, तो भी यह बैन्दव देहके सम्यन्धसे अपनी स्वाभायिक मोहमयताको छोड़कर बोधमयरूपसे भासमान होता है। मन्त्रवर्गके विपयमें भी यही नियम है। इनके सिवा ऐसे भी जीव होते हैं जिनके मलका पाक न होनेपर भी पापका क्षय और पुण्यका उत्कर्ष होनेके कारण उन्हें भिन्न-भिन्न सुवनों में आधिपत्यलाभके योग्य शरीर मिल जाता है। ये सुवन अक्कुक्ष्त लेकर कालानलपर्यन्त विभिन्न स्वरों में विमक्त हैं।

अब पशु-आत्माके निरूपणके पश्चात पादाके सम्बन्धमें भी कुछ कहना आवस्यक जान पहला है, क्योंकि पाशसे सम्बन्ध होनेके कारण ही आत्माको पश्मावकी प्राप्ति और संशारका अनुभव होता है। पाश अचेतन है और चेतनके अधीन, परिणामशाली एवं चैतन्यका प्रतिबन्धक है। मल, कर्म और माया साधारणतः इन तीन प्रकारके पाशींका ही वर्णन पाया जाता है। इनमें मल ही प्रधान है। ग्रुद्ध आत्म-चैतन्यरूपा संवित्यक्ति मलहीना होनेके कारण स्वरूपको प्रकाशित करनेवाली है-यह सर्वदा अभिन्नरूपा और परिणामहीना है । तन्त्रमतमें घट-पटादि बाह्यभेद भी असत्य नहीं, सत्य ही हैं । इन बाह्य पदार्थोंकी सन्निधिके कारण बौद्धशानमें तत्तत् प्रकारके विभिन्न आकारोंकी उत्पत्ति होती है और उनका आत्माके बोघमें आरोप होता है। किन्तु अर्थ-भेदकी स्विधिक कारण बौद्धशानमें भेद होनेपर भी उस ज्ञानकी आश्रयभूता आत्मशक्ति अथवा प्राहक चैतन्य सर्वदा एक रूपमें ही भासमान होता है। वह नित्य और निर्विकार है। इस आत्मसंवित्को ही पौरुषज्ञान कहते हैं। पौरुषज्ञानसे बौद्धज्ञानके पार्थक्यका भान न रहनेके कारण ही शानमें नानात्व भ्रमका आविर्भाव होता है । इसका मूल कारण पशुत्वका हेतुभूत मल है।

> सा तु संविद्विकाता तैस्तैभविविवर्तते। मलोपस्ब्रुटक्छने नेरम्येवोहुराट् पन्नोः ॥

जबतक मलकी निष्टति नहीं होगी तबतक पशुत्व दूर नहीं होगा और शिवत्वकी अभिव्यक्ति भी नहीं होगी। केवल जानके ही द्वारा मलका नाश होना सम्भव नहीं है। द्वेतमतमें मल द्रव्यात्मक है। अतः जिस प्रकार ऑखोंकी जाली चिकित्सककी अस्त्रोपचाररूपा क्रियाके द्वारा निष्ट्रच होती है उसी प्रकार ईश्वरके दीक्षासंज्ञक व्यापारके द्वारा हस मलकी निष्टति हो सकती है। मलकी निष्टतिका इसके सिवा और कोई उपाय नहीं है। स्वायम्भुव आगममें कहा है—दीक्षीय मोचयत्पूष्वे शैवं धाम नयत्यि अर्थात् दीक्षा ही मलको छुटाती है और फिर ऊपरकी ओर शिवलोकमें भी ले जाती है। चित् और अचित्का अबिवेक मल्ले उत्पन्न होता है, अतः उस मलकी निष्टति न होनेतक पूर्ण विवेककी प्राप्ति नहीं हो सकती। इस अविवेकसे ही विवर्त्त (अध्यास) का उदय होता है।

मल ही आणव पाश है । यदि आत्माकी नित्य और व्यापक चित्राक्तिका इस आणव पाशसे अवरोध न होता तो संसारावस्थामें भोगनिष्पत्तिके लिये कुलादिके द्वारा अपने सामध्येकी उत्तेजनाकी आवस्यकता न होती तथा मोक्षके लिये भी परमेश्वरकी कृपा या बलका कोई प्रयोजन न होता। मल एक होनेपर भी उसकी शक्तियाँ अनेक हैं। उनमें से एक-एक शक्तिके द्वारा एक-एक आत्माकी चित्रियाका निरोध होता है। इसीसे मल एक होनेपर भी एक पुरुषकी मलनिवृत्तिके साथ सभीकी मलनिवृत्तिका प्रसंग प्राप्त नहीं होता तथा एक पुरुषके मोक्षलाभसे सभीके मोक्षकी आशंका भी नहीं होती। ये मलकी शक्तियाँ अपने-अपने रोध और अपसरण व्यापारमें स्वतन्त्र नहीं हैं, किन्तु भगवान्की शक्तिके अधीन हैं।

इसीसे भगवत् शक्ति भी उपचारसे अनेकरपमें व्यवहृत होती है। मलशक्तियाँ अपने-अपने अधिकारके समय चैतन्यका रोध किये रहती हैं। उस समय भगवत्-शक्ति उन शक्तियोंका परिणाम करते हुए उनके निग्रहच्यापारका अनुसरण करती है और 'रोधशक्ति' नामसे कही जाती है। किन्तु जिस समय वह स्वीनुग्रहशील नित्योचोगमय सदाशिवके ईशानसंज्ञक मस्तकसे निकलती हुई मोश्चप्रकाशिका ज्ञानप्रभाद्वारा अणुवर्गके हृद्यकमलोंको उन्मीलित करती है तब उसीको 'अनुग्रहशक्ति' कहा जाता है। मलाधिकारकी समाप्ति न होनेतक मुक्ति नहीं

विशेषरूपसे द्वात न होनेके कारण वह संवित् मलाक्ष्णप्त दृष्टिवाले पुरुषको दिवन्द्रज्ञानके समान विभिन्न भावोंसे विवर्तित ( प्रतीत ) होनी है ।

१. नीहार, अञ्चन, मृत्यु, अविद्या और आवरण आदि 'मल'के ही शास्त्रोक्त अन्य नाम हैं।

हो सकती। मलकी यह अधिकारसमाप्ति अपने परिणामकी अपेक्षासे होती है। मलमें परिणत होनेकी योग्यता रहनेपर भी वह अपने-आप परिणत होनेमें समर्थ नहीं है, क्योंकि अचेतन होनेके कारण यह सर्वदा सब प्रकारसे चित्राक्तिद्वारा प्रयुक्त होनेवाला है। अतः परमेश्वरकी शक्तिके प्रभावसे ही मलका परिणाम होता है—यही शुक्तिपूर्ण सिद्धान्त है।

कर्मसंज्ञक पाशके विषयमें विशेष कुछ कहनेकी आवश्यकता नहीं है। यह धर्माधर्मात्मक होता है तथा अदृष्ट एवं बीज आदि नामोंसे प्रसिद्ध है। कर्मसन्तान प्रवाहरूपसे अनादि है तथा सूक्ष्म देहके मध्य-अवयवभूत बुद्धितत्त्वमें आश्रित है।

माया नामसे जिस पाशकी बात कही गयी है वह मायातत्त्वसे भिन्न है। सृष्टिके आरम्भमें जिस समय मन्त्रेश्वरके द्वारा मायातत्त्व क्षोभित होता है उस समय वह कला एवं विद्या आदि तश्वरूपसे साक्षात् एवं परम्पराक्रमसे परिणामको प्राप्त होता है। कलासे लेकर प्रथिवीपर्यन्त तीस तत्त्वींकी समष्टि ही मायाका स्वरूप है। पुर्यष्टक एवं सुक्सदेह आदि इस मायाके ही नामान्तर हैं। # यह प्रत्येक आत्माके लिये अलग-अलग होता है तथा प्रलय या मोक्षकालपर्यन्त उसके भोगसाधनरूपसे कर्मानुसार सम्पूर्ण निम्नवर्ती भुवनोंमें पर्यटन करता रहता है । मायातत्त्व या मायासंज्ञक पादा एक नहीं है। कलादि तत्त्वोंकी समष्टिरूपा माया साधारण और असाधारण भेदसे दो प्रकारकी है। साधारण माया अत्यन्त विस्तृत एवं समस्त आत्माओंकी भोग्यरूपा भुवनावलीकी आधार है। बिन्दुकी विद्या प्रतिष्ठा और निवृत्ति नामकी कलाओं में यह निश्चल-सी स्थित रहती है। विद्याकलामें माया। कला, काल, नियति, विद्या ( अविद्या ), राग और प्रकृति--ये सात भुवनाधार हैं, जिनमें अङ्ग्रष्टमात्र भुवनसे लेकर वामदेव नामक भवनपर्यन्त सत्ताईस भवन अवस्थित हैं। प्रतिष्ठाकलामें गुणोंसे लेकर जलपर्यन्त तेईस तत्वमय भुवनाधार हैं । इनमें श्रीकण्डभुवनसे लेकर अमरेशभूवन पर्यन्त छप्पन भवनोंका समिवेश है। निवृत्तिकलामें केवल प्रथिवीतत्त्व है।

\* सांख्य और वेदान्तसम्मत सूक्ष्म या लिङ्गशरीरसे तान्त्रिकीका सूक्ष्मशरीर किस अंशमें भिन्न है—यह बात सुगमतासे समझी जा सकती है। तन्त्रप्रतिपादित कलादि तस्बीका स्थान सांख्य या वेदान्तमें न रहनेके कारण इन सिद्धान्तीके सूक्ष्मशरीरके लक्षणोंमें भेद आ गया है। किन्तु यह शरीर जीवके भोग-साधनोंमें प्रधान है—यह बात तो सभीने स्वीकार की है। यह भद्रकालीपुरसे लेकर कालाग्निभुवनपर्यन्त एक सौ आठ भुवनींका आधार है। इस साधारण मायाके विशाल राज्यमें प्रत्येक आत्माके भोगसाधनभूत संकोच-विकासशील स्हमदेहमय असंख्य तन्त्वींकी समष्टि इधर-उधर सञ्चार करती रहती है। इन्हें असाधारण माया या पुर्यष्टक कहते हैं। तत्तत् भुवनसे उत्पन्न हुए स्थूल देहींके साथ जब इन स्हम देहींका सम्बन्ध होता है तो उनमें अपने-अपने कमोंको भोगनेकी योग्यता उत्पन्न होती है।

मायातत्त्व नित्य विभु और एक है। किन्तु इसमें विचित्र राक्ति है। सृष्टिके आरम्भमें यह ईश्वरशक्तिके द्वारा क्षुच्य होकर कला, काल और नियति—हन तीन तत्त्वोंको उत्पन्न करता है। इनमें कलातत्त्व मलशक्तिको किञ्चित् अभिभूत करके आत्माकी चैतन्यशक्तिका किञ्चित् उद्बोध करता है। इसके परिणाममें आत्माका स्वरूप उसके द्वारा अनुविद्ध होनेके कारण उसमे अपने व्यापारके लिये स्वरूपमात्रामें कर्तृत्वभावका विकास होता है। मल आत्माका पराभव न करनेपर भी उसकी शक्तिका रोध तो करता ही है। शक्ति ही करण है। अतः कलातत्त्व आत्मशक्तिके मलरूप आवरणको थोड़ा-सा हटाकर तथा आत्माक कर्तृत्वको किञ्चिनात्रामें उद्बुद्ध करके आत्माकी अपने कर्मपल्यको किञ्चिनमात्रामें उद्बुद्ध करके आत्माकी अपने कर्मपल्यको मोगमें सहायता करता है। बुद्धितत्त्वका विषयसे उपरिक्षत होना ही आत्माका भोग है। यह एक प्रकारका संवेदन है, जिसका स्वरूप प्रवृत्तियोंमें अभिकारूपसे भासित होता है।

अनन्तनामक विद्येश्वरके द्वारा ही मायाका क्षोम होता है—यह बात पहले कही जा चुकी है। तान्त्रिक आचार्यगण मायाके क्षोममें परमेश्वरका साक्षात् कर्तृत्व स्वीकार नहीं करते। उनका प्रयोजकत्व तो अवश्य मानते हैं, क्योंकि उनसे अधिष्ठित हुए विना अनन्तादिका कर्तृत्व सम्भव नहीं है। किरणागममें लिखा है—

'ग्रुद्धेऽध्वनि शिवः कर्ता प्रोक्तोऽनन्तोऽसिते प्रभुः ।%'

माया जो इस प्रकार विचित्र भुवनादि एवं नाना प्रकारके देह और इन्द्रियरूपसे अर्थात् कर्मफलभोगके साधनरूपसे परिणत होती है वह त्रिविध बन्धनयुक्त सकलसंज्ञक पशुके लिये ही है। इन पशुओंमें अनात्मामें आत्माभिमानरूप मायामय बन्धन, सुख-दुःख एवं मोहका हेतुभूत विपर्यय तथा

<sup>\*</sup> शुद्ध अध्वामें 'शिव' कर्ता है तथा अशुद्धमें 'अनन्त' कर्ता कहा गया है।

अशक्तिप्रभृति भावप्रत्ययात्मक कर्ममय बन्धन और पशुत्वकी प्राप्ति करानेवाला अनादि आवरणमय आणव-बन्धन रहते हैं। तन्त्रमतमें शरीरी और अशरीरी आत्माके कर्तृत्वमें कुछ भेद है। इसलिये परमेश्वरका अपनी शक्तिद्वारा किया हुआ बिन्दु या महामायाका विश्लोभ और अपनी शक्तिद्वारा अनन्तका किया हुआ मायाका विक्षोम-ये दोनों सर्वेया एक प्रकारके व्यापार नहीं हैं। शिवकी अपनी शक्ति शुद्धा संवित् अर्थात् विद्युद्ध निर्विकल्पक ज्ञान है । किन्तु अनन्तकी अपनी शक्ति सविकल्पक ज्ञान अर्थात् विकल्पविज्ञान है। शरीर एवं इन्द्रिय आदिके साथ सम्बन्ध न रहनेपर कर्तृत्व नहीं हो सकता-ऐसी बात नहीं है, क्योंकि अशरीर आत्माका भी अपने देहके स्पन्दनादिमें कर्तृत्व देखा जाता है। आत्माके साथ मल आदिका सम्बन्ध होनेपर ही शरीरादिकी आवश्यकता होती है। शिव मलहीन हैं, अतः उनके कर्तत्वमें शरीरादिकी अपेक्षा नहीं है। मायापति अनन्त सर्वथा निर्मल नहीं हैं, क्योंकि उनमे अधिकार-मल रहता है । उनका शरीर बैन्दव या महामायाके उपादानसे रचा हुआ है—यह बात पहले कही जा चुकी है। अनन्तादिको यह सविकल्पक ज्ञान किस प्रकार उत्पन्न होता है—यह बात जानने योग्य है। तन्त्रका मत तो ऐसा है कि 'यह घट है' इस प्रकार परामर्शस्वरूप शब्दोल्लेख होनेपर आत्माको सविकल्पक ज्ञान होता है-'सविकल्पकविज्ञानं चितेः शब्दानु-वेधतः।'# अर्थात् चेतनको शब्दानुवेधसे सविकल्पक ज्ञान होता है । अतः अनन्तके विकल्पविज्ञानमें भी शब्दोल्लेख अवस्य रहता है-यह बात स्वीकार करनी पड़ती है। किन्तु यह शब्दोल्लेख किस प्रकार सम्भव हो सकता है ? इस जिस समयकी आलोचना कर रहे हैं उस समय अशुद्ध जगतुकी तो उत्पत्ति ही नहीं हुई थी, क्योंकि मायाका क्षोभ होनेपर ही उसके परिणाममें इस जगतुकी उत्पत्ति होती है। इसीसे तान्त्रिकलोग स्थूल आकाशको इस शब्दके अभिव्यक्षकरूपसे स्वीकार नहीं करते । उनका कथन है कि परमेश्वरजनित महामाया या बिन्दुका क्षोभ होनेपर ही शब्दकी उत्पत्ति होती

\* चिन्तन (thinking) के साथ माथा (language) का सम्बन्ध सभीने स्वीकार किया है। शब्दोल्केसका अतिक्रमण किये बिना चिन्ताराज्य (thought) या विवल्पमूमिका केथ नहीं किया जा सकता। इसीसे योगीलोग 'स्मृतिपरिश्लुद्धि' का अनुशीलन करते हैं। बौद्धलोग भी शब्दासमक श्वानको 'कल्पना' कहते हैं। उसे प्रत्यक्ष नहीं मानते।

है। महामाया ही कुण्डिलनी या परस्योमस्वरूपा है। इसका ही परिणाम शब्द है। पञ्चभूतोंमें आदिभूत आकाश जैसे अवकाशदान तथा स्थूल शब्दके अभिन्यञ्जनसे सूर्य, चन्द्र आदि ज्योतिर्मण्डलका भोग एवं अधिकार सम्पादन करता है उसी प्रकार बिन्दुरूप परमाकाश भी अवकाशदान तथा शब्दव्यञ्जनके द्वारा शुद्ध जगत्-निवासी शिवोंको अर्थात् सर्वश्रत्व एवं सर्वकर्तृत्वसम्पन्न विशेश्वरोंके भोग तथा अधिकारका कारण बनता है।

बिन्दु परा-पश्यन्ती प्रभृति अपनी शब्दात्मिका वृत्तियोंके सम्बन्धरे 'यह घट लाल है' इस प्रकारके परामर्शरूप विकल्पका उल्लेख करते हुए सविकल्पक शानको उत्पन्न करता है । जात्यादिविशेषणविशिष्ट सविकल्पक ज्ञान शब्दान-विद्ध (coi.ceptual) होकर ही उत्पन्न होता है। यह ज्ञान प्रत्यक्षानुभव है । इसको पूर्वानुभूत वासनात्मक संस्कार अथवा भावनारूपमें ग्रहण करनेका कोई कारण नहीं है। अध्यवसाय बुद्धिका कार्य है। इसलिये कोई-कोई इस सविकल्पक अनुभवको भी बुद्धिका ही कार्य समझते हैं। परन्त तान्त्रिक दृष्टिमें अध्यवसाय बुद्धिका परिणाम होनेपर भी विकल्पज्ञानका उद्भव बिन्दुके कार्य शब्दकी सहकारितास ही होता है। मायाके ऊपर बुद्धि नहीं है-यह बात सत्य है, परन्तु विद्येश्वरप्रभृति गुद्ध जगत्-वासियोंका विकल्पानुभव बुद्धि-जनित नही है, उसका एकमात्र निमित्त वाक्-शक्ति ही है। अनन्त किस प्रकार विकल्पज्ञानके द्वारा मायाको श्रद्ध करके जगत्की सृष्टि करते हैं-यह बात पूर्वोक्त वर्णनसे हृदयङ्गम हो सकती है।

इस सविकल्पक ज्ञानसे अनन्तकं कर्तृत्वका एक दूसरी प्रक्रियासभी उपपादन किया जाता है। परन्तु उस प्रक्रियाका सर्वत्र समादर न होनेके कारण यहाँ उसका वर्णन नहीं किया जाता।

बिन्दुकी शब्दात्मिका वृत्ति वैखरी, मध्यमा, पश्यन्ती और परा भेदले चार प्रकारकी है। अअणु अर्थात् जीवमात्रमें हीं

<sup>#</sup> ये चार कृतियाँ इस प्रकार हैं----

१. बैखरी—यह श्रोत्रग्राह्म अर्थवाचक स्थूल शब्द है। कण्ठ-प्रभृति स्थानोंसे आधान होनेपर वायु वर्णका आकार धारण करता है। साधारणतः यह शब्द प्राणकी कृत्तिको आश्रय करके प्रयुक्त होता है। इसल्यि इसका उद्भव आकाश तथा वायु दोनोंसे माना जाता है।

इन वृत्तियोंकी सत्ता रहती है। इन वृत्तियोंके भेदसे किसीका ज्ञान उत्कृष्ट, किसीका मध्यम और किसीका अपकृष्ट माना जाता है। इनको अतिक्रम करनेसे पुरुपको शिवत्वलाम अयवा मोक्षकी प्राप्ति होती है, इससे पहले नहीं।

( ( )

शैव तथा शाकादौत सिद्धान्तोंका बहुत अंशों में साहस्य है। पहले हमने जिस दैतहिष्टिकी आलोचना की है, उससे अदौत दिष्टका किसी-किसी अंशमें मतभेद है। किन्तु यहाँ उसका विशेष विवरण देनेकी आवश्यकता नहीं है। इस मतके अनुसार आत्मा चित् अर्थात् प्रकाशस्वरूप है। उसकी विमर्शरूपा शक्ति उससे अभिन्न है। यह शक्ति वाक्-रूपा है। \* इसकी परावस्थाका 'पूर्णाहन्ता' नामसे वर्णन

र.मध्यमा—यह प्राणवृक्तिके अतीत श्रोत्रका अविषय तथा अन्तःसंज्रव्यरूप अर्थात् जिन्तनके रूपमें भीतर-ही-मीतर चलने-याला है। परामर्श्वचान इसीका नामान्तर है। यह शुद्ध बुद्धिका परिणाम है और क्रमविद्याष्ट है। यही स्थूल शब्दका कारण है।

3.पश्यन्ती—इसका नामान्तर अक्षर बिन्दु है, जिसका पहले वर्णन किया जा चुका है। यह म्वयंप्रकाश और वर्णोंके अविभागके कारण क्रमहीन है।

४.परा अथवा युक्षमा—इसका कहां-कहाँ 'नाद'के नामसे भी वर्णन किया जाता है। यह अभिधेयबुद्धिका बाज है। इसका खरूप ज्योतिर्मय एवं प्रत्येक पुरुषमें भिन्न-भिन्न है। मुपुप्ति अवस्थामे भी इसका निवृत्ति नहीं होती। परावाक्के स्वरूपसे पुरुषके स्वरूपका पृथक्रूपसे साक्षात्कार करनेपर ही पुरुषका भोगाधिकार निवृत्त होता है। यही मुख्य विवेकज्ञान है। जवतक इसका उदय नहीं होता तवतक शब्दानुविद्धज्ञानसे अतीत विश्चुद्ध निर्विकस्थक ज्ञान प्राप्त करनेका कोई उपाय नहीं है। सांस्थसम्मत सत्त्वपुरुषान्यता-स्थाति अथवा विवेकस्थानिसे तन्त्रप्रसिद्ध भारमाकी स्वरूपस्थिति नहीं हो सकती। इसलिये सांस्थाक्त कैवस्थको आगममें कहीं मोक्षरूपमें प्रहण नहीं किया गया। वस्तुतः इस अवस्थामें न तो आस्माका पश्चुत्व हो निवृत्त होता है और न उसमें शिवत्वकी अभिन्यक्ति ही होती है। इस प्रकारके केवली पुरुषमें परावाक्का सम्बन्ध विद्यमान रहता है। दीक्षाके प्रभावसे मल निवृत्त न होनेपर पुरुष और परावाक्का स्वरूपत अववेवक दूर नहीं होता।

\* द्वैतमतमें परावाक् विन्दुकी वृत्तिविश्वेष है। इसका अतिक्रम करनेपर मोक्ष प्राप्त होता है। विन्दु शुद्ध होनेपर भी जड है। परन्तु अद्वैतमतमें परावाक् परमेश्वरकी स्वतन्त्र शक्तिका ही नामान्तर है और वह चिद्र्षा है। यह पूर्णावस्थामें भारमा या परमेश्वरमें अभिक्त रूपसे रहती है। किया जाता है। इसका स्वरूप सर्वदा प्रकाशमय महामन्त्रात्मक है, जिसके गर्भमें अकारसे लेकर क्षकारपर्यन्त समस्त शक्ति कि निहित है। परावाक् पश्यन्ती आदि क्रमसे उत्तरोत्तर भिन्न-भिन्न भूमियोंको प्रकाशित करती है। वस्तुतः आस्मा अपनी शक्तिसे ही विमोहित होकर अपने पञ्चकृत्य-कारित्यको मानो भूले रहता है। \* इसका मूल उसकी अपनी इच्छा या स्वातन्त्र्य है। फिर जब स्वेच्छासे अर्थात् शक्तिपातके प्रभावसे उसका बल उन्मोलित होता है उस समय वह पूर्ण सर्वज्ञत्व एवं सर्वकर्तृस्वादिरूप अपने पारमेश्वरिक स्वभावमें सदाके लिये स्थित हो जाता है।

आणवादि तीन प्रकारका मल सङ्कचितहानास्मक ही है। इसके द्वारा जिस परिच्छित्र शेयपदार्थका भान होता है वह भी वस्तुतः ज्ञानसे भिन्न नहीं है। अ से लेकर ध तक मातृका या वर्णोंसे ये सब ज्ञान अधिष्ठित हैं। वर्णोंसे ही समस्त विश्वकी उत्पत्ति होती है, इसलिये तन्त्रोंमें इन्हें विश्वजननी मात्रकारूपसे वर्णन किया गया है। अज्ञात रहनेपर ये सब बन्धनका कारण होती हैं, परन्तु सम्यक् प्रकारसे ज्ञानकी विषय होनेपर इन्होंसे परासिद्धिकी भी प्राप्ति होती है। मलात्मक ज्ञानत्रय चाहे निर्विकला हो चाहे सविकल्प, दोनों ही अवस्थाओं में शब्दान्विद्ध रहता है। मातृकाओं के प्रभावसे तत्तत् ज्ञान तत्तत् शब्दों के अनुवेधद्वारा हर्ष-शोक प्रभृति विभिन्न भावोंका आकार धारण करते हुए अष्ट वर्ग, निवृत्त्यादि पञ्च कला तथा कलादि छः अध्वाओंकी अधिष्ठात्री बाह्यी प्रभृति शक्तिकोटिमें भासमान होते हैं। अम्बिकादि शक्तिमण्डलका प्रभाव भी इनपर पहता है। मातकाओंके अधिष्ठानसे ही ज्ञानमें अर्थात् पूर्णाहन्तामें अभेदानुसन्धानका लोप होता है और ज्ञानसमूह प्रत्येक क्षणमें बहिर्मुख होकर बन्धनके हेत्र होते हैं।

अम्बा, ज्येष्ठा, रौद्री तथा वामा—ये चार शक्तियाँ सब शक्तियोंकी कारण हैं। अकारादि मातृका ही कला देवी

\* वस्तुतः मायिक दशामें भी आरमाका पञ्चकृत्यकारित्व सर्वथा आवृत नहीं होता। जो पुरुष भक्तिपूर्वक अपने पञ्चकृत्य-कारित्वरूप स्वभावका दृढ़ भावनाके साथ सर्वदा परिशोलन कर सकता है उसका परमेश्वरभाव खुल जाता है। वह जगत्को अपने स्वरूपका विकास समझकर जीवन्मुक्तपदमें आरोहण कर सकता है। उस समय सभी जागतिक पदार्थ उसे अपने आत्मोके साथ अभिन्न रूपमें प्रतीत होने लगते हैं और उसके सब बन्धन कट जाते हैं। रिम आदि विभिन्न नामोंसे कही जाती हैं। ये सब स्थूल वर्णरूपमें तथा पद और वाक्योंकी योजनासे अनेक प्रकारके लौकिक एवं अलौकिक शब्दरूपमें परिणत हो जाती है। इन कलाओंके प्रभावसे पशुओंका ज्ञान शब्दानुविद्ध होनेके कारण कहा जाता है कि पशु कलाओंके अधीन अधवा उनका भोग्य है। इन्हींक प्रभावसे जो ज्ञानामास अथवा आणव, मायीय एवं कार्म मल उत्पन्न होता है उसके द्वारा पशुका अपना विभव अर्थात् ऐस्वर्य छुप्त हो जाता है। भी अपूर्ण हूँ इस ज्ञानाभासका नाम आणव मल है, भी कुश हूँ या स्थूल हूँ यह ज्ञानाभास भायामल है तथा भी यज्ञादि करता हँ इस प्रकारका ज्ञानाभास 'कर्ममल' कहा जाता है।

यहाँ प्रश्न हो सकता है कि जब अनावत प्रकाश ही जगत्का स्वभाव है तो बन्धनका आविर्भाव कहाँसे होता है, क्योंकि अद्वैतमतमे चित्रकाराको छोड़कर तो दुसरी कोई वस्त ही नहीं है। इस प्रश्नके समाधानमें आचार्योंका कथन है कि परमेश्वर अपनी स्वातन्त्र्य शक्तिसे सबसे पहले अपने स्वरूपको आच्छादित करनेवाली महामाया शक्तिको अभिव्यक्त करते हैं । उसके कारण आकाशवत् स्वच्छ आत्मामें सङ्कोचका आविर्भाव होता है, जो अनाश्रित अथवा शियतत्त्वसे लेकर मायाप्रमातातक सर्वत्र व्यापक है। परमेश्वरके स्वातन्त्रकी हानि ही इस सङ्कीचका स्वरूप है। वस्तृतः यह अभिन्न परमेश्वरभावका अरफरण है। इसीका नाम अपूर्णेमन्यता या आणव मल है। इसीको अज्ञान भी कहा जाता है। आगमकी परिभाषामें इसे अख्याति भी कहते हैं, जिसका स्वरूप आत्मामें अनात्मभावका अभिमान है। यह अज्ञानात्मक ज्ञान तो बन्धन है ही परन्त्र अनात्माम आत्माभिमानरूप अज्ञानमुळक ज्ञान भी बन्धन ही है। इसलिये आणव मल दो प्रकारका# है---

- (१) चिदात्मामे स्वातन्त्र्यका अप्रकाश अर्थात् अपूर्णमन्यता यह मल विज्ञानाकल पशुमे रहता है।
- (२)स्वातन्त्र्य रहते हुए भी देहादि अनात्माओंमें अबोधात्मक आत्माभिमान ।

विस्वका कारण माया है, जिसका नामान्तर योनि है। उससे होनेवाले कलासे लेकर पृथिवीपर्यन्त तत्त्वसमृह, जिनसे कि विभिन्न भुवन देह एवं इन्द्रिय आदिकी उत्पत्ति होती

इस प्रसंगमें पौरुष अञ्चान तथा बौद अज्ञान मेदसे हो प्रकारके
 अज्ञानकी आलोचना करनी चाहिये।

है, मायामल हैं। इसको आश्रय करके जो ग्रामाग्रम कमोंका अनुषान होता है वह कर्म-मल है। कलादि तत्त्व आणय मलकी भित्तिसे सम्बद्ध होकर ही पुरुषका आच्छादन करते हैं, इसलिये ये मलपदवाच्य हैं।

मलत्रय और कलासमूहकी अधिष्ठात्री मातृकाद्यक्ति है— यह बात पहले कही जा चुकी है। इसमें अभेदज्ञानकी अधिष्ठात्री अधोराद्यक्ति है, जिसके प्रभावसे भीतर-बाहर आत्मभावकी स्फूर्ति होती है। तथा भेदज्ञानकी अधिष्ठात्री घोराद्यक्ति है। जिससे बहिरुन्मुखभाव और स्वरूपका आवरण होता है।

परावाक् प्रस्त होकर पहले इच्छा, ज्ञान एवं क्रियारूपको प्राप्त होती है, उसके पश्चात् उसका पञ्चाशत् मातृकारूपमें परिणाम होता है। इनमें स्वरवर्णामे बीज अथवा शिवाश तथा व्यञ्जनोमे योनि अथवा शक्त्यंश प्रवल रहते हैं। ये वर्ण तत्तत् प्रमातामें सविकल्पक तथा निर्विकल्पक दोनों ही अवस्थाओं में अन्तःपरामर्शके द्वारा स्थूल एवं सूक्ष्म शब्दां-का उल्लेख करते हैं। इसी प्रकार वर्गादिके देवताओं के अधिष्ठानसे गम-द्वेप, मुख-दु:ख, भय आदिकी स्फूर्ति होती है। और सङ्कोचहीन स्वतन्त्र चिद्वन आत्माका स्वरूप आच्छन्न होकर परिच्छिन्न एवं परतन्त्र देहादिमयभावका आविर्भाव होता है। ये सब महाघोरा पश्मानका-शक्तियाँ भंदज्ञान उत्पन्न करती हैं। और ब्रह्मग्रन्थिके आश्रयम विद्यमान रहती हैं। पशुओंके अधःपतनकी मूल कारण ये ही है। तत्वलाम करनेपर भी जबतक पुरुष सम्यक्तया प्रमादहीन नहीं होता। तबतक इन सब शक्तियोसे शब्दानुवेध-पूर्वक मोहगर्तमें गिराये जानेकी आशङ्का रहती ही है। #

प्रकाश तथा विमर्शकं विषयमें संक्षेपमें और भी दो-एक बात कहना उचित जान पड़ना है। सृष्टि आदि समम्न व्यापारोंके मूलमें प्रकाश तथा विमर्श दोनोंहीकी सत्ता रहती है यह प्रसिद्ध है। पराशक्ति स्वातन्त्र्यके उन्मेपसे जिस समय

श्रालिनामिप चेतासि देवी भगवती हि सा ।
 बकादाकृष्य मोहाय महामाया प्रयच्छिति ॥
 (दर्गासप्तशती)

अर्थात् वह देवी भगवनी महामाया शानियोंके चित्तीको भी बलात्कारसे खीचकर मोहमें डाल देती है। यहां ऐसा समझना चाहिये कि माहेश्वरी प्रशृति पूर्वोक्त शक्तियोंके प्रभावसे ही शानियों-को भी मोह हो जाता है। अन्तर्लीन अवस्था छोड्कर अभिव्यक्त होती है उसी समय विश्वरूप चक्रका आवर्तन होता है। वस्तुतः अभिव्यक्ति शक्ति या विमर्शकी ही होती है, प्रकाशमें तो उसका उपचारमात्र होता है। इस दृष्टिसे देखनेपर प्रतीत होगा कि तस्वमात्र ही शक्तिके स्वातन्त्र्योक्षासकी अवस्थाविशेष है। इसिटिये शिवतस्व भी तस्व होनेके कारण शक्तिकोटिमें गिना जाता है। अतः प्रकाश और विमर्श एक प्रकारसे परमविमर्शके ही स्पन्नेद मात्र हैं। शुद्ध प्रकाश अनुत्तर, विश्वोत्तीर्ण तथा तस्वातीत है। विमर्श उसमें अन्तर्लीन रहता है। इसिटिये तत्त्वोत्ती विचार करनेके प्रसङ्गमें प्रकाश एवं विमर्श दोनों ही विमर्शात्मक अथवा शक्त्यात्मक होनेके कारण उनमें अंशकत्वना की जाती है।

वामकेश्वरतन्त्रकं मतसे प्रकाशकं चार अंश हैं और उससे अविनाभूत विमर्शकं भी चार ही अंश हैं। प्रकाशांशों के नाम अभ्वका, वामा, ज्येष्ठा और रौद्री हैं तथा विमर्शोशों के नाम श्रान्ता, इच्छा, ज्ञान और किया हैं। अभ्यका तथा श्रान्ताकी सामरस्यावस्थामें शान्ताभावापन्ना पराशक्ति परावाक् नामसे प्रसिद्ध है। यह आत्मस्फुरणकी अवस्था है।

आत्मनः स्फुरणं पश्येद्यदा सा परमा कला । अभ्विकारूपमापक्षा परावाक् समुदीरिता ॥%

इस आत्मस्फुरणकी अवस्थामें समग्र विश्व बीजरूपमें अर्थात् अस्फुटरूपमें आत्मसत्तामें वर्तमान रहता है। इसके बाद शान्तासे इच्छाका उदय होनेपर वह अव्यक्त विश्वशिक्त गर्मसे निकलता है। इच्छाशक्ति उस समय वामाशक्तिसे तादात्म्य लाभ करती है और पश्यन्ती वाक् नामसे परिचित होती है। इसके पश्चात् ज्ञानशक्तिका आविर्भाव होता है। ज्ञानशक्ति ज्येष्ठाके साथ अभिन्न है और मध्यमा वाक् नामसे परिचित है। यह शक्ति सष्ट विश्वकी स्थितिका कारण है। ज्ञानके अनन्तर कियाशक्ति रोदीके साथ एक होकर वैखरी नामसे प्रसिद्ध होती है। प्रपञ्चात्मक वाग्वैचिच्य वैखरीका ही स्वरूप है।

यह चार प्रकारकी वाक् परस्पर मिलकर मूल त्रिकोण अथवा महायोनिके रूपमें परिणत होती है। शान्ता और अम्बिकाका सामरस्य अर्थात् परावाक् ही इस त्रिकोणका बिन्दु या केन्द्र है। यह नित्य स्पन्दमय है। पश्यन्ती इसकी वाम रेखा है, वैखरी दक्षिण रेखा है और मध्यमा सरल अग्ररेखा

 अस समय वह पराश्चाक्त अपने स्पुरणको देखती है उस समय वह अम्बिकारूपको प्राप्त हुई 'परावाक्' कही जाती है।

( Base ) है । मध्यस्य महाविन्दु ही अभिन्न विग्रह शिव और शक्तिका आसन है। यह त्रिकोणमण्डल चित्कलाके प्रभावसे उज्ज्वल है। इसके बाहर कमविन्यस्तरूपसे शान्त्यतीतः शान्ति, विद्या, प्रतिष्ठा और निश्चति—इन पाँच कलाओंका आभामय स्तर विद्यमान है। इन स्तरींकी समष्टि ही जगत्का रूप है । अतएव भूपुरसे महाबिन्दुपर्यन्त \* विस्तृत समस्त विश्वचक ही उस महाशक्तिका विकास है । मध्यत्रिकोण विन्दविसर्गमय है--इसमें कोई सन्देह नहीं। इसकी प्रत्येक रेखा ही पञ्चस्वरमय है । [ 'अ' से 'अं' तक ] पञ्चदरा-स्वरात्मक इस त्रिकोणमण्डलका बिन्दुस्थान विसर्ग ( अः ) कलाओंसे आकान्त है। इस त्रिकोणकं स्पन्दनोंसे अष्टकोण कल्पित होते हैं। यह रौद्री शक्तिका रूप है और शान्त्यतीत कलासे उज्ज्वल रहता है। इसका प्रत्येक स्तर ही प्रकाश तथा विमर्शमय अर्थात शब्द और शब्दमय है। तत्तत् वर्ण ( वाचक ) और तत्तत् तत्त्व ( बाच्य ) का तादात्म्य तत्तत् चकांशमें प्रत्यक्ष अनुभूत होता है । समस्त चक्रमें 'अ'कारसे लेकर 'क्ष'कारपर्यन्त वर्णमाला तथा शिवसे लेकर पृथिवीपर्यन्त तत्त्वसमूह अभिव्यक्त होते हैं। साधक जिस समय कुण्डलिनीके जागरणके बाद उत्तरीत्तर ऊपरकी ओर उठने लगते हैं, अथवा इष्ट देवताके स्वरूपभृत चक्रके भीतर प्रवेश करने लगते हैं। उस समय वस्तुतः इस विश्वचक्रमे ही उनकी यात्रा चलती है। अकुलसे महाबिन्दुपर्यन्त विस्तृत महामार्गके भीतर जितने अवान्तर चक्र हैं, उनकी समष्टि ही विश्वचक्र है। इसमें अकुलसे आजाचकपर्यन्त अंश सकल और आजाचकसे ऊपर विन्दसे उन्मनापर्यन्त अंश सकल-निष्कल एवं उन्मनाके बाद महाबिन्द् अंश निष्कल है ।† बस्तुतः यह महाबिन्द्र ही विश्व-

\* तान्त्रिक साहित्यमे देवतामात्रका यान्त्रिक रूप बासनामेदसे जगत्का ही रूप है। प्रत्येक यन्त्रमे सबसे बाहर जो चतुष्कोण अक्तित किया जाता है, उसका नाम 'भूपुर' है। वहां विश्वनगरका प्राकारस्वरूप है। पूर्वादि किसी भी मार्गसे उसमे प्रविष्ठ होकर कमशः भीतर्का ओर अग्रसर होना ही साधनमार्गका उल्कर्ष है। इन यन्त्रीमे सर्वत्र ही मध्य अर्थात् केन्द्रमे जो बिन्दु रहता है वही अन्तिम भूमिका सूत्रक होता है। इस भूमिमें सर्वशक्तिसमन्वित परमेश्वरका अपरोक्षतया अनुभव अर्थात् साक्षात्कार होता है।

† योगमार्गके सकलाशोमें सबसे पहले अकुल अथवा विषुवत् स्थान है। इसके अनन्तर अष्टदलके बाद पट्दलविशिष्ट कुलपबकी स्थिति है। यहांसे आंगेका सारा मार्ग ही 'कुलमार्ग' नामसे प्रसिद्ध हे। बट्दलकमलके ऊपर मूलाथार और उसके ऊपर शक्ति या का हृदय है—यही विश्वातीत परमेश्वर अथवा शिव-शक्तिका आविर्भावस्थान या आसन है।

वस्तुतः महाबिन्दु ही शवरूपी सदाशिव है, जिसके ऊपर चित्कला अथवा चिच्छक्ति स्वातन्त्र्यमयी होकर खेलती है। यह खेल परावाक् या परामात्राका विलास है। ग्रुङ्क तथा रक्त बिन्दुरूप प्रकाश-विमर्शात्मक काम-कलाक्षरके परस्पर

हल्लेखाका स्थान है। यह अनुसादि देवताओंसे परिवेष्टित है और आधार-कमलसे ढाई अङ्गल ऊपर पीत-वर्णकी कर्णिकाके भीतर प्रतिष्ठित है। हुल्लेखासे दो अङ्गल ऊपर स्वाधिष्ठान कमलका स्थान है। इसके बाद क्रमशः मणिपूर, अनाहत, विशुद्ध, लम्बिकाय ( अष्टदलकमल ) और अन्तमें आशाचक है। अग्नि, सूर्य तथा चन्द्रके विम्ब भी इस सकल मार्गमें दृष्टिगोचर होते हैं। मूलाधारमे अग्नि-विम्ब, अनाइतमें सूर्यविम्ब और विशुद्ध चक्रमें चन्द्रविम्बका दर्शन होता है। आज्ञाचकके ऊपर विन्दसे उन्मनापर्यन्त भूमियोंके नाम बे हैं--बिन्द, अर्थचन्द्र, निरोधिका, नाद, नादान्त, शक्ति, व्यापिका या व्यापिनी, समना और उन्मना । इतना मार्ग सकल-निष्कल हैं। अर्थचन्द्रादि कलाएँ बिन्दुका मेद करनेके बाद ही क्रमशः मिलती हैं। उन्मनातक पहुँचनेपर कालकी कलाएँ, तत्त्व, देवता और मन सर्वधा निरुद्ध हो जाते हैं। ये ही तन्त्रशास्त्रमें निर्वाणात्मक 'रुद्रवस्त्र' नामसे कहे गये हैं। यह अन्तिम भूमि सर्वथा निराकार, उच्चारहीन, भून्यमय एवं विद्यातीत है। इसके बाद महाबिन्द ही निष्कल भूमिस्वरूप है। इसका दूसरा नाम सादाख्य अथवा सदाशिवरूपी आसन है। इसीपर तत्त्वातीत ज्ञाव और शक्तिका खेळ होता है। यह सब योगमागीय चक्रवेथके क्रमसे दिखाया गया है। उपासनाके कमसे भी इसका मेद दिखाया जा सकता है। श्रीचकमें प्रविष्ट होकर कमशः तत्त्वातीत अवस्थामें चलनेके मार्गमें तीन विभाग दिखायी देते हैं-(१) चतुष्कोणसे त्रिकोणतक, (२) बिन्दुसे उन्मनातक और (३) महाबिन्दु । इनमें दूसरा और तीसरा विभाग पूर्वोक्त सकल-निष्कल तथा निष्कल मार्गोंसे सर्वथा अभिन्न है और पहला विभाग पूर्वोक्त सकल मार्गका ही नामान्तर है। किन्त दोनोंमें वासनामेद रहनेके कारण उनके स्थान एवं उपाधियोंमें मेद हो गया है। अतएव श्रीचक्रके अन्तर्गत भूपूर, घोडश्चदल, अष्टदल, चतुर्दश कोण, बाह्य दश कोण, आन्तर दश कोण, अष्टकोण और त्रिकोण इतना अंश सुबुद्धामार्गमें निम्नतम अकुलसे आशाचक-पर्यन्त अवस्थित है। इसके बाद बिन्दुमें प्रतिष्ठित होनेके अनन्तर भिन्न वासना न रहनेके कारण आगेकी भूमियोंमें कोई मेद प्रतीत नहीं होता ।

संघट्टसे चित्कलाकी अभिव्यक्ति होती है । # महाबिन्दुके स्पन्दनसे तीनों विलीन बिन्दु अलग-अलग होकर रेखारूपमें परिणत हो महात्रिकोणका आकार धारण करते हैं । इसीसे शिवसे लेकर पृथिवीपर्यन्त छत्तीस तत्त्वोंसे बने हुए समस्त विश्वका आविर्माव होता है ।

इस महात्रिकोणमें चार पीठ हैं । प्रत्येक पीठमें ही विश्वका रूप भासमान होता है । स्वरूपसे उसका भान बीज-रूपसे होता है और बाहर सृष्टिरूपसे । पीठ' श्रन्दसे प्रकाश और विमर्शकी मात्राओंका साम्यभाव समझना चाहिये । जैसे अम्बिका और शान्ता शक्तियोंका सामस्य कामरूप पीठ है इसी प्रकार अन्यान्य पीठ भी समझने चाहिये । कामरूप पीठ पीतवर्ण चतुष्कोणके आकारमें आधारस्थानमें दीख पड़ता है । इसका दूसरा नाम मन है । इसमें जब बिन्दु चैतन्यका प्रतिविम्ब पड़ता है तो उसे स्वयम्भूलिङ्ग कहते हैं । वस्तुतः यह पीठ महात्रिकोणका अग्रकोणस्वरूप है । इसी प्रकार त्रिकोणके अन्य दो कोण पूर्णिरिर एवं जालन्धर पीठ नामसे प्रसिद्ध हैं । उनमें प्रतिफलित होनेवाला चैतन्य इतर-लिङ्ग और बाणलिङ्ग कहलाता है । ये दोनों बुद्ध और

 तत्वातीत अवस्थामें शिव और शक्तिका सामरस्य रहता है। उस समय विश्व राक्तिके गर्भमें अन्तःसंहत भावसे अर्थात शक्तिके साथ अभिन्न रूपसे विद्यमान रहता है। परन्तु जब पराशक्ति स्वेच्छासे अपने स्फूरणको स्वयं ही देखती है तभी विश्वको सृष्टि होती है। वस्तृतः इस स्फरण हा दर्शन ही विश्वदर्शन है और विरवदर्शन ही विश्वकी सृष्टि है। इस अवस्थामे दृष्टि ही सृष्टि है। अनुत्तर दशामें स्वरूपमे अभिन्नतया रहनेपर भी विश्व देखा नहीं जाता। इसीसे वह अवस्था सृष्ट्यतीत है। इस दृष्टि या सृष्टि-व्यापारमें शिव नटस्य रहते हैं। उनकी स्वरूपभूता स्वातन्त्र्यशक्ति ही सब कुछ करती हैं। शिव अग्निस्वरूप हैं [ सुवर्तानल अथवा प्रलयानल स्वरूप ] और शक्ति सोमस्वरूप है [विवर्तचन्द्रस्वरूपा]। दोनोंका साम्य ही तान्त्रिक माषामें बिन्दु नामसे कहा जाता है। इस विन्दुदीका दूसरा नाम रवि अथवा काम है । इसका क्षोभ अर्थात् साम्यका भङ्ग होनेपर ही सृष्टिका प्रारम्भ होता है। साम्या-वस्यामें अग्नि और चन्द्ररूपी रक्त एवं श्रुष्ट बिन्दु ( अ-इ ) म् रूप-में अभिन्न रहता है। धुरूव होनेसे ही चिरक्रलाका आविर्भाव होता है। अग्निके तापसे जैसे घृत पिघलकर बहने लगता है उसी प्रकार प्रकाशका अग्निके सम्बन्धसे विमर्शका शक्तिका स्नाव होता है। इस प्रकार बनेत और रक्त बिन्दुओंके बीचसे इर्धकलाका निःसरण होता है । चैतन्यको अभिन्यक्तिका यही रहस्य है ।

अहंकारके ही नामान्तर हैं। देहमें हनके स्थान हृदय और भूमध्य हैं। मध्य बिन्दु उद्गीयान या श्रीपीठ है। यह चित्त-स्वरूप है। इसमें जो ज्योति प्रतिविभिन्नत है, उसका नाम परिलक्ष है। हनमेंसे प्रत्येक प्रतिलिक्ष निर्दिष्ट संख्यावाले वर्णोंसे बिरा हुआ है; परन्तु परिलक्ष सभी वर्णोंसे वेष्टित है। यह परिलक्ष ही परमपदसे प्रथम स्पन्दरूपमें उदित होता है।

शिव-शक्ति या मलका अहंपरामर्श पूर्ण और स्वाभाविक है। इसिलिये इसे 'पूर्णाहन्ता' कहते हैं। यह निर्विकत्पक शानस्वरूप है। स्वातन्त्र्यसे इसमें विभागका आविर्माव होता है। पूर्णाहन्ता या परावाक विभागदशामें ही पश्यन्त्यादि तीन रूप धारण करती है, जिसके प्रत्येक रूपमें स्थूल, स्कृम तथा पर भेदसे तीन-तीन अवस्थाएँ हैं। परमतत्त्व निरंश प्रकाशस्वरूप होनेपर भी उसका मुख्य तीन शक्तियों के भेदके कारण ऐसा विभाग हो जाता है। मुख्य तीन शक्तियों ये हैं—

- (१)परा अथवा अनुत्तरा—इसीका नाम चित्-शक्ति है ।
- (२) परापरा-इसीका नाम इच्छा-शक्ति है।
- (३) अपरा-इसीका नाम उन्मेषरूपा ज्ञान-शक्ति है।

इन तीनोंका अभिन्न खरूप ही परमेश्वरकी पूर्णाशक्ति है। इसमें अनुत्तर अथवा चित् 'अ' है, इच्छा 'इ' है और उन्मेष अथवा ज्ञान 'उ' है। यह शक्तित्रय ही अ इ उ नामक त्रिकोण है । इनके क्षञ्चरूप लेकर शक्तियोंकी संख्या छः होती है। अके क्षोमरे आ, इके क्षोमरे ई और उके क्षोमरे ज होता है। आ आनन्दका, ई ईशानका और ऊ ऊनत्वका वाचक है। आनन्दादि शक्तिनिचय क्षब्ध होनेपर भी अपने स्वरूपसे स्खलित नहीं होते । इसलिये ये मलिन नहीं होते । इसी कारणसे ये सब शक्तियाँ पारस्परिक संघट्टसे अन्यान्य शक्तियोंको प्रकट कर सकती हैं। ये छः स्वर ही वर्णसन्ततिके मूल हैं। ये षड्देवता और सूर्यकी मुख्य षड्रिम नामोंसे प्रसिद्ध हैं। इन छः शक्तियोंका पारस्परिक संघर्ष ही कियाशक्ति है, जिससे बारह शक्तियोंका विकास होता है। ऋ ऋ ऌ ऌ ये चार स्वर नपुंसक हैं। इनसे सृष्टि नहीं होती। सम्पूर्ण शक्तियाँ उक्त बारह शक्तियोंके ही अन्तर्गत हैं। यही प्रधान शक्ति चक्र है, जिससे समन्वित रहनेके कारण शिवको पूर्णशक्ति कहा जाता है। # ये सब शक्तियाँ प्रक्षीणमल शुद्ध और उदिक्त चैतन्य हैं। इनके ज्ञान-क्रियात्मक सामर्थ्यमें किसी प्रकारका आवरण नहीं है। चौंसठ योगिनियाँ इन बारइ शक्तियोंसे ही उत्पन्न हुई हैं। इनकी समष्टि अघोरा शक्ति है। घोरा और घोरतरा शक्तियाँ इसीसे प्रादुर्भृत होती हैं। सृष्ट्रचादि क्रममें इन बारइ शक्तियोंके पृथक्-पृथक् रूप हैं। अनाख्या-क्रममें भी इनके पृथक्-पृथक् रूपोका पता लगता है। जिस क्रममें सृष्टि आदि उपाधि नहीं है, उसीका नाम अनाख्या है। इसका तात्पर्य यह है कि निरुपाधिकस्वरूप सृष्टिमें भी यह विभाग विद्यमान है।

यह जो स्वरूपगत उपाधिहीनताकी बात कही गयी है, दो प्रकारसे सम्भव है—(१) उपाधियों के अनुलासके कारण और (२) उपाधियोंके उपशमके कारण । उपाधियोंका उपशम पाकसे ही होता है । तान्त्रिक आचार्यगण मधुरपाक और इटपाक भेदसे दो प्रकारके पाक स्वीकार करते हैं। जो लोग गुरु आदिकी आराधना करके समयी एवं पुत्रकादि दीक्षा सम्पादन करनेके बाद नित्य-नैमित्तिक प्रभृति कर्मोंमें निष्ठा रखते हैं, वे देहपात होनेपर सृष्टि प्रभृति उपाधियोंसे मक्त हो सकते हैं। इन उपाधियोंका प्रशमन खामाविक नहीं होता। उसे शास्त्रोपदेशादिकी अपेक्षा है । यह उपाय धीरे-धीरे देह-पातके अनन्तर उपाधिका नाश करनेमे समर्थ होता है। परमेश्वरका शक्तिपात तीव न होनेसे ऐसा ही होता है। और जिनके ऊपर भगवत्कृपाकी मात्रा अधिक होती है, अर्थात् जिनमें तीत्र शक्तिपात होता है, वे केवल एक बार ही उपदेश प्राप्त करके उपाधिसे मक्त हो जाते हैं। इस कमसे सृष्टि आदि तीनों उपाधियाँ सर्वथा चिदमिमें भसा हो जाती हैं। अर्थात् वे अचिद्धावको छोडकर आत्मशक्तिके स्फरणरूपमें प्रतिभात होने लगती हैं। इसका क्रम इस प्रकार है-'शानामिके उदीपनके अनन्तर इस प्रकारके पाकसे सृष्टि आदि पदार्थगत भेद छूट जाता है। उस समय विश्व अमृत-मय हो जाता है, अर्थात् उसे बोधके साथ तादात्म्य प्राप्त होता है। इस अमृतरूप विश्वको पूर्व वर्णित अि आ इत्यादि ] बारह शक्तियाँ अथवा करणेश्वरी भीग करती हैं। अर्थात वे परबोध अर्थात परमेश्वरके साथ अभिन्न रूपमें परामर्शन करती हैं, क्योंकि ये शक्तियाँ अघोरा शक्तिकी ही प्रकाशस्वरूपा हैं। इस भोगसे उन शक्तियों (देवियों) की तृप्ति होती है। उस समय उनको दूसरेके प्रति अपेक्षा या आकाङ्का नहीं रहती और वे हृदयस्थ द्योतनमात्रस्वरूप परप्रकाश या परम-तत्त्वके साथ अभेदरूपसे स्फ़रित होने लगती हैं।' ये समस्त

इन बारहको कहाँ-कहाँ 'कालिका' नामसे कहा गया है।
 श्रीसारशास्त्रमें इनका नाम द्वादश योगिनी रक्खा गया है।

शक्तियाँ परमेश्वरके रूपमें विश्वान्त हैं—उससे अभिन्न हैं। परन्तु इस प्रकार अभेद रहनेपर भी कृत्य, क्रियावेश, नाम तथा उपासनाके भेदसे ये भिन्न-भिन्न रूपसे भासित होती हैं। इन शक्तियों के सङ्कोच-विकास दोनों ही होते हैं। इसल्ये ये संख्यामें बारह होनेपर भी एक ओर जिम प्रकार सब मिलकर एक हो सकती हैं, उसी प्रकार दूसरी ओर करोड़ो विभिन्न रूपों में भी आविर्भृत हो सकती हैं।

(8)

ऊपर संक्षेपमें जो कुर्ङ्क्रीलेखा गया है उससे तान्त्रिक दृष्टिका किञ्चित् परिचय मिल सकेगा। यह विषय इतना विज्ञाल और जटिल है कि इसका पर्यात विवेचन करनेके लिये पत्रिकाका परिमित कलेवर पर्यात नहीं है। जो लोग इस विषयमें विशेष शान प्राप्त करना चाहते हों, उन्हें अनुसन्धान करनेपर शास्त्रमें ही सब प्रकारका विवरण और सब प्रकारके प्रश्नोंका स्पष्ट समाधान मिल सकता है। यहाँ जो विवरण दिया गया है उससे तात्त्रिक साधनप्रणालीके समझनेमें कुल सहायता मिल सकती है। यहाँ वैष्णव आगमोंके समालोचनका अवसर नहीं मिला। परन्तु स्थूलतया कहा जा सकता है कि वे भी द्वेत आगमके ही अन्तर्गत हैं। उनकी दृष्टि भी प्रायः उसी प्रकारकी है। प्रस्थानगत तथा बाह्य उपाधिगत वैचिच्य तो अवस्य ही है। परन्तु वह सुगमतासे समझमें आ जाता है। विशुद्धसृष्टि, मन्त्रानुशीलन और दीक्षा प्रमृतिका उपयाग वैष्णव आगममें भी स्वीकार किया गया। आशा है, अनुसन्धानेच्छु पाठक स्वयं ही मूल प्रन्थका विश्लेषण करके इस विषयमें तन्त्रप्रहण करनेका प्रयत्न करेंगे।

-8451543v

### तान्त्रिक साधना

( मुद्रा )

( लेखक--शाउपेन्डचन्द्र उत्त )

अनन्त भावमय भगवान्के समीप पहुँचनेके रास्ते भी अनन्त हैं। मकड़ी जैसे अपने अंदरसे जाल फैलाकर उसके केन्द्रमें बैटी रहती है, वैसे ही ईश्वर इस विश्व-ब्रह्माण्डका सजन करके इसके बीचमें बैठे है। बृत्तकी परिधिके किसी भी बिन्दुसे सीधे केन्द्रतक पहुँचनेके लिये जैसे भिन्न-भिन्न सीधी रेखाओंकी सहायता आवश्यक होती है, वैसे ही परिधि-में स्थित प्रत्येक जीवको सृष्टिकं केन्द्रस्थलमे पहुँचनेकं लिये पृथक-पृथक साधनीका अभ्यास करना पड़ता है। प्रत्येक जीवमें अपना एक विशेषत्व है--प्रत्येक जीव ही अपूर्व है परन्तु गन्तव्य स्थल सबका एक-परब्रह्म परमातमा अथवा परमेश्वर हैं। उनके अनन्त नाम, अनन्त रूप और अनन्त गुण हैं। साथ ही वे नाम, रूप और गुणींसे अतीत हैं। उनकी शद्ध सत्ता मन-वाणीसे अतीत है तो भी मनुष्यका मन उनको लेकर नित्य कियाशील है। मनुष्य अपवित्र शुरीर और अशुद्ध मनसे जो कुछ कल्पना करता है वह मलिन और अस्पष्ट होती है। परन्त ज्यों-ज्यों उसके देह और मन शुद्ध होते जाते हैं। त्यां-ही-त्यो यह मिलन और अस्पष्ट रूप भी विश्वद्ध और स्पष्ट होता चला जाता है। फिर मनके तरब्रहीन हो जानेपर और आगे चलकर चैतन्यमं लीन हो जानेपर आत्मदर्शन होता है और अन्तमे भगवत्क्रपासे पूर्णत्वकी प्राप्ति हो जाती है।

एक प्रकारसे जितने जीन हैं, उतने ही मत है और जितने मत हैं उतने ही पथ भी हैं। मनुष्यमे जैसे किन और चिरित्रगत माहश्य होता है वैसे ही किन स्वभाव, संस्कार और वातावरणके अनुसार मनुष्यकी साधन-प्रणालीमें भी साहश्य होता है। जिनके भाव एक-से होते हैं, वे एक ही मम्प्रदायमें भी शामिल होते हैं। हिन्दू धर्ममें अनेकों मम्प्रदाय में। शामिल होते हैं। हिन्दू धर्ममें अनेकों मम्प्रदाय हैं, उनमें तान्त्रिक सम्प्रदाय सबसे पुराना है। तन्त्र मनुष्यको शिक्षा देता है पशुत्वको छोड़कर देवत्वमं पहुँचनेकी, जीवसे शिव होनेकी। तन्त्रकी यह विशेषता है कि वह भोगप्रवण मनको बल्पूर्यक अकस्मात् धक्का देकर त्यागके मार्गपर नहीं ठेलता, धीरे-धीरे भोगके अंदरसे ही मनकी स्वाभाविक गतिका मुख त्यागकी ओर मोड़ देता है। इस हिष्टेस तो तान्त्रिक साधना सबकी अपेक्षा अधिक स्वाभाविक और सार्वजनीन है।

जीवमे जड और चेतन दोनों तस्व हैं। देह, मन, बुद्धि आदि जड है, आत्मा इनसे पृथक् चेतन सत्ता है। इन दोनोंके संयोगसे जीव बनता है। किसी अचिन्त्य कारणसे जीवात्मा अपने स्वरूपको भूलकर अपनेको प्रकृतिका परिणाम अथया जड मान लेता है, इसीसे श्रिविध दुःखोंकी उत्पत्ति होती है और इसीलिये जीव बद्ध अथवा पशु है। जब जीव

यह जान लेता है कि 'मैं शरीर, मन, बुद्धि आदि कुछ भी नहीं हूँ, ग्रुद्ध, बुद्ध, मुक्त आत्मा हूँ, तब वह मुक्त या शिव हो जाता है। आत्मज्ञान होनेपर भगवत्कृपासे जब और भी उत्कृष्टतर ज्ञानकी प्राप्ति होती है, तब उसे चित्-शक्तिकी लीलाका अनुभव होता है। उस समय वह मुक्त जीव अपने ही अंदर देखता है कि चित्-शक्ति कुलकुण्डलिनी पट्चक आंर सब प्रन्थियोंको भेदकर सहस्रदल कमलमें ज्ञानरूपी शिवके साथ मिलगयी है, जहाँ शिव-शक्तिके मिलनकी पूर्णता है, वही साथक लीलानन्दका अनुभव करता है।

भोगी मनुष्योंने तन्त्रकी पवित्र साधनाको अपनी वासनापूर्तिका साधन बनाकर उसे सर्वसाधारणकी दृष्टिमें निन्दनीय बना दिया है, परन्तु वास्तवमें तन्त्रके समान ज्ञानिज्ञानसम्मत साधनपद्धति दूसरी नहीं है। Psycho-Analysis की कसीटीपर तान्त्रिक साधनाको छोड़कर दूसरी उच्च श्रेणीकी कोई भी साधनप्रणाली टहर सकेगी या नहीं, इसमें सन्देह है।

तन्त्रोक्त पञ्च मकारमं मुद्रा सबसे श्रेष्ठ है। सर्वसाधारणमे इसका प्रचार भी बहुत कम है। अधिकारीभेदसे सद्गुरु योग्य शिष्यको इस विद्याका दान किया करते है। मुद्रामें आसन, प्राणायाम, धारणा और ध्यान आदि सभी कियाओं का सम्मिश्रण है। मुद्राकी सहायतामें जीव सर्वशक्तिमान् होकर शियकी पदवी प्राप्त कर सकता है। 'कल्याण'के पाठकों की साधारण जानकारीके लिये लुप्तप्राय इस मुद्रा-साधनकी बहुत ही संक्षेपमें आलोचना की जायगी।

घेरण्ड-संहिता, शिव-संहिता, दत्तात्रेय-संहिता और प्रह-यामल आदि प्रन्थोंमें मुद्राका वर्णन मिलता है, परन्तु इनको सीखना चाहिये अनुभवी और पारदर्शी गुरुसे ही। किसी-किसी महापुरुपकी कृपासे आसन, प्राणायाम और मुद्रा आदि बहुत ही सहजमें अपने-आप ही होने लगते हैं। मनके शुद्ध और सरल होनेपर मभी कुछ हो सकता है।

घेरण्ड-संहिताके अनुसार मुद्रा २५ प्रकारकी हैं— (१) महामुद्रा, (२) नभोमुद्रा, (३) उड्डीयान, (४) जलन्धर, (५) मूलबन्ध, (६) महाबन्ध, (७) महामेध, (८) खेचरी, (१) विपरीतकरणी, (१०) योनि, (११) बज्रोली, (१२) शक्तिचालिनी, (१३) ताङ्गरी, (१४) माण्डवी, (१५) शाम्भवी, (१६) अधोधारणा, (१७) आम्भवी धारणा, (१८) वैश्वानरी धारणा (१९) वायवी धारणा, (२०) नभोधारणा, (२१) अध्विनी, (२२) पाशिनी, (२३) काक्षी, (२४) मातङ्गी और (२५) मुजङ्गिनी।

ये सभी मुद्राएँ योगियोंके लिये सिद्धिदायिनी हैं।
गुरुकुपासे जब सोयी हुई कुण्डलिनी-शक्ति जग जाती है, तब
पर्चक्रोंमें स्थित कमलींका और ग्रनिययोंका भेद हो जाता
है, इमीलिये ब्रह्मरन्ध्रके मुखपर स्थित निद्रिता मरमेश्वरी
कुलकुण्डलिनी शक्तिको जगानेके लिये मुद्राका अभ्यास
करना उचित है।

शिव संहितामे मुद्राके १० प्रकार हैं—

(१) महामुद्रा, (२) महावन्य, (३) महाभेद, (४) खेचरी, (५) जालन्यरवन्य, (६) मृलवन्य, (७) विपरीतकृति, (८) उड्डीयान, (९) वज्रोली और (१०) शक्तिचालना।

इन सव तन्त्रोंका एकमात्र आधार कुलकुण्डिली हाक्ति है। इस शक्तिके जाग्रत् होनेपर पट्चकका भेद हो जाता है और सुपुग्णाके मार्गसे प्राणवायुका सुखपूर्वक आना-जाना होने लगता है। विना किसी अवलम्बनके चित्त स्थिर हो जानेपर कालको विद्यत किया जा सकता है अर्थात् मुक्ति प्राप्त हो सकती है। इसलिये चित्-शक्तिको जगानेके निमित्त यड़ी चेष्टाके साथ मुद्राका अभ्यास करनेकी खास जरूरत है। ये मुद्राण्ट सिद्धोको यड़ी प्रिय और मकद्रणोके लिये दुर्लभ हैं। रक्नोकी पिटारीकी तरह इसको लियाकर रखना चाहिये।

महामृहा—( शिवसंहिताके मतसे ) गुरुके उपदेशानुसार वार्षे टखनेमे योनिमण्डल ( गुदा और उपस्थके
वीचका स्थान ) को दवाकर और दाहिने पैरको फैलाकर
दोनो हाथांम पकड़ ले और शरीरके नवों द्वारोंको मंयत करके
छातीके ऊपरी भागपर उड्डिको लगा दे और चित्तको
चैतन्यमार्गमे अर्पित करके कुम्मकके द्वारा वायुको धारण
करे। इस मुद्राका पहले वार्ये अंगमें अभ्यास करके फिर
दाहिनेमें करे और अभ्यास करते समय मनको रोककर उसी
नियमसे प्राणायाम करता रहे।

इस मुद्रासे देहकी सारी नाड़ियाँ चलने लगती हैं। जीवनी-शक्तिस्वरूप शुक्र जीवनको आकर्षण करके स्नम्भित हो जाता है, सारे रोग मिट जाते हैं, शरीरपर निर्मल लावण्य छा जाता है। बुढ़ापा और मृत्युका आक्रमण नहीं हो पाता। मनोबाञ्छित फलकी प्राप्ति होती है और मनुष्य जितेन्द्रिय होकर दुस्तर भवसागरसे पार हो जाता है। यह साधन बहुत गुप्तरूपसे करना चाहिये और जिस किसीको इसे नहीं बतलाना चाहिये।

संचरी मुद्रा—जीमके निचले हिस्सेमें जिह्नामूलके साथ और जीमके साथ जो नाड़ी जुड़ी है, उसे काटकर जीमके उस निचले भागपर जीमके अग्रमागको सदा चलाते रहना चाहिये और मक्तनसे जीभको दोहन करके लोहेकी शलाकांसे उसे खींचना चाहिये। इस प्रकार प्रतिदिन अभ्यास करनेसे जीभ लंबी हो जाती है। जीभको इतनी लंबी कर लेना चाहिये कि जिससे उसके द्वारा दोनों भौंहोंके बीचमें सहज ही स्पर्श किया जा सके। जीमको कम-कमसे तालुके बीचमें ले जाना चाहिये। तालुके बीचमें जो गहुत है, जिसे कपाल-कुहर कहते हैं, उसमें जीमको उपरकी ओर उलटा कर युसा देना चाहिये और दोनों भौंहोंके बीचमें दृष्टि जमानी चाहिये। इसे 'खेचरी मुद्रा' कहते हैं।

विपरीतकरणी मुद्रा—नाभिके मूलमें सूर्यनाडी है और तालुके मध्यमें चन्द्रनाडी है। महस्तार-कमलसे निकली हुई अमृतधाराका नाभिस्थित सूर्यनाडी पान किया करती है, इसीसे मनुष्यको मृत्युके वश होना पड़ता है। यदि तालुके मूलमें स्थित चन्द्रनाडीके द्वारा योगी उस सुधाधाराको पी सके तो उसे मृत्युके वश नहीं होना पड़ता। अतएव योगके द्वारा सूर्यनाडीको ऊपर और चन्द्रनाडीको नीचे ले आना चाहिये। इसका उपाय है मस्तकको जमीनपर रखकर दोनों हाथ उसके नीचे दोनों ओर लगा दे और दोनों पैरोंको सीधे ऊपर उठाकर कुम्भक करता रहे। यही विपरीतकरणी मुद्रा है।

यांनिमुद्रा—पहले सिद्धासनसे बैठकर दोनों अंग्ठोंसे दोनों कान, दोनों तर्जनीसे दोनों आँखें, दोनों मध्यमासे दोनों नाकोंके छेद और दोनों अनामिकासे मुँहको बन्द कर देना चाहिये। काकी मुद्राके द्वारा प्राणवायुको खींचकर अपानवायुके साथ मिला देना चाहिये। देहस्थित छहों चक्रोंको ध्यान करके 'हुं' और 'हंस' इन दो मन्त्रोंके द्वारा सोथी हुई कुण्डलिनी देवीको जगाना चाहिये और जीवात्माके साथ युक्त कुण्डलिनी दाक्तिको सहस्रदल-कमलपर ले जाकर ऐसा चिन्तन करना चाहिये कि 'मैं स्वयं दाक्तिमय होकर शिवके साथ नाना प्रकार विद्यार कर रहा हूँ।' फिर टढ-चित्तसे ऐसा चिन्तन करना चाहिये कि 'शिव-दाक्तिके

संयोगसे आनन्दस्वरूप होकर में ही ब्रह्मरूपमें स्थित हूँ।' इसीका नाम योनिमुद्रा है। यह देवताओं के लिये भी दुर्लभ है और अत्यन्त गोपनीय है। इस मुद्राका एक बार साधन करनेपर सिद्धि प्राप्त हो जाती है और साधक अनायास ही समाधिस्थ हो सकता है।

शाम्भवी मुद्रा-दोनों भोंहोंके बीचमें दृष्टिको जमाकर संयत मनमें ध्यानके द्वारा परमात्माका दर्शन करना चाहिये। इसे 'शाम्भवी मुद्रा' कहते हैं। यह सभी तन्त्रोंमें गोपनीय है। वेद, पुराण आदि सर्वत्र प्रकाशित है, किन्तु रह मुद्रा कुलकामिनीकी भाँति अत्यन्त गोपनीय है।

हष्टान्तस्यरूप यहाँ पाँच मुद्राओंका उछेख किया गया है। जो छोग इस विषयको जानना और अभ्यास करना चाहें, उन्हें उपयुक्त अनुभवी गुरुका आश्रय छेना चाहिये। केवल पढ़कर मनमाने ढंगसे कुछ भी नहीं करना चाहिये।

पहले-पहल मोटी दृष्टिसे ये मुद्राएँ कुछ अस्वाभाविक सी लग सकती हैं; परन्तु मनुष्यका जीवन स्वभावसे इतना दूर चला गया है कि देह और मनको स्थिर करके बहिर्मुखी वृत्तियोंको अन्तर्मुखी करनेके लिये अनुशासनकी बड़ी आवश्यकता है। जीवनकी स्वाभाविक गित और प्रेरणासे शक्तिसञ्चय करके सारी शक्तिको उनके श्रीचरणों में समर्पित कर देनेपर वे कृपा करके वाञ्छित पल प्रदान कर देते हैं। सार बात है—उनके (भगवान्के) साथ हमारा जो अन्तरका सम्बन्ध है, उसे खोज निकालना । ईश्वरके साथ जीवका सम्बन्ध नित्य है, अनादिकालसे चला आता है। उस व्यक्तिगत आन्तरिक सम्बन्धको जानकर अनन्य भावसे उन्हें अपना निजजन मानकर अपने प्रतिदिनके जीवनकेन्द्रमें यदि हम उन्हें बैठा सकें तो उनकी परमकृपा सहज ही प्राप्त हो सकती है। इस कृपाके सामने मुक्ति तुन्छ है।

नैतन्यशक्ति जडशक्तिके अतीत है। यह शक्ति स्थिर भी है और चञ्चल भी। स्थिर अवस्था ज्ञानमय शिव है और चञ्चल अवस्था कियाशीला शक्ति। शिव और शक्ति सृष्टिके आधार हैं; जगत्के पिता-माता हैं। साधक अपनी रुचि और संस्कारके अनुकूल उनके साथ कोई-सा भी सम्बन्ध स्थापित कर सकता है और उस सम्बन्धको लेकर मुद्रा आदिका अभ्यास करनेपर भगवान्की कृपासे ज्ञान और शक्तिका अधिकारी होकर वह शीघ ही पूर्णता प्राप्त कर सकता है!

#### साधना

( लेखक--महात्मा बालकरामजी विनायक )

साधनके दो भेद, साधक तथा सिद्धिके सम्बन्धसे, सदासे चले आते हैं—लौकिक साधन एवं पारमार्थिक साधन । जड और चेतनके अपूर्व सम्मेलनके परिचायक ये प्रकारभेद हैं। जड-शरीरके नाते लौकिक साधनोंका उपकम साधकोंद्वारा ही हुआ। इसी तरह जीवके उद्धारके लिये पारमार्थिक साधनोंकी व्यवस्था हुई। हमें इस लेखमें केवल पारमार्थिक साधनोंसे मतलव है। श्रद्धा, विश्वास, चित्तकी एकामता, संलम्रता, तत्ररता, समाधिस्थ वृत्ति आदिकी आवश्यकता दोनोंको है। इनके विना सिद्धिकी कल्पना भी नहीं की जा सकती। इन्हींके तारतम्यमे, न्यूनाधिकतासे, साधन फलीभूत होते हैं। दोनों प्रकारकी साधनाओंका पल भगवान ही देते हैं। किसीका उद्योग, प्रयत्न, परिश्रम व्यर्थ नहीं होने देते। भगवान बड़ी साधानतामे सबकी व्यवस्था करते हैं। इसी हेतुसे श्रीगोस्वामिपादने कहा है—'बड़ी साहिबीमें नाथ बड़े सावधान हों।

पुरातन समयकी बात है । श्रीअयोध्याजीमें ऋणमोचन घाटसे उत्तर पापमाचनघाटतक जो पवित्र भृमि है, वहाँ सिद्धाश्रम अवस्थित था। वहाँ भारतवर्षके सभी प्रान्तोंसे आकर साधकगण सिद्धि-लाभके लिये अपनी साधना सम्पन्न करते थे। महर्पि पतञ्जलि और वेद-व्याससे लेकर प्रथम श्रीरामानुज लक्ष्मणाचार्य, टङ्काचार्य, डिमडिम, आनन्द-गिरिस्वामी, सुरसरानन्दस्वामी, मथुरानाथ योगी, योगिनी भानुमती, टेरसी, कौलिक यज्ञदेव आदि वड़े-बड़े साधक इसी सिद्धाश्रमसं सिद्धिलाम कर चुके है। यवन शासन-कालमें इसे 'सैदवाड़ा' ( सैयद-बाड़ा ) में परिणत कर दिया गया और ईरानसे सात सैयद-परिवार बुलाकर बसाये गये और उनके वंशज अब भी वहाँ रहते है। पूर्व-समयमें कविवर 'मीर-खसरू'ने इसी सैदवाड़ामें, अपने किसी सम्बन्धीके यहाँ निवास करके, मुप्रसिद्ध अरबी-हिन्दी-कोश 'खालक्क-बारी' की रचना की थी। पुराने सिद्धाश्रमके अवशिष्ट चिह्न केवल दो हैं—(१) एक पीपलका वृक्ष और (२) सिद्धेश्वर महादेवजीका तट-मन्दिर । सैयद लोग भी इन महादेवजीमें श्रद्धा रखते थे; क्योंकि इस शिव-लिङ्गका ठीक-ठीक भेल मका-शरीफ़के 'संग-अखद' से था। हाजी लोग, जो काबा-शरीफ़की यात्रा कर आये थे और संग-अखदको बोसा ( चुम्बन ) दे आये थे, विशेष अनुरक्त थे। उन्होंने उस मन्दिरसे सटकर दक्षिण ओर बहुत दूरतक साधकों या साधुओंके लिये गुफाएँ वनवा दी थीं।

उन्हीं गुफाओंमें साधनाके लिये भिन्न-भिन्न श्रेणीके साधक एक बार एकत्र हुए थे। अच्छा संघटन था। साधनाके विभिन्न स्तरोंमें उन साधकोंके अनुभवका प्रकाश भीने देखिये—

साधु भट्टजी-- 'उद्गीथविद्यासे प्रादुर्भूत अग्निविद्या, भूमविद्या एवं मधुविद्याका साधन क्रमशः धर्म, अर्थ एवं काम, इन्हीं तीनों पुरुपार्थोंके हेतुसे, प्राचीनवर्हि आदि करते आये हैं। उसी उद्गीथविद्यासे उत्पन्न शाण्डिल्यविद्याके साहाय्यसे इन्द्रादि देवताओंकी उपासना भी उन्हीं हेतुओंसे युक्त है। क्योंकि लोकमें तीन ही पुरुपार्थ मुख्य माने जाते हैं, मोक्ष सबको अभिमत नहीं है। यही वैदिक साधन हैं। परन्त अब इनके ज्ञाता पृथ्वीपर रह नहीं गये। सुना है कि कन्दराओंमें छिप पड़े हैं। में हिमालय, विन्ध्यालय और कामरूप-कामाक्षाकी सभी गुफाओंमे खोजता फिरा, तब भी कृतकार्य नहीं हुआ। सभी सिद्धपीठोंमे रमण, भ्रमण एवं जागरण करनेपर भी वे नहीं मिले, जिन्हें मैं चाहता था। सव जगहसे फेरी लगाकर में यहाँ आया। मुझे यहाँ रहते हुए सात महीने पूरे हो गये । केवल उद्गीयविद्याका मुझे साधारण ज्ञान था। वैदिक मन्त्रोके सस्वर उच्चारणका अभ्यास था, किन्तु केवल वैखरी वाणीसे, न परासे न पश्यन्तीसे, यहाँतक कि मैं प्रणवका भी उचारण पश्यन्तीसे नहीं कर सकता था। कैसे हो, कोई गुरु मिला नहीं। इसी अल्प योग्यतारं मैंने अपनी साधना आरम्भ की । तीसरे महीने भगवान आग्रतोपका डमरू बजा। वह भी एक क्षणके लिये । परन्तु उसमें दिन्य प्रभाव था । उस ध्वनिने ज्यों ही श्रवणद्वारा भीतर प्रवेश किया त्यों ही मेरी हृदय-तन्त्री बज उठी । अस्तु, भीतर-ही-भीतर कुछ दिखायी भी देने परु० सब-जनने उसे पूरा करके निज आतादारा स्थापना करा दिया है।

सा० अं० ६३---

<sup>\*</sup> यह शिव-मन्दिर जीर्ण-शीर्ण होकर विस्कुल गिर गया था। सं० १९९६ वै०के शरद-ऋतुमे बूझ मार्य सुथर कुँवरिने जीर्णोद्धार-कार्य आरम्म किया और श्रीसीतारामीय ज्ञजेन्द्रमसाद एम्० ए०, बी०

सप्तमं कालराश्रीति महागौरीति चाष्टमम् । नवमं सिद्धिदात्री च नव दुर्गाः प्रकीतिताः ॥

नवदुगी

लगा। षट्-कोणके भीतर वाणिलङ्गसहित ईशान रुद्रके दर्शन हुए। त्रिकोणके भीतर काकिनी शक्ति भी दिखी। रेफ-बिन्दुसे मण्डित ककारसे लेकर ठकारतक दिव्याक्षरों के प्रकाशमय दर्शन हुए। इन्हींसे अनाहत-ध्विन निकलती थी। ईशान-बाणके उमल्से इनका प्रत्यक्ष सम्बन्ध दृष्टिगोचर हुआ। मुझे अन्तरिक्षमें विचरनेकी शक्ति प्राप्त हो गयी। काकिनीकी गोदमें बैठकर में रुचिकर स्थानों विचरता हुआ काशी-पञ्चगङ्गा स्थानमें पहुँचा। वहाँ महापुरुपकी शङ्क अनिमित्त था, अब दृदयका हार बन गया। क्योंकि मोहके असंख्य बन्धनोंसे अपनेको जकड़ा हुआ पाकर में घत्ररा गया। कैसे इस पिण्डसे पिण्ड छूटे, यही लालसा उत्यन्न हुई। महापुरुपने आश्चाचकसे संकेत किया। परम तत्त्वका बोध कराया और उसी तत्त्वज्ञानको लेकर में इस कायाक्षेत्रमें लौट आया। '

साध कमळाकरजी-जब मैं घरसे निकला तब मेरी इच्छा ग्रन्थि-मोचनकी थी। इसके लिये कामाक्षामे मुझे शाम्भवी। कलावती, मानसी और चाक्षपी—ये चार प्रकारकी दीक्षाएँ श्राप्त हुई । वहाँ कौलिक लोगोंका मत्मङ्ग था। वे लोग प्रणव और बीजका अभ्यास करते थे। कुलकुण्डलिनी उनको सिद्ध थी। अतएव मैंने उनसे ग्रह विद्या प्राप्त की और साथ-ही-साथ चक्र-भेदका ज्ञान भी मुझे उपलब्ध हुआ। तव मैंने अपना असली उद्देश्य प्रकट किया । उन्होंने कहा कि 'ग्रन्थि-मोचनकी कला यहाँ एक ही महात्माको मालम है । वे एक पखवाड़ेमें यहाँ आवेंगे । तब उनमे इसके लिये पार्थना की जायगी। तबतक तुम न्यासपूर्वक मातृका-यन्त्रकी आराधना करो।' दो समाह पीछे वे महात्मा आये, उनमे प्रार्थना की गयी । उन्होंने कहा-- 'दिल्य-चक्षुका उन्मीलन, विकास और उत्कर्ष होनंपर ही तीनों ग्रन्थियोंका मोचन सम्भव है। अतएव चर्तावन्दुका साधन सम्वक् प्रकारमे करो ।' योनि-विन्दु, वक्ष-विन्दु एवं त्रिकुटीस्य विन्दु-इनकी साधनामे वड़ी कठिनाइयोंका सामना करना पड़ा। प्रथमतः षट्-कञ्चुकमे उल्झना पड़ा । इसकी निर्वृत्तिके लिये महात्माजीने कादि-विद्या और कहादि-विद्याका रहस्य बतलाया और हादि-विद्याके अनुग्रहसे उसमं निरृत्ति हुई। परन्तु मल-पाकसे ऊर्ध्वगति रक गयी। शक्तिपात हुआ। मुपुम्णाने ब्रह्मत्योकका मार्ग ही अवरुद्ध कर दिया। मेरी अयोग्यतामे उकताकर महात्माजीने मुझे काशी-पञ्चगङ्का घाटपर महापुरुपकी शरणमे भेजा। वहाँ पहुँचते ही आश्रमके

प्रभावसे सब ककावटें दूर हो गर्यो । शङ्क-ध्विनिको सुनते ही, नाद-विन्दुका समत्व स्थापित होते ही मेरा चतुर्विन्दुसाधन सम्पन्न हो गया और महापुक्षकी असीम कृपासे दिव्य-चक्षु खुले और वास्तविक आनन्द प्राप्त हुआ । महाविद्याओं के दर्शन हुए । महापुक्षका आशिष् लेकर मैंने विन्ध्यवासिनी-का दर्शन किया और यहाँ अयोध्याजीमें दक्षिणाकाली अथवा देवकालीका साक्षात् दर्शन करके निहाल हो गया । तब इस आश्रमपर आया । महापुक्षका ध्यान करके आसन जमाया और प्रन्थि-मोचन कियामें तत्पर हुआ । चौरासी दिनकी साधनाके पश्चात् तीनों प्रन्थियाँ खुल गर्यो और परमेश्वरके पञ्च-कृत्यका अनुभव हुआ ।

सारनाथ योगी-जब मैं बारह वर्षका हुआ तब अनायास यागिराजजी, मेरे गुरुजी, मिल गये। क्योंकि सन्तानहीन मेरे पिताको उन्हींने वर दिया था और हम पाँच भाई पैदा हुए थे । मैं सबसे छोटा था । वर देते समय गुरु महाराजने पिताजीसे कह दिया था कि पाँच पुत्र तुम्हें होगे। उनमेसे एकको में ले लूँगा और चेला बनाऊँगा ( अस्तु, बाबाजी इसी निमिन हमारे घर आये और पिताजीने सब मोह-माया छोड़कर मुझे स्वामीजीकं चरण-कमलोंपर चढ़ा दिया। मैं गु६ जीके साथ उनके मटपर आकर रहने लगा। पहले गु६ जीने पट्-कर्म सिखलाया। नेतींमे लेकर नौलीतक सबका रहस्य बतला दिया । घीरे-घीरे मुटायन्ध नाडी-शुद्धि आदिमें प्रचीण होकर पञ्चामरयोगमें में तत्पर हुआ । स्वरका अच्छा शान हो गया । तय गुरुजीने कहा-- 'अब तुम तीर्थ-यात्रा कर आओ। यह भी माधनाका एक अङ्ग है। जगन्नाय, वैद्यनाथ आदिके दर्शन करता हुआ मैं काशीजीमें योगेश्वर विश्वनाथजीकं दरवारमे पहुँचा । दशाश्वमध्याटपर मन लग गया। वहाँ योगियोके मठमें रहकर प्राणायाममें समय विताने लगा । मूर्च्छा-दुम्भकके साधनमे त्रुटि हो गयी । में तो अचेत पड़ा था । पासमे एक दृद्धा ब्राह्मणी रहती थी । मेरी दशा देखकर वह दौड़ी हुई स्वामीजीके आश्रम पञ्चगङ्गा-घाटपर गयी । वहाँसे चुटकी माँग लायी । मेरी रसनापर देते ही मेरी अखण्ड मूर्च्छा टूट गयी । स्वस्य होकर मैं आश्रमपर गया । महापुरुपके दर्शनसे कृतार्थ हुआ । जगदुरुकी अहैतुकी कृपाके लिये धन्यवाद दिया । अब उन्हींकी कृपामे 'अन्तराय-अन्तरङ्ग' का साधन यहाँ आकर कर रहा हूँ । उस कृपा-की जय।

वाङ्मुख स्वामी-अपना वृत्तान्त क्या कहूँ १ प्राकृतिक एवं अलौकिक सङ्कटोंसे पूर्ण है । जब मैं सज्ञान हुआ, तबसे

राजयोग सीखनेकी प्रवस रुचि उत्पन्न हुई। पढ्ना-लिखना छोड़ एकान्तमें बैठकर मनमुखीयोग साधने लगा। कभी साँस ऊपरको चढा देता, कभी कान बन्द करके नाद सुनता । इस प्रकार नित्य अभ्यास करते-करते एक दिन सुषुम्णा मैयाने मार्ग दे दिया और प्राणवायु बेखटके प्रवेश कर गया । जड समाधि लग गयी । बहा कोलाहल मचा । सब लोग चिन्तित हुए । मेरी बुआ महापुरुषके आश्रमपर जाकर विभृति ले आयीं। ललाटमें उसे लगाते ही वह विकट समाधि भङ्ग हुई । मैं सचेत हुआ । पूर्णरूपसे स्वस्थ होकर मैं दर्शनके लिये आश्रमपर गया । वहाँ शङ्कानिनाद सुनकर भुझे सहज समाधि प्राप्त हो गयी । कितने सुख स्वम देखे, कितने दुःख-स्वम देखे, इसका कुछ हिसाव नहीं, गणना नहीं। महापुरुषकी कृपा हुई। राजयोग, मन्त्रयोग, लययोग और शानयोगको एक सॉचेंम ढालकर ऐसे विचित्र योगका अनुशासन किया, जिसमें इन इन्द्रियोंसे कुछ करना-धरना नहीं पहता । अपने-आप गुप्त एवं मुप्त या छप्त मानसिक शक्तियोद्वारा साधना सम्पन्न होती है। योगमें पारङ्गत होनेकी अभिलापा पूर्ण होनेपर मेरी प्रवृत्ति एकाएक सत्सङ्कयोगकी ओर दुर गयी। तबसे इसीका व्यसन है। इसी व्यसनके कारण यहाँ आया हूँ और सन्तगमें लाभ उठा रहा हूँ । 'लव-सत्तक्क् के योग और भागसे तो अनेक बार सन्तुष्ट हो चुका हूँ, परन्तु पीनरन्तर सत्संग' के लिये लालायित हूँ। आशा है कि मिद्धाश्रमके प्रभावमें किसी-न-किसी दिन सफलता प्राप्त हो जाय।

अमोर खुसरो—आप लोगोंकी साफ़ बयानी (स्पष्ट कथन) में रहानी और अन्दरूनी मंज़िलोंकी तरतीय मार्ट्स हुई। इन वातोंको इस मुल्कमें भी बहुत कम लोग जानते हैं, दूसरे मुल्कवाले जानते हैं या नहीं, इस बारेमें कुछ कहा नहीं जा सकता। लेकिन उस परवरदिगार पारावार परमेश्वरकी कुर्मातक पहुँचने और दीदार हासिल कम्नेकी चाह आपमेंसे किसी बुजुर्गके दिलमें नहीं पदा हुई, यह अजय बात है। सुनिये, मैंने भी उन महापुरुप जगहुरु भगवान् श्रीखामी रामानन्दका दर्शन किया है। अपने सुरू ख्वाजा साहबकी तरफ़रे में तोहफ़ए-बे नज़ीर लेकर पञ्चगङ्गा-घाटपर गया था। वहाँ परमेश्वरके इस्क यानी प्रेमका समुन्दर उमइते हुए देखा था। उससे मुतासिर (प्रभावित) होकर मैंने एक

कसीदा सुनाया था, जो फ़ारसी और हिन्दी दोनोंके गठ-बन्धनसे मामूर था। (सुनते ही स्वामीजीने दाद दी थी और मुझपर जो मेह (कृपा) हुई थी, उससे फौरन् मेरे दिलकी सफ़ाई हो गयी थी और खुदाका नूर झलक गया था। वह नज़्म इस प्रकार है:—

ज हाल मिसकी मकुन तग़पुरु दूराय नेना बनाय बितयाँ। कि ताबे हिज्राँ न दारम पे जाँ, न लेहु काहे लगाए छितयाँ॥ शबाने-हिज्राँ दराज चूँ जुल्फ, व राजे वसलत चूँ उम्र कोताह । सखी पियाकों जो मै न दंखूँ तो कैसे काहूँ अँधेगी रितयाँ॥ यकायक अज दिल दो चश्म जादू बसद फरबम बेबुर्द तसकीँ। किस पड़ी है जो जा सुनावे पिआर पी को हमारो बितयाँ॥ चुँ शमअ सोजाँ चुँ बगैं है हो हमेश गिरियाँ बहुरक्लाँ मेह । न नींद नैना, न अंग चैना, न आप आवें न मेजं पितयाँ॥ बहुक्क रोजेवसाल दिलबर कि दाद मारा फरब खुसक । न पीत मनकी दुराए राख्नुँ जो जाने पाऊँ पियाकी घतियाँ॥ न पीत मनकी दुराए राख्नुँ जो जाने पाऊँ पियाकी घतियाँ॥

महापुष्प रोशन-ज्ञमीर (अन्तर्यामी) अहले-दिल (मनके मालिक) और साहबे-कमाल (पूर्णावस्थाके स्वामी) हैं। महायोगेश्वर हैं। सब साधकोंको उनकी साधनाके अनुसार ही रास्ता बतलाते हैं और बेड़ा पार कर देते हैं। तिसपर भी यह कहा जा सकता है कि यादे-इलाही (भगवत्-भजन) के सैकड़ों तरीकोंमें इस्मे-आज्ञम (राम-नाम) के ज़रिये जो स्वामीजीने लाहूत (तुर्यावस्था) के करिश्मे (आश्चर्यमय करामात) दिखलाये हैं उससे जुज़ (अंश) को कुल (अंशी) से मिलनेकी चाह पैदा होती है जिसे इश्क या प्रेम कहते हैं, जो सब साधनोंका परम साधन है।

जय जगद्भुर भगवान् श्रीस्वामिरामानग्द ।

(१) इस गरीबकी दशाको मत भुलाओ। (२) ए प्यारे! अब बिरह नहीं सह सकती। (३) तेरे वालोंके समान बिरहकी रातें बंध और अवस्था के समान मिलनेके दिन छोटे हैं। (४) यकायक इन दोनों जाद्मरी आसोंने सेकड़ी बहानेसे मेरे धेवैको छुड़ा दिया। (५) उस प्यारेके प्रेममें दीपकी तरह जलती हुई जरें (धूलके कण जो सूर्यकी बिरणोंमे चमकतें और धूमते फिरतें दिखते हैं) की तरह धब पार्त हुई और सर्वदा रोगी हुई। (६) ऐ खुसक ! प्यारेसे मिलनेके दिन मुझे भोखा दिया गया।

'ई धुलनी टूटी, दगा देहेंगे बालमा'—श्रीवाबीरदासजी।



### विचित्र साधन

( लेखक--श्रीहरिश्चन्द्रजी अष्ठाना 'प्रेम' )

असतो मा सद्गमय तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योमीमृतं गमय

(बृहदारण्यकः १।३।२८)

सूर्य अस्त हो रहा था, गोधूलिका समय या। जीवनकी समस्याओंकी उधेड़ बुनमें मैं उलझ रहा था। मनुष्य-जीवन पाया है किस लिये ? क्या करने के लिये ? किस लक्ष्यकी ओर जाना है और कैसे जाना है ? सहसा किसीकी करणाभरी पुकार भेरे कानों में पड़ी 'लेलो मोल' सौदा भेरा अनमोल।' ऐसा प्रतीत हुआ, मानो किसी सौदागरका माल नहीं विका और उसका आजकी रोटीका सवाल हल नहीं हुआ, इसी चिन्तासे निराश और विह्वल होकर वह ऐसी करणापूर्ण आवाज लगा-लगाकर अपना सौदा बेच रहा है। मेरा ध्यान भंग हुआ। मैं एकटक निहारने लगा—देखा, एक बीस-वाईस वर्षका मुन्दर नौजवान केसिरया वस्त्र धारण किये, हाथमें इकतारा लिये गाता चला आ रहा है। उसके पीछे मुहलेके वहुत से वालक उसके गानको सुनते और दुहराते हुए मस्तीस झूम रहे हैं।

वह गा रहा था-

हे हा गोबिंद मोल-महा कोह है हो गोबिंद मोल। सीदा है मेरा अनमोह, भना कोहते हो गाबिंद मोहा॥ बिना दाम ही बैचा, अब मी बेचू मैं बिन मोहा,

भला, कोड़ ले लो गाबिंद मोल ॥ जितन। बेचे उतना पार्व, जितना देवे दूना आवे ।

देख के कोई तोक—सीदा है मेरा अनमांक॥ भका कोइ के को गोबिंद माल॥

में चकरमे पड़ गया कि हे भगवन्! यह कैसा सौदा ? वह संन्यासी बढ़ता ही चला आ रहा था, मधुर करणम्बरसं गा रहा था, बालक उस आनन्दकी दूना कर रहे थे, में भी ध्यानसे मुन रहा था, एकटक निहार रहा था। मकानके पास आकर संन्यासीजीने मेरी ओर देखा और टिटक कर खड़े हो गये। नम्रतासे बीले 'महान् पुरुष! आप मेरा सौदा अवस्य लेंगे' — में उनकी ओर देखता ही रहा — फिर बोले 'बीलिये लेंगे न ?' मैंने देखा उनकी आँखों छे अधुपात हो रहा था — मुझे विचारनेका भी समय नहीं मिला — मेरे मुँदेने निकला 'ले कूँगा'। कुछ हिंपत होकर बोले 'तो आइये न।' में उनके पास गया — उन्होंने सौदा बेचा। मैंने खरीद लिया। सौदा क्या लिया सौदाई हो गया: मैंने सौदा

क्या खरीदा—सौदेने ही मुझे खरीद लिया। हर आयाजमें गोविन्दकी गूँज थी—गोविन्दकी झन्कार थी। शान्ति कहाँ १— हृदयमें व्याकुलता उद्दीस हो उठी। संन्यासीने कैसा सौदा दे दिया १ कहाँ भाग जाऊँ १ मनमें पीर उठती थी—एक कसक पैदा हो गयी। कुछ खो गया था—कहाँ हूँदूँ। आवाज आयी—

हर कसे रा नूं सिद्के इश्क ई रह के देहद । समृति सुश्लीद रा अंदर लाके तारी मजो॥ बर सरे तूरे हवा तंबूरे लाहबत मी जनी। इन्नके मरदे लंतरानी रा बदीं खारी मजी॥

इस मार्गमें सत्य प्रणयकी चमक किसको प्राप्त हो सकती है ! अँधेरी रातमें सूर्य केसे प्राप्त हो सकता है ! तू सांसारिक विपयोमें पड़ा हुआ जीवनके झूटे सुखोंका आनन्द टूट रहा है— फिर बता, इस बुरी अवस्थामें रहकर तू सचा प्रणयी किस प्रकार बन सकता है !

क्या बुरा है और क्या भला है, इसका निर्णय में न कर सका । व्याकुलताको शान्त करना ही होगा; कैसे ? में चित्रकृटकी ओर चल दिया।

$$\times$$
  $\times$   $\times$   $\times$ 

अनेकों साधुओं । पृछा, गेक्ष्ण विश्वासियों से पूछा, वैरागियों । पृछा और मन्दिरके पुजारियों । भी पृछा । सबने कहा—'कुछ साधन कीजिये, भगवत्याप्ति कहीं बैटे-बैटे होती है ! इस मार्गकी किटनाइयों को सहन कीजिये और साधन कीजिये । भगवान्की पृजा कीजिये, जो हो सके भेंट चढ़ाइये ।' भैंने कहा 'में तो साधन-वाधन कुछ नहीं चाहता । न मेरे पास भेंट ही कुछ है । मुझे तो गोकिन्द चाहिये, मेरे वदनमें आग ल्या है, मुझे तो टंडा पानी दीजिये । इतना समय कहाँ है कि में कुँआ खोदूँ, तब पानी पाऊँ ! न मुझमें इतनी द्याहित है और न धीरज ही !' कुछ निराशा होने ल्या । कोई पयप्रदर्शक न मिला । घर याद आने ल्या, पर अभी व्याकुल्ता थी । मैं और आगे वहा, जानकीकुण्डके पास जा पहुँचा । एक सज्जन खँजहीपर गा रहे थे—

तनका कर ते बंद किंवाडा मनकी खिड़की खोज। इर क्या जो छाया अधियाग दर क्या जो है दूर किनाग। प्रीतम पार करेगा बेड़ा-मृरख मन मत डोज॥ मनकी० ये तो मेरे मनकी कह रहे थे, मैं खड़ा हो गया । उन्हों-ने बैठनेको कहा, मैं बैठ गया । वे गाते रहे---

> खाही वे फिराक दर फुगं दार मरा। खाही वे दिसाल शादमां दार मरा॥ मन बातून गोमम कि चेसां दार मरा। वे इन्सां कि दिलत खाला चुनां दार मरा॥

ंमें तेरी इच्छापर निर्भर हूँ, यदि त् मुझे अपने वियोग-में तड़पाना चाहता है तो तड़पा और मिलनका मुख देना चाहता है तो मुख दे। त् जिस अवस्थामें मुझे रखना चाहता है रख-मैं कभी इसके विरुद्ध अपने मुखसे एक शब्द भी तहीं निकालूँगा।

कुछ अधिक भावोन्मेषसे वे गाने लगे---

द्विनया एक मुसाफिरखाना रे बाबा-काहूस न नेह बढ़ाना । द्विनया०

चुन-चुन माटी महरू बनाया—कोग कहें घर मेरा र बाबा। ना घर मेरा ना घर तेरा-चिड़िया रैन बसेरा र बाबा। दुनिया०

उन्होंने खँजड़ी रख दी, मेरी ओर देखकर बोले-

गर हमी ख्वाही कि परहा रोयदत बी दामगाह । हम चो किरमे पीरा दर गिर्दे निहादं खुद मतन ॥

'यदि तू इस संसाररूपी जालसे निकलभागनेके लिये पर चाहता है तो रेशमके कीड़ेके समान अपने आस-पास जाला मत लगा।'

यह कहकर वे बहुत जोरते हँस पड़े और बड़ी देरतक हँसते ही रहे। मैं कुछ ऐसा प्रभावित हो गया कि बैठा रहा और बैठे रहनेकी इच्छा अधिक प्रवल हो उठी।

थोड़ी देर बाद उन्होंने पृछा 'तुम क्या करते हो ?' मैंने कहा 'नौकरी'। वं हँसते हँमते बोले 'में भी प्रोफेसरी करता था'—और ठहाका मारकर हँस पड़े। हँसकर मैंने कहा 'आप तो अब भी प्रोफेसरी ही करते हैं। पहले विद्यार्थियोंको पढ़ाते थे, अब पथिकोंको राह बताते हैं।' कुछ अनसुनी-सी करके वे बोले 'वहाँ नौकरी करते हो—तो यहाँ भी तो चाकरी ही है।'

बोले 'जरा गङ्गा-स्नान कर हूँ।' झाइन उठाया और कमण्डल लिया, सीदियोंसे उतरकर गङ्गाजीके समीप गये, पानीमें घुके, शरीरमें कॅपकॅपी-सी उठी, जब कुछ ठंडा लगा– इदयपर हाथ धरकर बोले 'श्रीगङ्गाजी तो भीतर ही हैं– उसमें डुवकी लेनेचे आनन्द आता है-ठंड नहीं लगती'-मैं केवल सुनता रहा ।

बाहर आकर कमण्डलुमें गङ्गाजल भरकर वे जङ्गलकी ओर चल दिये। मुझसे 'आओ' या 'बैठो' एक शब्द भी न कहा। फिर मैं उनकी ओर बढ़ा। मैंने विनीत भावसे कहा 'क्या आप मुझे अपने साथ रहने देंगे!' बड़ी गम्भीरतासे वे बोले 'मैं तो अनुसुद्दयाजी जा रहा हूँ, नुम कहाँ चलोगे!' मैंने कहा 'मैं भी आपके साथ चलूँगा।' मेरी पीठपर हाथ फेरकर बोले 'अच्छा'। मैं हर्षसे फूल गया—उनके साथ हो लिया।

थोड़ी देर बाद मेंने कहा 'पिताजी ! कोई सरल-सा उपाय बताइये, जिससे अपनी इन्द्रियोंपर विजय पा दूँ, जिससे अपने गोविन्द-स्यामकी खोजमें अटल रहूँ—उनकी यादमें मस्त रहूँ— आप मिला तो देंगेन ?' बोले 'अपने प्यारे क्यामको याद करो, गिड़गिड़ाओ और खूब रोओ—ज्यों-ज्यों बेकली बढ़ेगी त्यों-त्यों वह निकट होगा।

बर तो खाही नफ्सो शैंतां दर कफ़्त बारी कशद । नाम इसके दोस्त राजुब अब सरे बारी मजो॥

भ्यदि तू अपनी शैतान इन्द्रियोंपर विजय प्राप्त करना चाहता है तो विनय तथा नम्रताके साथ अपने प्यारेसे प्रेम-याचना कर-तुक्के सफलता प्राप्त होगी।

देखों, अपनी साँस तृथा न नष्ट करो । प्रत्येक श्वासमें अपने प्यारेको स्मरण करते रही—जिससे तुम्हारे रीम-रोममें स्याम ही न्याप्त हो जायाँ । फिर स्याम तुम्हारे ही हैं। मैंने कहा 'पिताजी! चित्त इसपर दृढ़ नहीं रह पाता। जब स्यामकी छिब अदृश्य हो जाती है तो नाममें आनन्दकी मात्रा भी कम हो जाती है। फिर, नाममें भी ध्यान रहे और काममें भी, यह कुछ असम्भव-सा प्रतीत होता है। बोले बेटा! तुम्हारी लगनमें कमी है, नामका रस नहीं पाया है, अभ्यास करते रहो, चित्त स्थिर हो जायगा—आनन्द भी आयगा। देखों, बाल्यावस्थामें पढ़नेमें मन नहीं लगता, परन्तु अभ्यास करते-करते मन बैठ जाता है और आनन्द भी आता है।'

'तुम बाइसिकिट चलाते हो न ?'

'अच्छा देखो, जब चलाना सीखा या तो बैलेन्स करने-में पूरे ध्यानकी आवश्यकता थी। ध्यान इधर-उधर भटकते ही तुम गिर पड़ते, परन्तु, थोड़े साधनसे---अभ्याससे जब बैलेन्स स्वाभाविक हो गया, तब इधर-उधर बातें भी करते जाते हो, खेलते भी हो, पर बैलेन्स ठीक रहता है, सूक्मरूपसे चित्त बैलेन्सकी ओर लगा रहता है। इसी प्रकार नाम-स्मरणमें पहले ध्यान लगाना पड़ेगा-ध्यान भटकेगा भी, परन्त अभ्याससे ठीक हो जायगा । फिर सूक्मशरीर भगवान्-में लीन रहेगा और स्थूलशरीरसे संसारके कार्य भी होते रहेंगे। जैसे-तुम पान खाते हो, उसका आनन्द लेते रहते हो और दफ्तरका काम भी करते रहते हो, वैसे ही भगवान्-का स्मरण करते रही । प्रत्येक श्वासमें भगवान्का नाम हो और सारे कार्य भी होते रहे । रोम-रोममें भगवन्नामका उचारण होने लगे, कण-कणमें भगवत्स्वरूप हो तो समझ लो जीवन सार्थक हो गया । चैतन्यमहाप्रभ सभी जगह प्यारे साँबरेको देखते थे, नीलवर्ण सागरमें स्थामकी छत्रि पाते थे । मोरकी पॉलोंमें उनकी झाँकी करके मस्त हो जाते थे । 'हरिको भने सो हरिका होय ।' संसारकी वस्तओका उपभोग करो, पर रति रक्खो श्रीभगवान्में !

पदेखों, मानव-प्रेमका ही एक हप्टान्त है। केवल स्मरणमात्र कितना परिवर्तन कर सकता है। एक बार मजनूँको
लैलाका वियोग अध्रह्म हो गया। शोक और व्याकुलताकी
जलनसे रक्तमे उवाल आया और शरीरपर दोने पड़ गये।
हकीमने कहा— 'फ्सद (रगोंसे खून निकालना) खुलवानेके अतिरिक्त और कोई उपाय नहीं है।' तब एक चतुर
फसद खोलनेवाला आया। उसने मजनूँके हाथ-पैर बॉध
दिये और अपना नश्तर निकाला। मजनूँने डाँटकर पूछा
कि 'यह क्या ! मुझे फ़मद नहीं खुल्यानी है।' और फिर,
बड़ी मिन्नत अर्ज की। फ़स्सादने कहा 'आप फ़सदसे डरते
हैं! जंगलमें धूमते फिरते हैं— जंगली जानवरोंसे नहीं हरते,
फिर इस मामूली नश्तरसे क्या डर ?' मजनूँने कहा 'मूर्ल!
मैं तो पहाइसे भी अधिक अटल धेर्यवान् हूँ—धोर-भे धार
कप्ट उठा सकता हूँ पर—

हेक अब है हो। बबूदे मन पुरस्त । ई सदक पुर अब सिकांत आंदुरस्त॥ तरसम में फरमाद अगर फस्दम कुनी । नेदा रा नागाह बर है हो जनी॥ दानद आ अहे कि क दिल रोवानीस्त । दरमियाने है लए मन फुर्कनीस्त मन केअम है लाव है ला कीस्त मन । मार्यक सहेम अंदर दी बदन ॥

भंरे सम्पूर्ण शरीरमें लेला ही व्याप्त है और इस शरीर-रूपी सीपीमें उस मोतीकी झलक भरी है । इसिलेये ऐ फ़स्साद ! मुझे डर है कि तू यदि मेरी फ़सद खोलेगा तो यह नक्तर कहीं लेलाके न लग जाय । जो रहस्यको समझता है वह जानता है कि मुझमें और लैलामें कुछ भी अन्तर नहीं है। भीं लैला हूँ और लैला भीं है, प्रत्यक्षमें दो शरीर दिखायी देते हैं, परन्तु वास्तवमें प्राण एक ही हैं।"

वे मुझे रोककर खड़े हो गये, धीरेसे बोले—ध्वासना एक कसीटी है, सुनो—अभि लोहेको परखती है और वासना सत्पुरुषको। कभी-कभी जब हम अहङ्कार करते हैं और यह नहीं जानते कि हम क्या कर सकते हैं, तब वासना हमें सुझाती है कि हम क्या हैं—हमारे बाहर और भीतरमें कितना अन्तर है। वासना कुटिल शत्रु है, इससे सदा सचेत रहो—प्रारम्भमें ही इसका दमन करो; नहीं तो बादमें अति विलम्ब हो जानेके कारण हसे वशमें करना अति दुष्कर हो जाता है।

भनमें पहले केवल एक छोटा-सा कुविचार मात्र उत्सन्न होता है, फिर उसको उत्कट कल्पनाएँ विचित्र रंगमें रँग देती हैं। तदनन्तर उसमें सुखका सजन होकर प्रेरणा बनती है और फिर हृदयकी स्वयं स्वीकृति। इस प्रकार कमशः हमारा कुटिल शत्रु हमपर पूर्ण अधिकार जमा लेता है—यदि प्रारम्भमें ही उसको न रोका जाय। वासनाके विरोधमें मनुष्य प्रारम्भमें जितनी असावधानी करता है, उतना ही अधिक वह निर्चल होता जाता है और वासनाकी प्रयलता उतनी ही बदती जाती है। वासनाका दमन विश्वास वथा साहसके साथ करो। एक वासनाका दमन कर लेनेसे दूसरी वासनाऑपर भी विजय प्राप्त होती है।

हमलोग वेगसे आगे बढ़े, कुछ समय बाद पिताजी बोले- 'तुम्हे अभी रस नहीं मिला, रस मिले नव जागृति हो?—कुछ इँसते-हँसते कहने लगे (एक बार इमलोग श्रीश्रीमाँ आनन्दमयीके साथ देहरादून जा रहे थे। रास्तेमें एक सजनने रसगुले खरीदे । देहरादृनसे चलकर एक निर्जन स्थानके मन्दिरमें विश्राम किया । थके तो थे ही, वे सजन वैट वैट दीवालके सहारे सा गये; मुँह खुत्या हुआ था । माँने देखा और बालकोंकी भाँति बोर्ली—फुक रमगुला इनके मुँहमें रख दो।' में आदाय न समझ सका। मैंने एक रसगुड़ा रसमें भीगा हुआ उन महाशयके खुले मुखमें धीरेसे घर दिया । वे सीते रहे । जब धीरे-धीरे रसगुलेका रस गलेके नीचे उतरा और अंदर गया तो अकचकाकर उट बैठे । थोड़ी देर हॅसी रही। फिर गम्भीरतासे मॉ बोर्ली—'देखो, जवतक रस अंदर नहीं जाता, मनुष्य जागता नहीं'-इम सोते हैं, भगवन्नामका रस जबतक अंदर नहीं जाता, जागृति नहीं होती ।

बात सुनकर मेरे हृदयमें प्रेम उमइ आया, अपने जीवनपर ग्लानि होने लगी, आँखें भर आयीं। पिताजीने मेरी ओर देखा और नम्रतासे मेरी पीट ठोंकने लगे। यड़ी शान्ति मिली।

इमलोग फटिकशिला पहुँचे। शीढियाँ उतरकर श्रीगङ्गा-जीके शीतल जलसे मुँह-हाथ धोकर कुछ विश्राम करनेके लिये एक दिालापर बैठ गये, पास ही एक दूसरी दिालापर एक और सजन बैटे थे। पिताजीसे उनसे कुछ बातें हुई। वे कलकत्तेके एक मारवाड़ी सेठ थे। बहुत-से फल और मिटाई सामने रखकर आग्रह करने लगे कि हमलोग खा लें । पिताजीने भगवानको धन्यवाद दिया-भगवानका सेठजीपर प्रेम था, इसके लिये उन्हें बधाई दी । इमलोगोंने कुछ आहार पाया । थोड़ी देरमें अनुसद्दयाजी जानेके लिये उठ खड़े हुए । सेठजीने एक कपड़ेमें बहुत-से फल बाँधकर आग्रहसे कहा--- 'आपका सफर बहुत दूरका है, यह प्रसाद लेते जाइये ।' उनके बहुत आग्रह करनेपर मेरे मनमें आया कि ले लें तो क्या हुने है—पर पिताजी बोले 'सेठनी! आप तो महान् आत्मा हैं। हम कहाँ इसे बाँधे-बाँधे ले जायगे। राम्ता ही कौन बहुत दूरका है। जीवन-मार्ग तो इतना बड़ा है कि उमे पार करनेको भी भगवान्ने खाली हाथ भेजा और समय-समयपर आवश्यकतानुसार सब वस्तुएँ वे स्वयं पहुँचाते रहे । उसके सामने यह रास्ता तो कुछ भी नहीं है । फिर जो भृत्व देगा, वह भोजन भी देगा ।' सेठजी बोले 'यह तो ठीक है, पर सम्भव है वहाँ कोई न मिले, फिर, मझे भी तो सेवाका अवकाश दीजिये ।' पिताजी वोले-ध्यही क्या पता या कि आप यहाँ मिलेंगे ! भगवान्के विधान-को कोन जाने ! उचित समयपर वे उचित प्रबन्ध कर ही देते हैं । भगवत्-सेवा कीजिये । सेठजी ! आप तो भगवद्भक्त हैं। अच्छा आशीर्वाद ।'

थोड़ा बढ़कर मुझमे धीरेसे बोले 'देखो बेटा! किसी मित्रके बलपर या धनपर अभिमान न करना कि वह तुम्हारी सहायता करेगा! विश्वास रक्खो उस परमात्मापर जो सब कुछ देता है और ऊपरमें स्वयं अपनेतकको भी देनेको तत्पर रहता है।'

कई मीलका सफर ते करनेके पश्चात् एक झरनेके समीप एक बड़के वृक्षके नीचे एक साधु मिले। पिताजी बोले 'ये मौन सापन करते हैं।' मैंने कहा 'मुँहसे बोलते नहीं ?' पिताजी बोले, 'मुँहसे न बोलनेको ही मौन नहीं कहते।

मौन उस अवस्थाको कहते हैं, जो वाक्य और विचारसे परे है, शून्यध्यान-अयस्था है। जब बुद्धिमें चञ्चलता न हो तभी ध्यान है। मौनमें ही अननत वाणीकी ध्वनि है। मनको वशीभूत करना ही ध्यान है और ध्यानमें ही अनन्त शब्दका प्रवाह है। बोलनेसे उस अनन्त-शब्द-प्रवाहका तार टूट जाता है। उचारित शब्द इस मौन भाषाका अवरोध करते हैं। मौन अवस्थामें भीं का लोप हो जाता है। फिर कौन सोचे और कौन बोले ? ऐसी अवस्थामें भगवद्भक्ति वेगसे मनुष्यकी और बढती है। मनुष्य फिर देवस्वरूप होकर भगवद्-रूपको प्राप्त होता है। बहुत ऊँची अवस्था है और बड़ा ही ऊँचा साधन है । परन्तु भौनावस्था भी साधन-मार्गमें एक स्थान ही है, लक्ष्य नहीं है।' थोड़ी देर इमलोग वहीं बैठे । मौनीजीके दर्शन करते रहे । मुझे प्रतीत होता था कि कोई विजलीकी-सी लहर मेरे हृदयको हिलोरें दे रही थी, एक मीठी मधुर-सी गूँब कानमें भरी थी और में उसमें आत्मविस्मृत हो रहा था। मौन-अवस्था वास्तवमें आत्मसमर्पणकी अवस्था है। वाणीकी अपेक्षा मौनमें अधिक व्यञ्जना है। यह मैं प्रत्यक्ष ही देख रहा था।

घने जंगलको चीरते हुए, पानीके झरनोंपर विश्राम लेते हए हमलोग प्रातःकाल अनुसुइयाजी पहुँचे । श्रीअनु-सुइयाजीके दर्शन करके पहाड़ीपर जंगलमें डेट या दो मील और ऊपर चढ़ गये । देखा, करीब एक फर्लाङ्गके फासिलेपर सात फीटसे भी अधिक ऊँचे, हृष्ट-पुष्ट शरीर, बड़ी दाढी और लम्बी जटावाले, कौपीन धारण किये हुए, हाथमें कमण्डलु लिये एक संत बड़े वंगसे खड़ाऊँ खटखटाते हुए चले जा रहे हैं। पिताजी उनको दिखाकर बोले--'सिद्ध महातमा हैं। इन्हीं के दर्शनकी इच्छासे मैं चला था। इमारे बड़े भाग्य, जो दर्शन हो गये। ये किसीसे मिलते नहीं, न किसीको पता ही चलता है। तुमपर कुछ अधिक कृपा है। एक बार मैंने पिताजीकी ओर देखा और विना कुछ कहे उन महात्माकी ओर दौड़ पड़ा--भागता ही गया एक फर्लाङ्ग खतम ही होनेको न आया--मैंने अनुभव किया कि महात्मा मेरे दौड़की गतिसे अधिक वेगसे चल रहे थे। मैं चिलाया 'गुरुजी, गुरुजी'। दो-तीन बार पुकारनेके पश्चात् वे खड़े हो गये। भागता हुआ, हाँफता हुआ मैं उनके चरणोंपर गिर पड़ा ! 'हरि: ॐ, हरि: ॐ' बोले और मुझे उठा लिया, कहा 'कैसे आया !' उनके शब्द ऐसे थे, जैसे वे मुझसे पूर्वसे परिचित हों। मैंने कहा 'आपके दर्शनोंको आया, बहे भाग्य जो आप मिल गये।' थोड़ा हँस दिये, बोले 'तो मिल तो गया।' मैंने कहा 'हाँ, पर मुझे स्यामके दर्शन भी तो कराइये।' वे खिलखिलाकर हँस पड़े और कहा 'अरे बाबरे, तुम स्यामको हूँदो, स्याम तो तुम्हें ही हूँदेंगे। जो धाँवरेको सदा हुँदता है, उसे साँवरा स्वयं हुँदता है।'

इतनेमें पिताजी भी आ गये। उन्होने भी गुरुजीके चरण छूए। गुरुजी मुसकुराकर बीले 'अच्छा, अच्छा, स्थानपर चलो, मैं अभी आया।'

एक निर्जन एकान्त धने जंगलमें एक गुफामें गुफजीका स्थान था। गुफाके सामने ही एक पत्थरकी चटान
थी। हमलोग वही बैठ गये। इधर-उधर देखकर मैंने
कहा 'यड़ा निर्जन स्थान है। वातावरण बड़ा आध्यात्मिक
लगता है। पिताजी, क्या एकान्त आवस्यक है? जङ्गलमें
आना अनिवार्य है? पिताजी बोले 'एकान्त तो मनका
है। एक मनुष्य संसारके बीचमें रहता हो, पर यदि
उसका मन शान्त है, चञ्चल नहीं है, तो वह एकान्तमें
ही है। एक मनुष्य जङ्गलहीमें क्यों न रहता हो,
पर यदि मन-बुद्धिपर उसका अधिकार नहीं है, मन
चञ्चल है, तो वह एकान्तमें नहीं है। एकान्त तो मनबुद्धिकी एक अवस्था है। एक मनुष्य जो इच्छाओं और
वासनाओंसे जकड़ा हो, वह कहीं भी रहे, उसके लिये
एकान्त नहीं है। जो विषयोंसे विरक्त हो उसके लिये
एकान्त नहीं है। जो विषयोंसे विरक्त हो उसके लिये

कुछ समय बाद गुमजी आये। हमलोग उठ खड़े हुए। बड़ी नम्रतासे बैठाकर आप भी बैठ गये। मेरी ओर देखकर बोले कुण्णको देखा चाहता है ?

'कुण्णचन्द्र तो फिरता डोके बँघा प्रेमकी डोरीमे ।×××'

'एक म्यानमें दो तलवार नहीं रह सकतीं। एक ही स्थानपर रात और दिन इकटा नहीं हो सकते।' पिताजी बीचमें बोले 'एक सुफीने सत्य ही कहा है—

> न बीनी कि परवानओं शमा हरिजा । कि बर बातिनश स्त्रीरा गरदद बिदादे॥

'क्या देखते नहीं कि दीपक और पतङ्गमें कैसा प्रेम है ? पतङ्गा सदैव उसीके प्रणयमें मस्त रहता है, वह कभी दूसरेका ध्यान भी नहीं करता।'

महात्माजीने कहा 'तुम्हारा श्याम तो पूर्णरूपसे तुम्हे चाहता है---भगवान् स्वयं कहते हैं 'आत्मत्याग करोतो मुझे पाओगे' तुम्हारा श्याम मणि-मुक्ता नहीं चाहता, वह तो पूर्णरूपसे तुम्हें चाहता है, तुम्हारा सर्वस्य प्रेम चाहता है, मेंट करो— उसके चरणोंमें चढ़ा दो—वह तो तुम्हारे निकट ही है— बोलो! तुमने दिया ?' क्षणभर मौन रहनेके बाद मेरे अंदरसे किसीने कहा 'कहाँ दिया ! अभी नहीं दिया।' द्वदयकी धड़कन तीत्र हो उठी, माथेसे पसीना छूट गया।

महात्माजी बोले—'अपना हृदय टटोल कर देखों, कितनी इच्छाएँ—कितनी वासनाएँ भरी हैं ! एक कोने में भगवान्के देखनेकी धुँघली-सी अभिलापा भी है । तुम्हें भगवान्के दर्शन तो अवस्य होंगे ।' मेरे मनमें एक उल्लास हो उठा कि मुझे दर्शन होंगे । महात्माजीने कहा है, अवस्य ही होंगे । सत्य ही होंगे—और विना साधन ही होंगे । संसारने 'साधन-साधन' की मिथ्या पुकारसे भगवान्को दूर कर दिया है । मनमें किसीने चुटकी ली कि 'यह सब भी तो साधन ही है ।' मैं सहम गया, मनकी गति चञ्चल हो उठी ।

महात्माजी बोले 'देखो बेटा! थोड़े-से आर्थिक लामके लिये मनुष्य दूर-दूरका सफर करता है और कैसे-कैसे अपमान-असुविधा दुःख-कष्ट झेलता है। और अनन्त जीवनके लिये एक पैर उठानेमे कष्ट प्रतीत होता है? यहाँ तो न कहीं आना है न जाना, केवल बैठे-बैठे अपनी गर्दको केवल झाड़ना-ही-झाड़ना है। इसमें भी कोई आपत्ति है? मुझे बड़ी लजा आयी, कुछ शोक भी हुआ। मेने गुरुजीसे प्रार्थना की 'आप मुझे बताइये। जो कुछ बताइये—में करूँगा—मेरे हृदयमें एक उथल-पुथल मची है—आप ही शान्त कर सकते हैं, आप ही मुझे भगवान्का दरवाजा दिखायेंगे—किहये।'

कुछ समय शान्त रहनेके पश्चात् गुरुजी बड़ी गम्भीरतासे बोले—'तुम्हारे मनमें जीवनका रहस्य जाननेकी इच्छा है, ठीक ही है—तभी तुम जानोगे कि क्या करना है और कंसे करना है ? 'साधन' शब्दके अन्तर्गत जो कुछ तुम्हें भयभीत करता है, वह दूर हो जायगा। यह समझ लोगे कि 'साधन' कुछ पानेके लिये नहीं, केवल कुछ दे देनेके लिये है, कुछ छोड़ देनेके लिये हैं, किसीका प्राप्त कर दर्शनके लिये नहीं, केवल अपनेमें देलनेकी शक्ति पेदा करनेके लिये है।

सकाररूपमें दर्शन देनेके पहले हर वस्तु निराकाररूपमें स्थित रहती है । पदार्थरूपमें प्रतिफलित होनेके पहले अतिस्क्ष-विचाररूपमें रहती है । निराकार अवस्था ही 'कारण' है—साकार या प्रकाशित अवस्था उसका परिणाम है।

संसारका मुख्य या मृल आधार वही एक सत्ता है जो हर वस्तुमें व्यात है, जो सबको जीवन देती है, जो अपनेको सबमें और सबके द्वारा प्रकाशित करती है, जिससे सबकी बराबर उत्पत्ति हो रही है और जिसमें सब बराबर लय हो रहे हैं। यदि 'प्रेम' देखते हो तो उसका सागर भी अवश्य ही है—उसका एक अखण्ड मूल स्रोत है। ज्ञान है तो ज्ञानका भण्डार भी है। इसी प्रकार हर वस्तुका आधार, स्रोत, भण्डार अवश्य है। यह मूल आधार ही भगवान है, यही ब्रह्म है, यही अनन्त परमात्मा है। सब वस्तुओंका आधार यही अपार शक्तिमान परमात्मा है।

·यही अनन्त-शक्ति अटल अपरिवर्तनशील नियमोंके द्वारा सारी सृष्टिको चलाती है। और प्रत्येक दिवसका--प्रत्येक क्षणका काम इन्हीं नियमोंके एक धर्मके अनुसार होता है। हर फूल किसी धर्मके अनुसार खिलता है, फूलता है और मरझाता है। सूर्य और चन्द्रमा भी एक अनिवार्य धर्मके अनुसार ही उदय और अस्त होते हैं । धर्मके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है । वह धर्म जब ऐसा प्रत्यक्ष और ऐसा सत्य है तब इसका बनानेवाला भी कोई अवश्य है। इस धर्मका निर्माता परमशक्ति परमात्मा है, जो सबके अन्तर्गत है और सब उसके अन्तर्गत हैं। यही ईश्वर, गॉड, अलाइ ( या चाहे जिस नामसे किह्ये ) है । हम सब बास्तवमें उसीमें रहते हैं, उसीसे हमारा अम्तित्व है । यद्यपि हम परमात्मासे पृथक् प्रतीत होते हैं। क्योंकि हम व्यक्ति आत्मा है और वे सर्वव्यापक समध्ट आत्मा हैं, जो हमको और सबको अपने अंदर रखते हैं---मगर फिर भी वास्तवमें परमात्मा और जीवात्मा एक ही हैं। भेद या अन्तर जो कुछ है-वह स्वरूप या खासियतमें नहीं है, लीला वैचित्र्यके अनुसार केवल मात्रामें है। देखो-एक झील है। एक फाटकके द्वारा वह एक तालाबसे संयक्त है। झील परमात्मा है, तालाब जीवात्मा है। झीलहीका जल तालाबमें आता है, दोनोंके बीचमें केवल एक फाटक है जो पानीके देने-रोकनेपर अधिकार रखता है। पानी दोनोंमें एक ही है, पर मात्रामें भेद है। जैसे तालाब अपना पानी झीलसे पाता है, वैसे ही जीवात्मा अपना सर्वस्य परमात्मासे ही एक दिव्य प्रवाहके द्वारा पाता है । जैसे फाटक झीलके पानीको तालाबमें जानेसे रोकता है, बैसे ही जीवात्माका 'अहं' परमात्माके दिव्य प्रवाहको रोकता है। फाटक खोलने या गिरानेके लिये एक 'कल' लगी है। वैसे ही 'अहं' का विस्तार करने या उसे नष्ट कर देनेके लिये जीवात्माके पास 'विवेक-शक्ति' हैं। जैसे फाटकके खुल जानेपर या गिर जानेपर झीलका पानी तालाबकी ओर बहता है और उसे पूर्ण करके अपने स्वरूपमें मिला लेता है, वैसे ही

(अहं का विस्तार होनेपर या उसके नष्ट हो जानेपर परमात्माकी दिव्य-शक्तिका अन्तरप्रदाह जीवात्माकी ओर होता है और उसे पूर्ण करके अपने परमात्मस्वरूपके साथ एक कर देता है, उसे परमात्मा बना देता है।

'जितना ही मनुष्य अपनेको इस दिव्य अन्तरप्रवाहके लिये खोलता जाता है, उतना ही वह ईश्वरत्वके निकट पहुँचता है।

'ईश्वर सीमाबद्ध नहीं और मनुष्यकी सीमा कितनी ! उतनी ही जितनी वह अपने वास्तविक स्वरूपकी अनिभन्नताके कारण स्वयं अपने चारों ओर कर लेता है। 'अहं'की कोई वास्तविक सत्ता नहीं है, यह अपना ही बनाया हुआ है— अपना ही एक कल्पित रोड़ा है। विचार-शक्तिसे इसका नाश हो जाता है, यह लोप हो जाता है। इसीमें सिद्ध है कि इसका वस्तुत: कोई अस्तिस्व नहीं है।

मनुष्य-जीवनमें सबसे मुख्य बात है-उस असीमके साथ अपने सामञ्जस्यका ज्ञानपूर्ण और चेतन अनुभव करना तथा अपनी आत्माको उसके दिव्य अन्तर-प्रवाहके लिये पूर्णतया खोल देना।

'उस असीमके साथ हम जिस मात्रामे अपनी एकताका अनुभव करते हैं और उस दिव्य अन्तर-प्रवाहके लिये अपनी आत्माका द्वार खोल देते हैं। ठीक उतनी ही मात्रामें हम अपने अंदर उस असीमके गुणीं और शक्तियोंको प्राप्त कर लेते हैं।

'विचार-शक्तिके द्वारा ही हम अपने वास्तविक स्वरूपको जानते और अनुभव करते हैं —अपने 'अहं'को अल्प विषयोंसे हटाकर उसका हतना विस्तार कर देते हैं कि आत्मा और परमात्माका भेद भिट जाता है। इसीके द्वारा हम दिव्यशक्तिमें अन्तरप्रवाहके लिये अपना द्वार खोल देते हैं। मुख्य साधन हमारा 'विचार-शक्ति'का प्रयोग ही है। विचारशक्तिको पुष्ट करनेके अनेकों साधन हैं। झील और तालावके बीचके फाटकको खोलने और गिरानेका एक ही साधन 'कल' है और उस 'कल'को ठीक रखनेके अनेकों साधन हैं। विचारसे ही हम प्रकृतिने सम्बन्ध करते हैं और विचारसे ही हम प्रमृत्तिने सम्बन्ध करते हैं और विचारसे ही हम प्रमृत्ति स्वार्थ के स्वर्थ करते हैं और विचारसे ही हम प्रमृत्ति स्वर्थ करते हों स्वर्थ करत

विचारमें रूप है, विशेषता है, सत्ता है और शक्ति है। विचारमें आकर्षण है, विचार अपने समान विचारको आकर्षित करता है। विचारमें वास्तविक सुजन-शक्ति है। जितनी वस्तुएँ प्रत्यक्षमें देखते हैं, उनकी उत्पत्ति विचारसे है, यह सब विचारका ही परिणत रूप है।

'अपना ही विचार नहीं, दूसरोंके विचार भी—उनके भी जो हैं और जिन्होंने शरीर त्याग दिया है—सबके विचार हमपर प्रभाव डालते हैं। हम एक विचार-सागरमें रहते हैं, हर विचारकी लहर हमसे टकराती है और अपने विचारकी शक्तिके अनुसार हम उससे प्रभावित होते हैं।

'संसारके सब साधन—आचार, विचार, आहार, त्याग, वैराग्य, पूजा, अर्चना, नमाज, रोज़ा, कीर्तन, जप, सत्सङ्क इत्यादि इसीलिये हैं कि विचार पुष्ट हों। यदि सीढ़ी ही कमजोर रहे तो जपर कैसे चढ़ा जा सकता है ! विचारकें पुष्ट होनेसे तात्पर्य है कि विचारमें अपने स्वरूपके जाननेकी शक्ति आ जाय—'अहं' को विस्तार करनेकी, नाश करनेकी अथवा समर्पण करनेकी शक्ति हो, ताकि जीवात्मा अपने वास्तविक स्वरूपन अनुभव करे—अपने वास्तविक स्वरूप-में मिल जाय और दिव्य-अन्तरप्रवाहके लिये जीवात्माका द्वार खोल दे जिससे वह पूर्ण होकर अपने परमात्मामें मिलकर परमात्मा हो जाय।

'केवल पुस्तक पढ़ लेनेसे, निष्काम कर्मयोग या ज्ञानयोग जान लेनेसे, भक्तियोग समझ लेनेसे, 'विचार-की पुष्टि आवश्यक है' यह मान लेनेसे ही भगवत्प्राप्ति नहीं होती। खाली किताब पढ़ लेनेसे तरना नहीं आता। केवल टाइम-टेवल (Time-Table) पढ़नेसे रास्ता ते नहीं होता। तरनेके लिये पानीमें उत्तरना ही होगा—रास्ता ते करनेके लिये रेलगाड़ीपर बैंडना ही होगा—चलना ही पड़ेगा। इसी तरह आध्यात्मिक मार्गमें भी उन्नति करनेके लिये साधन करना ही पड़ेगा—किसीको थोड़ा किसीको अधिक। यह अवस्था-भेदसे अधिकारभेद है।

'हठयोग शरीरको आरोग्य रखकर विचारकी शांक बढ़ानेहीके लिये हैं । यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान आदि सब चिक्तकी एकाग्रताके लिये—विचार-शक्ति बढ़ानेहीके लिये हैं । हज़रत ईसाने कहा—'यदि कोई तुम्हारे एक गालपर चपत मारे तो दूसरा गाल भी उसकी ओर फेर दो' इसका तात्पर्य यही है कि तुम सदा सद्विचार रक्खो, सदा भलाई करो, चांह तुमसे कोई बुराई क्यों न करे। भाव यही कि यदि तुम्हारा विचार अच्छा है तो वह संसारमें सब अच्छे विचारोंको

आकर्षित करके बलवान् होगा और यदि तुम्हारा विचार बुरा हो गया तो वह बुरे विचारोंको आकर्षित करके विचार- इक्तिको क्षीण करेगा। महात्मा बुद्धने अपने आठ आचार- सम्बन्धी नियमोंके पालन करनेका आदेश किया—विचार- को शुद्ध और बलवान् करनेके लिये। 'अहं' को विस्तार करनेका साधन बताया (ज्ञानमार्ग)। इज्ञरत मुहम्मदने आत्मसमर्पणका मार्ग बताया (भिक्तियोग)। हिंदू-धर्ममें तो सभी योगोंके समूह हैं—सब कालके लिये—सब पुरुषों- के लिये पृथक्-पृथक् साधन इसमें बताये हैं। अपने अपने अपिकारके अनुसार सब ले सकते हैं। सचिदानन्दधन एक परमात्मसत्ताका जानना ज्ञान है, परमात्मामें पूर्ण श्रद्धा-विश्वास होना भक्ति है और परमात्माको पानेके मार्गमें चलना कर्मयोग है।

'हर समयमें, हर देशमें, हर पुरुषके लिये एक ही साधन होना असम्भव है। इसीसे अनेक धर्म हैं, जिसको पाना है, वह परम और चरम सत्य एक ही है। अज्ञानके कारण ही साध्यमें इतने मतभेद हैं। मनुष्यकी उन्नतिमें अपना ममत्व सबसे अधिक हानिकारक है।

'भगवज्ञामका चिन्तन करना भी एक मुख्य साधन है। वाक्में शक्ति है, विचारमें सुजन-शक्ति वास्तविक रूपसे है। शब्द इस विचारकी आन्तरिक शक्तिका केवल बहिर्गत विकास है। शब्द के द्वारा विचार-शक्ति एक निश्चित लक्ष्यकी ओर प्रवाहित होती है। शब्द विचारका प्रकाशित रूप है। जो शक्ति विचारकी है, वही शब्दकी है। विचार ही शब्द है। एकाम-चित्तसे नामस्मरण करनेसे नामीका रूप इमारे सामने आ जाता है।

'तुम श्रीकृष्णको चाहते हो तो पहले श्रीकृष्णको समझो, फिर उनमें अपना अटल श्रद्धा-विश्वास करो, तदनन्तर पानेका निश्चय करके उनके लिये कर्म करो। एक स्तने कहा— 'जिसने उसको खोजा, उसने उसको पाया।' दूसरे संतने कहा—'जिसने उसको पाया, वह उसकी खोजमें लगा।' केवल शब्दोंका फेर है, पर है कितनी सन्दर एक ही बात ?'

महात्माजी धीरेसे बोले 'देखो बेटा ! एक रत्तीभर कर्म सेरों ज्ञानकी योथी बार्तासे कहीं अधिक है।' मैंने एक गहरी साँस ली-कहा--'तो मेरे लिये आज्ञा कीजिये।' गुरुजी बोले--'सांसारिक कामनाओं और वासनाओंको हटाते हुए भगवान्की ओर बढ़ो। तुम्हारी जाँच इसपर नहीं है कि तुमने क्या पढ़ा, क्या सुना या क्या कहा, बल्कि इसपर है कि तुमने क्या किया और तुम कैसे रहे ? मनुष्य बाहरी रूपको देखता है। परमात्मा हृदयको टटोलता है। समय-समयपर अपने ही अंदर दुबकी लगाओ, 'मैं' को क्षीण कर दो, या इसका विस्तार करके सर्वव्यापीमें लीन कर दो। उन्हें आत्मसमर्पण कर दो । यदि तुमने सारे धर्म-प्रनथ पढ़ लिये सब दार्शनिकोंकी सक्तियोंको याद कर लिया तो क्या लाभ हुआ यदि तम परमात्माके प्रेम और उनकी दयासे विञ्चत रहे ? परमात्मा दयाल हैं--- उनकी दयापर अभिमान रक्खो-कतज्ञ रहो । संसारसे परे एकान्तमें नित्य परमात्माके सङ्ग रहो, निरन्तर उनका अपने साथ रहना-अनुभव करो। न बोलना आसान है, परन्तु आवश्यकतासे अधिक न बोलना बहुत कठिन ! हृदयकी सादगी और शान्तिमें आत्मा पवित्रताकी ओर अग्रसर होता है और परमात्माके अपूर्व रहस्यको खोलनेमें समर्थ होता है। केवल आत्माकी मुक्तिका ही-परमात्माकी प्राप्तिका चिन्तन करो, परमात्माके अतिरिक्त किसी अन्य वस्तुकी इच्छा न करो। संसारमें एक ऐसे मुसाफिरकी भाँति रहो कि जिसका दुनियासे कोई सम्बन्ध नहीं है-दुनियामें अपना कुछ भी नहीं। हर वस्तुको प्यार करो परमात्माके लिये, परन्तु परमात्माको प्यार करो केवल परमात्माके लिये–किसी दूसरी अभिलाघा या भयसे नहीं !

'मनुष्य जितना संसारसे अलग होता है, उतना ही ईश्वरके निकट पहुँचता है। जितना सांसारिक सुखको तिलाञ्जलि देता है, उतना ही ईश्वरीय सुख प्राप्त करता है। जितना अपनेमें पैठता है—अपना सङ्कोचन करता है, अपनी आँखमें अपनेको क्षुद्र समझता है, उतना ही वह ऊपर उठता है और परमात्माकी दृष्टिमें ऊँचा होता है। जब आत्मसमर्पण कर दोगे, जब स्वयं अपनेको भगवान्के चरणोंपर मेंट कर दोगे, तब तुम्हें इयामके दर्शन होंगे—वे तुम्हें उठा लेंगे!

'सुना ! जब कोई देखना चाहता है तब देख पाता है। जब तुम सुनते हो तो भगवान् बोलते हैं और जब पूर्ण विश्वास रखकर आज्ञा-पालन करनेपर तत्पर रहते हो तो भगवान् कार्य करते हैं।

मेरी पीठ ठोककर महात्माजी बोले 'तुम क्यामको देखना चाहते हो न १ देखोगे ।' मैंने कहा—'मुझे संसारका सुख नहीं चाहिये, मुझे कुछ नहीं चाहिये, मुझे तो अब, बस एक क्याम ही चाहिये।' महात्माजीने कहा 'एक हृदय है-बस, उसमें एक ही चाह रख सकते हो, उसके द्वारा एकहीसे प्रेम कर सकते हो, वह केवल एकको ही दे सकते हो-केवल क्यामको ही-दूसरेको नहीं! जाओ-क्याम तुम्हें वृन्दावनमें बुलाते हैं। वहीं दर्शन होंगे। वे वहाँ तुम्हारी बाट जोह रहे हैं। जाओ बेटा!' उन्होंने मेरे सिरपर हाथ रखकर आशीर्वाद दिया। मैं गद्भद हो गया!

× × × ×

धीरे-धीरे वृन्दावनकी गलियोंमें भ्रमण करने लगा। कुछ अच्छा लगता या। एक मन्दिरके समीप एक भिखारीने अँगडाई ली, कहा—

कोइ तन दुखी कोइ मन दुखी चिन्ता चित्त उदास । थोड़े थोडे सब दुखी सुखी स्थामके दास ॥

मैं आकर्षित हुआ । मैंने धीरे-से पूछा 'क्या बतायेंगे श्याम कहाँ मिळेंगे ?' कहा—'हाँ-हाँ—क्यों नहीं ? वहाँ श्रीविहारीजीके मन्दिरमें !' उन्होंने हाथसे मन्दिर दिखा दिया ।

आज मन्दिरमें कुछ पूजा थी। भजन हो रहे थे। सामने सुन्दर सिंहासनपर भगवान् विराजमान थे। मैंने दण्डवत् की, एक कोनेमें बैठ गया। एक भक्त गा रहा था। मृदङ्ग, करताल और झाँझ भगवान्की वन्दना कर रहे थे। भक्त गा रहा था—गा क्या रहा था—भगवान्से पूछ रहा था—

मोहन ! मथुराजीमें जाकर, वृन्दावन क्यां मूल गये ? नन्द बबा, जसुमित मैयाकी, नेह—लगनको क्यों मूल गये ? लूट-लूटकर माखन खाना, धेनु चराना मूल गये ? जमुनातट बंसीवट कान्हा ! ग्वाल-बाल क्यों मूल गये ? सरद चाँदनीकी रजनीका, रास-हास क्यों मूल गये ? गोपीजनकी मधुर प्रीतिका, रसविलास क्यों मूल गये ?

प्रत्येक शब्दमें एक व्यथित हृदयकी कसक थी, पीर थी। प्रत्येक स्वरमें रुदनकी कम्पन थी-यह अन्तरकी आवाज थी-वियोगसे पीड़ित पागल प्रेमीकी पुकार थी।

भक्त हाथ जोड़कर कहता था 'प्रभो ! क्या आप जानते नहीं ! सब कुछ जानते हैं । मेरे भोले व्याम ! तुम्हें क्या नहीं मालूम कि तुम्हारे वियोगमें सारा वृन्दावन तड़प रहा है । सुनिये—

स्याम-स्याम रटत राघे, आपु श्याम भई ! पूछत फिरीं सम्बियन-सों, राघे कहाँ गई ? देखि दशा सिवयाँ सब, प्रेम बिकत भई— लिपट-लिपट रोई सब, राघे नाम लई—

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$  van. Fig. 1 and  $\times$  4 and  $\times$  4 and  $\times$  4 and  $\times$  4 and  $\times$  5 and  $\times$  5 and  $\times$  6 and  $\times$  6 and  $\times$  7 and  $\times$  7 and  $\times$  7 and  $\times$  8 and  $\times$  8 and  $\times$  9 and

कहाँ गये तुम हमें विसार १ कोन चगते गेया तुम बिन,

कौन हमारो है रिझवार ? कौन बजाकर बंसी बनमें,

**ब**रमावे अमृतकी धार<sup>१</sup>

कौन भुळावे तन-मनकी सुध, कौन करे जीवन संचा

हा ! हा ! स्याम प्रेमधन तुम बिनु,

है सबका जीवन निःसार॥

भजनने सबके हृदयको प्रेम-विभोग कर दिया! ऑखों-में ऑस् छटछटा उठे। बहुतमे तो फूटकर रो पड़े! भक्त विलख रहा था, टूटे शब्दोंसे कह रहा था—

> बाँह छुडाये जात हो, निबल जानि के मोहि। हिरदय तें जब जाहगे, मर्द बदांगो तोहि॥

मेरा हृदय भी उमड़ आया, प्रेम-सागरमें ज्वार आ गया। में रोक न सका अपनेको—उसमें बह चला-क्रन्दन-ध्विनसे मन्दिर गूँज उठा। मनमें हूक उठती थी भगवान् क्या इतने निर्दयी हो?! फिर एक असीम आनन्दका अनुभव किया, अपार शान्तिमें प्रवेश किया। मन्दिरका पट बंद हो गया—सब चले गये। मन्दिरके बाहर एक सीढ़ीपर मैंने रात्रि बितायी। बड़ी घोर निद्रामें था—सुसकी नींद सोया। भोर होते ही यमुनातटकी और चला—चलता ही गया। एक पीपलके पेड़के नीचे एक बाबाजी शूम-शूम कर हथेली बजाते जाते थे और कहते जाते थे—

'स्यामने दीवाना कर दिया—अजी! स्थामने दीवाना कर दिया।'

पता चला मुसलमान फ़कीर हैं। स्थामने इनको दीवाना कर दिया। लोग इनको 'स्थामजी' कहते हैं और ये सबको 'स्थाम' कहते हैं। प्रणाम करके में उनके पास बैठ गया । एकदम मेरे आगेकी मिट्टी कई बार जल्दी-जल्दी उठाकर उन्होंने माथे लगा ली । मुझे बड़ी लजा लगी । मेरी उपस्थितिसे उनके समरणमें वाघा पहुँची । वे मेरी ओर निहारते रहे-एकटक ! मेंने ऑखों नीची कर ली । उनकी ऑखोंसे ज्योति निकल रही थी, मैं चुप बैटा रहा । थोड़ी देर बाद साहस करके बोला 'आप तो इस्लाम धर्मके माननेवाले हैं।' मधुर लहजेमें वे बोले—

मर्द आशिक ग न बाशद इल्लेते । आशिकां रा न देहं मिल्लेते ॥ मजहबे इठक अन हमा दीनहा जुदास्त । आशिक रा मजहब व मिछत खुदास्त ॥

प्रेमीकी लगन संसारी इल्लितने परे है—उसका मजहव कोई नहीं—सब दीनोंस अलग वह केवल भगवत्-प्रेमसे ही सरोकार रखता है।

> बुतखानओ काबा खानए बन्दगी अस्त । नाकस ज़दन तरानए बन्दगी अस्त ॥ महराबो कलीसाओ तसबीहो सलीब । हकका कि हमा निशानए बन्दगी अस्त ॥

मन्दिर तथा कावा दोनों ही ईश्वरकी पूजाके स्थान हैं। श्रङ्ख बजाना उसीका आह्वान करना है। मस्जिदकी मेहराब--गिर्जाकी वेदी तसवीह और माला सबमें सन्य है। यह सब उसी परमात्माकी पूजाकी स्मृतिमें है।

मेंने कहा 'आप मूर्त्ति-पूजा करते हैं ?' बोले 'मुनो, मूर्त्ति-पूजा तो कोई भी नहीं करता, पूजा तो सब ईश्वरकी करते हैं। एक बार मूर्ख लोगोंने मजनूँसे पूछा कि 'लैलामें क्या मुन्दरता है, वह तो कुछ भी मुन्दर नहीं, उससे कहीं मुन्दर—हावभावमें कहीं श्रेष्ठ खियाँ और हैं ?'

गुफ्त सूरत कूजास्त व हुझ मै।

मेखुदायम मी देहद अज जफें वै॥

मर शुमा रा सिर्का दादज कृषा अश ।

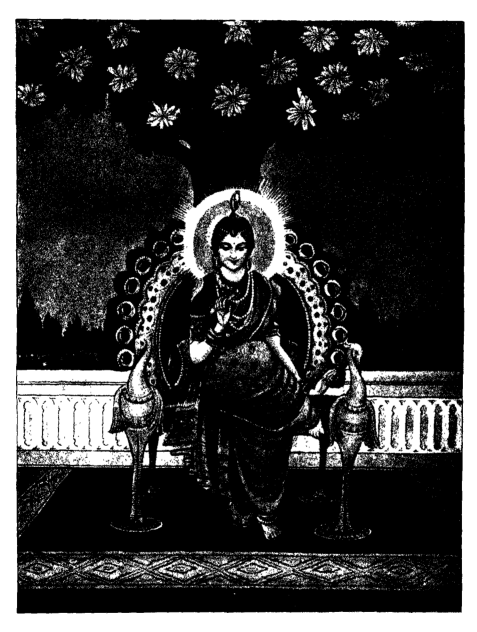
ता न बाशद इंटके ऊ तां गोश कश ॥

कृजा मी बीनों व लेकिन आं शराब ।

रुप न नुमायद बन्करमे ना सवाब ॥

'मजन्ँने उत्तर दिया कि 'स्रत ( मूर्लि ) तो एक पात्र है और यौवन ( ईश्वरीय मेम ) उसमें भरी हुई सुरा-ईश्वर

# कल्याण 🐃



जगजननी श्रीगधा

मुझको उसी प्यालेसे सुरा पान कराता है। तुम लोगोंको उसके पात्रसे अलग कर दिया कि जिसके कारण उसका यौवन अपनी और आकर्षित न करे। तुम पात्रको देखते हो, परन्तु वह सुरा इस ऑखसे चेहरेमें नही दिखायी देती। ऐ प्यारे! मैं भी इस पात्र-मूर्त्तिसे ईश्वरीय सुराका पान करना हूँ।

फिर मेरा श्याम क्या हिंदुओं के ही पट्टे लिखा है—वह तो सबका है। यह है ही ऐसी चीज़ जिसपर सभीको कुर्बान होना पहता है। यह माश्के-आलम है! क्या करूँ? उसने दीयाना बना दिया—अब तो सब तरफ वही दीखता है।

> दर दीवार दरपन भये जित चितवों तित तोहि। कांकर पाथर ठीकरी भये आरमी मोहि॥

१ऐ मेरे प्यारे ! तुम्हारी ऑखमे भी स्थाम हो तो फिर सबमें स्थाम-स्थाम ही है । फिर मस्तीसे श्रूम-श्रमकर गाने लगे—

अर्जा स्थामने दीवाना कर दिया-पावाना कर दिया-अर्जा स्थाम हूँ तुझीमें फना गहुँ। अर्जा जाय तृ नजर तो तुझे देखता रहूँ॥ अर्जा स्थाम तो दीवाना कर गया-

कितना सरल स्वभाव—कितनी प्रगाद भक्ति—मैं इनके पास अवकाश पाकर अक्सर जाता था।

एक रोज मैंने पृछा 'आप वृन्दावन कैंसे आये ?' बोले 'श्यामजी लिया लाये। एक वार में गया—वरसाने।—वहाँ कुछ बालकोंको श्यामसे वातें करते देखा—प्रत्यक्ष। मैंने कहा 'ऐ खुदा! मुझसे भी आप स्वयं वातें कीजिये—िकसी दूसरेके द्वारा नहीं—मैं उनसे नहीं सुना चाहता—मुझसे भी आप खुद बोलिये। हज़रत मूसा, कोई पैग़म्बर अथवा देवता आपके विना कुछ नहीं कर सकते। वे बोलते हैं, पर आप ही जान डालते हैं। वे कैसे भी कहें, पर यदि आप शक्ति न दें तो वे प्रभावित नहीं कर सकते। वे रास्ता बताते हैं, पर चलनेकी शक्ति आप ही देते हैं। दे शिक्षा देते हैं, पर आन्तारिक जाग्रति तो आप हा करते हैं। इसलिये हे परमात्मा! आप बोलिये, आप स्वयं बोलिये।' श्यामका शब्द गूँज उठा 'यहीं निवास करो।' बस, तभीसे हूँ।' मैंने कहा 'संसार साधन-साधन चिल्लाता है, आपने कीन-सा साधन किया!' बहुत हैंसे, बोले—

'शवज खुद बरी गर्दतावर हर्काकत तुरा वे तो हासिल शवद इनहिदादे'

'अपने-आपको भूला दे, इक्रीकृत (ईश्वरीय वास्तविकता) तक पहुँचनेका यही उपाय है । इसी उपायसे तू अपने आपे-को भी दूर कर सकेगा।' बड़ी उत्सुकतासे मैंने पूछा 'क्या श्याम बोलते हैं--स्वयं आकर १७ बोले 'हाँ, हाँ जब मनुष्य सुनता है तो श्याम बोलते हैं; जब मनुष्य आज्ञापालन करता है तो वे कार्य करते हैं। दर्शन तो सर्वदा ही देते रहते हैं। मेरे मनमें बड़ा उल्हास हुआ 'अहा ! तब तो श्याम मुझसे भी बोलेंगे--स्वयं बोलेंगे। मैं भी तो वृन्दावनमें हूँ, श्याम ही ता लाये हैं मुझे !' हृदय प्रफुल्लित हो उठा। श्यामजी बाबा कहते गये 'स्याम वड़े ईर्ष्याल हैं, वे किसी दूसरेका प्रेम नहीं सहन कर सकते। रूठ जाते हैं---वे तो बस, सारा प्रेम अपनेमं ही न्योछावर कराना चाहते हैं। वे कहते थे--'कुछ लोग स्वर्गकी अभिलापाम मुझे भजते हैं और कुछ लोग नरकके भयमे। मुझे मेरे ही लिये तो बहुत ही कम लोग याद करते हैं। जो सर्वस्य मुझे दे देता है, मैं उसे अपनेको सौंप देता हूं-- उसे में अपनालेता हूँ।' ठीक ही तो कहते थे। इसीमे एक बार रिवया रोती जाती थी और चिल्लाती थी कि 'काबेमें आग लगा दो।' लोगोंने कहा 'रविया यह क्या ?' बोली 'उस मकानके पीछे लोग मकानवालेको भूले जा रहे हैं।' ऐमं ही एक बार शिब्ली एक लकड़ी दोनों ओरसे जलती हुई लेकर भागे। लोगोंने पृछा 'सूफी! कहाँ ?' बोले 'ज़न्नत और दोज़खमें आग लगाने।' पूछा 'क्यों ?' कहा भीं जन्नत और दोज़ख़ दोनोंको जला दूँगा, ताकि कोई ज़न्नतकी चाहसे या दोज़ख़के उरसे ख़दाको न याद किया करे - खदाको सब याद करें खुदाके लिये, ये दोनों - मनुष्य-को खदाकी राहसे भटकाते हैं। फिर कुछ अन्यमनस्करें बोले— 'जाओ—अब जाओ स्यामसे मिलो—जाओ ।'

आज रात्रिमं श्री '''के मन्दिरमें बड़ा उत्सव था। दूर-दूरसे सेठ-साहूकार, राजे-महाराजे आये थे। मन्दिर खूब सजा था। में भी एक ओर अंदर बैठ गया। बड़ी भीड़ थी। कोई नाना प्रकारके व्यक्तनोंका भोग लाया—कोई मणियोंकी माला लाया—कोई फूलोंके गहने लाया—कोई-कोई सोने-चाँदीके थाल लाये। अनेकों मूल्यवान् वस्त्राभूषण लाये। सभी सहर्प और सगर्व भगवान्को भेंट चढ़ाते—अपनी इच्छा प्रकट करते और उसकी पूर्तिके लिये प्रार्थना करते। पुजारी प्रसाद देता—कहता 'चिरक्कीय हो—इच्छा

पूर्ण हो।' मैं सोचने लगा—'क्या भगवान लालची हैं ? क्या लोग भगवानुको रिश्वत देकर इच्छा-पूर्त्ति करते हैं, क्या यह सब भगवानुका ही नहीं है !' मनमें खेद होता या-लोग यह नहीं कहते थे 'भगवन् ! मैं सुनता हूँ बोलिये।' वे कहते थे 'भगवन् ! सुनिये—मैं बोलता हूँ ।' वे यह नही कहते थे 'भगवन् !मैं आज्ञापालन करूँगा--आज्ञा कीजिये।' वे कहते थे 'भगवन् ! आज्ञापालन करो-मैं आज्ञा देता हुँ। १ एक अभिलाषा-भगवानुके अतिरिक्त-लेकर चले आये-इच्छा पूरी करनेका मार्ग निश्चय कर आये-भगवान्के सम्मुख आये और बोले 'भगवन् ! मेरी यह इच्छा है, इसे पूर्ण कीजिये-और निश्चित मार्गसे ही ।' भगवान्के हाथमें इतना भी न छोड़ा कि वे यह निश्चय करते कि इच्छा ठीक है या नहीं, लाभदायक है या नहीं और है तो कैसे पूर्ण की जाय । हक्म चलाने चले आये । क्या भगवान् नहीं जानते कि मनुष्यको क्या आवश्यकता है !-क्या वे पूर्ण नहीं करते ! मनमें भावावेश हो उठा । मैंने भगवानकी ओर देखा, तरंत शान्ति हो गयी।

मैंने देखा भगवान् न तो हिले ही, न खयं बोले ही और न कुछ उन्होंने भेंटमेंसे लिया ही। पूजा समाप्त होने आयी—सब चले गये।

इतनेमें एक बालिका धीरे-धीरे आयी। भगवान्के सम्मुख घुटने टेककर बैठ गयी—थोड़ी देर एकटक भगवान्-की ओर देखती रही। टप्-टप् करके आँस् गिरने लगे उसकी आँखोंसे—एक धारा वह निकली—रो पड़ी—बोली—

देव ! तुम्हारं कई उपासक, कई ढंगसं आते हैं । सेवामें बहुमृत्य मेंट वे, कई रंगसं लाते हैं ॥ भूम-धामसे साज-बाजसे, मन्दिरमें पघराते हैं । मुक्ता-मणि बहुमृत्य वस्तुणें, लाकर तुम्हें चढ़ाते हैं ॥ में गरीबनी अति निष्किंचन, कुछ मी मेंट नहीं लाई । फिर मी साहस कर मन्दिरमें, पूजा करनेको आई ॥ नहीं दान है नहीं दक्षिणा, खाली हाथ चली आई । पूजाकी विधि नहीं जानती, फिर मी नाथ चली आई ॥ पूजा और पुजावा प्रभुवर ! इसी पुजारिनको समझो । दान-दक्षिणा और निछावर, इसी मिखारिनको समझो ॥ मैं उन्मत्त प्रेमकी मृखी, हृदय दिखाने आई हूँ । जो कुछ है बस, यही पास है, इसे चढ़ाने आई हूँ ॥

चरणोंमें अर्पित है, इसको, चाहे तो स्वीकार करो। यह तो वस्तु तुम्हारी ही है, दुकरा दो या प्यार करो॥

वह मत्था टेककर फूट-फूटकर रो रही थी। प्रभुने पुकार सुनी—मैंने अपनी ऑखों देखा। भगवान्ने अपना आसन छोड़ दिया। शीवतासे उठकर आये। बालिकाको उठा लिया। मैं भी चरणोंमें लोट गया। हर्षके ऑसुओंसे उनके चरणोको सींच दिया। कहा—'हे प्रभो! मेरे पास तो कुछ कहनेको भी नही है, सर्वस्व तो तुम्हारा ही है, मेरा क्या—लो अपनालो।' मुझे भी उन्होंने उठा लिया। प्यारसे बोले 'मैं मेंट नहीं देखता—मैं भक्तके हृदयको देखता हूँ कि उसमें मेरे प्रति कितना प्रेम है ? जाओ—में तुम्हारे पास ही हूँ—जब याद करोगे—आऊँगा।' अपने हाथसे बालिकाके आँसू पोंछ दिये, मेरे सिरपर हाथ फेरा, कहा 'जाओ'। कुछ समय बीत गया, भेंट रखकर पुजारी आया—कहा 'अब मन्दिरका पट बंद होगा।' मैंने कहा 'मन्दिरका पट तो अभी ही खुला है।' पुजारीने मुझे पागल समझा—हम बाहर हो गये।

हर्षसे फूला न समा रहा या—मैं गा उठा—
प्रेमसं मज के राषेश्याम !
प्रेमके आँसू यमुना-घारा, जिसमें खेंक मोहन प्यारा ।
मोहनरूप बने जग सारा, मन मन्दिर हो गोकुक धाम ॥
(मन,) प्रेमसं मज के गधेश्याम !

बालिकाने मेरा साथ दिया। गाते हुए हम यमुनातटकी ओर चले। जो मिलता वह साथ हो लेता। कोई कहता यह 'विचित्र साधन' है। कोई कहता 'धन्य प्रभो! तुम्हारी लीला तुम्ही जानो, जिसे जैसा चाहो बनाकर निकालो।' कोई कहता—

या अनुरागी चितको गति नहिं समुद्रं कोय । ज्यों ज्यां **डूबै स्याम** रँग त्यों त्यों उज्ज्वह होय ॥ भगवान्ने तो कहा ही था—

मय्येव मन आधस्त्व मयि बुद्धिं निवेशय। निवसिष्यसि मय्येव अत ऊर्ध्वं न संशयः॥

(गीता१२।८)

'मुझमें मनको लगा । मुझमें ही बुद्धिको लगा । इसके उपरान्त त् मुझमें ही निवास करेगा—मुझको ही प्राप्त होगा । इसमें किञ्चित् भी संशय नहीं ।'

🕉 शान्तिः शान्तिः शान्तिः !

#### साधन क्या?

( लेखक-साहित्याचार्य पं० श्रीवीरमणिप्रसादजी उपाध्याय, एम्० ए०, एल्-एल्० बी० )

'साधनाइह' में यह एक आवश्यक प्रश्न उठता है कि परम स्पृह्णीय 'कल्याण' के लिये प्राणियोंको किन साधनोंकी आवश्यकता है। यह बात प्रसिद्ध है कि किसी निर्दिष्ट वाञ्छित फलके लिये ही साधनींका अवलम्बन किया जाता है। फल दो प्रकारके होते हैं-सांसारिक और पारलैकिक। पहला आशुविनाशी और अस्थायी होता है तो दूसरा उसकी तुलनामें स्थायी और अधिक सुखमय। परन्तु अन्ततः ये दोनों प्रकारके फल अनित्य, प्रातीतिक या व्यावहारिक और सातिशय सुलको ही देनेवाले हैं। इनसे नित्य और निरितशय आनन्द पानेकी आशा करना व्यर्थ है। 'प्रवा होतेऽहढा यज्ञरूपाः', 'क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोके विशन्ति' इत्यादि वचन इसी बातको प्रमाणित करते हैं। सांसारिक फल पानेके अनेक मार्ग सुविदित हैं, जिनका उल्लेख करना पिष्टपेषण ही नहीं, बल्कि व्यर्थ होगा। पारलौकिक फलके साधनीभूत प्रत्येक विधि या कर्मके लिये, फल पूर्वमीमांसाशास्त्रमें बहुत बढ़ा-चढ़ाकर माना गया है। उक्त दर्शनके अनुसार चार बातोंकी आवश्यकता होती है-(१) अधिकार, (२) विनियोग, (३) प्रयोग और (४) उत्पत्ति । इन चारोंको संक्षेपसे समझाना आवश्यक होगा। किसी भी कर्म या विधिका उससे प्राप्त होनेवाले फलके साथ सम्बन्ध बतलाना (अधिकार) के नामसे कहा जाता है। साथ-ही-साथ यह बात भी स्मरण रखनी चाहिये कि वह कर्म उस निर्दिष्ट फलको पानेके लिये एकमात्र उपायके रूपमें अवश्य करना ही होगा और इसीका नाम 'विनियोग' है । इसके अतिरिक्त उस विधिको वस्तुतः काममें लाना अर्थात् 'प्रयोग' भी आवश्यक है। जिसके लिये प्रबल प्रेरणा अपेक्षित है । अन्तमें उसके विविध अङ्कोंके क्रमका स्मरण करना होगा, जिसके अनुसार उनके सम्पादनके बाद ही यह कहा जा सकता है कि वह कर्म साङ्गोपाङ्ग और विधिवत् परिपूर्ण हुआ और आकाङ्कित फलको देनेमें समर्थ हो सकेगा। इसका नाम 'उत्पत्ति' है।

कर्म या विधि नित्य, नैिमित्तिक, काम्य और प्रायश्चित्तके भेदसे चार प्रकारका माना गया है। नित्य विधि उन कर्मोंको कहते हैं, जिनका प्रतिदिन पालन नियतरूपसे आवश्यक होता है—जैसे सम्ध्या इत्यादि। नैिमित्तिक कर्म वे हैं, जो किसी विशेष अवसरपर किये जाते हैं—जैसे पितृपक्षमें श्राद्ध, तर्पण आदि। काम्यकर्म किसी निर्दिष्ट फलको पानेके उद्देश्यसे किये जाते हैं—जैसे 'ज्योतिष्टोम' स्वर्गप्राप्तिके लिये, 'चित्रक' गोवृद्धि और 'कारीरियाग' वर्पाके लिये इत्यादि। प्रायश्चित्त-कर्म प्रमाद आदिसे उत्पन्न पापोंकी निवृत्तिके लिये किये जाते हैं। पूर्व-मीमांसाका सिद्धान्त है कि कर्मसे ही मोक्षकी भी प्राप्ति होती है। नित्य-नैमित्तिक कर्मोंके समुचित सम्पादनसे प्रत्यवाय नहीं हो सकता। काम्य तथा प्रतिपिद्ध कर्मोंके परित्यागसे स्वर्ग, नरक आदि पारलौकिक तथा संसारिक जीवनका अन्त हो जायगा। बच गये वर्त्तमान देहके द्वारा भोगे जानेवाले कर्म जो उपभोगसे विनष्ट हो जायँगे। इस प्रकार भोग-जनक किसी भी कर्मके न रह जानेपर कर्मसे ही पैदा होने-वाला संसार नहीं रह सकेगा और जीवको मुक्ति मिल जायगी।

विचार करनेपर यह मत नहीं जँचता। पहली बात तो यह है कि चौरासी लाख योनियोंमें निरन्तर भटकनेके बाद समस्त सिद्धत कर्मोंका एक शरीरसे एक बार ही उपभोग नहीं हो सकता। इस कारण प्रारब्ध कर्मके अतिरिक्त पूर्व देहोंसे सिद्धत अत्यधिक कर्म अविशष्ट ही रह जायँगे, जिनके रहते संसार-चक्रकी समाप्ति किसी प्रकार हो नहीं सकती। दूसरी बात यह है कि नित्य और नैमित्तिक कर्मोंके विधिवत् अनुष्ठानसे केवल प्रत्यवाय नहीं होगा, इतनी ही बात नहीं है, बित्क उनसे भी नये फल सिद्धत होते रहेंगे—जिनके उपभोगके लिये नये शरीरोंकी आवश्यकता बनी रह जायगी और संसार आगे भी चलता रहेगा। कर्ममात्र यदि फलजनक हैं तो इनमें फलकी शक्ति क्यों न रहेगी ! इन विचारोंसे यह सर्वया स्थिर हो जाता है कि कर्मोंके द्वारा संसारसे छुटकारा मिलना बिलकुल असम्भव है।

जैनदर्शनमें संसारकी निवृत्तिके लिये 'रत्नत्रय' का उपदेश पाया जाता है, जिसके अन्तर्गत सम्मित्र अर्थात् समीचीन कर्मोंका अनुष्ठान आवश्यक है। सम्पन्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र—इन्हीं तीनोंका नाम राजत्रय है, जिसके प्रादुर्भावके अनन्तर जीव सांसारिक बन्धनते

अवस्य विमुक्त हो जाता है। तीनोंका विवेचन यहाँपर आवश्यक नहीं। केवल इतना ही कह देना पर्याप्त होगा कि काषायिक भाव अर्थात् राग-द्वेषकी निवृत्ति हो जानेपर आत्माका अपने सच्चे स्वरूपमें रमण ही सम्यक्चारित्र है। दूसरे शब्दोंमें हिंसादि दोपोंका त्याग और अहिंसादि महामतोंका अनुष्ठान सम्यक्चारित्र है। परन्तु इतनी बात स्पष्ट है कि केवल कर्मसे मोक्षकी प्राप्ति इस दर्शनमें भी समर्थित नहीं है।

बौद्धदर्शनमें भी अहिंसाका बहुत बड़ा महत्त्व बतलाया गया है। प्राचीन बौद्धग्रन्थोमें विमुत्ति (विमुक्ति ) के दो अंश वर्णित हैं--चेतोविमुत्ति ( चेतोविमुक्ति ) और पन्ना-विमत्ति (प्रशाविमक्ति)। इन दोनोंको प्राप्त करनेका साधन 'शील' कहा गया है। यहाँपर शीलका अर्थ बहुत व्यापक है और इसमें आध्यात्मिक उन्नतिके सारे मानव-आचरण अन्तर्गत हैं। गौणरूपमे विमुक्तिके चार मार्ग बतलाये गये हैं जिनका पहले अनुष्टान आवश्यक है-(१) सद्धानुसारी अर्थात् शुद्ध श्रद्धाका मार्ग, (२) धम्मा-नुसारी अर्थात सदाचरण और करुणाका मार्गः (३) सद्धा-विमुत्त अर्थात् धार्मिक विश्वासका मार्ग और (४) दिष्टियत्त अर्थात तर्कमुलक विस्वासका मार्ग। इस तरह यह बात स्पष्ट हो जाती है कि बौद्धदर्शनमें कल्याणके हेतु कर्म माने गये हैं। परन्त बतलाये गये कमों के सम्पादनसे ही विसक्ति नहीं हो सकती । मोक्षके लिये सबसे प्रधान बात है कामनाका परित्याग । अद्वेत वेदान्तके अनुसार भी कामनाओका त्याग मोक्षका कारण कहा गया है, जिस बातकी पुष्टि भ्यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः। अथ मत्येोऽमृता भवत्यत्र ब्रह्म समइनते'--इस औपनिपद वाक्यसे होती है। यद्यपि यह बात बींद्ध-दर्शन और वेदान्त-दर्शन दोनोके सिद्धान्तींमें समान है, तथापि ये दोनो मत एक दूसरेसे अत्यन्त विरुद्ध हैं; क्योंकि योगाचार या विज्ञानवाद और मार्घ्यामक या शुन्यवाद-इन दोनों उच कोटिके बौद्धमतोंमें आत्मा नामका कोई स्थिर और नित्य पदार्थ है ही नहीं ।

जिस प्रकार नदीमें एकके बाद दूसरी धाराएँ आया करती हैं और उन्हीं क्षणिक, क्रमिक और चच्चल धाराओं के समुदायको लोग एक स्थिर वस्तु मान लेते है और नदीके नामसे व्यवहार करते हैं, वैसे ही विशानकी क्षणिक, क्रमिक और अविरत धाराओं के समुदायको ही लोग नित्य और स्थिर

आत्मा समझते हैं। वस्तुतः सगुण या निर्गुण और नित्य एवं स्थिर आत्मा कोई पदार्य नहीं है। यह विज्ञान-धारा संसारकी दशामें अशुद्ध अर्थात् चिरसिद्धत वासनाओं के कारण विषयों के आकारसे उपपुत या अतिरिद्धित हो कर यहती है और मोक्षकी अवस्थामें विमल विज्ञान-सन्तितिके रूपमें अविद्याष्ट्र हो जाती है, जिसमें विपयों के विभिन्न आकारों तथा उनके कारणीभूत वासनाओं की मिलनताका लेशमात्र भी नहीं रह जाता। माध्यमिक मतमें क्षणिक पर शुद्ध विज्ञान भी वास्तिविक नहीं किन्तु शून्य अर्थात् आकाराकी तरह निःस्वभाव ही परमार्थिक तत्त्व माना जाता है।

'एवमेव सर्वधर्माः .....आकाशसमाः ।'(अष्टसहस्त्रिका प्रज्ञापारीमता ) 'सर्वमाकाशसंकाशं परिप्रहणं तु महिधाः' (आकाशसंकाशम्-समारोपितसत्त्वश्चन्यत्वाद् आकाशकरूपम्) (बोधिचर्यावतार १ । १० । १५५ )

इस प्रकार योगाचार और माध्यमिक-इन दोनों बौद्ध-मतोंके अनुसार आत्मा नामकी कोई स्थिर वस्तु नहीं है। इस कारण यद्यपि अद्वैत-वेदान्त और बौद्धमत दोनोंमें यह अंश समान है कि कामनाके परित्यागसे मनुष्य अपने विशुद्ध स्वरूप-अझभाव या नैरात्यको पा सकता है, तथापि एक बहुत वङ्गा अन्तर यह है कि अद्वैत-वेदान्त परिपूर्णात्मभावकी प्राप्तिको मोक्ष मानता है और बौद्धदर्शनका सर्वोच्च या प्रकृष्टतम मत शुन्यवाद नैरात्म्य-लाभको।

शून्यवादी कहते हैं कि आत्माका ज्ञान मोक्षका साधन नहीं, बल्कि बन्धनका कारण है। यह निर्विवाद सिद्ध है कि अहंता और ममता ही बन्धनका प्रधान कारण और परिहंय है। यदि 'अहम्' अर्थात् आत्माकी सत्ता हो तो उसके अनुबन्धसे उत्पन्न और अनुस्युत अहंभाव और ममभाव-ये दोनों भी कभी नहीं मिट सकते । जबतक किसीको यह ज्ञान बना रहेगा कि आत्मा वास्तविक वस्तु है तो अहङ्कार और ममकार अवस्य बने रहेगे और उनके कारण प्रतीत होनेवाले भेदात्मक या द्वैतात्मक जगत् तथा उसके दुःखोंका अन्त नहीं हो सकता। मनुष्य जवतक मानता रहेगा कि उसके भीतर आत्मा है। तबतक शरीरको आत्मासे अभिन्न मानकर सर्वदा प्रेम करता रहेगा । शरीरमें अनुराग रहनेपर उसके मुख और आरामकी अभिलापा उपजती रहेगी और सदा प्रवल बनी रहेगी और वह अभिलाषा या कामना उसे शरीरके लिये अभिलपित विषयोंकी क्षणिकता और असत्यताको समझने न देगी । इस प्रकार प्राणी आत्माको सत्य समझकर

विषयों की कामनासे छुटकारा पा नहीं सकता और संसारकी चक्की में निरन्तर पिसता रहता है। दूसरी बात यह है कि आत्माकी सत्ता माननेपर आत्मासे भिन्नको भी मानना होगा और अपना और परायाके भेदसे राग और द्वेषके भावों का उदय अवश्य होता रहेगा, जो संसार में भयङ्कर अनयों की जह है। ये सब दलीलें ठीक तरहसे विचार करनेपर थोयी सिद्ध होती हैं और इनका सुन्दर निराकरण अद्भेत-वेदान्त में किया। गया है। इस कारण इनके आधारपर श्रूत्यवादका यह सिद्धा त स्वीकार नहीं किया जा सकता । श्रूत्यवादका यह सिद्धा त स्वीकार नहीं किया जा सकता । श्रूत्यवादी यदि कहते हैं । भले ही कहते रहें कि कामनाका परित्याग उसी दशामें होगा जब कि न चाहनेवाला सधा होगा और न चाहे गये विपय, अर्थात् न आत्मा वास्तविक होगा और न अन्य सांसारिक पदार्थ । अस्तु, माध्यमिक सिद्धान्तके अनुसार जब श्रूत्यता या नैरात्म्यकी भावना हद हो जायगी, तब कामनाओंका स्वतः अन्त हो जायगा।

आत्माको न मानकर किसी शून्य तत्त्वमें विश्वास करना अत्यन्त कठिन है; क्योंकि हम देखते हैं कि नियमित समय-तक कायम रहनेवाली वस्तु किसी अपनी तुलनामें स्थायी और नित्य वस्तुके आधारपर ही दिखायी पड़ती है-जैसे रस्सीमें सॉप, मृगमरीचिकामे जल, मिट्टीमे उसमे बने खिलीने, सोनेमें उससे बने आभूपण इत्यादि । कार्य-कारणभावका यही वास्तविक स्वभाव है । इस स्वभावको स्वीकार कर लेनेपर यह भी मानना होगा कि उपनिषद-वचनो \*के अनुसार आकाश आदि सभी पदार्थोंका अन्तिम कारण, जो स्वयं अनन्त है, कार्यकारणातीत और कृटस्थ तत्त्व है। क्योंकि वह यदि कार्य होता तो उसके आगे भी कोई वस्तु माननी पड़ती और पारमार्थिक या सचा कारण होता तो उसके समस्त कार्य वैसे ही होते अर्थात् कार्य भी कारणकी भाँति सदा दिखायी पड़ते। यहाँपर यह कहा जा सकता है कि वह अन्तिम पारमार्थिक तत्त्व यदि शून्य ही मान लिया जाय तो क्या हानि है ! किन्त यह बात मानी नहीं जा सकती; क्योंकि प्रत्येक वस्तुके सम्बन्धमें सत्ता, प्रहण ( प्रकाशविपयता ) और सुख ( अथवा उसीका विकृतरूप दुःख आदि कोई-न-कोई भाव )-ये तीन भी अवस्य पाये जाते हैं। इन तीनोंका ग्रद्धस्वरूप अवश्य उस पारमार्थिक तत्त्वमें भी मानना होगा। जिससे सारे संसारकी प्रतीति होती है। अतः

स्तस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च ।
 खं वायुज्योंतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी ॥
 सा० अं० ६५—-

यह चरम वास्तविक तस्व आत्मा ही है, जिसे शाङ्कराद्वेत-वेदान्ती शुद्ध सिंबदानन्दस्वरूप ब्रह्म मानते हैं, विशिष्टा-द्वेतवादी नित्य अचित् और चित् (जीव)—हन द्विषिष आकारोंसे विशिष्ट परमेश्वर कहते हैं तथा भिन्न-भिन्न दार्शनिक भिन्न-भिन्न रूपसे बतलाते और स्थापित करते हैं। इसी शुद्ध तस्वकी प्राप्ति मोक्ष है और परम स्पृहणीय कल्याणके लिये उक्तवा साधन निर्धारित करना और प्रयोगमें लाना इस अङ्कका प्रधान लक्ष्य है।

परम कल्याण या मोक्षके साधनभूत तीन मार्ग प्रधान-रूपसे प्रसिद्ध हैं-कर्म, भक्ति और ज्ञान । मैं यहाँपर इन तीनोंकी साक्षात् रूपसे विस्तृत चर्चा नही करना चाहता; क्योंकि इनपर विचार प्रायः बहुत हो चुका है और सर्वदा होता रहेगा। मैं केवल एक बात पाठकोंके आगे रखना चाहता हूँ । वह यह है कि संसारमें जितने साधन या करण-देह, इन्द्रिय, मन, बुद्धि आदि हैं, वे सब अन्ततः एक ही लक्ष्यको पहुँचानेके लिये परमात्माने हमें दिये हैं । उनका असली स्वभाव है ऊपर बतलाये हुए पारमार्थिक तत्त्वको पहुँचकर लीन हो जाना। उदाहरणके लिये एक साधनको लेकर यह बात सिद्ध की जा सकती है। लौकिक दृष्टिसे यह समझा जाता है कि रूपके साधन नेत्रका उद्देश्य किसी सन्दर रूपको पाना है। परन्त यह विचारणीय है कि नेत्र किसी बाह्य लौकिक सन्दर रूपको चाहता है या अन्य रूपको। यह सर्वसम्मत नियम है कि अभिल्पित बस्तको पा चकनेपर उस वस्तुकी तृष्णा या चाह मिट जाती है । प्यासा जल पाकर शान्त और पानीके विषयमें उस समय तो अवश्य ही तृष्णारहित हो जाता है। क्या इस नियमके अनुसार किसी सन्दर रूपको धन, भवन, जन आदिमें पाकर नेत्र शान्त-तृष्णाविमुक्त हो जाता है ! उत्तरमें यह कहना पद्धेगा कि नहीं, बल्कि सुन्दर रूपोंको ज्यों-ज्यों ये नेत्र देखते जाते हैं त्यों-त्यों ये अधिकाधिक अशान्त और विकल होते जाते हैं और देखनेकी चाह उनके अंदर बढती जाती है। भरज़ बढता गया ज्यों ज्यों दवा की 'यह कहावत चरितार्थ होती है।

महाभारतमें भी कहा है-

न जातु कामः कामानामुपभोगेन शास्यति । इविषा कृष्णवरमेव भूय एवाभिवर्धते ॥

ऊपर कहे गये नियमके अनुसार यदि नेत्रकी तृष्णाका विषय बस्तुतः बाह्य और लौकिक रूप होता तो अवस्य वह सुन्दर सांसारिक चीजोंको देखकर शान्त और सन्तुष्ट हो जाता। सबी बात तो यह है कि सांसारिक रूप नकली अर्थात् प्रातिभासिक या अधिक-से-अधिक व्यावहारिक है। सब्धा या पारमार्थिक रूप, जिसे पानेके लिये मानवनेत्र विकल रहते हैं, इन लैकिक दिखावटी रूपोंके भीतर स्क्ष्मतया व्यापक आन्तर, अलौकिक और दिव्यरूप है—जिसे दूसरे शब्दोंमें भगवद्रूप कह सकते हैं। इसे विशिष्टाह्रैतवादी सकल-लावण्यसार सौन्दर्यसुधासागर परमसुन्दर दिव्यातिदिव्य भगवद्रूप मानते हैं और शाङ्कराह्रैतवादी ब्रह्मस्वरूपभृत शक्वेतन्य वतलाते हैं—

#### 'हें **इ**ष्टी—इष्टिरिति द्विविधा भवति, लौकिकी पारमार्थिकी च ।'

इसीको पानेके लिये मानवनेत्र विह्नल हैं, परन्तु अज्ञानके कारण वे जानते नहीं कि वह क्या और कहाँ है। वह सब जगह है और सब रूपोंका आत्मा है, किन्तु मायासे आहत है। जैसे किसीका लड़का खो गया हो, परन्तु वह जानता नहीं कि लड़का कहाँ है और कैसे मिलेगा। वह एक गाँवसे दूसरे गाँवको घूमता फिरता है और अनपेक्षित अन्य लड़कोंको पाकर भी अत्यधिक निराश और वेचैन होता जाता है। उसी प्रकार हमारे नेत्र सांसारिक रूपोंके बीचमें भटकते हुए अत्यधिक व्याकुल होते जा रहे हैं और इनकी तृष्णा प्रतिक्षण बटती जाती है। अन्तर इतना है कि खोजनेवालेका लड़का अन्वेपित स्थानोंक देखे गये लड़कोंमेंसे एक भी वस्तुतः नहीं रहता, परन्तु नेत्रका अभिलिपित तत्त्व इन्हीं सांसारिक रूपोंमेंसे हर एक रूपमें वर्तमान है और प्रतेक रूपका भीतरी और अमली रूप है—रूप रूप प्रतिरूपों वभूव।' नेत्र उन बाहरी रूपके पास पहुँचकर भी भीतर नहीं

जाता और निराश छौटकर और भी बेचैन होता रहता है।

इसका कारण है कि चौरासी लाख योनियोंमें प्राणी नेत्रवान विग्रहोंको पाकर अपने भिन्न-भिन्न योनियोंके नेत्रोंसे सर्वदा बाह्य विषयोंको ही देखता चला आया है । अतः उसके नेत्रोंका बाह्य विषयोंकी ओर ही देखनेका स्वभाव वन गया है-(पराञ्चि खानि व्यतुणत्स्वयम्भः) इनमे एक प्रवल संस्कार बैठा हुआ है--और इन्हें चसका लग गया है सांसारिक रूपोंकी ओर जानेका । जैसे हम जिस गलीसे प्राय: गुजरते हैं, उसीसे अन्य संक्षिप्त सरल रास्तोंको छोड़कर चल पड़ते हैं, वैसे ही ये नेत्र बाहरकी तरफ फिर गये हैं और अज्ञानसे उत्पन्न वासनाओं और संस्कारीकी मलिनताके कारण दुर्बल और भीतर देखनेमें असमर्थ भी हो गये हैं । वेद और वेदान्त आदि शास्त्रोंमें बतलाये गये उत्तम कर्मोंके अनुष्ठानसे जब प्राणीके अन्तःकरणकी मिलनता दूर हो जायगी तब इन नेत्रोंकी शक्ति भी पुनः पूर्ण हो जायगी। तभी नित्यानित्य-विवेकसम्पन्न नेत्र परमसुन्दर तस्व भगवान्को उन्हीं सांसारिक रूपोंके भीतर अज्ञानके परदेको हटाकर देख सकेगा । यही दशा अन्य इन्द्रिय, मन, बुद्धि आदि सभी साधनोंकी है। ये सारे साधन भगवान्तक भी पहुँचा देंगे; केवल इनकी असली चाहको समझकर इनकी शक्तिको परिपूर्ण अवस्थामें लानेकी बात है और इनके राजा मनको भगवान्की ओर लगानेकी आवश्यकता है। मनको भगवान्में लगानेके लिये सांसारिक कर्तव्योको छोडनेकी आवश्यकता नही है —

तन सां कर्म करे नर नाना । मन राखे जहँ कृपानिधाना ॥

इस साधनाङ्कमे सभी लोग साधनोंको और उनके रहस्यको समझकर उन्हें ठीक रास्तेपर लगावें और परम कल्याणको वस्तुतः अपनावें । प्रभुसे हमारी यही प्रार्थना है ।



## कौन देश पवित्र है ?

भगवान् नृषिंहजी कहते हैं-

यत्र यत्र च मद्भक्ताः प्रशान्ताः समद्रशिनः । साधवः समुदाचारास्ते पूयन्त्यपि कीकटाः ॥

(श्रीमद्भाव ७।१०।१९)

जिस-जिस देशमें मेरे अतिशय शान्त, समदर्शी, साधु भक्त आनन्दसे अपने कर्तव्योंका पालन कर लेते हैं, वह देश मगध हो तो भी पवित्र हो जाता है।

## साधना---आँखमिचौनीका खेल

( हेखक--श्री पी० एन्० शङ्करनारायण ेयर )

भूतेर्भहन्तिर्थ इमाः पुरो विभुविभीय शेते बदमूषु प्रवः।
भुड्के गुणान् वोडझ बोडझारमकः

सोऽलंकुबीष्ट भगवान् वचांसि मे ॥

(श्रीमद्भा०२।४।२३)

'जो विमु महामूर्तों के द्वारा इस देहरूप पुरको निर्माण-कर अन्तर्यामीरूपसे इसमें शयन किये हुए हैं और जो एकादश इन्द्रिय और पख्च महामूत—इन सोलह कलाओंको प्रकट कर पालन कर रहे हैं वे मेरे वचनोंको समलंकृत करें।'

में जब लॉ-कालेजमें पढ़ता था तबतक मगवान्के नामकी मुझे कोई सुध नहीं थी । भगवान्के नामकी में अबहेलना ही करता था, उस रास्ते ही न जाता जहाँ भगवान्की कोई चर्चा सुननेको मिलती । तव लॉ-कालेजमें पढ़ते हुए एक दिन अकस्मात् श्रीमद्भागवतके इन दो स्ठोकोंकी ओर मेरा मन, इनके स्वरक्रम और रीलीसे, आकर्षित हो गया—

तदैव तस्मिन् निनदोऽतिभीषणो

बभूव येनाण्डकटाहमस्फुटत् ।

यं वे स्वधिष्ण्योपगतं खजादयः

श्रुत्वा स्वधामाप्ययमङ्ग मेनिरे ॥

सत्यं विधातुं निजन्द्रस्यभाषितं

व्याप्तिं च भूतेष्विखलेषु चात्मनः ।

अदृश्यतात्यद्भुतरूपमुद्धहन्

स्तम्भे सभायां न मृगं न मानुषम्॥ (७।८।१६,१८)

'तत्क्षण उस खम्भमें बड़ा भीषण शब्द हुआ और ब्रह्मादि देवताओंने उसे सुनकर अपने-अपने स्थानका ध्वंस हुआ जाना । अनन्तर भगवान् अपने भृत्य प्रह्लादकी बात और अपनी सर्वव्यापक सत्ताको प्रमाणित करनेके लिये उस सभाके बीचमें उस खम्भमेंसे अमानुप-अमृग महा अद्भुत रूप धारण किये बाहर निकल पड़े ।'

श्रीनृसिंह भगवान्के आगमन-प्रसङ्गके ये दो श्लोक हैं। ये मुझे बड़े प्रिय लगे और मैंने इन्हें कण्ठ कर लिया। बरसों ये मेरे हृदयको रिजत करते रहे। इसके बाद जब मैं वकालत करने लगा तब एक बहें भारतीय जज और एक बहें अंगरेज कविका परिचय मुझे प्राप्त हुआ। इनके जीवनका मुझपर बड़ा प्रभाव पड़ा । ये दोनों ही ईश्वरभक्त हैं, यह जानकर मेरा मन भी मुझसे कहने लगा कि, 'तुम भी ईश्वरकी मक्ति क्यों नहीं करते ?'

पर मैं भिक्त कैसे करता ? मैं तो उन्हें जानता नहीं था। जाननेकी जब बड़ी व्याकुलता हुई तब श्रीरामकृष्ण परमहंस-के वचनामृतोंमें मन रमा। उनसे मैंने यह जाना कि भगवान्-को जाननेका मार्ग तो उनके लिये व्याकुल होकर रोना है।

श्रीमद्भागवत में पढ़ा करता था पर उसकी शैली और छन्द तथा काव्य-गुणोंमें ही अटका रहता था । कभी यह ध्यान नहीं हुआ कि भगवान् कर्णरन्ध्रते प्रवेश कर हृदयमें भी आ वसते हैं और जलको खच्छ करनेवाले शरद्की तरह हृदयका सब मल घो डालते हैं—

प्रविष्टः कर्णरन्ध्रेण स्थानां भावसरोरुह्म्। धुनोति शमलं कृष्णः सिल्लिस्य यथा शरत्॥ (श्रीमद्रा० २।८।५)

भगवान्की करणाका ध्यान करनेसे हृदय भर आता है और उनके दर्शनके िल्ये प्राण व्याकुल हो उठते हैं। श्रीमद्भागवतको अब मैं बड़े चावसे पढ़ने लगा। यह बात तब ध्यानमें आयी कि सत्सङ्ग और सत्सेवाके विना श्रीमद्भागवतका एक अक्षर भी समझमे न आवेगा।

सत्पुरुषकी खोज आरम्भ हुई । मन-ही-मन मैंने भगवान्से प्रार्थना की कि किसी सत्पुरुषके दर्शन करा दो जो मुझे तुम्हारा रास्ता दिखा दें । एक दिन सन्ध्या समय इसी मनोऽवस्थाके साथ मैं रास्तेमें टहल रहा था। मुझे पता नहीं, मेरे पैर मुझे कहाँ लिये जा रहे हैं । जिधर पैर चले उघर ही मैं चल पड़ा। थोड़ी दूर चलनेके बाद एक महात्माका घर सामने दीख पड़ा। मैं इन्हें पहले महात्मा नहीं जानता था, बल्क कुछ उलटा ही समझे बैठा था। पर उस दिन उनपर श्रद्धा हो गयी। मैं उनके पास गया। उनमें मुझे सिद्ध पुरुषके सब लक्षण देख पड़े। तबसे मैं रोज उन्हींके पास जाने लगा और वे मुझे श्रीमद्भागवतका गृद्धार्थ बतलाने

लगे। अब उसीके अनुसार मैं अपने जीवनको बनाने लगा। जगत् और जागतिक जीवनकी ओर देखनेकी मेरी दृष्टि कमशः बदलती गयी। शास्त्रोंमें मुझे अब एक नवीन अर्थ दीख पड़ने लगा।

संसारिक मुखोंकी आशा छोड़कर निष्किञ्चन हो जाना अब मुझे अच्छा लगने लगा। वकालत करके रुपये कमानेसे अब ध्यान हटा और देशमें परिश्लमणकर संतोंके दर्शन करने की ओर मन चला। श्रीगौराङ्ग महाप्रभुका परिचय मुझे नवद्वीप ले गया। वहाँ पूज्य गोस्वामियोंके प्रन्योंके अध्ययनका आनन्द मिला। अब भगवान् के गुणानुवाद में प्रवृत्ति हुई। भगवद्गुणगानसे बढ़कर वाणीकी कृतार्यता और क्या हो सकती है! मनुष्यको पावन करनेवाली इससे बड़ी बात भी और क्या हो सकती है! जैसा कि स्वयं श्रीमद्भागवतने कहा है—

एकान्तस्त्रभं वचसो नु पुंसां सुश्लोकमौलेर्गुणवादमाहुः। (३।६।३६)

नीचोऽजया गुणविसर्गमनुप्रविष्टः
पूर्येत येन हि पुमाननुवर्णितेन॥
(७।९।१२)

इसी बुद्धिसे तामिल भाषामें श्रीगौराङ्ग महाप्रभुके चरित्र और श्रीवृन्दावन धामकी लीलाका वर्णन किया गया।

इसके अनन्तर श्रीमद्भागयतकी यह प्रेरणा हुई कि भूत-दयासे भगवान् जैसे प्रसन्न होते हैं, वैसे ऑर किसी बातस नहीं—

तस्मात् सर्वेषु भृतेषु दयां कुरुत सौहृदम् । भासुरं भावमुत्सन्य यया तुष्यत्यधोक्षनः ॥ (७।६।२४)

पश्यनेतान्महाभागान् परार्थेकान्तजीवितान्।

× × ×

एताबजन्मसाफल्यं देहिनामिह देहिनु । प्राणैरचेंधिया वाचा श्रेय एवाचरेस्सदा ॥ (१०।२२।३२,३५)

'आसुर भाव त्यागकर सब प्राणियोंपर दया करो और सबकी भलाई करो । इससे भगबान् अधोक्षज सन्तुष्ट होंगे ।' 'इन महाभाग्यवानोंको देखो जो केवल दूसरोंके उप-कारार्थ एकान्तमें जीवन व्यतीत करते हैं।'

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

'प्राण, अर्थ, बुद्धि और वाणीके द्वारा केवल श्रेयका आचरण करना ही देहधारियोंका इस देहमें जनमसाफल्य है।'

यही साधन-क्रम जो मुझे जैसे-जैसे मिला उसी क्रमसे मैंने यहाँ लिख दिया है। यह सारा खेल भगवान्का है। सब प्राणियोंके अंदर उन्होंने अपने आपको इसीलिये लिए पर खा है कि यह ऑखमिचौनीका खेल खेला जाय। हम सबने इस खेलमें अपनी खुशीसे अपनी ऑखोंपर पट्टी बाँघ ली है और उन्हें हायोंसे टटोल रहे हैं! प्रत्येक मनुष्य इस खेलको अपने ही ढंगसे खेला करता है। सबके अलग-अलग ढंग हैं पर सब ढूँढ़ते उन्हींको हैं। कही उन्हें हृदयमें दिन्य वस्तुएँ लेकर ढूँढ़ा जाता है और कहीं बाहरी दुनियाँमें विपयोंको लेकर। पर क्या अंदर और क्या बाहर, हो तुम ही हे हृदेशवासी परमात्मन!

हे मेरे परमप्रिय! तुम्हार स्पर्श और प्रकाशके विना मैं सर्वथा असहाय, अज्ञ और भ्रममें पड़ा हुआ हूँ। तुम्ही मुझे भ्रमण करा रहे हो, न जाने कैसे-कैसे आकर मिलते हो पर फिर छिप जाते हो, कितनी बूर चले जाते हो, कितनी गहराई में जा छिपते हो! तब मैं निराश हो जाता हूँ, तब तुम किसी-न-किसी रूपमें आकर सान्त्यना दे जाते हो! यह तुम्हारा आँखिमिचौनीका ही तो खेल है!

# मनपर विश्वास न करो ?

श्रीशुकदेवजी कहते हैं---

ुनराजा हरा र नित्यं ददाति कामस्यच्छिद्धं तमनु येऽरयः । योगिनः कृतमैत्रस्य पत्युर्जायेव पुंश्चली ॥ ( श्रीमद्रा० ५ । ६ । ४ )

जैसे व्यभिचारिणी स्त्री अपनेपर विश्वास रखनेवाले पतिको धोला देती है वैसे ही मन भी अपनेपर विश्वास रखने बाले योगीको—अपने अंदर काम और उसके पीछे रहनेवाले कोध आदिको अवकाश देकर—धोला देता है।

## कल्याण



पाँच प्रकारके भक्तिरस

## पश्रधा भक्ति

### [ शान्तादि पश्चभावोंके अनुसार ]

(लेखक--प्रो० श्रीगरीन्द्रनारायण महिक, एम्० ए०, बी० एन्०)

आत्मसंसिद्धिके साधनों में सामान्यतः भक्तिमार्गका राधन

रस-सिद्धान्त— गीडीय वेष्णव-सम्प्रदायकी विशेषता त् साधनाम सामान्यतः भाक्तमागका गधन बहुत अमोध साधन माना जाता है । इस साधनका लक्ष्य परम अमृत-धाममें भगवान्के चिरन्तन सामीष्य तथा उनकी सेवाका परम सौभाग्यलाभ करना है । यह सौभाग्य कोई अनिर्वचनीय सून्य

अवस्था नहीं, बिस्क प्रत्यक्ष अनुभूत आनन्दकी स्थिति है। इस स्थितिमें जो चिरन्तन मुखास्वादन होता है, उसीको 'रस' कहते हैं। इसी मुखास्वादनको लक्ष्य करके उपनिषदोंने भगवान्को 'रसो वै सः। रस स्थावायं लक्ष्यानन्दी भवति' इस मन्त्रमें 'रस' कहा है। यही मन्त्र परब्रह्मके विषयमें वैण्णवोंके सिद्धान्तका बीज है। भागवतकी प्रतिपादन-शैलीसे भी यही प्रतीत होता है कि यह सम्पूर्ण भागवत-प्रन्थ इसी यीजका विस्तार है। सभी वैण्णवसम्प्रदाय और उपसम्प्रदाय इसी एक वैण्णव-सिद्धान्तके माननेवाले हैं, तथापि इसकी पूर्ण परिणति बंगालके गौड़ीय सम्प्रदायके द्वारा ही हुई है और यही जगत्के धार्मिक आध्यात्मिक उद्योगमें उसका अपना भाग है, जो महान है।

प्रत' भावकी ही एक अवस्था है और यह भावमयी
अवस्था एक अनन्य अखण्ड मनोऽवस्था
रस एक समग्र
है। परस्पर सम्बद्ध कई भावोंके पुज्जसे,
मानसिक वृत्ति है
और माव उसका
होती है; यदि इस प्रकार उत्पन्न भावमयी
स्थितिमें अङ्गभूत किसी एक भावकी भी

है कसर रही तो वह भाव बदल जाता है। भाव अनन्त हैं और असंख्य प्रकारों के उनके सन्धान होते हैं। अनन्त होनेपर भी, सुविधाके लिये इनके कुछ विभाग निश्चित कर लिये जाते हैं। वैष्णव-शास्त्रों में तथा काव्य-ग्रन्थों में भी कुछ भावों को स्थायिभाव कहते हैं, कुछको व्यभिचारीभाव कहते हैं। प्रमाणशास्त्र (Epistemology) में ज्ञानकी सिद्धि में दो प्रकारकी वस्तुओं का होना आवश्यक माना जाता है— एक वह जो अंदरसे आती है और दूसरी वह जो बाहरसे। बाहरकी वस्तु अर्थात् इन्द्रियसमृहपर उन कतिपय सार्थभीम

तन्वोंकी क्रिया होती है, जो अंदर हैं। रसके आविर्मावमें भी यही बात है। यहाँ बाह्य वस्तुएँ विभाव, अनुभाव आदि हैं और अंदरकी वस्तु है भाव। भाव ही इस प्रकार रसका मुख्य आधार है।

'भक्तिरसामृतसिन्धु' में भावका यह लक्षण भावका रुक्षण बताया है—

#### ग्रुद्धसस्विविशेषात्मा प्रेमसूर्यां ग्रुसाम्यभाक् । रुचिभिश्चित्तमास्ण्यकृदसौ भाव उच्यते ॥

विशेष गुद्ध सत्त्वस्वरूप जीव प्रेमसूर्यके किरणके समान है और रुचि अर्थात् भगवत्प्राप्तिकी अभिलाषाः भगवदनुकूल होनेकी अभिलाषा और सौहार्द-भावकी अभिलापाके द्वारा चित्तको किरण्य बनानेवाली जो उसकी भक्ति है, उसीका नाम भाव है।

भाव एक मनःस्थिति है । यह स्थिति परब्रह्म परमात्मा-की चिच्छक्तिकी दिव्य अभिव्यक्तियोंका प्राकृतिक गुण होनेके कारण, इसका स्वभाव और स्वरूप शुद्ध चित् ही है, शब इसलिये कि इसमें रज और तमका मेल नहीं है। यह स्थिति मनकी केवल निश्चित और विशिष्ट सत्तामात्र ही नहीं है ( जैसा कि 'स्थिति' शब्दका अर्थ होता है ), बल्कि इसमें एक कर्म भी होता है। भगवत् सम्बन्धी नानाविध तदनुकूल इच्छाएँ और भावनाएँ मनको मृतु और शान्त बना देती हैं और यह मन अनेकविध भावोंको प्रहण करनेमें समर्थ होता है ( रुचिभिश्चित्तमासुण्यकृत् )। यह 'भाव' जो 'भू' धातुसे बनता है, अपनी धातुके 'होना' और 'करना' इन दोनों ही अर्थोंको लिये हुए है । इस दृष्टिसे नाट्याचार्य भरतके लक्षणकी अपेक्षा यह लक्षण अधिक सुसंस्कृत है। भरतके मतमें भाव उसे कहते हैं जो काव्यार्थको वाचिक, आङ्किक और सात्त्विक-इन तीनों ही प्रकारोंसे प्रकट करे। इस लक्षणमें 'भाव' का 'करना' अर्थ अस्पष्टरूपसे आ जाता है, पर 'होना' अर्घका इसमें कुछ भी पता नहीं है।

( भरत-नाट्य रत्र पृ० ६९ )

इस प्रकार भाव तो भाव ही है। जिसे रससे प्रथक् जानना

चाहिये। उपर्युक्त क्लोकके 'प्रेमस्यांशुसाम्यभाक्' पदोंसे यही स्चित किया गया है। भावकी इस परिभाषांके अनुसार श्रीकृष्णके नित्य सहचरों एवं सहचरियोंके मनके भावको ही 'भाव' कहते हैं। जगत्के सामान्य मनुष्य या साधन-भक्तिके साधक भक्ति साथ इसके सम्बन्धके विषयमें इतना ही कहा जा सकता है कि निरन्तर भक्तिका साधन करनेवाले भक्तका चित्त भी महापुक्षोंकी कृपासे अथवा भगवत्कृपालेशसे विद्युद्ध चित् हो जाता है और तब उसकी अविद्याका सर्वथा नाश हो जाता है।

भाव जब वित्तमें अचल हो जाता है, तब उसे 'स्थायि-भाव' कहते हैं । वैष्णब-शास्त्रोके अनुशार 'स्यायी-भाव' स्थायि-भाव 'कृष्णरित' है और 'अलङ्कार-की परिभाषा कौस्तुभ' में उसका लक्षण इस प्रकार बताया गया है—

भास्तादाङ्करकन्दोऽस्ति धर्मः कश्चन चेतसः । रजस्तमोभ्यां हीनस्य ग्रुद्धसम्बतया मनः । स स्थायी कथ्यते विज्ञैविभावस्य प्रथक्तया॥

(किरण ५ क्षोक २)

अर्थात् यह रसका आधार है; क्योंकि आस्वादन, जो रसका स्वरूप है, यहाँ अस्पष्टरूपसे विद्यमान है। यह भगवान् की ही आनन्दमयी शक्ति है जो जीवके अंदर सूक्ष्म एवं अप्रकटरूपसे अवस्थित है। पर यह है सनातन, और इसिल्ये क्षणिक उन्मेषोंके विविध परिवर्त्तनोंके अंदर भी इसका कार्य बराबर होता रहता है और अन्तमें यह साहित्य-शास्त्रोंमें वर्णित विभिन्न उन्चास भावोंके ऊपर अपना प्रमुत्व स्थापित कर लेती है।

जहाँतक यह कृष्णरित या भगवद्गित है वहाँतक 'स्थायिभाव'
एक ही है। फिर भी एक ही व्यापक
स्थायी भाव तथा भाव चित्तभेदसे विभिन्न रूपमें उदय हो
रसके भेद सकता है। यहींसे भावों और रसोंका
विभाग पारम्भ होता है।

शायद यहाँ यह कहना अप्रासिक्षक न होगा कि संस्कृत-के अलङ्कार-शास्त्री रसोंका विभाग करनेमें किसी एक ही सुनिश्चित सिद्धान्तको नहीं स्थिर कर सके। स्वयं नाट्यशास्त्रके आचार्य भरतने रसके आठ विभाग माने—शृङ्कार, वीर, रुद्र, बीभृत्स, हास्य, अनुत, करुण और भयानक। दण्डीने इसी सिद्धान्तका यथावत् अनुगमन किया है। परन्तु रुद्रभट और हमचन्द्रादिकींने इन आठमें नवाँ एक 'शान्त' रस भी जोड़ा है । अग्निपुराणने भी 'शान्त' रसको माना है। 'एकावली'कार भी इसे मानते हैं। घट्ट और भोजने एक दसवाँ रस 'प्रेयस्' और जोड़ा है। विश्वनाथने इन नव रसींको मानकर दसवाँ 'वात्सल्य' जोड़ा है। अलङ्कारशास्त्रके अन्तिम आचार्य जगलाथ 'शान्त'को ही नवाँ रस मानते हैं। इस प्रकार अलङ्कार-शास्त्रके आचार्योंका रस-विवेचन अस्तव्यस्त-सा ही हो पड़ा है।

वैष्णव-शास्त्रकारोंने रसोंका विभाजन एक दूसरे ही प्रकारसे किया है। उन्होंने 'रित' अथवा 'स्थायि-भाव' के पाँच ही भेद माने हैं। वे हैं 'शान्ति', 'प्रीति', 'सिख्य', 'वात्तस्य' और 'प्रियता' या माधुर्य। जब इन पञ्चविष स्थायिभावोंका चिकास होता है, तब उन्हींसे पाँच रस उत्यब्ध होते हैं—जो उन्हीं नामोंसे जाने जाते हैं। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि आत्मानुभूतिके साधनमें भक्ति-साधना पाँच प्रकारकी होती है। इन पाँच प्रकारकी साधनाओंका संक्षिप्त विवरण ही इस लेखमें देना है।

शान्त रसका आधारभूत स्थायिभाव है शान्ति रित । जो अलङ्कार-शास्त्री शान्त रसको रस मानते 'शान्त रस'ओर हैं, वे निर्वेद अथवा विषयोंसे उदासीन शान्तभाव भावते हैं । परन्तु श्रीमदरूपगोस्वामी शान्ति-रितको

ही स्थायिभाव मानते हैं और उनका ही विचार ठीक जँचता है। शान्तिका अर्थ है शम। श्रीमद्भागवतके अनुसार भगवान् श्रीकृष्णमे निरन्तर अनुराग होना ही शम है और ऐसा अनुराग जहाँ होता है, वहाँ सासारिक विषयोंसे विराग तो होता ही है। मन जबतक भगवान्में स्थिर नहीं होता, तबतक विषयोंसे वह विरक्त नहीं हो सकता। जोंक जबतक आगेकी जमीनको नहीं पकड़ छेती, तबतक पीछेकी जमीनको नहीं छोड़ सकती।

इसलिये शान्ति-रितके अनुयायी भक्तके लिये सबसे पहली बात यह है कि भगवान्में उसका निरन्तर अवाध अनुराग हो। परन्तु ऐसा अनुराग आप ही नहीं उत्सब होता। इसे कुछ भाव और पदार्थ जगाते हैं और इन्हींको 'विभाव' कहते हैं। शान्त पुरुष, जिनके सत्सक्कके प्रभावसे शान्त रसके समास्वादनका अवसर मिलता है, दो प्रकारके होते हैं—आत्माराम मुनि और तापस। आनन्दरायिनी भक्ति-मन्दाकिनीकी धारा इसी मार्गसे होकर बहा करती है।

भक्तिके इस भावको जगानेवाले विभाव हैं—(१) उप-निषदादि ग्रन्थोंका श्रवण, (२) एकान्तवास, (३) विशुद्ध अहङ्कारमें दिन्य ज्योतिःकणकी दीप्ति, (४) सत्तत्त्वोंका ज्ञान, (५) समान स्वभावके भक्तोंका सत्सङ्क ।

अब प्रश्न यह उठता है कि अमक मक्त शान्त मक्त है, यह हम किस प्रकार जान सकते हैं। कुछ लक्षण अवस्य ही ऐसे हैं जिनसे यह जाना जा सकता है, जैसे-(१) नासाप्र-। भागपर दृष्टिको निरन्तर हिथर रखना, (२) तपस्वीका-सा ऊपरी व्यवहार, (३) दृष्टिको चार हाथ जमीनके धेरेमें बाँधे हुए लम्बी-लम्बी डग भरकर चलना, (४) अभक्तींसे द्वेष नहीं और मक्तोंसे विशेष राग नहीं, (५) अपनर्भव और जीवनमुक्त रिथतिके प्रति अत्यन्त आदरका भावः (६) सांसारिक बातोंको लेकर राग-द्वेपका न होना, (७) निर-हङ्कारता इत्यादि । ये लक्षण जिनमें हों, उन्हें 'शान्त भक्त' जानना चाहिये। इनमेंसे प्रथम तीन लक्षण तो योगियोंके शारीरिक अभ्यास हैं। इनसे एकाग्रताकी शक्ति बढती है और समाधिक योग्य स्थिति हो जाती है। योगके ये प्रारम्भिक लक्षण हैं और शान्त भक्तोंमें ही देखे जाते हैं। बाकी लक्षण मानसिक अभ्यासके हैं। परम पुरुषार्थकी प्राप्तिमें इनकी साधनता विशेषरूपसे अमोघ है और परमानन्दके आखादन की सभी भूमिकाओं में ये समानरूपसे रहते है।

जिस प्रेमसे शान्त-रमके परमानन्दकी उत्पत्ति होती है, उसमें एक बड़ा दोए यह है कि 'दास्ममाव' और इसके मूलमें भगवान्के साथ कोई व्यक्ति-प्रीति-रस गत सम्बन्ध नही रहता। और प्रेम वही सबका शिरोमणि है जिसमें भगवान्के साथ कोई प्रिय वैयक्तिक सम्बन्ध होता है। इसल्ये यह मानना पड़ेगा कि वैष्णव-शास्त्रोंके अनुसार रसके आरोहण-क्रममें शान्त रसका स्थान बहुत ही नीचा है। इसका विकास होनेपर यह प्रीति-रसमें परिणत हो जाता है, जो इसके ऊपरकी अवस्या है। इसीको 'प्रेमामक्ति' कहते हैं। इसे सामान्यरूपसे 'दास्यरस' भी कहते हैं। प्रेमामक्ति यह नितान्त आरम्भिक अवस्था है और सख्य, वात्सल्य और मधुर रसींका यह सामान्य लक्षण है।

प्रीति-रसका स्थायिभाव भक्तकीयह सतत भावना है कि मैं भगवान्का अनुप्राह्म हूँ । अनुप्राह्म दास भी हो सकता है अथवा लाल्य भी । अतः प्रीतिके दो प्रकार हो सकते हैं— सम्भ्रम-प्रीति' और 'गौरव-प्रीति ।'

दासमक्त अनुप्राह्म-वर्गमें होनेके कारण भगवान्से अपनेको निकृष्ट समझता और भगवान्को प्रसन्न करना अपना कर्तन्य मानता है। इसीसे सम्भ्रमका भाव उत्पन्न होता है। सम्भ्रममें भक्तका भगवान्में परभाव होता है और भक्त अपने आपको अत्यन्त हीन समझता, भगवान्की सेवा करनेको उत्सुक रहता और भगवान्के अनुप्रहकी इच्छा करता है।

गौरव-प्रीतियक्त भक्तिभाव उन भक्तींका जानना चाहिये, जो सदा भगवान श्रीकृष्णके द्वारा रक्षित और पालित होकर रहनेकी इच्छा रखते और प्रकट करते हैं। गौडीय वैष्णव सम्प्रदायकी यह निश्चित मान्यता है कि परम पुरुष भगवान श्रीकृष्ण ही सव चराचर प्राणियों और पदार्थोंके परम रक्षक और पालक हैं। परन्तु यथार्थ धर्ममें उपासक और उपास्पके बीच प्रत्यक्ष सम्बन्ध अवस्य होना चाहिये । इस प्रकारके परस्पर आदान-प्रदानका सम्बन्ध जहाँ न हो वहाँ ऐसे धर्मकी कल्पना ही नहीं की जा सकती। इसलिये धर्मके क्षेत्रमें व्यक्तिगत भावना और कामनाका एक विशिष्ट स्थान होना ही चाहिये। ये भावनाएँ और कामनाएँ जो सामान्य मनुष्यके चित्तमें सुप्त-सी रहती हैं, अनुकूल साधनोके द्वारा अधिकाधिक व्यक्त हो जाती हैं। एक अवस्था एंसी होती है, जिसमें भक्त सदा इसी भावनामें मझ रहता है कि भगवान मेरे त्राता, पालनकर्त्ता और विधाता हैं। इस स्थितिमें अहङ्कारके सब भाव सदाके लिये विलीन हो जाते हैं। भक्तके चित्तमें जो यह भावना निरन्तर जाम्रत् रहती है कि श्रीकृष्ण ही मेरे प्रभु और रक्षक हैं, इसीको शास्त्रोमें भौरव' कहा है और जिस भावमें इस विचारस उस सुख मिलता है। उसे 'गौरव-प्रीति' कहते हैं।

\*दासमक्त चार प्रकारके होते हैं—?-अधिकृत, २-आधित, ३-पारिषद और ४-अनुग। 'अधिकृत' दासमक्तीमें हिन्ना, इन्द्र, कुबेर आदि मुख्य माने जाते हैं। 'आधित' दासमक्तीके तीन मेद हैं—(क)-शरणागत, (ख)-शानिष्ठ और (ग)-सेवानिष्ठ। विभाषण, सुधीव, जरासन्थके कारागारमे पड़े हुए राजागण, कालिय-नाग आदि 'शरणागत' है। भगवान्के तस्वको जानकर जिन लोगोंने मोध्रकी इच्छा त्यागकर केवल श्रीमगवान्का ही आश्रय ले रवखा है—ऐसे सनत्कुमार, शीनक और शुकदेवादि 'श्वानिष्ठ' है। और जो मुक्ति-मुक्तिकी सारी स्पृह्वका त्यागकर केवल सेवा-परायण हो रहे हैं—ऐसे श्रीहन्मान, चन्द्रध्वज, बहुलाय, श्रुत-देव, पुण्डरीक और श्रुवाकु आदि 'सेवानिष्ठ' भक्त है। जो सारिष्ठ

इस प्रीति रसमें भक्तके चित्तमें हीनता और दीनता तथा मर्यादाका भाग सदा जायत् रहता 'प्रेयारस' अथवा है। इससे उसके द्वारा ऐसे कर्म नहीं सल्यरस और होते जिनसे श्रीकृष्णके आनन्दकी विशेष सल्यभाव वृद्धि हो। इसलिये इससे भी ऊपर उटकर सल्य-भायमें पहुँचनेकी आवश्यकता है। सल्यका

उठकर सख्य-भावमें पहुँचनेकी आवश्यकता है। सख्यका खायिभाव सख्यरित है। सख्य है एक वर्ण, एक वेश, एक से ही गुण, एक से ही पद और एक सी ही स्थितिके दो मनुष्योंका अपनी गुद्य-ले-गुद्य वातको एक दूसरेले छिपा न रखना; इसमें भक्त अपनेको दीन-हीन नहीं समझता। दास्य-रसमें जो प्रतिवन्ध है, जो मर्यादा है, वह उसमें नहीं है; इसलिये इसे प्रीति-भक्तिके अपरकी अवस्था समझना चाहिये। आदर्श प्रेमस्वरूप भगवान्के साक्षात्कारकी इसमें बहुत अधिक सम्भावना है।

सख्य-रितमें विश्रम्भका भाव होनेपर भी इसमें एक त्रुटि है। देश-काल-परिस्थितिके इसपर कुछ ऐसे प्रतिबन्ध रहते हैं कि भक्तका सारा समय और ध्यान इसी भावमें सदा नहीं लगा रहता और इसीलिये आह्नादकी जो परमावस्था है, वह इसमें नहीं प्राप्त हो सकती। वात्सल्य-रसकी भूमिका-में पहुँच जानेपर इनमेंसे कुछ प्रतिबन्ध हट जाते हैं। ी

आदिके कार्यद्वारा सेवा करते थे और समय-समयपर साथ रहकर सलाह आदि भी दिया करते थे वे उद्धव, दासक, शक्रिवत, भीष्म, विदुर, संजय आदि 'पारिषद' भक्त माने जाते हैं। 'अनुग' दासमक्त सदा स्वामंकी सेवामे ही रहते हैं। ये दो प्रकारके हें— 'पुरस्थ' और 'ज्ञजस्थ'। सुचन्द्र, मण्डल, स्तम्ब और मुतन्बादि 'पुरस्थ' तथा रक्तक, मधुकण्ठ, मधुज्ञन, रसाल, सुविल्यम, पत्रक, पत्री, प्रेमकन्द्र, आनन्द्र, चन्द्रहाम, पयोद, शारद और रसद आदि 'ज्ञजस्थ' अनुगमक्त है।

† सल्यरसके भक्तोंके भी दो मेद है—पुरसम्बन्धी और ब्रजसम्बन्धी। अर्जुन, भीम, उद्धन, द्रौपदी, सुदामा ब्राह्मण आदि पुरसम्बन्धी मक्त है। व्रजसम्बन्धी सल्यभक्तोंकी चार श्रेणियां हैं—१-सहत्तसला, २-सला, १-प्रियसला और ४-प्रियनमंसला। भगवान् श्रीकृष्णसे कुछ अधिक उन्नके, वात्सल्यभावसे युक्त सदा-सर्वदा श्रीकृष्णकी रह्मा करनेमें तत्पर सुमद्र, भद्रबद्धेन, मंडलीभद्र, गोमट, यहोन्द्रमट, भद्राङ्ग, वीरगद्र, बलमद्र, महागुण और विजय आदि 'सुहत्-सला' हैं। जो श्रीकृष्णसे कुछ कम उन्नके और श्रीकृष्णकी सेवासुल्के आकांक्षी हैं—ने देव-

वात्सल्य-रसका स्थायिभाव वात्सल्य-रति है। इसे 'ममता' भी कहते हैं। 'ममता' का अर्थ यह है कि किला मेरा लाल है, 'वात्सत्थ-रस' मेरा दुलारा है? । यहाँ भगवान, भक्तके पुत्र या पुत्रवत् होकर रहते हैं। इस नातेकी खूबी यह है कि भक्तोंका वात्सल्य भगवान्की भगवत्ताको बहुत कुछ दबा लेता है। नन्द-यशोदा, वसुदेव-देवकी भगवान्के आनन्दांशसे सम्भूत देव-देवी ही हैं और वे सदा ही श्रीकृष्णके सर्वेश्वरत्वसे बेखबर रहते हीं, ऐसी बात भी नहीं हैं; परन्तु उनके अतिशय भक्ति-भावके कारण इसकी प्रायः विस्मृति हो जाती है और श्रीकृष्णका सर्वलोकमहेश्वरत्व नन्दिकशोररूपमें छिप जाता है। भगवान श्रीकृष्ण स्वयं समय-समयपर अपनी भगवत्ता दिखाते हैं, अपने भगवान् होनेकी स्मृति दिलाते हैं, तो भी यह विस्मृति बनी ही रहती है । यशोदा जब नन्हे-सं कन्हैयाको दूध पिलाती होती हैं, ऐसे समय श्रीकृष्ण उन्हें अपना विश्वरूप दिखाते हैं; परन्त तरंत ही यशोदाका मानुभाव उम**ड आ**ता है और वे भगवान्के ऐश्वर्यको भूल जाती है। उनका हृदय सामान्य माताओंके समान ही इस भय और चिन्तासे व्यय हो उठता है कि मेरे लालको किसीकी नजर न लग जाय, उसपर

वात्सल्य-रसका विशिष्ट लक्षण स्तन्यसाव है, जिसे अष्ट सात्त्विक भावें के अतिरिक्त नवाँ सात्त्विक भाव समझना चाहिये। अन्य सभी रसोंमें आठ ही सात्त्विक भाव होते हैं। उनके नाम ये हैं—स्तम्भ, स्वेद, रोमाञ्च, स्वर्भग, वेपथु, वेवर्ण्य, अश्रु और प्रलय। नवाँ सात्त्विक भाव इसी वात्सल्य-रसमें है। श्रीकृष्ण-के प्रति यशोदाका जो वात्सल्य है, यह नवाँ सात्त्विक भाव उसीका प्रतीक है। बेन नामके प्रसिद्ध अंग्रेज लेखक अपनी 'इमोशन्स ऐंड दि विल' (मनोभाव और सङ्कल्य) नामक पुस्तकमें लिखते हैं कि 'स्त्रियोंके स्तन्यसावमें एक ऐसा

कोई आपत्ति न आ जाय ।

प्रस्थ, मरन्द्र, कुसुमपीड, मणिबन्ध, वरुषप, विशाल, वृष्य और ओजरवी आदि 'सखा' हैं। जो श्रीकृष्णके समान उन्नके हैं और जिनमें वात्सच्य और दास्य-रसकी पुट नहीं है तथा जो सदा श्री-कृष्णके साथ निःसंकोच खेला करते हैं वे श्रोदाम, सुदाम, वसुदाम, किंकणी, स्तोककृष्ण, मद्रसेन, पुण्डरीक, अंग्रु, विर्देक और विकासी आदि 'प्रियसखा' हैं। और इनसे भी अधिक भाववाले, अत्यन्त अन्तरंग, गोपनीय लीलाओंके सहचर सुवल, अर्जुनगोप, वसन्त, गन्धर्व और उज्ज्वल आदि 'प्रियनर्मसखा' हैं। संवेदन होता है, जो वात्तत्य-भावका एक अङ्ग है।' यशोदाके चित्तकी जो भावमय स्थिति है, उसमें अङ्गभूत भाव अनेक हैं और जिस समय जिस भावका प्राधान्य होता है, उस समय अष्ट सास्विक भावोंमेंसे उसी भावके अनुक्ञ सास्विक भाव प्रकट हो जाता है और सब भावोंकी जो समष्टि है उससे स्तन्यसाव होता है। #

वात्सस्य-रसमें स्नेहका उद्रेक होनेपर भी, यही सर्वश्रेष्ठ रस नहीं है। रसकी सर्वोच्च परिणति मधुर-मभुर वा उज्ज्वक- रसमें ही होती है। यह अलङ्कार-शास्त्रके रस--उसकी श्रेष्ठता शृङ्कार-रसका अतीन्द्रिय दिव्य खरूप है। यह सभीके अनुभवकी बात है कि लौकिक

इन्द्रिय सुखकी प्रगाढता और विस्तारकी परमाविध दाम्पत्य-प्रेममें ही हुआ करती है । इसी प्रकार शृङ्कार अथवा मधुर-रस विकासकी चरमावस्था है। चरमावस्था इसे इसलिये कहा जाता है कि इसमें सब प्रकारकी मर्यादा और सङ्कोच दूर हो जाते हैं और निरन्तर भगवान्की सेवा अवाधरूपसे होती है और इस प्रकार इस सुखका समास्वादन अत्यन्त प्रगाढ़ होता है। शृङ्कार-रसको इस सर्वोच्च स्थितिका, जिसमें सभी रसोंका समावेश हो जाता है। एक बौद्धिक और तान्विक आधार भी है । प्रेटोने अपने 'Symposium' नामके प्रन्थमे कामको मानव आदर्शके प्रति मनुष्यकी वह सहज प्रवृत्ति बताया है, जिसकी चरितार्थता प्रेमसे अथवा मान, ज्ञान या अधिकारकी प्राप्तिके लिये किये जानेवाले प्रयक्तरे होती है। इसी बातको वैज्ञानिक ढंगसे इस रूपमें कह सकते हैं कि चाहे वह इन्द्रियजन्य हो अथवा अतीन्द्रिय, शृङ्गार रसका आधार काम ही होता है। प्रोफेसर बेन ठीक ही कहते हैं कि कामकी मुख्यताके लिये यथेष्ट प्रमाण मिलते हैं। परस्पर मिलनकी क्षमता इसमें पराकाष्टाकी होती है। अङ्गसङ्गकी जो स्थूल वासना है, उसकी किया तो बहुत सरल होती है; परन्तु उसके सहकारी मनोभावकी तरङ्कों बहुत दूरतक प्रभाव डालनेवाली और गृद होती हैं। ध्यह निश्चित बात है-और इसे कुछ भी कहकर हम टाल नहीं सकते—िक जहाँ स्नेह होता है, वहाँ आलिङ्गनकी लालसा होती ही है। स्नी-प्रविमें अक्सक्की वासना अधिक गहरी होती है और अन्य

सा० अं० ६६---

प्रकारके स्नेहमें सन्तुष्टिके लिये केवल स्पर्शमात्रकी भावना होती है.....

('Emotions and the Will' 98 234)

मधुर-रसकी जो सर्वोपरि श्रेष्ठता है, उसको और अन्छी तरहसे समझ लेना होगा । विस्तारके साथ

मधुर-रस लोकिक इस विपयका विवेचन करनेके लिये तो दाम्पत्य-प्रेमसे इस लेखमें स्थान नहीं है; पर संक्षेपमें दो-सर्वधाभिन्न है एक बातें कही जाती हैं, जिससे इसके वास्तविक स्वरूपके विषयमें सामान्य

मनुष्योंके चित्तमें कोई भ्रम न रह जाय।

यहाँ यह बात अच्छी तरहसे समझ लेनी चाहिये कि मनुष्योंके दाम्पत्य-प्रेम तथा भगवान् और उनकी प्रेयिसयोंके मधुर सम्बन्धके बीच कोई समानता नहीं है। कुछ लोग भक्त और भगवानके इस सम्बन्धको लौकिक दाम्पत्य-प्रेमकी ही परिणति मानते हैं, पर वस्तुतः बात ऐसी नहीं है। गौड़ीय वैष्णव-सम्प्रदाय इस बातको नहीं मानता कि हम मनुष्योंके जो परस्पर प्रेम, स्नेह और सेवादिके लौकिक सम्बन्ध हैं, ये नित्य एवं पूर्णरूपमें बृन्दावनमें भी रहते हैं, ऐसा मानना वैष्णव शास्त्रोंके मूल सिद्धान्तके विरुद्ध होगा । लौकिक प्रेम और स्नेहके जितने भी सम्बन्ध हैं वे सभी स्वार्थमूलक हैं, अपने सुखके लिये हैं। परन्तु वन्दावनमे जो प्रेम और स्नेहकी लीला होती है वह श्रीकृष्ण-सुखके लिये होती है। अतः लौकिक दाम्पत्य-प्रेम अहङ्कारमूलक है और भगवत्सम्बन्धी माधुर्य-प्रेम परसुखमूलक है। एककी संज्ञा 'काम' है, दूसरा 'प्रेम' कहलाता है: और दोनोंमे अन्धकार और प्रकाशका-सा अन्तर है। इससे यह बात स्पष्ट हो जाती है कि लौकिक प्रेम अथवा स्नेह चाहे कितने भी ऊँचे दर्जेका और पूर्णताको पहुँचा हुआ हो, उस दिव्य भाव या परमानन्दको कदापि नहीं पा सकता, जिसकी अनुभूति सिद्ध देह अथवा चिन्मय शरीरके द्वारा उस परमधाम बृन्दावनमे ही की जाती है।

वैष्णवभक्तोंने भक्ति-भावका ऐसा क्रम बाँघा है, जिससे यह भाव अधिकाधिक प्रगाद होकर उच्चसे मनुर भावकी उच्चतर स्तरको प्राप्तकर अन्तमें उस श्रेणियाँ उच्चतम भावको प्राप्त होता है, जिसे 'महाभाव' कहते हैं। यूरोपके मध्यकालीन

संतों में सेंट विक्टर रिचार्ड और ह्यूगो, बोना वेश्वरा तथा अलबर्टस् मैगनस आदि भक्त भी इस क्रमके माननेवालों में विशेष प्रसिद्ध हो गये हैं। अस्तु ! मधुरभाव ही जब इतना

<sup>\*</sup> दशस्य, नन्द, वसुदेन, विश्वामित्र, वांशष्ठ, सान्दोपान, गर्ग, कौसल्या, सुमित्रा, कैंकेया, यशोदा, देवकी, रोहिणी, कुन्ती आदि गुरुवगीय जन वांस्सल्य-रसके भक्त हैं।

प्रगाद और बद्धमूल हो जाता है कि अत्यन्त प्रतिकृल अवस्थामें पड़कर भी भक्तका चित्त उससे विचलित नहीं होता, तब उसे 'प्रेम' कहते हैं। प्रेमके इस दिव्यभावके सम्बन्धमें अधिक विस्तार न करके संक्षेपमें इतना ही कहा जाता है कि यह दिव्य-भाव मलिन कामके स्पर्शसे सर्वया सून्य होता है और सनातन भावमे ही सदा स्थिर रहता है।

प्रेमकी तीन अवस्थाएँ हैं। सर्वोच अवस्थाका नाम है भीदावस्था'। उसमें एक क्षणके लिये भी श्रीकृष्णका वियोग नहीं सहा जाता। चित्त अत्यन्त व्याकुल हो जाता है। श्रीमती राधारानी और उनकी सहचरी गोपियोकी यही स्थिति है। इस प्रेमकी झलक चण्डीदास, विद्यापित, स्रदास तथा अष्टछापके अन्यान्य कवियोंके पदोंमें जहाँ-तहाँ देखनेको

मिलती है और श्रीरबीन्द्रनाथके मधुर गीतोंमें भी प्रतिष्वनित होती रहती है।

प्रेम बराबर आगे बद्दता हुआ, स्नेह, मान, प्रणय, राग और अनुरागकी अवस्थाको पार करके अन्तमें महाभावकी चरमसीमाको पहुँच जाता है। यही सर्वसमाहारिणी इन्द्रियातीत भावमयी परा स्थिति ही आदर्श भक्ता श्रीराधिकाजीके जीवन और आत्माका स्वरूप है। यही भक्तका परम ध्येय है। इसी ध्येयकी ओर आगे बद्ना साधकका साधन है और यदि उसने भक्तिमार्गको ग्रहण किया है तो वह भक्तिके उपर्युक्त भावोंमेंसे किसी एक अथवा सब भावोंको ग्रहण कर सकता है।

\_ <del>- 38</del>G

## नवधा भक्ति

( लेखक--सेठ श्रीकन्हैयालालनी पोदार )

संसारमें मनुष्य-जन्मका प्राप्त होना बहुत दुर्लभ है। वह पूर्वसञ्चित उग्र पुण्यकमोंद्वारा सौभाग्यसे ही प्राप्त हो सकता है। भवसागरसे पार उतरनेके पारमार्थिक साधन केवल मनुष्य-जन्मपर ही निर्मर है, स्वयं श्रीभगवान्ने कहा है--

नृदेहमाद्यं सुलभं सुदुर्लभं
प्लवं सुकल्पं गृहकर्णधारम् ।
मयानुकूलेन नभस्वतेरितं
पुमान् भवान्ध्यं न तरेल्स आत्महा ॥
(श्रीमद्वा॰ ११ । २० । १७)

भिरतिश्य श्रेयः साधनके उपयुक्त और अत्यन्त दुर्छभ हृद नौकारूप मनुष्य-शरीर पाकर, जिसका कर्णधार सद्गुह है और जो अनुकूल प्रवनस्य मुझसे सञ्चालित है फिर भी जो पुरुष भवसागरके पार उत्तरनेका प्रयत्न नहीं करता है वह आत्मधाती है। अतएव मनुष्य-जन्म पाकर संसार-सागरसे उत्तीर्ण होनेके लिये पारमार्थिक साधनोंका अनुष्ठान परमावस्यक है।

पारमार्थिक साधनोंके मार्ग साख्य, योग और शान आदि विभिन्न होनेपर भी इनमेंस किसी एकका भी पूर्ण-रूपसे यथावत् साधन करनेसे साध्य पदार्यकी प्राप्ति हो सकती है। किन्तु ये सभी साधन अत्यन्त गहन होनेके कारण दुःसाध्य हैं। इनके सिया भगवद्-भक्ति एक ऐसा साधन है जिसकी साधना अन्य साधनोंकी अपेक्षा बहुत सुगमतासे हो सकती है।

भगवद्गक्ति साध्य भी है और साधनरूप भी है--स्मरन्तः स्मारयन्तश्च मिथोऽघोषहरं हरिम्।
भवस्या सञ्जातया भवस्या विश्वस्युरपुरुकां तनुम्॥
(शीमद्वा०११।३।३१)

श्रीमद्भागवतकं इस श्लोकमें साधन-भक्तिद्वारा साध्य-भक्तिका प्रादुर्भाव होना कहा गया है। साध्य-भक्ति परा-भक्ति (प्रेम-लक्षणा) है और श्रवण-कीर्तनादि नवधा भक्ति# साधन-भक्ति है। प्रेम-लक्षणा भक्तिके विषयमें कुछ पंक्तियाँ इसी साधनाङ्कमें अन्यत्र लिखी गयी हैं। यहाँ लेखक नवधा भक्तिके विषयमें निवेदन करनेकी अनिधकार चेष्टा करता है।

श्रीमद्भागवतमें कहा गया है--

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सक्यमारमनिवेदनम् ॥

(७।५।२१)

 स्वा मिक्तवीकी साधन-मिक्त माने जानेमें कुछ अवायीका मनमेद है। 'श्रवण, कीर्तन, स्मरण, पादसेवन, अर्चन, वन्दन, दास्य, सख्य और आत्मनिवेदन ये ही नवधा भक्ति हैं।'

#### (१) श्रवण-भक्ति

भगवान्के अलैकिक चरित्रोंकी महिमा-स्चक कथाओं-को महात्माजनोंके मुखसे श्रद्धा और प्रेमके साथ श्रवण करना श्रवण-भक्ति है। जबतक भगवान्की विचित्र लीलाओंकी कथाओंका श्रवण नहीं किया जाता, मनुष्यके हृदयमें भगवान्के चरण-कमलेंके प्रति प्रेम-लक्षणा भक्तिका प्रादुर्भाव नहीं हो सकता। ब्रह्मादि देवताओंने भगवान्की स्तुतिमें कहा है—

पानेन ते देव कथासुधायाः
प्रवृद्धभक्या विश्वदाशया ये।
वैराग्यसारं प्रतिलभ्य बोधं
यथाअसान्वीयुरकुण्ठधिष्ण्यम् ॥
तथावरे चारमसमाधियोगबलेन जिस्ता प्रकृतिं बलिष्ठाम्।
स्वामेव धीराः पुरुषं विश्वन्ति
तेषां श्रमः स्यान्न तु सेवया ते॥
(श्रीमद्वाण २ । ५ । ४५-४६)

'हे देवदेव ! आपके कथामृतके पानसे बढ़ी हुई भक्ति-द्वारा शुद्धान्तःकरण हो जानेवालोंको जिस प्रकार वैराग्यका सारभूत ज्ञान प्राप्त होकर अनायास वैकुण्ठपद प्राप्त हो जाता है उसी प्रकार यद्यपि समाधिजन्य योगबलसे बलवती प्रकृतिको जीतनेवालोंको भी आपकी प्राप्ति होती जाती है किन्तु इन दोनोंमें यह बड़ा भारी भेद है कि योगीजनोंको जो स्थान घोर परिश्रमसे उपलब्ध हो सकता है वह आपके भक्तोंको श्रवण-भक्तिद्वारा अनायास ही मिल जाता है।'

श्रवण-भक्तिका मूल स्रोत एकमात्र सत्सङ्ग है। अतएव श्रवण-भक्तिको प्रथम कथन करनेका तात्पर्य 'सत्सङ्ग' का सर्वोपरि महत्त्व प्रदर्शित करना भी है। सत्सङ्गके विना श्रवण-भक्तिका अन्य कोई उपाय ही नहीं है। पूज्यपाद गोस्वामीजीने कहा है--

बिनु सत्संग न हरि कथा तेहि बिनु मोह न भाग। मोह गये बिनु राम पद होइ न दढ अनुराग॥ (रामचरितमानस)

श्रीमद्भागवतमें सत्सङ्गका महत्त्व अनेक स्थलोंपर-

तुल्याम लवेनापि न स्वर्गं नापुनर्भवस्। भगवन्सक्रिसक्स्य मर्त्यानां किमुताशिषः॥ (श्रीमङा०१।१८।१३)

इत्यादि वाक्योंने कहा गया है—— श्रवण-भक्तिका माहात्म्य वर्णन करते हुए ब्रह्माजीने कहा है—

ये तु स्वदीयचरणाम्बुजकोक्षगम्धं जिझन्ति कर्णविवरेः श्रुतिवातनीतम् । भक्तया गृहीतचरणः परया च तेषां नापैषि नाथ हृदयाम्बुरुहास्वपुंसाम् ॥

(श्रीमझा०३।९।५)

'हे भगवन् ! श्रुति (वेद) रूप वायुदारा उपलब्ध आपके चरण-पङ्ककोशके गन्धको जो भ्रमरके समान अपने कर्ण-छिद्रोद्वारा ग्रहण करते हैं उन आपके भक्तोंकी इस प्रेम-लक्षणा भक्तिसे बँधे हुए आप उनके हृदयसे कभी दूर नहीं होते हैं।' और देखिये—

न कामये नाथ तद्य्यहं कवि-श्व यत्र युष्मश्वरणाम्बुजासवः। महत्तमान्तर्हदयान्मुखच्युतो

> विधरस्व कर्णायुतमेष मे वरः॥ (श्रीमद्भाग्धाः। २०।२४)

भगवान्द्वारा वर माँगनेकी आज्ञा दी जानेपर आदिराज पृथु निवेदन करते हैं—'हे नाय! नारकीजनोंको भी सुलभ होने-वाले भोगादि और वह मुक्तिपद भी, जिसमें आपके चरण-कमलका सुषा-रस नहीं है, मैं नहीं चाहता, मुझे तो महज्जनोंके मुखसे विनिःसृत आपके कथामृतको पान करनेके लिये अयुत (दस हजार या अनन्त) कान प्राप्त हो जायँ यही वर प्रदान करें।'

राजा परीक्षित्को सम्पूर्ण भागवत सुनानेके पश्चात् श्रीशुकदेवजीने अन्तमें निष्कर्षरूपमें कहा है—-

संसारसिन्धुमितदुस्तरमुक्तिविर्धं-र्नान्यः प्छवी भगवतः पुरुषोत्तमस्य । छीलाकथारसिनषेवणमन्तरेण पुंसो भवेद्विविषदुःखदवार्दितस्य ॥

(श्रीमद्भा० १२ । ४ । ४०)

·अनेक प्रकारके दुःखरूप दावानलसे तापित होकर

संसार-समुद्रसे उत्तीर्ण होनेकी इच्छावाले पुरुषको भगवान् पुरुषोत्तमकी लीलाओंके कथामृतसेवनके सिवा अन्य कोई भी प्लव (पार उतारनेकी नौका) नहीं है।

## (२) कीर्तन-भक्ति

भगवान्की मङ्गलमय लीलाओंके महत्त्वसूचक चरित्रोंका कीर्तन अर्थात् भगवचरित्रोंकी कथाओंका पाठ अथवा भगवान्के नामोंका कीर्तन और जप आदि कीर्तन-भक्ति' है।

भक्तिके अङ्गोंमें श्रवण, कीर्तन और स्मरण --ये तीन अङ्ग मुख्य हैं---

तस्माद् भारत सर्वोत्मा भगवान् हरिशेष्टरः। श्रोतब्यः कीर्तितब्यश्च स्मर्तब्यश्चेच्छताभयम्॥ (श्रीमद्भा०२।१।५)

इन तीनोंमें भी कीर्तन प्रधान है। इसका तात्पर्य अवण और स्मरणकी न्यूनता बतानेका नहीं, किन्तु बात यह है कि अवण और स्मरणमें चित्तकी एकाअताका होना परमावश्यक है। चित्तकी एकाअता विना अवण और स्मरण (ध्यान) यथावत् नहीं हो सकता, परन्तु नाम-कीर्तनके विषयमें तो यहाँतक कहा गया है—

अज्ञानादथवा ज्ञानादुत्तमश्लोकनाम यत् । सङ्कीर्तितमघं पुंसो दहेदेघो यथानलः ॥ (श्लीमद्वा०६।२।१८)

'अनजानमें अथवा जानमें उत्तमकोक भगवानका नाम-कर्तिन करनेवाले पुरुषके पाप तत्काल वैसे ही नष्ट हो जाते हैं, जैसे अग्निसे ईंचन।' इसीसे कीर्तन-भक्तिको प्रधानता दी जाती है। कीर्तन-भक्तिद्वारा परा भक्ति प्राप्त होती है। श्रीशुकदेवजीने कहा है—

इत्यं हरेभंगवतो रुचिरावतार-वीयोणि बालचरितानि च शन्तमानि । अन्यश्र चेह च श्रुतानि गृणन्मनुष्यो भक्तिं परां परमहंसगती लमेत ॥ (श्रीमद्वा• ११ । ३१ । २८ )

'हे राजन्! जो मनुष्य इस प्रकार यहाँ (भागवतमें) तथा अन्यत्र पुराण-इतिहासादिमें वर्णन किये गये मगवान् श्रीकृष्णके मङ्गलमय बाल्चरित एवं अवतारोंके पराक्रमस्चक अन्य चरित्रोंका कीर्तन करता है, वह परमहंस्र-गतिको देनेवाले भगवान्में परा भक्ति प्राप्त करता है।

कीर्तन-भक्तिका महत्त्व श्रीमद्भागवतके अनेक प्रसङ्कों में यताया गया है। वेदन्यासजीके यह पूछनेपर कि मेरेद्वारा वेदोंका विस्तार, वेदान्तदर्शन और महाभारत एवं पुराणादिकी रचना किये जानेपर भी मेरा चित्त अकृतार्थकी भाँति क्यों असन्तुष्ट है, मुझमें क्या न्यूनता है, जिससे मुझे शान्ति नहीं मिलती, देवर्षि नारदजीने कहा है—

भवतानुदितप्रायं यशो भगवतोऽमस्त्रम् । येनैवासौ न तुष्येत सन्ये तहर्शनं खिरुम् ॥ (श्रीमद्रा०१।५।८)

'आपने प्रायः भगवान्के यशका कीर्तन नहीं किया । वह ज्ञान, जिसमें भगवान् सन्तुष्ट न हों, न्यून ही है अर्थात् आपकी अशान्तिका कारण एकमात्र भगवान्के गुणानुवादका अभाव ही है? क्योंकि—

इदं हि पुंसस्तपसः श्रुतस्य वा स्विष्टस्य स्कारयः च बुद्धिदत्तयोः । अविच्युतोऽर्थः कविभिनिक्षितो

यदुत्तमस्रोकगुणानुवर्णनम् ॥ (श्रीमद्रा०१।५।२२)

'तपका, शास्त्रोके श्रवणका, स्विष्ट अर्थात् यशादिविहित कर्मोका, सूक्त अर्थात् अच्छी प्रकारकी वाक्यरचनाके शानका और दान आदिका अविच्युत अर्थ (परम फल) कवियोंने यही निरूपण किया है कि उत्तमश्लोक भगवान्के गुणोंका कीर्तन किया जाय।

कीर्तन-भक्तिके भी तीन भेद हैं—भगवान्की लीलाओंका, गुणांका और नामोंका कीर्तन । इन तीनोंमें नाम-कीर्तन मुख्य है ! भगवज्ञाम-कीर्तन केवल साधकोंके ही नहीं, किन्तु समाधिपात ग्रुदान्तःकरण निष्काम योगीजनोंके लिये भी परमावस्यक कहा गया है —

एतम्बर्विद्यमानानामिष्छतामकुतोभयम् । योगिनां नृप निर्णीतं हरेनीमानुकीर्तनम्॥ (श्रीमद्भा०२।१।११)

'हे राजन् ! जो दुःखरूप इस संसारसे विरक्त हो गये हैं और निर्भय होना चाहते हैं, उन योगीजनोंके लिये एक-मात्र भगवान् हरिके नामोंका कीर्तन ही सारभूत निर्णय किया गया है ।

ब्रधाजीने देवर्षि नारदजीसे कहा है-

# यस्यावतारगुणकर्मविडम्बनानि नामानि येऽसुविगमे विवशा गुणस्ति । ते नैकजन्मशमर्खं सहसैव हिस्वा संयान्त्यपावृतसृतं तमजं प्रपद्ये॥ (शीमद्रा०३।९।१५)

'जिन भगवान्के अवतारोंके गुण और कमें के सूचक देवकीनन्दन, कंसनिकन्दन, कालियमर्दन, भक्तवसल और गोवर्धनधारी इत्यादि नामोंको प्राणान्तके समय विवश होकर भी जो पुरुष उच्चारण करते हैं, उनके अनेक जन्म-जन्मान्तरोंके पाप तत्काल नष्ट हो जाते हैं। वे खुले हुए मोक्षदारमें सीधे चले जाते हैं। ऐसे भगवान्की शरणमें मैं प्राप्त होता हूँ।'

सभी प्रकारके पापेंके प्रायश्चित्तके लिये तो भगवान्का नाम-कीर्तन सर्वोपरि है, अजामिलोपाख्यानमें यमदूर्तीके प्रति भगवान्के पार्षदोंका कथन है—

स्तेनः सुरापो मित्रध्रुग्बहाहा गुरुतस्पगः। स्त्रीराजिपितृगोहन्ता ये च पातिकनोऽपरे॥ सर्वेषामप्यधवतामिदमेव सुनिष्कृतस्। नामक्याहरणं विष्णोर्यतसद्विषया मितः॥ (श्रीमद्वा०६।२,९-१०)

'भगवान्का नाम-कीर्तन श्रद्धा-भक्तिसे किया जाय उसका तो कहना ही क्या, किन्तु अवज्ञादिसे भी नाम हे लिया जाय तो वह सब पार्पोको हर लेता है।'

साङ्केरयं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव वा।
वैकुण्ठनामग्रहणमरोषाघहरं विदुः॥
पतितः स्वलितो भग्नः संदृष्टस्तप्त आहतः।
हरिस्यवरोनाह पुमाञ्चाईति यातनाम्॥
(श्रीमद्वा॰ ६ । २ । १४-१५)

संकेतसे, हँसीसे, गानके आलापको पूरा करनेके लिये, अवहेलनासे किसी भी प्रकारसे लिया गया भगवान्का नाम सब पापोंका हरनेवाला है । घवड़ाकर गिरा हुआ, मार्गमें ठोकर खाकर पड़ा हुआ, अङ्ग-भङ्ग हुआ, सर्प आदिसे डसा हुआ, ज्वरादिसे सन्तम और घायल मनुष्य विवश होकर भी यदि रहरिं पुकार उठता है तो वह यातनाओंको नहीं भोगता। कलियुगमें तो केवल भगवन्नाम-कीर्तन ही मुख्य है—

कलेदौंचनिषे राजश्वसि सेको महान्युणः। कर्तिनादेव कृष्णस्य मुक्तसङ्गः परं वजेत्॥

## कृते यद्वयायतो विष्णुं ब्रेक्षयां यजतो मस्तैः । द्वापरे परिचर्यायां कलौ तद्वरिकीर्तनात्॥

(श्रीमद्भा०१२।३।५१-५२)

'हे राजन्! किल्युग यद्यपि सत्र दोषोंसे भरा हुआ खजाना है, फिर भी इसमें एक बड़ा भारी गुण यह है कि भगवान् श्रीकृष्णके नाम-कीर्तनमात्रसे ही पुरुष मुक्तसङ्ग होकर परमपदको प्राप्त हो जाता है। सत्ययुगमें जो फल भगवान्के ध्यानद्वारा, त्रेतामें जो फल यज्ञादिके यजनद्वारा और द्वापरमें जो फल भगवान्की पूजाके द्वारा प्राप्त होता है, वही फल किलकालमें केवल हिर भगवान्के कीर्तनमात्रसे प्राप्त हो जाता है अर्थात् अन्य युगोंमें ध्यान, यज्ञ और पूजा आदिकी साधनाके लिये अत्यन्त तुष्कर साधन अपेक्षणीय है, किन्तु कलियुगमें केवल हिर-कीर्तनमात्रसे ही बेड़ा पार हो जाता है।

नाम-कीर्तनमें नामके अपराघोंसे वचना परमावश्यक है। नामके अपराघोंमें दो अपराध मुख्य हैं। एक तो भगवान्के नामके भरोसेपर यह समझकर कि नाम-कीर्तनसे पाप तो सब नष्ट हो ही जायेंगे, पाप करना। इस अपराधकी शुद्धि यम-नियमादिके साधनद्वारा भी नहीं हो सकती।

## नाम्नो बलाश्चस्य हि पापबुद्धि-र्न विश्वते तस्य यमैक्टिं शुद्धिः ।

और दूसरा अपराध है शास्त्रोक्त नाम-माहात्म्यको केवल प्रशंसात्मक समझना। जो ऐसा समझते हैं वे अवश्य ही नरकगामी होते हैं। कहा है—

अर्थवादं हरेर्नोम्नि सम्भावयति यो नरः । स पापिष्ठो मनुष्याणां निरये पतति ध्रुवम् ॥

#### (३) सरण-भक्ति

भगवान्के प्रभावशाली नाम, रूप, गुण और लीला आदिके किये गये कथामृतके श्रवण अथवा कीर्तनका मनन करना और भगवान्की लोकोत्तर लावण्यमयी श्रीमूर्तिका ध्यान करना स्मरण-भक्ति है। स्मरण-भक्तिको भी परा भक्ति-का साधन बताया गया है—

अविस्मृतिः कृष्णपदारिवन्द्योः श्रिणोस्यभद्राणि शर्म तनोति च । सत्त्वस्य शुद्धिं परमारमभक्तिः ज्ञानं च विज्ञानविरागयुक्तम् ॥ (श्रीमद्रा० १२।१२।५४) 'भगवान् श्रीकृष्णके चरणारिवन्दोंका स्मरण (ध्यान) समग्र अमञ्जलोंका नाश और शान्तिका विस्तार करता है। एवं सत्त्वकी शुद्धि, परमात्माकी भक्ति और वैराग्यसहित विज्ञानका विस्तार करता है।

अन्तःकरण-ग्रुद्धिका सर्वोपरि साधन भगवत्-स्मरण (ध्यान) ही है। श्रीग्रुकदेवजीने कहा है--

विद्यातपःप्राणनिरोधमैत्री-

तीर्थाभिषेकव्रतदान जर्थः

नारयन्तशुद्धिं रूभतेऽन्तरास्मा

यथा हृदिस्थे भगवस्यमन्ते॥

(श्रीमद्भा०१२।३।४८)

'विद्या ( शास्त्र-अध्ययन ), तप ( अनशन आदि ), प्राणायामादि योगिकया, मेत्री( अहिंसा आदि ), तीर्थस्थान, वत ( एकादशी आदि ), दान, जप आदिसे अन्तःकरणकी वैसी शुद्धि नहीं होती है, जैसी अनन्त भगवान् हरिके हृदय-में स्थापित करनेमे होती है ।'

गीताजीमें स्वयं भगवान् श्रीकृष्ण आज्ञा करते हैं— वे तु सर्वाणि कर्माणि मिथे संन्यस्य मस्पराः । अनन्येनैव योगेन मां ध्यायन्त उपासते ॥ तेषामद्दं समुद्धतं मृध्युसंसारसागरात् । भवामि निचरात्पार्थ मय्यावेशितचेतसाम् ॥

(१२।६-७)

ग्रानीजर्नोकी अध्यक्तोपासनाको अधिक दुःसाध्य बताकर भगवान् कहते हैं—िक 'हे पार्थ! जो मेरे परायण रहनेवाले सगुणोपासक भक्तजन अपने सम्पूर्ण कर्मोको मुझ सगुणरूप वासुदेवमे अर्पण करके अनन्यभक्तियोगके द्वारा मेरा ध्यान करते हैं, उन मुझमें चित्त लगानेवाले भक्तोंका में शीघ ही मृत्युरूप संसारसमुद्रसे पार करनेवाला होता हूँ।

भगवान्का स्मरण द्वेप, भय आदि भावोंसे भी करनेसे सारूप्य और सायुज्य मुक्ति प्राप्त होती है। देवर्षि नारदजीने कहा है—

वरेण यं नृपतयः शिक्षुपालपीण्डू-शाल्वादयो गतिबिलासविलोकनासैः। ध्यायन्त आकृतिधियः शयनासनादौ वस्साम्यमापुरनुरक्तिधयां पुनः किम् ॥ (श्रीमद्भा० ११।५।४८) 'शिशुपाल, पौण्ड्रक और शास्त्र आदि राजागण सोते-बैठते और खाते-पीते समय सर्वदा भगवान् श्रीकृष्णकी गमन और चितवन आदि चेष्टाओंका वैरभावसे भी चिन्तन करनेसे भगवान्के साम्यको प्राप्त हो गये। तब भगवान्में एकान्त अनुरक्त रहनेवाले भक्तोंकी तो बात ही क्या है—वे तो जीवन्मुक्त ही हैं।'

भगवान्के श्रीविष्रहके ध्यानका प्रकार श्रीमद्भागवतमें अनेक प्रसङ्कोपर बड़ा चित्ताकर्षक वर्णन किया गया है। विस्तारभयसे यहाँ केवल श्रीकपिलदेवजीद्वारा वर्णित ध्यानका उल्लेख किया जाता है—

> पद्मगर्भारुहेक्षणम् । प्रसम्बद्धनाम्भोजं नीलोत्पलदलस्यामं शङ्खकगदाधरम् ॥ लसत्पञ्चजिक अस्कपीतकोशेयवाससम् श्रीवस्तवभसं आजत्कोस्तुभामुक्तकन्धरम् ॥ परीतं वनमालया । मत्तद्विरेफकलया परार्थ्यहास्वलयकिरीटाङ्गदनुपुरम् हृदयास्भी जविष्टरम् । का**मीगुणो**लसच्छोणि दर्शनीयतमं शान्तं मनोनयनवर्धनम् ॥ **अपीच्यबर्चा**नं शश्चरसर्वलोकनमस्कृतम् । सन्तं वयसि कैशोरे भृत्यानुग्रहकातरम्॥ पुण्यश्लोकयशस्करम् । कीर्तन्यतीर्थयशसं ध्यायेहेवं समग्राङ्गं यावस ध्यवते मनः॥ स्थितं वजन्तमासीनं शयानं वा गृहाशयम् । ध्याये व्यवस्थावेन **प्रेक्षणीयेहितं** चेतसा ॥ तस्मिँलब्धपदं चित्तं सर्वावयवसंस्थितम् । विलक्ष्यंकन्न संयुज्यादक्षे भगवती मुनिः॥

(श्रीमद्मा०३।२८।१३-२०)

विकसित कमलके समान प्रसन्न मुखारविन्द, कमलके मध्यभागके समान रक्त नेन्न, नील कमलदलके समान स्याम-सुन्दर देह-कान्ति, इस्तकमलोंमें शक्क, चक्र, गदा और पद्म सुशोभित, कमलकी केसरके समान पीताम्बर धारण किये हुए, वक्षः खलमें श्रीवत्सका चिह्न और मीवामें कौस्तुभमणि विभूषित, गुजायमान मत्त भ्रमरोंसे युक्त वनमाला धारण किये हुए, अन्य अङ्कोंमें यथास्थान बहुमूल्य हार, कङ्कण, किरीट, मुकुट, बाजूबन्द और नूपुर आदि आभूषणभूषित, कटिस्थलपर काञ्चनकी किङ्किणी, भक्तजनोंके हृदयरूप आसनपर विराजमान, मन और नेत्रोंको आनन्ददायक दर्शनीय शान्त स्वरूप, किशोरा-

## कल्याण 🐃



भगवान विष्णु

वस्थामें स्थित, सबके द्वारा वन्दनीय, भक्तोंपर अनुम्रह करनेमें व्यम, पवित्र और कीर्तनीय यहावाले और भक्तजनोंका यहा बढ़ानेवाले भगवान्के सर्वाङ्ग विम्नहका इसं प्रकार ध्यान करना चाहिये। और इस प्रकार सर्वाङ्ग ध्यान भली प्रकार हृदयस्थ हो जानेपर भगवान्के प्रत्येक अङ्गका पृथक्-पृथक् ध्यान करना चाहिये।

#### (४) पादसेवन

पादसेवन-भक्ति एक तो भगवान्की साक्षात् पादसेवा है और दूसरा भगवान्के पाद-पद्मोंका भजन । इसमें प्रथम प्रकारकी पाद-सेवा बड़ी दुर्लम है। जिसके लिये ब्रह्माजी भी लालायित होकर भगवान्मे प्रार्थना करते हैं—

तदस्तु मे नाथ स भूरिभागो
भवेऽत्र वान्यत्र तु वा तिरश्चाम् ।
येनाहमेकोऽपि भवजनानां
भूत्वा निषेवे तव पादपछ्वम् ॥
(शीमदमा० १० ! १४ । ३०)

ंह नाथ ! इस जन्ममें अब अथवा आगे जहाँ कर्मवश प्राप्त होनेवाले पशु, पक्षी आदि किसी भी तिर्वक् योनिके जन्ममें भुझे वह सौभाग्य प्राप्त हो जिसमें मैं भी आपके भक्त-जनोंमेंसे एक होकर आपके पाद-पछवकी सेवा कहूँ।

ब्रह्माजीने भगवान्के साक्षात् पाद-सेवनकी प्राप्तिको अति दुर्लभ समझकर किर भगवान्के प्रिय ब्रजवासियोंके चरण-रजकी प्राप्तिके लिये प्रार्थना की है कि----

तद्भूरिभाग्यमिष्ठ जन्म किमप्यटब्यां
तद्गीकुलैऽपि कतमाङ्घिरजोभिषेकम् ।
यजीविनं तु निष्कलं भगवान्युकुन्दस्त्वशापि यस्पद्रजः श्रुतिमृग्यमेव ॥
(श्रीमद्भा० १० । १४ । ३४ )

'यह मेरा सौभाग्य होगा यदि मनुष्यलोकमें विशेषतया गोकुल या नजके किसी वनमें किसी भी पद्य, पक्षी, कीट, पतंग और बुक्ष आदि—योनिमें मेरा जन्म हो, जिससे भगवान् मुकुन्द ही हैं सर्वस्व जिनके ऐसे नजवासियोंकी चरण-रजका मेरेपर अभिषेक होता रहे, जिस चरण-रजको श्रुति भी अनादिकालसे द्वेंढ रही है किन्तु प्राप्त न कर सकी है।'

अतएय साक्षात् पादसेवन तो भगवान्के निरन्तर समीपवर्ता श्रीसीताजी, लक्ष्मीजी, रुक्मिणीजी आदि महा- रानियोंको तथा वजके गोपबाल और वजाङ्गनाओंको तथा उद्भवजी आदि अनन्यभक्तोंको ही उपलब्ध है, फिर भी वे भगवानुके पादमेवनकी अभिलापा करते ही रहते हैं।

पादसेवनकी अभिलाशके विषयमें गोपाङ्गनाएँ भगवान्से प्रार्थना करती हैं---

श्रीर्यत्पदाम्बुजरजश्चकमे तुलस्य लब्ध्वापि वक्षसि पदं किल भृत्यजुष्टम् । यस्याः स्ववीक्षणकृतेऽन्यसुरप्रयास-स्तद्वद्वयं च तव पादरज्ञः प्रपक्षाः ॥ (श्रीमद्मा०१०।२९।३७)

'जिन लक्ष्मीजीका कृपाकटाक्ष प्राप्त करनेके लिये ब्रह्मादि देवगण बड़े तप आदिद्वारा प्रयास करते हैं, लक्ष्मीजी आपके बक्षःस्थलमें निवास पाकर भी अपनी सपिकरूप तुलसीके साथ आपके भृत्यगणींसे सुशोभित चरणारिवन्दके रजकी अभिलाषा करती हैं, उसी प्रकार हम भी आपकी चरण-रजको प्राप्त हुई हैं।

श्रीकिक्मणीजी भी भगवान्से यही प्रार्थना करती हैं-

अस्त्वम्बुजाक्ष मम ते चरणानुराग आत्मन्नतस्य मयि चाननिरिक्तदृष्टेः। (श्रीमद्भा०१०।६०।४६)

'आप निजानन्दमें रमण करनेवाले हैं, अतः आप मुझ-पर उपेक्षा-दृष्टि रखते हैं। मेरी तो यही प्रार्थना है कि मुझे आपके चरणोंमें अनुराग (पादसेवा ) प्राप्त हो।'

भगवान्की साक्षात् पाद-सेवन भक्ति तो साध्य भक्तिके अन्तर्गत ही कही जा सकती है । साधन-भक्तिके अन्तर्गत तो भगवान्के पादपद्मोंके भजनरूप पाद-सेवन भक्ति ही है ।

हृश्यच्युता इष्टिं भजतोऽनुवृश्या भक्तिर्वि शक्तभंगवत्प्रबोधः । भवन्ति वे भागवतस्य राजंस्ततः परां शान्तिमुपैति साक्षात्॥ (श्रीमद्भा० ११ । २ । ४ ।

'इस प्रकार अच्युत भगवान्के चरणक्रमलकी सेवा करनेवाले भक्तको भगवद्भक्ति, वैराग्य और भगवद्विषयक ज्ञान—ये सब एक साथ ही प्राप्त हो जाते हैं और उसके पश्चात् वह आत्यन्तिक क्षेमको प्राप्त हो जाता है'। यहाँ पाद-सेवनभक्तिको परा भक्तिका साधन कहा गया है। भगवान्के पाद-पद्मका भजन भी अनिर्वचनीय है। श्रीसनत्कुमार आदिराज पृथु महाराजसे कहते हैं—

यत्पादपङ्कजपलाशिवलासभन्त्या
क्रमीशयं प्रधितसुद्ग्रधयन्ति सन्तः।
तह्न रिक्तमतयो यत्योऽपि रुद्धस्रोतोगणास्तमरणं भज वासुदेवस्॥
कृष्ण्यो महानिह भवार्णवसप्रवेशां
षड्वर्गनक्रमसुखेन तितीरिषन्ति।
तत्त्वं हरेर्भगवतो भजनीयमर्द्धिः
कृत्वोहुपं व्यसनसुत्तर दुस्तरार्णस्॥
(शीमहभा०४।२२।३९-४०)

ंजिस भगवान्के चरण-कमलके पत्ररूप अञ्चलियोंकी कान्तिकी भक्तिद्वारा कर्माश्यमंकी वासनामयी प्रनिथको भक्तजन जिस प्रकार (आसानीसे) काट सकते हैं, उस प्रकार सब हिन्द्रयोंको वशीभृत करनेवाले निर्विकस्य समाधिनिष्ठ योगीजन नहीं काट सकते, इसलिये उस शरण्य भगवान् श्रीवासुदेवका भजन करो। काम-कोधादि पड्चगोंसे व्याप्त संसार-समुद्रकों जो भगवान्के चरणकमलरूप नौकाके विना अन्य साधनोंके द्वारा उत्तीण होना चाहते हैं, उनको महान् कष्ट प्राप्त होता है। अत्यव हे राजन्! तुम हिर भगवान्के, भजन करने योग्य चरणकमलोंको नौका करके इस दुस्तर संसार-समुद्रसे उत्तीण हो।

## (५) अर्चन-मक्ति

बाह्य सामग्रियोंके द्वारा अथवा मनके द्वारा किल्पत सामग्रियोंसे भगवान्का श्रद्धापूर्वक पूजन करना 'अर्चन-भक्ति'है।

स्वयं भगवान्ने अपने पूजनके अधिष्ठान (आश्रय) प्रतिमा, स्थण्डिल, अग्नि, सूर्य, जल, हृदय, गौ और ब्राह्मण आदि बताये हैं—

इनमें पूर्व-पूर्वकी अशक्यतामें उत्तरोत्तरका विधान है, प्रतिमा आठ प्रकारकी बतायी गयी है—

शैली दारुमयी छौद्दी लेप्या लेख्या च सैकती। मनोमयी मणिमयी प्रतिमाद्यविधा स्मृता॥ (श्रीमद्रा०११।२७।१२)

ध्यापाणमयी अर्थात् शालग्राम और पाषाणनिर्मित, काष्ट-मयी, सुवर्ण आदि धातुमयी, चन्दनादिद्वारा लेपन की हुई, चित्रमयी, मृत्तिकामयी, मनोमयी ( मनद्वारा किश्त ) और रक्षमयी। र इनकी पूजाके उपचार अधिष्ठान-भेदते भिन्न-भिन्न हैं। पाषाण, धातु और मृत्तिकाकी प्रतिमाओं का पूजन कानादि बोडशोपचारद्वारा, चित्रादिका मार्जन आदिद्वारा, मनोमयीका मानसोपचारद्वारा, खण्डलका तत्त्वन्यासद्वारा, अधिका धृतादिकी आहुतिद्वारा, सूर्यका उपस्थान एवं अर्घ्यादिद्वारा, जलका जलाञ्जलि आदिद्वारा, ब्राइणोंका आतिथ्यद्वारा, गौका धास आदिद्वारा पूजन किया जाता है। भगवानका अर्चन तीन प्रकारसे वैदिक ( वेदमन्त्रोंद्वारा ), तान्त्रिक ( स्मृतिपुणादि तन्त्र-प्रन्थोंके मन्त्रोंद्वारा ) और इन दोनोंके ( वैदिक तथा तान्त्रिकके ) मिश्रित मन्त्रोंमे किया जाता है।

भगवान्की पूजनविधि श्रीमद्भागवतके कई प्रसङ्गोंमें वर्णन की गयी है। भगवान्के अर्चनमें श्रद्धा ही मुख्य है। स्वयं भगवान्ने कहा है—

श्रद्धयोपाहतं पेष्ठं भक्तेन मम वार्यपि। भूर्यप्यभक्तोपहनं न में तीषाय कल्पते॥ (श्रीमद्भा०११।२७।१७-१८)

'श्रद्धापूर्वक यदि जल भी अर्पण किया जाय ता वह मुझे अत्यन्त प्रिय है, श्रद्धारहित अमृत्यवस्तु भी अर्पणकी हुई मेरे लिये सन्तोपप्रद नहीं हो सकती ।'

अर्चनभक्तिको भी परा भक्तिका साधन स्वयं भगवान्नं कहा है---

मामेव नैरपेक्येण भक्तियोगेन विन्दति। भक्तियोगं स स्रभते एवं यः पूजयेत माम्॥ (श्रीमद्वा०११।२७।५३)

'निष्काम भक्तियोगद्वारा जो इस प्रकार मेरी पूजा करता है, उसको मेरी भक्ति अर्थात् प्रेमलक्षणा परा भक्ति प्राप्त होती है।'

गृहस्योंके लिये तो विशेषतया अर्चनभक्ति कर्तन्य है--

अयं स्वस्त्ययनः पन्धा द्विजातेर्गृहमेधिनः। यच्छ्रद्वयाप्तवितेन शुक्केनेज्येत पूरुषः॥ (श्रीमञ्चा०१०।८४।३७)

'दिजाति (ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य ) गृहस्थके लिये यहीं कल्याणकारक है कि सन्मार्गसे प्राप्त हुए द्रव्यद्वारा अद्धापूर्वक मगवानुका अर्चन करे।'

किन्तु जो मनुष्य भगवान्की अर्चन-भक्ति सांसारिक

कामनाओं के लिये करते हैं, उनके विषयमें ध्रुवजीने कहा है-नृनं विमुग्धमतयस्तव मायया ते ये त्वां भवाष्ययविमोक्षणमन्यहेतोः। अर्चन्ति कल्पकतरं कुणपोपभोग्य-मिच्छन्ति यस्पर्शजं निरयेऽपि नृणाम् ॥ (श्रीमद्भा०४।९।९)

'निश्चय ही उन लोगोंकी बुद्धि आपकी मायासे मोहित है, जो जन्म-मरणसे छुटकारा करनेवाले कल्पवृक्षरूप आपकी पूजा तुच्छ सांसारिक विषय-भोगादिके लिये करते हैं, जो नारकीजनोंको भी प्राप्त है।

## (६) बन्दन-भक्ति

वन्दनका अर्थ है प्रणाम-दण्डवत् । भगवान्के श्री-चरणोंमें श्रद्धाभक्तिपूर्वक अनन्यभावसे प्रणाम करना वन्दन-भक्ति है।

प्रणाम करनेकी विधि स्वयं भगवान्ने इस प्रकार बतायी है।

> स्तर्वरुषावर्षः स्तोत्रैः पौरागैः प्राकृतैरपि। स्तुत्वा प्रसीद भगविश्वति वन्देत दण्डवत् ॥ शिरो मत्पादयो। कृत्वा बाहुभ्यां च परस्परम् । प्रपन्नं पाहि मामीश भीतं मृत्युप्रहार्णवात् ॥

(श्रीमद्भाव ११।२७।४५-४६)

'अनेक प्रकारके वेदोक्त, पुराणोक्त एवं तन्त्रोक्त और प्राकृत स्तोत्रोंसे स्तुति करकं यह निवेदन करे--'हे भगवन्! आप प्रसन्न हों, और दण्डकी भाँति गिरकर पृथ्वीपर इस प्रकार प्रणाम करे, सिरको मेरे चरणोंमें रखकर दोनों हाथ जोड़कर प्रार्थना करे--हे प्रभो ! इस संसारसागरके मृत्युरूप ग्रहसे मेरी रक्षा कीजिये।'

भगवान्को प्रणाम करनेका महत्व पाण्डवगीतामें कहा है---

> एकोऽपि कृष्णस्य कृतः प्रणामो दशाश्वमेधावसृथेन तुल्यः । दशाश्वमेधी पुनरेति पुनर्भवाय ॥ कुष्णप्रणामी

भगवान् श्रीकृष्णको एक बार भी प्रणाम करना दश अश्वमैध यहके अवभृथ स्नानके तुल्य है किन्तु अश्वमैधयह सा० अं० ६७---

करनेवालोंको पुनर्जन्मकी प्राप्ति होती है, पर भगवान्को प्रणाम करनेवालोंको फिर जन्म नहीं लेना पड़ता। यह विशेषता है। ' उनकी मुक्ति हो जाती है। ब्रह्माजीने भी श्रीमद्भागवतमें कहा है--

तत्तेऽनुकम्पाः **सुसमीक्षमाणो** एवासम्ब्रतं विपाकम् । हृद्वाग्वयुर्भिर्विद्धक्रमस्ते

जीवेत यो मुक्तिपदे स दायभाक्॥ .(श्रीमद्भा०१०।१४।८)

·आपकी कृपा कब प्राप्त होगी ? इस प्रकार प्रतीक्षा करते हुए और अपने कमोंके फलको भोगत हुए एवं शरीर, वाणी और मनसे आपकी वन्दन-भक्ति करते हुए जो जीवित रहते हैं, वे मुक्तिपदके भागीदार हो जाते हैं, अर्थात् उनको मुक्ति सलभ हो जाती है।

## (७) दाख-भक्ति

भगवान्की श्रद्धा और प्रेमपूर्वक दास्यभावसे सेवा करना दास्य-भक्ति है, दास्य-भक्तिके लिये भगवान्ने स्वयं आज्ञा की है--

> सम्मार्जनोपलेपाभ्यां सेकमण्डलवर्तनैः। गृहशुश्रूपणं महां दासवचदमायया ॥ ( श्रीमद्भा० ११ । ११ । ३९ )

भगवान्के मन्दिरका मार्जन, लेपन, सिञ्चन, मण्डल आदिकी रचना (चौक पूरना, खिस्तक बनाना आदि सेवा) निष्कपटभावसे दासकी भाँति करनी चाहिये।

भगवान्का दास्य-भाव प्राप्त होना बड़ा दुर्लभ है। भगवान्के पूर्ण कृपापात्र भक्त भी दास्य-सेवाके लिये उत्कण्ठित रहते हैं, प्रह्लादजीने भगवान् श्रीनृतिंहजीसे प्रार्थना की है-

यस्माञ्जयात्रियवियोगसयोगजन्म-शोकाप्रिना सक्छयोनिषु द्वामानः। दुःसौषधं तदपि दुःखमतद्वियाहं भूमन् भ्रमामि वद मे तव दाखयोगम् ॥ (श्रीमद्भा०७।९।१७)

·हे भूमन् ! प्रिय और अप्रिय पदार्थोंके संयोग और वियोगसे उत्पन्न होनेवाले अग्रिसे सब योनियोंमें तापित होकर मैंने जो-जो ओषि की, उससे शान्ति न मिलकर यद्यपि उलटा दुःख ही मिलता रहा है; पर उनको मैं दुःख न समझकर भ्रमसे सुख समझता हुआ इस संसारमें भ्रमता रहा हूँ। अतएव अब आप अपना दास्ययोगरूप अमोघ ओषि प्रदान कीजिये, जिससे सदाके लिये उस तापका नाश होकर शान्ति प्राप्त हो।

श्रीमद्भागवतमें गोपीजनोंने प्रार्थना की है-

तन्नः प्रसीद वृजिनार्दन तेऽड्बिमूरं प्राप्ता विस्त्रय बसतीस्वदुपासनाशाः । स्वरसुन्दरस्मितनिरीक्षणतीत्रकाम-

> ततात्मनां पुरुषभूषण देहि दास्यम्॥ (श्रीमद्वा०१०१२९१३८)

'हे दुःखनाश्चक पुरुषोत्तम ! आपकी सेवा करनेकी आशा रखनेवाली हम अपने घरोंको त्यागकर आपके चरणोंके समीप आयी हुई है। हमारा हृदय आपके सुन्दर मन्द हास्यपूर्वक कटाक्षपातसे उत्पन्न प्रेमामिसे संतम हो रहा है अतएव आप अपनी दास्य-सेवा देनेकी कृपा कीजिये।'

भगवान्की सेवा जो मनुष्य स्वार्थके लिये करते हैं उनमें वह दास्य-भाव नहीं है—वह तो लेन-देन करनेवाले वैश्योंके व्यापारके समान है—

यस्त आशिष आशास्ते न स भृत्यः स वै वणिक् ॥ (श्रीमद्भा० ७ । १० । ४)

#### (८) सख्य-भक्ति

भगवान्में मित्रभावसे प्रेम करना सख्य-भक्ति है। भगवान्में सख्यभाव भगवान्की पूर्ण कृपाद्वारा ही प्राप्त हो सकता है। अतः सख्य-भक्तिका अधिकार तो भगवान्की इच्छापर ही निर्भर है। सख्य-भक्ति श्रीरामावतार-में कपिराज सुग्रीव और विभीषणादिको तथा श्रीकृष्णावतार-में त्रजके गोप-गोपाङ्गनाओंको तथा उद्धव एवं पाण्डुपुत्र अर्जुन आदि कतिपय सौभाग्यशाली जनोंको ही प्राप्त हो सकी है। सख्य-भक्तिप्राप्त भक्तोंका, भगवान्में अनन्य श्रद्धा एवं पूज्य-भाव रहते हुए भी वे भगवान्के साथ मित्रोंके समान वर्तांव करते हैं और उनके प्रति कठोर वाक्य भी कह उठते हैं। श्रीवजाङ्गनाएँ कहती हैं—

मृगयुरिव कपीन्द्रं विष्येषे लुट्धधर्मा स्त्रियमञ्चत विरूपां स्त्रीजितः कामयानाम् । बिक्तमिप बिक्तमस्वावेष्टयद्श्वाङ्कवच-स्तद्कमस्तितसञ्ज्येदुंस्यजस्तन्कथार्थः ॥ (श्रामञ्जा०१०।४७।१७)

'जिन्होंने रामावतारमें व्याधकी भाँति बालीका वध कर दिया तथा अपनी पत्नीके वशीभृत होकर बेचारी कामातुरा शूर्पणखाके नाक-कान काटकर कुरूप कर दिया, यही नहीं इसके पूर्व वामनावतारमें राजा बलिके सर्वस्व अर्पण करनेपर भी उसको इस प्रकार बदण-पाशसे बाँधकर स्वर्गसे गिरा दिया, जैसे काक पक्षी किसी वस्तुको कुछ खाकर नीचे गिरा

देता है, अतएव ऐसे काले वर्णवालोंकी मित्रतासे इम बाज आयों। यद्यपि ऐसोंकी चर्चा-कथा भी उचित नहीं है, फिर भी न माद्रम क्यों श्रीकृष्णकी चर्चा किये विना हमसे नहीं रहा जाता।

भगवान्ने सस्य-भाव यहाँतक निभाया है कि ब्रजवासियों को अपनी पीठतकपर विठा लिया है~—

> उवाह कृष्णो भगवान् श्रीदामानं पराजितः । (श्रीमञ्चा० १० +१८ । २४)

भगवान् श्रीकृष्णने खेलमें पराजित होकर श्रीदामानामक गोपको पीठपर चदाया, सख्य-भक्तिके विषयमे ब्रह्माजीने कहा है—

> अहो भाग्यमहो भाग्यं नन्दगोपवजीकसाम् । यन्मित्रं परमानन्दं पूर्णं बहा सनातनम् ॥ (श्रीमद्रा० १० । १४ । ३२ )

'अहो ! नन्दादि वजवासी गोपोके धन्य भाग्य हैं ! धन्य भाग्य हैं ! जिनके सुद्धद् परमानन्दरूप सनातन पूर्णब्रह्म आप हैं ।'

## (९) आत्मनिवेदन

अहङ्काररहित अपने तन, मन, धन और परिजनसहित अपने आपको तथा सर्वस्वको श्रद्धा और प्रमपूर्वक भगवानुके समर्पण कर देना आत्मिनिवेदन भक्ति है। श्रीनिमि योगेश्वरने कहा है—

इप्टं दत्तं तपो जसं कृतं यश्वात्मनः प्रियम् । दारान्सुतान्गृहान्प्राणान्यत्परस्तै निवेदनम् ॥

(श्रीमद्भा० ११।३।२८)

·यश, दान, तप, जप, अपने वर्णाश्रमानुसार किये हुए

धर्मानुष्ठान, पूर्त, आत्माको प्रिय करनेवाले सदाचार, स्त्री, पुत्र, घर और प्राण सर्वस्व भगवानुके अर्पण करे ।

आत्मनिवेदन करनेवाले भगवान्के अनन्य भक्त होते हैं। वे ब्रह्मपद, इन्द्रपद, चक्रवर्ती राज्य, रसातलका आधिपत्य और योगद्वारा प्राप्त सिद्धियाँ ही नहीं, किन्तु भगवानके सिवा वे कैयल्य मोक्षतककी इच्छा नहीं करते

न पारमेष्ट्यं न महेन्द्रधिष्णयं

न सार्वभौमं न रसाधिपस्यम् । .

योगसिद्धीरपुनर्भवं

मय्यर्षितारमेच्छति महिनान्यत्॥

(श्रीमद्भा०११।१४।१४)

क्योंकि ऐसे भक्तोंको भगवानकी पराभक्ति प्राप्त हो जाती है और उन्हें कुछ भी प्राप्तव्य शेष नहीं रह जाता। कहा है-धर्मैर्मनुष्याणामुद्धवास्मनिवेदिनाम् मयि मंजायते भक्तिः कोऽन्योऽर्थोऽस्यावशिष्यते ॥

(श्रीमद्भा०११।१९।२४)

गीताजीके अन्तमें भगवान्ने अर्जुनको शरणागत होनेकी ही आज्ञा की है। शरणागति आत्मनिवेदन ही है---सर्वधर्मान्यरिस्यज्य मामेकं शरणं अहं स्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा श्रयः॥

(गीता १८। ६६)

'सद धर्मोंको त्यागकर तु एक मेरी शरणमें ही आ जा। में तुझे सम्पूर्ण पापोंसे मुक्त कर दूँगा, तू सोच मत कर ।? श्रीमद्भागवतमें उद्भवजीके प्रति भी भगवानने यही कहा है--

मामेक्सेव शरणमात्मानं सर्वदेहिनाम् । याहि सर्वारमभावेन मया स्या हाकुतोभवः॥

(११।१२।१५)

·सब देहधारियोंके आत्मारूप एकमात्र मेरी ही अनन्यभाव-से शरणमें आ जा जिससे मेरे द्वारा अकतोभय हो जायगा ।

शरणागत भक्तके रक्षक भगवान् स्वयं हो जाते हैं। राजा अम्बरीपके प्रसङ्घमें महर्षि दर्वासाजीसे भगवानने कहा है---

ये दारागारपुत्राहान् प्राणान्वित्तमिमं परम्। हिस्वा मां शरणं याताः कथं तस्त्यक्तुमुस्सहे॥ (श्रीमञ्चा० ९।४।६५)

'जो स्त्री, पुत्र, घर, कुटुम्ब, सबसे अधिक प्राण, धन, यह लोक और परलोक सभीको त्यागकर मेरी शरण आ गये हैं, उनकी उपेक्षा मैं किस प्रकार कर सकता हूँ ?

शरणागतके विषयमें तो भगवान श्रीरामचन्द्रजीने यहाँतक प्रतिज्ञारूपमें आज्ञा की है---

सक्रदेव प्रपद्माय ववास्मीति च याचते। अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद् इतं सम्॥ (बा॰ रा॰ खुद्द• १८। इ३)

'जो एक बार भी मेरी शरणमें आ जाता है और 'मैं तुम्हारा हूँ' इस प्रकारकी प्रार्थना करता है उसको में प्राणि-मात्रसे अभयदान दे देता हूँ, यह मेरा बत है।

फिर मला, अनन्यभावसे जो भक्त शरणागत होता है, उसकी तो बात ही क्या ?

नवधा भक्तिका विषय अत्यन्त विस्तृत है, इस विषयके अनेक प्रन्थ हैं। श्रीमद्भागवतमें तो अनेक स्थलींपर प्रत्येक प्रसङ्कपर विस्तारके साथ भक्तिका वर्णन है । उसमेंसे प्राय: यहाँ बहुत संक्षिप्तरूपसे दिग्दर्शनमात्र कराया जा सका है। सम्भव है, प्रसङ्गानुकूल इसमें बहुत कुछ त्रुटियाँ रह गयी हों, उनके लिये मैं क्षमा-प्रार्थी हूँ ।

## भगवान्को जीवन समर्पण करनेवाला चाण्डाल भी ब्राह्मणसे श्रेष्ठ है

श्रीप्रहादजी कहते हैं---

विप्राद्द्विषञ्जणयुतादरविन्दनाभपादारविन्दविमुखाच्छ्रपचं मन्ये तदर्पितमनोवचनेहिसार्थप्राणं पुनाति स कुळं न तु भूरिमानः॥

(श्रीयद्भा०७।९।१०)

बारह गुणोंसे युक्त किन्तु भगवान्के चरणकमलींसे विमुख ब्राह्मणकी अपेक्षा मैं उस चाण्डालको श्रेष्ठ मानता हैं, क्रिसने अपनी वाणी, मन, चेष्टा, धन और प्राण भगवानुको समर्पित कर दिये हैं। वह चाण्डाल अपने कुलको पवित्र करता है; परन्तु वह अभिमानी ब्राह्मण अपनेको भी पवित्र नहीं कर सकता ।

## भक्तिका स्वरूप

#### अखिकरसामृतमूर्तिः प्रसमररुचिरुद्धतारकापाछिः । किलतस्यामालकितो राधाप्रेयान् विधुर्धयति ॥

चित्तवृत्तिका निरन्तर अविच्छित्ररूपसे अपने इष्ट्रस्ट्रूप्थीमगवान्में लगे रहना अथवा भगवान्में परम अनुराग या निष्काम अनन्य प्रेम हो जाना ही मिक्ति है। मिक्तिके अनेक साधन हैं, अनेकों स्तर हैं और अनेकों विभाग हैं। प्रसृषियोंने न बड़ी सुन्दरताके साथ मिक्तिकी व्याख्या की है। पुराण, महाभारत-रामायणादि इतिहास और तन्त्र-शास्त्र भिक्ति भरे हैं। ईसाई, मुसलमान और अन्यान्य मतावलम्बी जातियोंमें भी भिक्तिकी बड़ी सुन्दर और मधुर व्याख्या और साधना है। हमारे भारतीय शैव, शाक्त और वैष्णव-सम्प्रदाय तो भिक्तिसी वश होते हैं, वैसे और किसी भी साधनसे नहीं होते। भिक्तिकी वल्ला भिक्ति ही हो सकती है। भगवान् श्रीचैतन्य महाप्रमु भिक्तिके मूर्तिमान् दिव्य स्वरूप हैं। उनके अनुयायियोंने भिक्तिकी बड़ी ही सुन्दर व्याख्या की है और उसीके आधारपर यहाँ कुछ लिखनेका प्रयास किया जाता है।

जिनके असाधारण सौन्दर्य और माधुर्यने बड़े-बड़े महात्मा, ब्रह्मज्ञानी और तपस्चियोंके मनोंको बरवस खींच लिया; जिनकी सबसे बढ़ी हुई अद्भुत, अनन्त प्रभुतामयी पूर्ण ऐक्वर्य-शक्तिने शिव, ब्रह्मातकको चिकत कर दिया, उन सबके मूल आश्रयतत्त्व स्वयं भगवान् श्रीकृष्णके लिये जो अनुक्लतायुक्त अनुशीलन होता है, उसीका नाम मिक्त है। अनुक्लताबा तात्पर्य है, जो कार्य श्रीकृष्णको रुचिकर हो, जिससे श्रीकृष्णको सुख हो, शरीर, वाणी और मनसे निरन्तर वही कार्य करना । श्रीकृष्णके लिये अनुशीलन तो कंस आदिमें भी या, परन्तु उनमें उपर्युक्त आनुक्ल्य नहीं या। श्रीकृष्णसे यहाँ श्रीराम, नृसिंह, वामन आदि सभी भगवत्त्वरूप लिये जा सकते हैं, परन्तु गौदीय वैष्णव भगवान् श्रीकृष्ण-स्वरूपके निमित्त और तत्सम्बन्धिनी अनुशीलनरूपा मिक्तको ही मुख्य मानते हैं।

भक्तिमें दो उपाधियाँ है—१— अन्याभिलाषिता और मिक्रकी उपाधियाँ २ — कर्मज्ञानयोगादिका मिश्रण! इन दोनोंमेंसे जबतक एक भी उपाधि रहती है तबतक प्रेमकी प्राप्ति नहीं हो सकती।

अन्यामिलाषा—भोग-कामना और मोक्ष-कामनाके मेदसे दो प्रकारकी होती है, और ज्ञान, कर्म तथा योगके भेदसे भक्तिका आवरण तीन प्रकारका होता है। यहाँ ज्ञानसे 'अहं ब्रह्मास्मि', योगसे भजनरहित हठयोगादि और कर्मसे भक्तिरहित याग-यज्ञादि शास्त्रीय और भोगादिकी प्राप्तिके छिये किये जानेवाले लैकिक कर्म समझने चाहिये। जिस ज्ञानसे भगवान्के स्वरूप और भजनका रहस्य जाना जाता है, जिस योगसे चित्तकी हृत्ति भगवान्के स्वरूप, गुण, लीला आदिमें तलीन हो जाती है और जिस कर्मसे भगवान्की सेवा बनती है, वे ज्ञान-योग-कर्म तो भक्तिमें सहायक हैं, भक्तिके ही अङ्ग हैं। वे भक्तिकी उपाधि नहीं हैं।

जिस भित्तमें भोग-कामना रहती है, उसे सकाम भित्त सकाम भित्र सकाम भित्र भेदसे दो प्रकारकी है—विषय-भोग, यश-कीर्चि, ऐश्वर्य आदिके लिये जो भित्त होती है, वह राजसी है; और हिंसा, दम्भ तथा मत्सर आदिके निमित्तसे जो भित्त होती है, वह तामसी है। विषयोंकी कामना रजोगुण और तमोगुणसे ही उत्पन्न हुआ करती है। इस सकाम भित्त-को ही सगुण भित्त भी कहते हैं। जिस भित्तमें मोक्षकी कामना है, उसे कैवल्यकामा या सान्विकी भित्त कहते हैं।

उत्तमा भक्ति चित्स्वरूपा है। उस भक्तिके तीन भेद हैं

साधन-भक्ति, भाव-भक्ति और प्रेम-भक्ति।

इन्द्रियोंके द्वारा जिसका साधन हो सकता
हो, ऐसी अवण-कर्तिनादिका नाम साधन-भक्ति है।

इस साधन-भक्तिके दो गुण हैं—क्रेशमी और शुभदायिनी।
क्रेश तीन प्रकारके हैं—पाप, वासना और अविद्या । इनमें
पापके दो भेद हैं—पारक्ष और अप्रारम्भ । जिस पापका
फल मिलना शुरू हो गया है उसे 'प्रारम्भ पाप' और जिस
पापका फलभोग आरम्भ नहीं हुआ, उसे 'अप्रारम्भ पाप'
कहते हैं। पापका बीज है— 'वासना' और वासनाका कारण
है 'अविद्या।' इन सब क्रेशोंका मूल कारण है—भगवद्विमुखता; भक्तोंके सक्क प्रभावसे भगवान्की सम्मुखता प्राप्त
होनेपर क्रेशोंके सारे कारण अपने-आप ही नष्ट हो जाते हैं।
इसीसे साधन-भक्तिमें 'सर्वदु:खनाशकत्व' गुण प्रकट होता है।

'ग्रुभ' शब्दका अर्थ है—साधकके द्वारा समस्त जगत्के प्रति प्रीति-विधान और सारे जगत्का साधकके प्रति अनुराग, समस्त सद्गुणोंका विकास और सुख । सुखके भी तीन भेद हैं—विषयसुख, बाह्यसुख और पारमैश्वर-सुख ! ये सभी सुख साधन-भक्तिसे प्राप्त हो सकते हैं ।

भावभिक्तमें अपने दो गुण हैं 'मोक्षलघुताकृत्' और 'सुदुर्लभा'। इनके अतिरिक्त दो गुण 'हें बानाशिनी और गुभदायिनी' साधन-भक्तिके इसमें आ जाते हैं। जैसे आकाशके गुण वायुमें और आकाश तथा वायुके गुण अप्रिमें इस प्रकार अगले-अगले भूतोंमें पिछले-पिछले भूतोंके गुण सहज ही रहते हैं, वैसे ही साधन-भक्तिके गुण भाव-भक्तिमें और साधन-भक्तिके तथा भाव-भक्तिके गुण प्रेमभक्तिमें रहते हैं। इस प्रकार भाव-भक्तिमें कुल चार गुण हो जाते हैं और प्रेमभक्तिमें 'साद्य-दिवशेषात्मा' और 'श्रीकृष्णाकर्षिणी' इन दो अपने गुणोंके सहित कुल छः गुण हो जाते हैं। यह उक्तमा भक्तिके छः गुण हैं।

क्रेशन्नी ग्रुभवा मोक्षलन्नुताकृत् सुदुर्लमा । सान्द्रानन्दविशेषारमा श्रीकृष्णाकर्षिणी च सा॥

( श्रीभक्तिरसामृतसिन्धु )

१-<u>क्रेशनाशिनी और २-सुखदाबिनीका</u> खरूप तो ऊपर बतलाया ही जा चुका है।

३—मोक्षलघुताकृत्से तात्पर्य है कि यह भक्ति धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष (सालोक्य, सारूप्य, सामीप्य, सार्ष्ट और सायुज्य—पाँच प्रकारकी मुक्ति)—सबमें तुच्छ बुद्धि पैदा करके सबसे चित्त हटा देती है।

४-सुदुर्लभाका अर्थ है-साम्राज्य, सिद्धि, स्वर्ग, ज्ञान आदि वस्तु विभिन्न साधनोंके द्वारा मिल सकते हैं, उनको भगवान् सहज ही दे देते हैं परन्तु अपनी भाव-भक्तिको भगवान् भी शीघ्र नहीं देते। निष्काम साधनोंके द्वारा भी यह सहजमें नहीं मिलती। यह तो उन्हीं भक्तोंको मिलती है, जो भक्तिके अतिरिक्त मुक्ति-मुक्ति सबका निरादर करके केवल भक्तिके लिये सब कुछ न्यौछावर करके भगवान्की कृपापर निर्भर हो रहते हैं।

५—शान्द्रानन्दिविशेषात्माका अर्थ है करोड़ों ब्रह्मानन्द भी इस प्रेमामृतमयी भक्ति-सुखसागरके एक कणकी भी तुलनामें नहीं आ सकते । यह अपार और अचिन्त्य प्रेम-सुखसागरमें निमम कर देती है । ६-श्रीकुष्णाकर्षिणीका अभिप्राय है कि यह प्रेमभक्ति समस्त प्रियजनों के साथ श्रीकृष्णको भक्तके वश्में कर देती है।

पूर्वोक्त साधन भक्तिके द्वारा भाव और प्रेम साध्य होते हैं। वस्तुतः भाव और प्रेम नित्यसिद्ध

साधन-मिक प्रस्तु हैं, ये साध्य हैं ही नहीं। साधनके द्वारा जीवके हृदयमें छिपे हुए भाव और

प्रेम प्रकट हो जाते हैं । साधन-भक्ति दो प्रकारकी होती है— १—वैधी और २—रागानुगा ।

अनुराग उत्पन्न होनेके पहले जो केवल शास्त्रकी आज्ञा मानकर भजनमें प्रवृत्ति होती है, उसका नाम वैधी भक्ति है। भजनके ६४ अङ्ग होते हैं (इनका वर्णन दूसरे लेखमें देखिये)। जबतक भावकी उत्पत्ति नहीं होती, तभीतक वैधी भक्तिका अधिकार है।

क्रजेन्द्रनन्दन श्यामसुन्दर श्रीकृष्णमें जो स्वाभाविकी परमाविष्टता अर्थात् प्रेममयी तृष्णा है उसका नाम है <u>राग ।</u> ऐसी रागमयी भक्तिको ही रागात्मिका भक्ति कहते हैं।

रागातिमका भक्तिके भी दो प्रकार हैं—कामरूपा और सम्बन्धरूपा। जिस भक्तिकी प्रत्येक चेष्टा केवल श्रीकृष्णसुखके लिये ही होती है अर्थात् जिसमें काम प्रेमरूपमें परिणत हो गया है, उसीको कामरूपा रागातिमका भक्ति कहते हैं। यह प्रख्यात भक्ति केवल श्रीगोपीजनोंमें ही है; उनका यह दिव्य और महान् प्रेम किसी अनिर्वचनीय माधुरीको पाकर उस प्रकारकी लीलाका कारण बनता है, इसीलिये विद्वान् इस प्रेम-विशेषको काम कहा करते हैं।

में श्रीऋष्णका पिता हूँ, माता हूँ—इस प्रकारकी बुद्धिका नाम सम्बन्धरूपा रागात्मिका भक्ति है ।

इस रागात्मिका भक्तिकी जो अनुगता भक्ति है, उसीका नाम रागानुगा है। रागानुगा भक्तिमें स्मरणका अङ्ग ही प्रधान है।

रागानुगा भी दो प्रकारकी है—कामानुगा और सम्बन्धानुगा। कामरूपा रागात्मिका भक्तिकी अनुगामिनी तृष्णाका नाम कामानुगा भक्ति है। कामानुगाके दो प्रकार हूँ—सम्भोगेच्छामयी और तत्तद्भावेच्छात्मा। केलि-सम्बन्धी अभिलाषासे युक्त भक्तिका नाम सम्भोगेच्छामयी है; और यूयेश्वरी बजदेवीके भाव और माधुर्यकी प्राप्तिविषयक वासनामयी भक्तिका नाम तत्तद्भावेच्छात्मा है। श्रीविष्रहके माधुर्यका दर्शन करके या श्रीकृष्णकी मधुर लीलाका स्मरण करके जिनके मनमें उस भावकी कामना जाम उठती है, वे ही उपर्युक्त दोनों प्रकारकी <u>कामानुगा</u> मक्तिके अधिकारी हैं।

जिस भक्तिके द्वारा श्रीकृष्णके साथ पितृत्व-मातृत्व आदि सम्बन्धसूचक चिन्तन होता है और अपने ऊपर उसी भावका आरोप किया जाता है। उसीका नाम सम्बन्धानुगा भक्ति है।

शुद्ध-सत्त्व-विशेषस्वरूप प्रेमरूपी सूर्यकी किरणके सददा रुचिकी अर्थात् भगवद्याप्तिकी भाव-भक्ति अभिलाषा, उनके अनुकुलताकी अभिलाषा और उनके सौहार्दकी अभिलाषा-के द्वारा चित्तको स्निग्ध करनेवाली जो एक मनोवृत्ति होती है, उसीका नाम भाव है। भावका ही दूसरा नाम रति है। रसकी अवस्थामें इस भावका वर्णन दो प्रकारसे किया जाता है-स्थायिभाव और सञ्चारी-भाव । इनमें स्थायिभाव भी दो प्रकारका है-प्रेमाङ्कर या भाव और प्रेम । प्रणयादि प्रेमके ही अन्तर्गत हैं । ऊपर जो लक्षण बतलाया गया है। यह प्रेमाङ्कर नामक भावका ही लक्षण है। नत्य-गीतादि सारे अनुभाव इसी भावकी चेष्टा या कार्य हैं। इस प्रकारका भाव भगवानकी और उनके भक्तोंकी कपासे ही प्राप्त होता है, किसी दूसरी साधनासे निहीं । तो भी उसे साध्य-भक्ति बतलानेका भी एक विशेष कारण है। साधन-भक्ति भाव-भक्तिका साक्षात कारण न होनेपर भी उसका परम्परा कारण अवस्य है । साधन-भक्तिकी परिपक्कता होनेपर ही श्रीभगवान्की और उनके भक्तोंकी कृपा होती है और उस कृपासे ही भाव-भक्तिका प्रादुर्भाव होता है। निम्नलिखित नौ प्रीतिके अङ्कर ही इस भावके लक्षण हैं-

- क्षान्ति—धन-पुत्र-मान आदिके नाश, असफलता, निन्दा और व्याधि आदि क्षोमके कारण उपस्थित होनेपर भी चित्तका जरा भी चञ्चल न होना ।
- २. अन्यर्थ-कालत्व—क्षणमात्रका समय भी सांसारिक विषय-कार्योमें दृथा न बिताकर मन, वाणी, शरीरसे निरन्तर भगवत्तेवासम्बन्धी कार्योमें लगे रहना।
- विरक्ति—इस लोकके और परलोकके समस्त भोगोंसे स्वाभाविक ही अरुचि ।

- ४. मानक्रून्यता—स्वयं उत्तम आचरण, विचार और स्थितिसे सम्पन्न होनेपर भी मान-सम्मानका सर्वथा त्याग करके अधमका भी सम्मान करना।
- ५. आज्ञाबन्ध---भगवान्के और भगवत्येमके प्राप्त होनेकी चित्तमें दृढ और बद्ध-मूल आशा ।
- समुक्तारा—अपने अभीष्ट भगवान्की प्राप्तिके लिये
   अत्यन्त प्रवल और अनन्य लालसा।
- ७. नाम-गानमं सदा रूचि—भगवान्के मधुर और पिवत्र नामका गान करनेकी ऐसी स्वाभाविकी कामना कि जिसके कारण नाम-गान कभी क्कता ही नहीं और एक-एक नाममं अपार आनन्दका बोध होता है ।
- ४. भगवान्के गुण-कथनमें आसक्ति—दिन-रात भगवान् के गुण-गान, भगवान्की प्रेममयी लीलाओंका कथन करते
   रहना और ऐसा न होनेपर वेचैन हो जाना ।
- ९. भगवान्के निवासस्थानमं प्रीति—भगवान्ने जहाँ मधुर लीलाएँ की हैं, जो भूमि भगवान्के चरण-स्पर्शते पित्र हो चुकी है, इन्दावनादि—उन्ही स्थानों में रहनेकी प्रेमभरी इच्छा।

जब टपर्युक्त नौ प्रीतिके अङ्कुर दिखलायी दें। तब समझना चाहिये कि भक्तमें श्रीकृष्णके साक्षात्कारकी योग्यता आ गयी है।

उपर्युक्त लक्षण कभी-कभी किसी-किसी अंदामें कमीं और ज्ञानियोंमें भी देखे जाते हैं; परन्तु वह भगवान्में रित नहीं है, रत्याभास है। रत्याभास भी दो प्रकारका होता है— प्रतिविम्बरत्याभास और छायारत्याभास। गद्गद भाव और ऑस आदि दो-एक रितके लक्षण दिखलायी देनेपर भी जहाँ भोगकी और मोक्षकी इच्छा बनी हुई है, वहाँ प्रतिविम्बरत्याभास है; और जहाँ भक्तोंके सक्कसे कथा-किर्तनादिके कारण नासमझ मनुष्योंमें भी ऐसे लक्षण दिखलायी देते हैं, वहाँ छायारत्याभास है।

भावकी परिपक्त अवस्थाका नाम प्रेम है। चित्तके
सम्पूर्णरूपसे निर्मल और अपने अमीष्ट
प्रेम-मिक श्रीभगवान्में अतिकाय ममता होनेपर ही
प्रेमका उदय होता है। किसी भी षिन्नके
हारा जरा भी न घटना या न बदलना प्रेमका चिह्न है।
प्रेम दो प्रकारका है—महिमाज्ञान्युक्त और केस्ल।
विधिमार्गसे चलनेवाले भक्तका प्रेम महिमाज्ञान्युक्त है;और

राग-मार्गपर चलनेवाले भक्तका प्रेम केवल अर्थात ग्रुद्ध माधुर्यमय है। ममताकी उत्तरोत्तर जितनी ही वृद्धि होती है, प्रेमकी अवस्था भी उत्तरोत्तर वैसी ही बदलती जाती है। प्रेमकी एक ऊँची स्थितिका नाम है स्नेह। स्नेहका चिह्न है, चित्तका द्रवित हो जाना । उससे ऊँची अवस्थाका नाम है राग । रागका चिह्न है, गांढ स्नेह । उससे ऊँची अवस्था-का नाम है प्रणय । प्रणयका चिह्न है गांढ विश्वास । श्री-कृष्णरति-रूप स्थायिभाव विभाव, अनुभाव, सान्त्विक भाव और व्यभिचारी भावके साथ मिलकर जब भक्तके हृदयमें आस्वादनके उपयक्त बन जाता है। तब उसे भक्ति रस कहते हैं । उपर्युक्त कृष्णरित शान्त, दास्य, सख्य, वात्सस्य और मधुरके भेदरे पाँच प्रकारकी है। जिसमें और जिसके द्वारा रतिका आखादन किया जाता है। उसको विभाव कहते हैं। इनमें जिसमें रित विभावित होती है, उसका नाम है, आलम्बन-विभावः और जिसके द्वारा रित विभावित होती है, उसका नाम है उद्दीपन-विभाव । आलम्बन विभाव भी दो प्रकारका है-विषयालम्बन और आश्रयालम्बन । जिसके लिये रतिकी प्रवृत्ति होती है। वह विषयालम्बन है। और इस रतिका जो आधार होता है, वह आश्रयालम्बन है। इस श्रीकृष्ण-रतिके विषयालम्बन हें - श्रीकृष्ण और आश्रया-लम्बन हैं—उनके भक्तगण । जिनके द्वारा रतिका उददीपन होता है, वे श्रीकृष्णका स्मरण करानेवाली वस्नालङ्कारादि वस्तुएँ हैं उददीपन-विभाव।

नाचना, भृमिपर लोटना, गाना, जोरसे पुकारना, अङ्क माइना, हुँकार करना, जमाई लेना, लम्बे श्वास छोड़ना आदि अनुभावके लक्षण हैं। अनुभाव भी दो प्रकारके हैं— शीत और क्षेपण। गाना, जँभाई लेना आदिको शीत; और उत्यादिको क्षेपण कहते हैं।

सात्त्विक भाव आठ हैं—स्तम्म (जडता), स्वेद (पिता), रोमाझ, स्वरभङ्ग, कम्म, वैवर्ण्य, अश्रु और प्रलय (मूर्छा)। ये सात्त्विक भाव स्निग्ध, दिग्ध और रूक्ष भदसे तीन प्रकारके हैं। इनमें स्निग्ध सात्त्विक दे भेद हैं—मुख्य और गोण। साक्षात् श्रीकृष्णके सम्यन्धसे उत्पन्न होनेवाला स्निग्ध सात्त्विक भाव मुख्य है और परम्परासे अर्थात् किञ्चत् व्यवधानसे श्रीकृष्णके सम्यन्धमें उत्पन्न होनेवाला स्निग्ध-सात्त्विक भाव गोण है। स्निग्ध-सात्त्विक भाव गोण है।

नित्यसिद्ध भक्तोंमें ही होता है । जातरित अर्थात् जिनमें प्रेम उत्पन्न हो गया है—उन भक्तोंके सात्त्विक भावको दिग्ध भाव कहते हैं और अजातरित अर्थात् जिसमें प्रेम उत्पन्न नहीं हुआ है, ऐसे मनुष्यमें कभी आनन्द-विस्मयादिके द्वारा उत्पन्न होनेवाले भावको रूक्ष भाव कहा जाता है ।

ये सब भाव भी पाँच प्रकारके होते हैं—धूमायित, ज्विलित, दीप्त, उद्दीप्त और सुद्दीप्त । बहुत ही प्रकट, परन्तु गुप्त रखने योग्य एक या दो सात्त्विक भावोंका नाम धूमायित है। एक ही समय उत्पन्न होनेवाले दो-तीन भावोंका नाम ज्विलित है। ज्विलित भावको भी बद्दे कष्टसे गुप्त रक्खा जा सकता है। बढ़े हुए और एक ही साथ उत्पन्न होनेवाले तीन-चार या पाँच सात्त्विक भावोंका नाम दीप्त है, यह दीप्त भाव छिपाकर नहीं रक्खा जा सकता। अत्यन्त उत्कर्षको प्राप्त एक ही साथ उदय होनेवाले छः, सात या आठ भावोंका नाम उद्दीप्त है। यह उद्दीप्त भाव ही महाभावमें सुद्दीप्त हो जाता है।

इसके अतिरिक्त रत्याभारजनित सात्त्रिक भाव भी होते हैं, उनके चार प्रकार हैं । मुमुक्षु पुरुषमे उत्पन्न सात्त्रिक भावका नाम रत्वाभारज है । कर्मियों और विषयी जनोंमें उत्पन्न सात्त्रिक भावका नाम सत्त्वाभारज है । जिनका चिक्त सहज ही फिसल जाता है या जो केवल अभ्यासमें लगे हैं, ऐसे व्यक्तियोंमें उत्पन्न सात्त्रिक भावको निःसन्त्व कहते हैं । और भगवान्में विद्येष रखनेवाले मनुष्योंमें उत्पन्न सात्त्रिक भावको प्रतीप कहा जाता है ।

व्यभिचारी भाव ३३ हैं—निर्वेद, विषाद, दैन्य, ग्लानि, श्रम, मद, गर्व, शंका, त्रास, आवेग, उन्माद, अपस्मार, व्याधि, मोह, मरण, आलस्य, जाड्य, लजा, अनुभाव-गोपन, स्मृति, वितर्क, चिन्ता, मति, धृति, हर्ष, उत्सुकता, उम्रता, अमर्ष, अस्या, चपलता, निद्रा, सुप्ति और बोध ।

भक्तोके चित्तके अनुसार इन भावोंके प्रकट होनेमें तारतम्य हुआ करता है। आठ सात्त्विक और तैंतीस व्यभिचारी भावोंकी व्याख्या स्थानाभावसे यहाँ नहीं की जाती है। इन तैंतीस व्यभिचारी भावोंको ही सद्धारी भाव भी कहते हैं, क्योंकि इन्हींके द्वारा अन्य सारे भावोंकी गतिका सञ्चालन होता है।

अब स्थायिभावकी बात रही। स्थायिभाव सामान्य, स्वच्छ और शान्तादि भेदसे तीन प्रकारका है। किसी रस-निष्ठ भक्तका सक्क हुए विना ही सामान्य भजनकी परिपक्षता-के कारण जिनमें एक प्रकारकी सामान्यरित उत्यन्न हो गयी है, उसे सामान्यस्थायिभाव कहते हैं। शान्तादि भक्तोंके सक्क सक्क समय जिनके स्वच्छ चित्तमें सक्क अनुसार रित उत्पन्न होती है, उस रितको स्वच्छ स्थायिभाव कहते हैं और पृथक् पृथक् रस-निष्ठ भक्तोंकी शान्तादि पृथक् पृथक् रसिका

नाम ही शान्तादि स्थायिभाव है। शान्तादि भाव पाँच प्रकारका है—शान्त, दास्य, सख्य, वात्सस्य और मधुर। इनमें पूर्व-पूर्वसे उत्तर-उत्तर श्रेष्ठ है। (इन पाँच रसोंका विस्तृत वर्णन पाठकौंको अन्य लेखोंमें देखना चाहिये।) इन पाँच रसोंके अतिरिक्त हास्य, अद्भुत, वीर, करण, रीद्र, भयानक और बीभत्स—ये सात गौणरस और हैं। भगवान्का किसी भी रसके द्वारा भजन हो, वह कस्याणकारी ही है, परन्तु साधनके योग्य आदर्श्व पाँच मुख्य रस हैं। #

## साधन-भक्तिके चौसठ अङ्ग

१-श्रीगुरुके चरण-कमलोंका आश्रय-ग्रहण ।

२-श्रीगुरुदेवसे श्रीकृष्ण-मन्त्रकी दीक्षा लेकर भगवद्-विषयमें शिक्षा प्राप्त करना।

३-विश्वासके साथ गुरुकी सेवा करना।

४-साधु-महात्माओंके आचरणका अनुसरण करना।

५-भागवतधर्मके सम्बन्धमें विनयपूर्वक प्रक्त करना ।

६-श्रीकृष्णकी प्रीतिके लिये भोगादिका त्याग करना ।

७-द्वारका, अयोध्या आदि भगवान्के लीलाधामीमें और गङ्कादि तीर्थोंमें रहना !

८-जितने व्यवहारके विना काम न चले नियमपूर्वक उतना ही व्यवहार करना।

९-एकादशी, जन्माष्टमी, रामनवमी आदिका उपवास करना।

१०-ऑवला, पीपल, तुलसी आदि पवित्र वृक्ष और गौ-ब्राझण तथा भक्तोका सम्मान करना ।

ये दस अङ्ग साधन-भक्तिके सहायक हैं; और ग्रहण करने योग्य हैं।

११-भगवद्-विमुख असाधु पुरुषका सङ्ग बिलकुल त्याग कर देना ।

१२-अनिधकारीको, प्रलोभन देकर या बलपूर्वक किसीको शिष्य न बनाना, अधिक शिष्य न बनाना। १३-भगवान्के सम्बन्धसे रहित आडम्बरपूर्ण कार्योका आरम्भ न करना ।

१४-बहुत से प्रन्योंका अभ्यास न करना, व्याख्या या तर्क वितर्क न करना। भगवत्सम्बन्धरहित कलाओको न सीखना।

१५-व्यवहारमें अनुकूलता न होनेपर दीनता न लाना ।

१६-शोक, मोह, कोधादिके वश न होना।

१७-किसी भी दूसरे देवता या दूसरे शास्त्रका अपमान न करना।

१८-किसी भी प्राणीको उद्देग न पहुँचाना ।

१९-सेवापराध और नामापराधरं सर्वथा बचे रहना ।†

२०-श्रीकृष्ण और श्रीकृष्णके भक्तोंके द्वेप और निन्दा आदिको न सह सकना । इन दस अक्कोंके पालन किये यिना साधन-भक्तिका यथार्थ उदय नहीं होता ।

२१-वैष्णव-चिह्न धारण करना ।

२२-इरिनामाक्षर धारण करना ।

२३-निर्माल्य धारण करना ।

२४-श्रीभगवान्के सामने नृत्य करना।

२५-श्रीभगवान्को दण्डवत् प्रणाम करना ।

२६-श्रीभगवान्की मूर्तिको देखते ही खड़े हो जाना ।

<sup>\*</sup> यहां बहुत ही संक्षेपमें केवल परिचयमात्र दिया गया है। जिनको विश्वेष जानना हो वे श्रीरूपगोस्वामोरिचन 'हरिर्मात्त-रसामृतसिन्धु' और 'उज्ज्वलनोलमणि' नामक संस्कृत अन्योका अध्ययन करें। —सम्पादक।

<sup>🕆</sup> सेवापराध और नामापराधका वर्णन इसी अङ्गमें दूसरी जगह देखिये !

२७-श्रीभगवान्की मूर्तिके आगे आगे या पीछे पीछे चलना । २८-श्रीभगवान्के स्थानों अर्थात् उनके धाम और मन्दिरोंमें जाना ।

२९-परिक्रमा करना ।

३०-श्रीभगवान्की पूजा करना।

३१-श्रीभगवान्की परिचर्या या सेवा करना ।

३२-श्रीभगवानका लीला-सम्बन्धी गान करना ।

३३-श्रीभगवान्के नाम, गुण और लीला आदिका उच स्वरसे कीर्तन करना ।

३४-श्रीभगवान्के नाम और मन्त्रादिका जप करना ।

३५-श्रीभगवानकं समीप अपनी दीनता दिखलाकर उनके प्रमके लिये, सेवा प्राप्त करनेके लिये प्रार्थना करना ।

३६-श्रीभगवानुकी स्तृतियोंका पाठ करना ।

३७-महाप्रसादका सेवन करना ।

३८-चरणामृत पान करना ।

३९-धूप और माला आदिका सुगन्ध ग्रहण करना ।

४०-श्रीमृर्तिका दर्शन करना ।

४१-श्रीमृर्तिका स्पर्श करना ।

४२-आरति और उत्सवादिके दर्शन करना ।

४३-श्रीभगवानुके नाम-गुण-लीला आदिका श्रवण करना ।

४४-श्रीभगवान्की कृपाकी ओर निरन्तर देखते रहना।

४५-श्रीभगवान्का स्मरण करना ।

४६-श्रीभगवान्के रूप, गुण, लीला और सेवा आदिका ध्यान करना ।

४७-सारे कर्म श्रीभगवानको अर्पण करके अथवा उन्हींके

ल्ब्ये सब कर्म करते हुए भगवान्का अनन्य दास बन जाना ।

४८-हढ विश्वास और प्रीतिके साथ अपनेको श्रीभगवान्का स्ला मानना ।

४९-श्रीभगवानके प्रति आत्मसमर्पण कर देना ।

५०-अपनी उत्तम-से-उत्तम और प्यारी-से-प्यारी सब वस्तुएँ भगवानके प्रति निवेदन कर देना ।

५१-भगवानुके लिये ही सब चेष्टा करना।

५२-सन प्रकारसे सर्वथा श्रीभगवानके शरण हो जाना ।

५३-उनकी तुलसीजीका सेवन करना।

५४–उनके शास्त्रींका सेवन करना ।

५५-उनकी पुरियोंका सेवन करना ।

५६-उनके भक्तोंका सेवन करना।

५७-अपने वैभवके अनुसार सजनोंके साथ मिलकर भगवानुका महोत्सव करना।

५८-कार्तिकके वत करना ।

५९-जन्म और यात्रा महोत्सव मनाना ।

६०-श्रद्धा और विशेष प्रेमके साथ भगवानुके चरण-कमलोकी सेवा करना ।

६१-रसिक भक्तांके साथ मिलकर श्रीमद्भागवतके अर्थ और रसका आस्वादन करना।

६२-सजातीय और समान आशयवाल, भगवानके रसिक महापुरुषोंका सङ्ग करना।

६३-नाम-सङ्कीर्तन करना और

६४-वज-मण्डलादि मधुर लीलाधामोंमें वास करना ।

## हरिनाम-उचारणका फल

विष्णुदूत कहते हैं-

साङ्केत्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव वा । वैकुण्ठनामग्रहणमरोपाबहरं पतितः स्बलितो भग्नः संदृष्टस्तप्त आहतः। हरिरित्यवशेनाह पुमान्नाईति यातनाम्॥

(श्रीमञ्जा० ६।२।१४-१५)

भगवानुका नाम चाहे जैसे लिया जाय, किसी बातका सङ्केत करनेके लिये, हँसी करनेके लिये, रागका अलाप पूरा करनेके लिये, अथवा तिरस्कारपूर्वक ही क्यों न हो, वह सम्पूर्ण पापोंको नाश करनेवाला होता है । पतन होनेपर, गिरनेपर, कुछ टूट जानेपर, डॅसे जानेपर, बाह्य या आन्तर ताप होनेपर और घायल होनेपर जो पुरुष विवशतासे भी 'हरि' यह नाम उचारण करता है वह यम-यातनाके योग्य नहीं ।

## सेवापराघ और नामापराघ

#### सेवापराध

- १-सवारीपर चढ़कर अथवा पैरोमें खड़ाऊँ पहनकर श्रीभगवान्के मन्दिरमें जाना ।
- २-रथ-यात्राः, जन्माष्टमी आदि उत्सर्वोका न करना या उनके दर्शन न करना ।
- ३-श्रीमूर्त्तिके दर्शन करके प्रणाम न करना ।
- ४-अशौच-अवस्थामें दर्शन करना ।
- ५-एक हाथसे प्रणाम करना ।
- ६—परिक्रमा करते समय भगवान्के सामने आकर कुछ न घूमकर फिर परिक्रमा करना अथवा केवल सामने ही परिक्रमा करते रहना ।
- ७-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने पैर पसारकर बैठना।
- ८-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने दोनों घुटनोंको ऊँचा करके उनको हार्योसे लपेटकर बैठ जाना ।
- ९-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने सोना ।
- १०-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने भोजन करना ।
- ११-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने झुठ बोलना।
- १२-श्रीभगवान्के श्रीविष्रहके सामने जोरसे बोलना ।
- १३-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने आपसमें बातचीत करना।
- १४-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने चिछाना ।
- १५-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने कलह करना ।
- १६-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने किसीको पीड़ा देना।
- १७-श्रीभगवानके श्रीविग्रहके सामने किसीपर अनुग्रह करना।
- १८-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने किसीको निष्ठुर बचन बोलना ।
- १९-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने कम्बलसे सारा शरीर दक लेना ।
- २०-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने दूसरेकी निन्दा करना।
- २१-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने दूसरेकी स्तुति करना।
- २२-श्रीभगवान्के श्रीविमहके सामने अस्त्रील शब्द बोलना ।
- २३-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने अधोवायुका त्याग करना।
- २४-शक्ति रहते हुए भी गौण अर्थात् सामान्य उपचारींसे भगवान्की सेवा-पूजा करना !

- २५-श्रीभगवान्को निवेदन किये विना किसी भी वस्तुका खाना-पीना।
- २६-जिस ऋतुमें जो फल हो, उसे सबसे पहले श्रीभगवानको न चढ़ाना।
- २७-किसी शाक या फलादिके अगले भागको तो**ड्**कर भगवानके व्यञ्जनादिके लिये देना।
- २८-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहको पीठ देकर बैठना ।
- २९-श्रीभगवान्के श्रीविग्रहके सामने दूसरे किसीको भी प्रणाम करना।
- २०-गुरुदेवकी अभ्यर्थनाः, कुशल-प्रश्न और उनका स्तवन करनाः।
- ३१-अपने मुखसे अपनी प्रशंसा करना ।
- ३२-िकसी भी देवताकी निन्दा करना ।
  श्रीवाराह-पुराणमें ३२ सेवापराधोंका वर्णन नीचे लिखे
  अनुसार किया गया है—
- १-राजाके अनका मक्षण करना ।
- २-अँधेरेमें श्रीविग्रहका स्पर्श करना।
- ३-नियमोंको न मानकर श्रीविग्रहका स्पर्श करना ।
- ४-वाजा या ताली बजाये विना ही श्रीमन्दिरकं द्वारको खोलना।
- ५-अभध्य वस्तुएँ निवेदन करना ।
- ६-पादुकासहित भगवान्के मन्दिरमें जाना ।
- ७-कुत्तेकी जूँठन स्पर्श करना।
- ८-पूजा करते समय बोलना ।
- ९-पूजा करते समय मलत्यागके लिये जाना ।
- १०-श्राद्वादि किये विना नया अन्न खाना ।
- ११-गन्ध और पुष्प चढ़ानेके पहले धूप देना।
- १२-निषिद्ध पुष्पींसे भगवान्की पूजा करना ।
- १३-दॅतवन किये विना भगवान्के श्रीविग्रहकी पूजा या उनका स्पर्श करना।
- १४-स्त्री-सम्भोग करके भगवान्के श्रीविग्रहकी पूजा या उनका स्पर्श करना ।
- १५-रजस्वलास्त्रीकास्पर्शकरके 🥠 🕠
- १६-दीपका स्पर्श करके ,, ,,
- १७-मुर्देका स्पर्ध करके ,, ,, १८-लाल वस्त्र पहनकर ,, ,,
- १९-नीला यस्र पहनकर ,, ,,

| २०-विना घोया हुआ वस्त्र पहनकर भग     | ावान्के | श्रीविग्रहफ |
|--------------------------------------|---------|-------------|
| पूजा या उनका स्पर्श करना             | 1       |             |
| २१दूसरेका वस्त्र पहनकर               | ,,      | ,,          |
| २२-मेला वस्त्र पहनकर                 | "       | 53          |
| २३शवको देखकर                         | "       | **          |
| २४-अघोषायुका त्याग करके              | ,,      | ***         |
| २५-क्रोध करके                        | "       | 35          |
| २६-दमशानमें जाकर                     | 5,      | 55          |
| २७-खाया हुआ अन्न पचनेसे पहले खाकर    | ,,      | "           |
| २८-पशुओंका मांस खाकर                 | ,,      | "           |
| २९-पक्षियोंका मांसखाकर               | "       | "           |
| ३०~गाँजा आदि मादक द्रव्योंका सेवन कर | के ,,   | ,,          |
| ३१-कुसुम्ब साग खाकर                  | ,,      | ,,          |
| और                                   |         |             |
| ३२शरीरमें तैल मलकर                   | "       | "           |

गङ्गाकान करनेसे, यमुनाकान करनेसे, भगवान्की सेवा करनेसे, प्रतिदिन गीताका पाठ करनेसे, तुल्सीके द्वारा श्रीशालग्रामजीकी पूजा करनेसे, द्वादशीके दिन जागरण करके तुल्सीका स्तवन करनेसे, भगवान्की पूजा करनेसे और भगवान्के नामका आश्रय लेकर नाम-कीर्चन करनेसे सेवापराध छूट जाता है। भगवान्के नामसे सारे अपराधोंकी क्षमा हो जाती है। श्रीभगवान् स्वयं कहते हैं—

मम नामानि लोके अस्मिन्द्रख्या यस्तु कीर्तयेत् । तत्यापराधकोटीस्तु क्षमाम्येव न संशयः ॥ 'इस संसारमें जो पुरुष श्रद्धापूर्वक मेरे नामोंका कीर्तन करता है, मैं उसके करोड़ों अपराधोंको क्षमा कर देता हूँ, इसमें कोई सन्देह नहीं है।'

#### नामापराध

- १-सत्पुरुषोकी निन्दा करना।
- २-शिव और विष्णुके नार्मोमें ऊँच-नीचकी कल्पना करना।
- ३-गुरुका अपमान करना ।
- ४-वेदादि शास्त्रोंकी निन्दा करना।
- ५-'भगवान्के नामकी जो इतनी महिमा कही गयी है, यह केवल स्तुतिमात्र है, असलमें इतनी महिमा नहीं है।' इस प्रकार भगवान्के नाममें अर्थवादकी करपना करना।
- ६-'भगवान्के नामसे पापींका नाश होता ही है, पाप करके नाम लेनेसे पाप नष्ट हो ही जायँगे, पाप हमारा क्या कर सकते हैं ?' इस प्रकार भगवान्के नामका आश्रय लेकर नामके बलपर पाप करना।
- ७-यज्ञ, तप, दान, त्रत आदि शुभ कर्मोंको नामके समान मानना ।
- ८-श्रद्धारिहत और सुनना न चाहनेवाले व्यक्तिको उपदेश करना ।
- ९-नामकी महिमा सुनकर भी नाममें प्रीति न करना । और १०-भैं और भेरेके फेरमें पड़कर विषय-भोगोंमें आसक्त होना ।

ये दस नामापराध हैं। नामापराधसे भी छुटकारा नामके जप-कीर्त्तनसे ही मिलता है।

> नामापराधयुक्तानां नामान्येव हरन्त्यवम् । अविश्रान्तप्रयुक्तानि तान्येवार्यकराणि च ॥

'नामापराधयुक्त पुरुपोंका पाप नाम ही हरण करता है और निरन्तर कीर्त्तन किये जानेपर वह सारे मनोरयोंको पूरा करता है।'

# जीवोंका परम धर्म क्या है ?

यमराज अपने दूर्तीते कहते हैं—

पतावानेव लोकेऽस्मिन् पुंसां धर्मः परः स्मृतः । अक्तियोगो भगवति तन्नामग्रहणादिभिः ॥

नामोश्वारणमाहात्म्यं हरेः पश्यत पुत्रकाः । अज्ञामिलोऽपि येनैव मृत्युपाशादमुच्यत ॥

पतावतालमघनिर्हरणाय पुंसां सङ्कीर्तनं भगवतो गुणकर्मनाम्नाम् ।

विक्रुश्य पुत्रमघवान्यदज्ञामिलोऽपि नारायणेति म्रियमाण इयाय मुक्तिम् ॥

(श्रीमद्भा०६।३।२२-२४)

इस संसारमें जीवोंका इतना ही परम धर्म है—भगवान्के नामोचारण आदिके द्वारा भगवान्में परमभक्ति करना । हे दूतो ! भगवान्के नामोचारणकी महिमा साक्षात् ऑखोंसे देख लो कि जिससे अजामिल भी मृत्युपाशसे छूट गया । भगवान्के गुण, लीला और नामोंका कीर्तन, बस, इतना ही जीवोंके पापनाशके लिये पर्याप्त है । क्योंकि पापी अजामिल भी मरते समय भारायण है सामसे अपने पुत्रको पुकारकर मृक्तिको प्राप्त हुआ । (फिर जो पुण्यात्मा हैं—जीवनमें भ्रद्धा-भक्तिसे भगवान्का नाम लेते हैं उनका तो कहना ही क्या है !)

## अटपटा साधन---प्रेम

( लेखक--पं० श्रीकृष्णदत्तजी भट्ट )

नातजुरवेकारी से वाहुँज की हैं ये बातें! इस रंग को क्या जाने पूछो तो कभी पी है!! उस मैंय से नहीं मतलब दिल जिस से है बेगाना! मकसूद है उस मय से दिल ही में जो खिंचती है!!

---अकंबर

साध्य एक है-साधन अनेक; पर सबसे बड़ी कमी है साधकोंकी । मार्ग बतानेवालोंकी कमी नहीं, कमी है मार्गपर चलनेवालोंकी । नेता और उपदेशकोंका टोटा नहीं, टोटा है तो उनके उपदेशोंको मानकर बताये हुए पथपर चलनेवालींका। मज़ा तो यह है कि जो मार्ग बताते हैं। वे स्वयं ही उस मार्गपर नहीं चलते। 'आपु न जावे सासुरे औरन को सिख देइ!' वाली मसल है। भगवद्धक्तिके मार्गका भी ऐसा ही हाल है। इस ओर भी धर्मोपदेशकोंकी कमी नहीं। साधन बताने-वालोंका टोटा नहीं। और फिर भारतकी तो बात ही क्या कही जाय । यहाँकी तो गली-गलीमें वेदान्त विखरा पड़ा है। यहाँके वज्रमूर्ख भी जगत्की नश्वरता, आत्माकी अमरता और भोगोंकी अस्थिरतापर घंटों विवाद कर सकते हैं। आजके इन उपदेशकोंकी भीड़में तुलसी और कवीर, मीरा और सुरदास, नरसी और रैदास, चैतन्य और नामदेव, रामकृष्ण और रामतीर्थः विवेकानन्द और अरविन्द-जैसे साधक कितने हैं ? अरे, दालमें नमक बराबर भी तो नहीं। और वास्तवमें बात तो यह है कि सच्चे साधक तो उपदेश और प्रचारसे सर्वथा परे रहते हैं। यह दूसरी बात है कि उनके मुखोंसे यदा-कदा निकली पावन वाणीका लोग इस कार्यके लिये उपयोग कर लें: पर वे स्वतः इसके लिये सचेष्ट रहते हों, ऐसा प्रायः देखनेमें नहीं आता। कहा ही है कि--

जो जानै सी कहैं नहिं, कहैं सी जाने नाहिं।

अधभरी गगरी ही अधिक छलका करती है, भरी नहीं। प्रेमानन्दमें विभोर रहनेवालोंको, ज्ञानानन्दसे आकण्ठ परिपूर्ण रहनेवालोंको तो यह चिन्ता रहती ही नहीं कि कोई अन्य व्यक्ति जाने कि वे कितने गहरेमें हैं? उन्हींकी अवस्थाका परिचय देते हुए कबीर कहते हैं—

मस्त हुआ तब क्यों बोके १ हीरा गाँठ गठियायो । वाको क्यों खोड़े॥१॥ बार हरूकी थी चढ़ी तराजु। तब तोंके ॥ २ ॥ क्यों पूरी मतवारी । सुरत पी गई बिन तोहे ॥ ३ ॥ मदवा सरोवर । हंसा पाय मान तलैया क्यों डोले ॥ ४॥ ताल

पर जो हो, हमारी आध्यात्मिक भूख मिटानेके लिये तो कुछ-न-कुछ चाहिये ही । हमारे अन्तरकी तीन्न पिपासा तो मिटनी ही चाहिये । वह पिपासा एक-दो दिनकी पिपासा तो है नहीं । वह है न जाने कितने जन्म-जन्मान्तरोंकी । सहज ही वह मिट जाय, यह आशा करना तो व्यर्थ ही है। यह अवस्य है कि मृगतृष्णाके जलसे वह कुछ देर बहला भले ही रक्खी जाय । पर ऐसा बहलाना कबतक काम देगा ?

अन्तरकी पिपासा जब हमारे भीतर जाग्रत् होती है तो हम न्याकुल हो उठते हैं उसे शान्त करनेके लिये। परन्तु उस समय न तो इमारा जाना हुआ मार्ग होता है और न उस मार्गपर जानेका साधन । उस समय जो लोग हमारे पथ-प्रदर्शक के रूपमें हमारे सम्मुख आते हैं, वे बेचारे स्वयं ही पथ नहीं जानते और इसका अवस्यम्भावी परिणाम यह होता है कि वे आप तो इवते ही हैं, साथमें हमें भी ले इबते हैं। इम अन्धकारमें ही टटोलते रह जाते हैं और वर्षोंके परिश्रमके उपरान्त भी अपनेको उसी स्थानपर खड़ा पाते हैं, जहाँसे हमने आगे चलना आरम्भ किया था। कारण ? कारण स्पष्ट है। पहला तो यह कि हमारी पिपासाकी तीवतामें कमी और दूसरा उचित साधनका अज्ञान । तीवतामें कमी इसलिये कि उसके तीत्र होनेपर व्यर्थ ही इचर-उधर भटकनेकी कम गुंजाइश रहती है और प्रलोभन मार्गमें किसी भाँतिकी बाधा हालनेमें समर्थ नहीं हो पाते और उचित साधनका अज्ञान तो रहता ही है। जब पथ-प्रदर्शक ही पथ्रभान्त हैं तत्र उचित साधन ही कैसा ! जब वे ही अन्धकारमें टटोल रहे हैं तो हमें प्रकाश कहाँसे मिलेगा ?

और फिर, माना कि इमारी आध्यात्मिक भूख भली

अनुभवहीनता, २. उपदेशक, ३. शराब, ४. लक्ष्य, उदेश्य।

प्रकार जामत् हो पड़ी है और हमें साधन भी शात हो गया है, तथा हम उसपर चलने लगे हैं। किन्तु जब हम देखते हैं कि इस मार्गपर चलते हमें इतना समय बीत गया और कुछ भी सिद्धि नहीं मिली तो हमारी साधनपरसे श्रद्धा विचलित हो उठती है और बस, हम गिर जाते हैं। हम सर्वथा भूल बैठते हैं, कि—

साधनाये सिद्धि काम एकं दिन नाहिं हय, श्रमेर साफ्ल्य आछे ए जगतं सुनिश्चय। सुदिन होंके आगत पूर्ण हवे मनोरथ, सद्यः जात तरु शासा फुटे ना कुसुममार। समये दिवेन प्रभु श्रम योग्य पुरस्कार।।

समय आनेपर अमका पुरस्कार मिलेगा ही । अतः साधनाके पथमें हताश होनेकी बात होती ही नहीं, परन्तु हम तो चाहते हैं कि हमें आनन-फानन फल मिले । थोड़ा-सा मी विलम्ब न लगे । मॉति-मॉतिके प्रलोभन भी आकर हमारा मार्ग रोकने लगते हैं और हम इस मार्गकी बाधाओं से अनभिज्ञ होनेके कारण उनपर विजय न प्राप्त कर पथ-भ्रान्त हो जाते हैं।

योग, यज्ञ, तप, वत, दान, होम आदि-आदि न जाने कितने साधन हैं प्रभु-प्राप्तिके । सभीके द्वारा भक्त और जानी उनके सन्निकट पहुँचे हैं। भक्तोंकी पावन गायाएँ पुकार-पुकारकर इसकी दुहाई पीट रही हैं, परन्तु आज हम इन सब साधनोंको अत्यन्त ही कप्रसाध्य पाते है। दूरकी बात ही क्यों, समीपकी ही ले लीजिये। कोई छोटा मोटा पाठ या अनुष्ठान आरम्भ करते ही न जानें कितनी झंझटें हमारे सम्मुख आ उपस्थित होती हैं। फलस्वरूप हम या तो उन्हें अधूरा छोड़कर बैठ रहते हैं और यदि पूरा भी करते हैं तो ऐसे मानो इतना सबक हमें किसी-न-किसी तरह दोहरा ही जाना है। भला, कहीं इस प्रकारसे भगवत्प्राप्ति हुआ करती है ? कौड़ी देकर कहीं हीरा खरीदा जाता है ? उस सचे पारखीकी भी ऑखोंमें किसी भाँति धूल झोंकी जा सकती है ? इस तरह यदि बेगार काटनेसे चला करता या तोते-जैसे पाठमे अनुपम फलकी प्राप्ति हुआ करती तो जगन्नियन्ताको और किसी नामसे भले ही पुकार लिया जा सकता था, उसे न्यायकारी और कर्मानुसार फल देनेवाला तो कभी भी न कहा जाता । यह न्यायाधीश ही कब कहला सकता है जिसके दरबारमें अन्याय होता है ? यह सब सोचकर यही जीमें आता है कि कोई साधन ऐसा होता जो कष्टमाध्य भी न होता और

उससे अपना मतलव भी हल हो जाता। परेशानी भी न होती और काम भी चलता। तमाम त्मार भी न बाँघना होता और उद्देश्यमें सफलता भी प्राप्त होती।

हताश होनेकी बात नहीं । सबे साथकोंने ऐसा मार्ग भी खोज निकाला है । उस मार्गका नाम है—-प्रेम । सरल-से सरल होनेपर भी वह बड़ा ही अटपटा मार्ग है ।

इस मार्गके कुछ पथिकोंका अनुभव भी सुन लीजिये। एक साहब फरमा रहे हैं—

> कृचए इंटकमें 'अहसान' सँभककर चलना, हजरते खित्र भी भृले हैं ठिकाना अपना ! दूसरे साहब कहते हैं—

> इटककी चोट कर्लं पै न खांय कोई,
> जान से जांये मगर दिल न लगाये कोई!
> तीसरे साइयका अनुभव है—

अल्लाह इश्क भी है कोई ऐसी मासियत, एक आग सी लगी है दिले बेकरार में । चौथे साहबका कहना है—

ये वो हो है कि न बात इसमें कां, संखिया खाके मरे, इस को जबां पर न घरे! हमारे बोधा किय भी ऐसा ही कुछ गुनगुना रहे हैं— यह प्रेम को पंथ कराल महा, तलवार की धार पैधावनो है। कुछ औरोंकी बानगी इस प्रकार है—

भीस कार्टिक भुँइ धेरै ता पर राग्वे पाँव ।

इश्क चमन के बीचमें ऐसा हो तो आव ॥

प्रेम पंघ अति ही कठिन सब पें निबहत नाहिं।

चिद्रिके मीम तुरंग पे चित्रिबों पावक माहिं॥

'नारायण' प्रीतम निकट सोई पहुँचनहार।

गेंद बनावे सीस की खेलैं बीच बजार॥

यह सब होनेपर भी अनुभवियोंका यही कहना है कि —

प्रेम बराबर योग नहिं, प्रेम बराबर ध्यान।

प्रेम भिक्त बिन साधना, सब ही थोथा ज्ञान॥

प्रेम-पथकी गहनता, गुरुता और गम्भीरताको स्वीकार करते हुए भी प्रेमीलोग इस बातके कायल हैं कि चाहे कुछ क्यों न हो जाय पर किया तो प्रेम ही जाय! उनका तो बार-बार यही कहना है कि— कोई रुज्यत नहीं है फिर भी दुनिया जान देती है, खुदा जाने मुहब्बतमें मजा होता तो क्या होता !

पर उनका ऐसा कहना भी अर्थ रखता है और वह यह कि मुहब्बत वास्तवमें बड़ी ही मज़ेदार चीज़ है। उसमें मज़ा है और इतना गहरा मज़ा है कि सारी दनिया उसके पीछे पागल बनी फिरती है । जिधर देखिये उधर ही प्रेमका राग छिड़ा है। प्रेमकी महिमा अपार और अनन्त है। उसकी एक छोटी-सी भी झाँकी हमारा मन मुग्ब कर लेती है और हमें बरवस उसकी अलैकिक सत्ताको स्वीकार कर लेना पड़ता है। माताके कलेजेका रक्त बच्चेके लिये खेत दूधके रूपमें परिवर्तित हो जाता है, क्यों-कभी सोचा है ? शायद नहीं। यह उसके अन्तस्तलका प्रेम ही है जिसके कारण ऐसा होता है। एक-दो नहीं सैकड़ों ऐसे उदाहरण प्रतिदिन हमारे नेत्रोंके सम्मुखसे निकलते हैं जो प्रेमकी महिमाको हमारे सामने स्पष्ट कर जाते हैं और हमसे पुकार-पुकारकर कहते हैं-मूर्ख ! तू भी प्रेमका दीवाना बन । जीवनका एकमात्र सार प्रेममें ही है। निष्प्रेम रहकर तेरे जीवनका कोई मूल्य ही नहीं। तेरे हृदयमें यदि प्रेम न होगा तो तुझे कोई कौड़ी-मोल भी न पूछेगा। और सचमुच, इस जगत्में है ही ऐसा कौन जो प्रेमकी सत्ताको स्वीकार न करे ? लौकिक प्रेम ही जब इतना मनमुग्धकर है तब पारलौकिककी तो बात ही क्या कही जाय? जिस प्रेममें वासनाका थोड़ा-सा भी पुट रहता है वह निकृष्ट श्रेणीका प्रेम समझा जाता है । उसमें वह मज़ा नहीं रहता जो सच्चे प्रेममें रहना चाहिये । पर सच्चे प्रेमके तो दर्शन भी दुर्लभ हैं। इम लैकिक प्रेमसे ही पारलैंकिक प्रेमके आनन्द-की कल्पना कर सकते हैं। और उसके लिये इतना सोच लेना ही यथेष्ट है कि उसकी बदौलत सब कुछ सम्भव है। इतनेमें ही सव कुछ आ जाता है। प्रभुके चरणारविन्दींतक पहुँचनेके लिये योगी और यति, महात्मा और भूषि अनन्तकालीन साधनामें निरत रहे और उन्हें प्राप्त करना अत्यन्त ही दुरूह बताते रहे, परन्तु आँग्वें तो तब खुर्ली जब देखा कि अरे, वही प्रभू जिसके लिये इस ऐसा कहते हैं-

ताहि अहीरकी छोहरियाँ छछिया मि छाछ पै नाच नचाउँ !

फिर तो उन्हें झस्त मारकर स्वीकार करना पड़ा कि— ब्रह्म में हुँद्यो पुरानन गायन, वेद रिचा पढ़ी चौगुने चायन। देखो मुनो न कहूँ कबहूँ वह कैसे सरूप औ कैसे सुनायन॥ हुँदत हुँदत हुँदि फिर्स्यो 'रसखानि' बतायो न कोग कुगायन। देख्यों, दुरयो वह कुंज कुटीरन, बैठ्यो फ्लोटत राधिका पायन॥ देखा आपने १ इजरत मिले भी तो कहाँ १ और जनाव इपूटी कौन सी अदा कर रहे थे १ श्रीमती राधारानीकी चरणसेवामें तछीन थे १ है न ये चक्करमें डाल देनेवाली बात १ अरे, वे बेचारे तो टापते ही रह गये जो बरसोंसे जप, तप, नियम, उपवासमें लगे थे और बाज़ी मार ले गयीं राधारानी ! राधारानीमें ऐसे कौन-से सुरखावके पर लगे थे कि श्रीमान्जी उनकी तरफ तो हतने सुक गये कि पैर पलोटने लगे और हन लोगोंसे सीधे मुँह बात करना तो दर किनार एक बार अपनी झाँकीतक न दिखायी १ है न सरासर अन्धेर—परन्तु बात तो यह है कि—

हम आह भी करते हैं तो हो जाते हैं बदनाम , वह जुल्म भी करते हैं तो चरचा नहीं होती !

उनकी दयादृष्टि जिसपर पड़ जाय उसके सौभाग्यका क्या कहना ! और यह दयादृष्टि डालना एकवारगी दी उनकी मर्जीपर है । जिसे चाहें निहाल कर दें और जिससे चाहें मुँह फेर लें । ऐसा सोचकर इम उन्हें मनमौजी भले ही कह लें, परन्तु वास्तवमें बात यह है कि प्रेम-अस्त्रके सामने उनकी भी कोई दाल नहीं गलती । और सारे अस्त्र निर्धक हो जाते हैं, परन्तु प्रेम-अस्त्रका वार चूक जाय—यह असम्भव है । और उसके बलपर श्रीमान्जीसे चाहे जैसा उमका नाच नचवा लीजिये । विना किसी ननु-नचके आप सब कुछ करनेको तैयार हो जायँगे । तभी तो इसीकी बदौलत—

वेद भेद जाने नहीं नेति नेति कहें बैन । ता मोहन पै राधिका कहें महावरु देन॥

शायद आप पूछ ैठें कि यह प्रेम मिले कैसे ? इस साधनको उपलब्ध करनेका उपाय क्या है तो उसके लिये ग़ालिब साहव साफ कह गये हैं कि——

> इटक पा बोग नहीं है ये वो आतिश 'ग़ानिब', जो लगाये न लगे और बुझाये न बुझे !

यह आग तो दिलमें अपने आप पैदा होती है। है तो सभीके दिलके भीतर परन्तु उसपर राख पड़ी हुई है— सांसारिक मायामोहकी, अज्ञान और अविद्याकी, विषयभोगों और भाँति-भाँतिके प्रलोभनोंकी। यह राख फूक दी जाय तो प्रेमका दहकता हुआ अँगारा निकल आये! पिर तो पूछनेकी भी जरूरत न रहे कि क्या करना है और किघर जाना है। तब तो स्वतः ही प्रेमका यह तीव उद्रेक होगा कि सब कुछ भूलकर एकमात्र प्रियतमका ही आठ पहर

चौसठ घड़ी ध्यान रहेगा । उसीका स्मरण होगा और उसीका चिन्तन । हृदयमें वह तीन्न बेचैनी उत्पन्न हो जायगी जो प्रेमियोंकी एकमात्र वपौती है । उसके आगे तो कुछ कहना रह ही नहीं जाता । वह प्रेमानन्दका अलैकिक आनन्द, वह प्रेम-विह्नलता, वह प्रेमाश्रुओंका अविरल प्रवाह सबके भाग्यमें नहीं होता । उसे प्राप्त तो कोई भी कर सकता है पर सच्चे दिलसे उसके लिये कोई सचेष्ट भी तो हो ! सब

कुछ भूलकर कोई उस अलबेले प्रियतमको पानेके लिये छटपटाये भी तो । सच्चे दिलसे उसके लिये रोये भी तो ! फिर यह हो नहीं सकता कि उसका हदन व्यर्थ जाय— उसकी पुकार सुनी जायगी और अवश्य सुनी जायगी और—

बल्वए इरक सलामत है तो इंशा अलाह, कच्चे धारोमें चले आयँगे सरकार बैंघे॥ यह ध्रुव सत्य है।

## वर्णाश्रमसाधनका तत्त्व

( केखक--प्रोफेसर श्रांअक्षयकुमार वन्बोपाध्याय, एम्० ए० )

अनन्त विषमताओंसे भरे इस प्राकृत जगत्में अन्यान्य प्राणियोंकी भाँति ही मनुष्य भी शक्ति, ज्ञान, रुचि और संस्कारीकी विचित्रताओंको लेकर ही जन्म-प्रहण करता है। उसके बाहर भी विचित्रता है और अंदर भी विचित्रता है। जागतिक विचित्रताके साथ संयोग-वियोग होनेके कारण उसके जीवनमें भी विचित्रताएँ फूट निकलती हैं। वह अपने अंदर विचित्र अभावोंकी प्रताहना, विचित्र प्रयोजनोंकी प्रेरणा, विचित्र भावोंकी लहरियाँ और विचित्र आदशोंके आकर्षण-का अनुभव करता है। वह अपने जीवनपथमें जितना ही अग्रसर होता है, उतना ही अपनी व्यक्तिगत विशिष्टता और दूसरोंके साथ अपनी प्रथकताकी उपलिध करता रहता है। मनुष्य केवल दूसरे प्राणियोसे ही अपनी पृथक्ताका अनुभव करता हो। इतनी ही बात नहीं है। मनध्यके साथ भी मनुष्यके असंख्य प्रकारके भेद हैं ! उनमें शक्तिका भेद है। बद्धिका भेद है, स्वार्थका भेद है और अवस्थाका भेद है। इन सब भेदोंके कारण मनुष्योंका परस्पर संघर्ष अनिवार्य हो जाता है। प्रत्येक मन्ष्यको मानो अनवरत संप्राम करते हुए ही इस जगतुमें अपनी जीवन-रक्षा और स्वार्थ-साधन करना पडता है।

जो मनुष्य प्रतियोगिता और प्रतिद्विन्द्वतामें विशेष दक्ष नहीं है, उसके लिये मानो इस संसारमें आत्मरक्षा करनेका कोई उपाय ही नहीं है । इसीलिये मनुष्यके जीवनप्रथमें स्वाभाविक ही हिंसा, द्वेप, घृणा और भय आदि अनिवार्यरूपमें प्रकट होते रहते हैं । इसीलिये मानव-जातिमें अशान्तिका कभी अभाव नहीं होता । जिस स्वार्य-सिद्धिके लिये मनुष्य सदा वैर मोल लेनेको तैयार रहता है, जरतमें

दुःख और अतृप्तिसे रहित पूर्ण सुखभोग और आत्मतृप्ति किसीको भी नसीब नहीं होती। लगातार युद्ध करने और नये-नये युद्धोंकी तैयारी करनेमें ही जीवन बीत जाता है। इस युद्धके लिये ही मनुष्य सङ्घ बनाता है, भाति भातिके दाव-पेचोंका जाल फैलाना धीखता है, नये-नये अस्त्र-श**स्त्र** और कल-कारखानीका आविष्कार करता है और प्रकृतिकी शक्तियोंपर अधिकार जमाकर उनको भी युद्धके साधन बना लेता है । इसीके परिणामस्वरूप युद्धकी भीषणता क्रमशः बदती ही जाती है । व्यक्तिके साथ व्यक्तिका संप्राम तो चलता ही है; वही और भी भयद्भर रूप धारण करके जातिके साथ जातिके, सम्प्रदायके साथ सम्प्रदायके और श्रेणीके साथ श्रेणीके युद्धके रूपमें परिणत होकर संसारको भमशान बना देनेके लिये तैयार हो जाता है। इतना होते हुए भी मनुष्यके प्राण इस वैर-विरोध और संप्रामकी स्थिति-को कभी पसंद नहीं करते। वे सदा-सर्वदा शान्तिके लिये, तृप्तिके लिये, अपने अंदरकी पूर्णताको प्राप्त करनेके लिये और सबके साथ प्रेमका सम्बन्ध जोड़नेके लिये व्याकुल रहते हैं।

मनुष्य जब कभी अपने अन्तरात्माकी ओर देखता है, तभी उसे यह वाणी सुनायी पड़ती है कि 'संप्रामके द्वारा जीवनकी सार्थकता सम्भव नहीं है,—प्रकृतिके द्वारा युद्धके लिये खींचे जानेपर भी युद्धसे खुटकारा पाना ही उसके जीवनका आदर्श है,—प्राकृत जगत्में जीवन-संप्राम एक स्वाभाविक विधान होनेपर भी वह इस संप्रामसे ऊपर उठकर शान्तिमय राज्यमें निवास करनेका अधिकारी है।' अन्तरात्माके अंदर यह शान्ति, तृति, समता और प्रेमका आदर्श नित्य निहित है—यही कारण है कि मनुष्यको संप्राम-क्षेत्रमें भी शान्तिके वचन सुनाने पड़ते हैं, हिंसावृत्तिको चरितार्थ करते

समय भी यह घोषणा करनी पड़ती है कि इसमें उसका उद्देश शान्ति, प्रेम, न्याय और साम्यकी स्थापना करना ही है। वस्तुतः मनुष्य-जीवनमें अन्तरात्माके आदर्श और बाह्य प्रकृतिकी प्रताड़नामें एक द्वन्द्व—झगड़ा सदासे ही चला आ रहा है। मनुष्यका अन्तरात्मा प्राकृत जगत्के इस संग्रामको आत्यन्तिक सत्य माननेके लिये कभी राजी नहीं होता।

मनुष्यके अन्तरात्माका यह दावा है कि मनुष्यको अपनी साधनाके द्वारा सब प्रकारके भेद, द्वन्द्व, कलह और युद्धोंके स्तरको लॉघकर शान्तिमय, सौन्दर्यमय और कल्याणमय अभेद-राज्यमें पहुँचना और वहाँ अपनेको प्रतिष्ठित करना पड़ेगा । भेदमें अभेदकी प्रतिष्ठा, विषमतामें समताकी प्रतिष्ठा, इन्द्रमय जगत्में शान्तिकी प्रतिष्ठा और मृत्युमय जगत्में अमृतत्वकी प्रतिष्ठा-यही मानवात्माका जीवनवत है, यही उसकी धर्म साधना है। ज्ञानमें ऐक्यदर्शन, प्रेममें ऐक्यान-भूति और कर्ममें ऐक्यनिष्ठा,-यही मनुष्यके धर्मानुशीलनका आदर्श है। विचार-बुद्धिके सम्यक् अनुशीलनसे उसको सब प्रकारके भेद और विषमताओं के मूलमें एक अद्वितीय सचित् प्रेमानन्द्वन परमतत्त्वको प्राप्त करना होगा । प्रेमके सम्यक अनुशीलनके द्वारा सबके अंदर एक 'सन्य-शिव-सुन्दर' प्राणका अनुभव करके सबके जीवनके साथ अपने जीवनको मिला देना होगा। सबके स्वार्थमें ही अपने यथार्थ स्वार्थका परिचय पाकर अपने वैचित्र्यमय जीवनके समस्त विभागोंकी कर्मधाराको उसी उद्देश्यके अनुकृत बहा देना होगा। इस परम कल्याणमय ऐक्यके आदर्शद्वारा अनुप्राणित होकर सब प्रकारके द्वन्द्व, सङ्घर्ष, हिंसा, द्वेप और अशान्तिके स्तरसे ऊपर मानवजीवनको प्रतिष्ठित करनेका व्रत ही वास्तवमें मनुष्योचित साधना है।

इस जगत्में मानव-जीवनको इस प्रकार इन्द्रातीत, अमृतमय और शान्तिमय बनानेके लिये जितना अपने देह, इन्द्रिय, मन और बुद्धिका अनुकूल होना आवश्यक है, उतना ही सामाजिक स्थितिका भी अनुकूल होना अभीष्ट है। समाजिक सथितिका भी अनुकूल होना अभीष्ट है। समाजिक सथितिका भी अनुकूल होना अभीष्ट है। समाजिक सथाजिक सथितका अङ्गाङ्गी सम्बन्ध है। समाजिक स्थानव-जीवनपर विचार करना सम्भव नहीं। समाजिक स्थानके सो मनुष्यका परिचय प्राप्त होता है। समिष्टिगत जीवनका कोई परिचय ही नहीं मिल सकता। मनुष्यका जन्म, स्थिति, वृद्धि और परिणाम सब समाजिक अंदर ही होता है। समाजिस ही

प्रत्येक व्यक्ति अपने देह-धारणके लिये, मनोविकासके लिये और धर्मसाधनाके लिये आवश्यक उपकरण प्राप्त करता है। दुसरी ओर, प्रत्येक व्यक्ति इन सब उपकरणोंका जिस रीतिसे व्यवहार करके अपने-अपने जीवनको नियन्त्रित करता है, समाज-जीवनकी गतिपर ही उसका प्रभाव पड़ता है। जन-साधारणकी जीवन-धाराके लिये बहुत अंशमें समाज जिम्मेवार है। वैसे ही समाजकी विधि-व्यवस्थाके लिये जनसाधारणपर भी कम दायित्व नहीं है। समाजमें जो लोग विशेष बुद्धिमान्, शक्तिसम्पन्न और प्रभावशाली होते हैं, उन्हींके विचार, भाव और कर्मको धारा सामाजिक विधि-व्यवस्थामें प्रतिफल्तित हुआ करती है। मानव-समाजके श्रेष्ठ विद्वानींके चित्तमें यह समस्या सदा ही बनी रहती है कि — अमाजकी सङ्गठन-विवि और रीति नीति कैसी बनायी जाय जिससे मन्ब्यके अन्तरात्माका मनोरय समाजके द्वारा पूर्णस्वासे सिद्ध हो सके ? व्यष्टिके साथ समधिका, व्यक्तिके साथ परिवारका, श्रेणीके साथ जातिका, श्रेगोके साथ श्रेगोका और राष्ट्रका सम्बन्ध किस प्रकारका हो। जिससे दन्द्र। कलहा। ईर्घ्या। घुणा और दंपके सारे कारण यथासम्भव दूर हो जायँ और समग्र मानव-समाजमें एकप्राणताकी प्रतिश्वा हो ? सामाजिक जीवन-प्रवाहकी किस प्रकारके आदर्शद्वारा अनुप्राणित किया जाय और वह आदर्श किस प्रकारके आचरण और कमों के अंदर स्थापित किया जाय, जिससे प्रत्येक नर-नारी मानव-जोवनके महान् बनके सम्बन्धमें सदा-सर्वदा सजग रहे और उनका ज्ञान, प्रेम, कर्म, स्वाभाविक ही तद्भाव-भावित होकर ही परम कल्याण-की ओर अग्रसर हो ? मनुष्यके साथ मनुष्यके नाना प्रकारके भेद और विषमताओं के होनेपर भी, मनुष्यकी शक्ति और ज्ञानमें तारतम्य होनेपर भी। कर्मक्षेत्रकी विभिन्नता और प्रयोजनीकी विलक्षणता होनेपर भी। किस उपायसे मन्य्यके साथ मन्य्यके प्राण मिलाये जा सकते हैं, किस उपायसे रुचि, प्रकृति, शक्ति आदिके भेदसे युक्त पृथक् पृथक् आवश्यकताओंसे प्रेरित मन्ष्य परस्पर प्रेमकी डोरीसे बँधकर शान्तिपूर्वक सभी अपने-अपने जीवन-विकासके मार्गपर अग्रसर हो सकते हैं, मानव-समाजके सामने यह एक सनातन समस्या है।

भारतीय साधनाके क्षेत्रमें जो वर्णाश्रमका विधान है, वह इसी जटिल समस्याको सुलझानेकी एक महान् चेष्टा है। लाखों वर्षोंसे इस वर्णाश्रमविधानने भारतीय समाजके सभी एक-से-एक विलक्षण श्रेणीके नर-नारियोंमें एक महान् समन्वयकी स्थापना करके उनके मनुष्योचित साधनाके मार्गको प्रशस्त कर रक्खा है। समस्त मानव-समाजके लिये यह विधान परम आदर्श है। समाज-नीतिकी दृष्टिसे भी इस विधानके अंदर छिपा हुआ तत्त्व विशेषरूपसे देखने योग्य है।

मनुष्योंमें परस्पर असंख्य प्रकारके भेद हैं और उनका रहना अनिवार्य है। इन सब भेदोंके अंदरसे ही अभेदकी प्रतिष्ठाका मार्ग खोज निकालना होगा । ऐसा किये विना, समाज सदा अत्यन्त भयंकर संग्राम-क्षेत्र ही वना रहेगा । इस अभेट-की प्रतिष्ठा कैसे हो ? मनुष्योंमें जहाँ जहाँ भेद अवश्यम्भावी है, वहाँ-वहाँ उस भेदको स्वीकार कर लेनेकी मनोयत्तिका जनसाधारणके चित्तमें विकास होना आवश्यक है: नहीं तो सभी जगह प्रतियोगिता, प्रतिद्वन्द्विता, संघर्ष, संग्राम, असन्तोष और अशान्ति बनी ही रहेगी। परन्त ऐसी मनोवृत्ति यदि उपायहीनता और निराशाकी अनुभृतिसे उत्पन्न हो तो उससे मन्ष्योचित जीवन-विकासके मार्गमें बाधा ही होगी। समाजकी जो व्यवस्था सभी नर-नारियोंको उनके जीवनकी सम्पूर्ण सार्थकताके मार्गपर बढानेमें सहायक न हो, उस व्यवस्थास उपर्यक्त समस्याका समाधान कभी नहीं हो सकता । समाजकी व्यवस्था तो ऐसी होनी चाहिये कि जिससे प्रत्येक व्यक्ति और प्रत्येक श्रेणी सन्तष्ट-मनसे अनिवार्य भेदोंको स्वीकार कर ले और साथ ही प्रत्येकके मनमें अपनी-अपनी अवस्था, शक्ति और तदनुरूप कर्म और साधनामें गौरवका भाव जावत रहे। प्रत्येक मनुष्यके सामने एक ऐसा मूर्तिमान सजीव आदर्श रहना चाहिये कि जिससे अपने-अपने अधिकारके अनुसार प्राप्त कर्तव्य-कर्मींका स्वेच्छापूर्वक प्रेमके साथ सम्पादन करते हुए अपनेको समाजका एक गौरवपूर्ण अङ्ग समझे और उसीको मनुष्यत्वके विकासका साधन मानकर जीवनके व्रतके रूपमें प्रहण करनेको उत्साहित हो ।

मनुष्यके साथ मनुष्यके जितने भी सङ्घर्ष होते हैं, सभी उसकी देह, इन्द्रिय और मनकी आकाक्षा तथा आवश्यकताके क्षेत्रमें होते हैं। प्रत्येक मनुष्यके अब, वस्त, घर और धनकी आवश्यकता है। प्रत्येक मनुष्यके मनमें सुख, ऐश्वर्य, प्रभाव, मान-सम्मानकी आकांक्षा है और इसी क्षेत्रमें एकका स्वार्य दूसरेके स्वार्यके साथ टकराता है। यदि अब-बस्नादिकी वृद्धि और सुख-सम्पत्ति तथा स्वामित्वकी स्थापनाको ही मानव-साधनाके क्षेत्रमें एक अष्ठ आदर्श मान लिया जाय तब तो मानव-समाजमें स्वार्यका विरोध, व्यक्तिगत और श्रेणीगत संग्राम और उसके फलस्वरूप आधिभौतिक उन्नतिके साथ-ही-साथ दु:खदायी अद्यान्तिका भोग भी अवश्यम्भावी है।

बाह्य सम्पत्तिके आदर्शको नींच बनाकर जिस समाज-मन्दिरका निर्माण होगा, उसमें प्रारम्भमें आर्थिक उन्नति, राष्ट्रीय प्रभावकी वृद्धि हो सकती है, जड-जगत्सम्बन्धी शान-विशानकी उन्नति भी हो सकती है: परन्त ये सब उन्नतियाँ होती हैं व्यक्तिके साथ व्यक्तिकी, सम्प्रदायके साथ सम्प्रदायकी और जातिके साथ जातिकी प्रतियोगिता, प्रतिद्वन्द्विता, सङ्घर्ष और संग्रामके द्वारा ही । इसीलिये यह उन्नति जन-साधारणकी नहीं होती: कछ लोग जो बुद्धि-शक्ति, कल्पना-शक्ति, संघटन-शक्ति और निर्माण-शक्तिमें बढे हुए होते हैं, वस्तुतः उन्हींकी होती है, धन-सम्पत्ति और प्रभत्वपर उन्हींका अधिकार होता है: और जो बलहीन तथा अपेक्षाकृत बुद्धिहीन होते हैं. वे अपनेको उनकी गुलामीमें लगाकर-उन्होंके स्वार्थ-राधनके उपकरण बनकर उन्हींके दिये हुए दुकड़ोंपर जीवन-निर्वाह करनेको बाध्य होते हैं! इधर वे शक्तिशाली प्रभुश्रेणीके लोग भी सदा एक दूसरेके भयसे सश्चिद्धत रहते हैं, मुखकी सामग्रियोंका देर होनेपर भी उनके जीवनमें सख-शान्ति कभी नसीव नहीं होती । मानव-समाजकी सभ्यता ही संग्रामात्मिका हो उठती है। संग्राममें कुशलता ही सभ्यताका लक्षण होता है। इस सम्यतामें कोई प्राणी, कोई व्यक्ति, कोई श्रेणी और कोई भी जाति दीर्घकालतक ऐश्वर्य और प्रभत्वका भोग नहीं कर सकती। ऐश्वर्य और प्रभुत्व दोनों ही लगातार एकसे दसरेके हाथमें जाते रहते हैं। जब जिनके हाथमें ये ऐश्वर्य और प्रभत्व होते हैं, तब उनको आत्मरक्षाके लिये ही व्यक्त रहना पड़ता है। जन साधारणके सुख और कल्याणके लिये उनका उतना-सा ही धन या प्रभाव स्वर्च होता है, जितनेकी उनके अपने स्वार्यसाधनके लिये आवश्यकता होती है--आत्मरक्षाके लिये प्रयोजन होता है। समाज उन्हें त्यागके लिये—सेवाके निमित्त स्वार्थत्याग करनेके लिये किसी प्रकार भी प्रेरणा नहीं कर सकता। 'त्याग और सेवाके अंदर ही उनका यथार्थ स्वार्थ निहित है'--यह बतलानेका समाजके पास कोई साधन नहीं होता, क्योंकि समाजका आदर्श वैसा नहीं होता, उसका तो संगठन ही हआ है बाह्य सम्पत्तिके आदर्शको लेकर । बाह्य सम्पत्तिको आदर्श माननेवाले समाजमें शान्तिकी कोई सम्भावना नहीं है, साम्यके स्थापनकी कोई योग्यता नहीं है, संघर्षके दर करनेका कोई उपाय नहीं है और मानवताकी महान उन्नतिके लिये कोई प्रेरणा नहीं है। यहाँ संग्रामके बाद संग्राम और विश्वके बाद विष्ठव अनिवार्य हैं। मनुष्यके अन्तरात्माका यह आर्त्तनाढ इस प्रकारके समाजमें कभी-कभी कवियों, दार्शनकों और धार्मिकोंकी वाणीसे प्रकट होता रहता है, परन्तु सामाजिक जीवनमें अन्तरात्माके इस दुःखको मिटानेके लिये कोई उपाय नहीं दिखायी पड़ता ! इसी सम्यताका परिणाम है कि आज सारे भूमण्डलपर सभी एक-दूसरेके भयसे काँप रहे हैं और भोगोंके उपकरणोंकी बहुलता होनेपर भी चारों ओर जाहि-नाहि मची हई है!

मानवसमाजको यथार्थ मानवताके विकासके योग्य और साम्य, शान्ति तथा सौन्दर्यका भाण्डार बनानेके लिये, एक ऐसे आदर्शको केन्द्र बनाकर समाजकी व्यवस्था और नियन्त्रण करनेकी आवश्यकता है, जो आदर्श मनुष्यकी स्वामाविक स.ख-सम्पत्ति और प्रभृत्वकी आकाक्षाके ऊपर राज्य करनेमें स्वयं समर्थ हो, जिस आदर्शके सामने मनुष्यकी यह सुख-सम्पत्ति और प्रभुताकी स्पृहा अपने-आप ही सिर झुकाकर गौरवका बोध कर सके, जो आदर्श मनुष्यकी अन्तरात्माके आदेशको बाह्य जीवनके आदेशका शक्तिसम्पन्न नियमन करनेवाला बनाकर खड़ा कर सके। जिस समाज-विधानसे मनुष्यकी आधिमौतिक आवश्यकताएँ आध्यात्मिक आदर्शके द्वारा संयमित होती हैं, काम और अर्थ धर्मके द्वारा अनुशासित होते हैं, आत्मिक उन्नतिके तारतम्थके द्वारा सामाजिक मर्यादाका निरूपण होता है, शान, प्रेम, त्याग और तपस्याका स्थान मख-सम्भोग, धन-सम्पत्ति और प्रभुत्वके बहुत जपर माना जाता है। - वस्तुतः उसी समाजविधानके द्वारा मानव-समाजमें अनन्त प्रकारकी विषमताओं के रहते भी सच्चे साम्यकी स्थापना सम्भव है, प्रतियोगिता और प्रतिद्वनिद्वताके क्षेत्रमें भी सहयोगिता और समप्राणताकी प्रतिष्ठा सम्भव है और अशान्तिके कारणरूप अनेको प्राकृतिक नियमीके रहते हुए भी शान्तिकी स्थापना सम्भव है। भारतीय ऋ पियोंने वर्णाश्रम-व्यवस्थामें इसी आदर्शकी स्थापना की है और हजारों-हजारों वर्षोंसे इसी व्यवस्थाके द्वारा नियन्त्रित होकर भारतीय जीवन-धारा कल्याण और शान्तिके मार्गपर प्रवाहित होती आ रही है।

वर्णाश्रम-विधानमें मुख्य ध्यान देने योग्य विषय यह है स्वरूप है। कि इसमें समाजके सर्वोच्च स्थानपर प्रतिष्ठित किया गया है ब्राह्मण और संन्यासीको। ब्राह्मण और संन्यासी सभी वर्णों बाह्म और आश्रमोंके आदर्श माने जाते हैं। सभी विभागोंके उन ब्राह्मण सभी नर-नारी ब्राह्मण और संन्यासीके अनुशासनके व्यवस्थापूर्व अनुसार ही अपने कर्तव्य-अकर्तव्यका निर्णय करते हैं और कायदे-कान उन्हींके आचरणको आदर्श मानकर अपने जीवनको नियन्त्रित श्रेणीगत व

करते हैं। ब्राह्मण और संन्यासी 'काम' और 'अर्थ' की साधनामें प्रकृत नहीं होते: सख, ऐश्वर्य और प्रभुत्वकी आकाक्षासे प्रेरित होकर कोई कार्य नहीं करते; कृषि-शिल्प-वाणिज्य आदि बाह्य सम्पदाको बढानेवाले उपायोंका अवलम्बन नहीं करते। देशके शासन, संरक्षण और दण्ड-विधानका काम भी अपने हाथमें नहीं लेते और किसीके अधीन होकर नौकरी भी नही करते । ये सारे कार्य उनके स्वधर्मसे प्रतिकृत हैं, उनकी मर्यादामें ठेस पहुँचानेवाले हैं । वे होते हैं तत्त्वकी खोज करनेवाले, शानतपस्वी, सर्वभूतहितमें रत और विश्वप्रेमी। त्याग, सेवा, शानवितरण और तपश्चर्या ही होते हैं उनके जीवनके वत ! दरिद्रताका तो वे स्वयं अपनी इच्छासे वरण करते हैं! वे अपनी सारी शक्तिको लगा देते हैं समाजके उत्थान और अपनी संस्कृतिकी उन्नतिमें तथा मनुष्य-जीवनके सर्वश्रेष्ठ आदर्शकी स्थापनामें । इनमें ब्राह्मण गृहस्थ होकर भी, स्त्री-पुत्र-कन्याओंसे घिरे रहकर भी त्याग, सेवा, तपस्या और निःस्वार्य ज्ञान-दान आदिका आदर्श स्थापित करते हैं। और संन्यासी यह सिद्ध कर देते हैं कि मानव-जीवनकी चरम शान्ति है-सर्वत्यागी और प्राणिमात्रमें समदर्शी होकर ब्रह्मशान, ब्रह्मध्यान और ब्रह्मानन्द-रसका पान करनेमें । ब्राह्मण और संन्यासी समाजके सभी स्तरींके नर-नारियोंको इस महान आदर्शके द्वारा अनुप्राणित करते हैं। इसीलिये समाजमें उनका आसन सबसे ऊपर और सबसे श्रेष्ठ है। उनके देह-पोषणके लिये, शारीरिक जीवर्नानर्वाहके लिये और उनके तपस्यामय जीवन-वतकी अनुकलताका सम्पादन करनेके लिये जो कुछ भी आवश्यक है। उसका सारा भार समाजने अपने ऊपर ले लिया है। राष्ट्रिय शक्ति और आर्थिक शक्तिके सञ्चालकगण श्रद्धा और सम्मानके साथ उनकी सुविधा और स्वतन्त्रताकी रक्षाके लिये सदा प्रयवशील रहते हैं और उनके उपदेश तथा उनके जीवनके आदर्शके अनुसार अपनी शक्ति और सम्पत्तिका बहुजनहिताय, बहुजनसुखाय, सर्वभूतहिताय और भगवत्प्रीत्यर्थे प्रयोग करके अपने आन्तरिक जीवनकी कृतार्थता-का अनुभव करते हैं । वर्णाश्रम-व्यवस्थाका यही मुख्य

बाह्य सम्पत्तिसे उदासीन स्वार्यबुद्धिसे रहित विश्वप्रेमी उन ब्राह्मण और संन्यासियों के ऊपर ही समाज और राष्ट्रके व्यवस्थापूर्वक सञ्चालनके लिये विधि-निषेधकी रचना करनेका— कायदे-कानून बनानेका भार रहता है। अपना व्यक्तिगत और श्रेणीगत कोई स्वार्य न रहनेके कारण वे ही सब श्रेणियोंके प्रतिनिधि होनेकी योग्यता रखते हैं। वे मानवजीवनके चरम लक्ष्य भगवत्याप्तिकी ओर अविचल्ति दृष्टि रखते हुए सभी श्रेणियोंके नर-नारियोंके लिये कर्तव्याकर्तव्यका निर्देश करते हैं। राष्ट्रिय शक्तिका व्यवहार किस प्रकार करना चाहिये, किस प्रकार धनको पैदा करना और बाँटना चाहिये,सभी श्रेणीके लोगों-द्वारा अपने-अपने अधिकारानुसार किस प्रकारका कार्य करने-से सारे समाजकी भलाई हो सकती है, अपनी-अपनी सम्पत्ति और शक्तिका किस प्रकार व्यवहार करके मनुष्य परमकत्याण भगवत्याप्तिकी ओर अग्रसर हो सकता है, बहायण और संन्यासी अपने पक्षपातरहित सुनिपुण विचारद्वारा इन सब बातोंका निर्णय करनेमें समर्थ हैं।

ब्राह्मण और संन्यामीको राष्ट्र और समाजके केन्द्रस्थलमें आदर्शरूपमें और सर्वोच्च मर्यादामें प्रतिष्ठित करके समाजका संगठन, राष्ट्रका संगठन और कृपि-शिल्प-चाणिज्यादिका नियन्त्रण करना, यही भारतीय जातिकी विशेषता है और इमीमें भारतकी प्राणशक्ति निहित है। इसी प्राणशक्तिने जाति और समाजके सारे अवयवोंमे सुन्दर सामझस्यकी स्थापना करके सब प्रकारके इन्द्र और सङ्घापेंको मिटाकर इजारों वर्षोंसे इसकी जीवन-धाराको अञ्चण्ण बना रक्खा है। इसीसे हिंद्जाति जीवित है।

एक बात और विशेष ध्यान देनेकी है, वह है जातिमें राष्ट्रशक्ति और अर्थशक्तिका-प्रभुत्व और सम्पत्तिका सम्बन्धनिरूपण । हमारी इस वर्णाश्रमव्यवस्थामें जो राष्ट्रशक्ति-के सञ्चालक होते हैं। देशकी शान्तिरक्षा और शक्तिवृद्धिका भार जिनके कन्धोंपर रहता है, जो अन्तर्विष्ठव और बाहरी शत्रओं के आक्रमणसे जाति और समाजकी रक्षा करनेके लिये जिम्मेवार हैं और जो तत्त्वदशीं दारिद्रयवती सर्वजीवप्रेमी ब्राह्मण और संन्यासियोंके अनुशासनके अनुसार जाति और समाजमें न्यायकी रक्षा करते हुए जातिकी बाह्य सम्पत्ति और अध्यात्मसम्पत्तिका न्यायसङ्कत अधिकार सब श्रेणियोंके नर-नारियोंको देते हैं, वे क्षत्रिय स्वयं अर्थका सेवन नहीं करते. क्रचि-शिल्प-वाणिज्यादिको अपने हाथमें नहीं रखते, जाति-की बाह्य सम्पत्तिके उत्पादनमें और उसके बँटवारेमें उनका व्यक्तिगत अथवा श्रेणीगत कोई स्वार्थ नहीं होता । जातिकी सांस्कृतिक और आध्यात्मक शक्तिके उत्पन्न करने और बाँटनेका भार जैसे प्रधानतया यज्ञवती, त्यागशील, अध्यात्म-कत्याणनिष्ठ बाह्मण और संन्यासियोंके हाथमें रहता है, उसी प्रकार जातिकी बाह्य सम्पत्तिके उत्पन्न करने और बाँटनेका

भार वैश्वोंके हाथमें रहता है। क्षत्रियोंके कन्घोंपर तो देशकी शान्तिरक्षा और शक्तिवृद्धिका भार है । वे जैसे बाह्मण और संन्यासियोंसे ज्ञान-विज्ञान और नैतिक तथा आध्यात्मिक आदर्शका आहरण करके समाजके सब स्तरोंमें उसका विस्तार करनेकी चेष्टा करते हैं, वैसे ही वैश्योंसे धनका आहरण करके उसके द्वारा समाजके सभी स्तरींके लोगींका अभाव दर करते हैं । उनका खजाना जनसाधारण-विशेषतः ब्राह्मणः संन्यासी, दरिद्र, अन्धे, छले-लॅंगडे, रोगी, अपाहिज, बढे-बच्चे और अनाया विधवा आदिकी सेवाके लिये सदा सर्वदा खुला रहता है। कहीं दुर्भिक्ष पड़ता है, अकाल पड़ता है तो उसकी जिम्मेवारी उनपर है। कहीं महामारी फैलती है तो वे उसके जिम्मेवार हैं। शत्रका आक्रमण होनेपर उनपर दायित्व है। अन्तर्विष्ठवके लिये वे दायी हैं और एक श्रेणीके द्वारा द्सरी श्रेणीपर अत्याचार होनेपर--बुद्धिमान् और शक्तिशाली व्यक्तियों अथवा श्रेणियोंके द्वारा अपेक्षाकृत बुद्धिहीन और कमजोर मनुष्यों अथवा श्रेणियोंका ( उनकी शक्तिहीनताका लाभ उठाकर ) शोषण किये जानेपर क्षत्रिय राजा ही जिम्मेवार हैं। देशका अर्थ ही उनका अर्थ है और देशकी शक्ति ही उनकी शक्ति है। वे देशके, जातिके और समाज-के सेवक हैं। इसीलिये बाह्मणींके बाद ही उनका महत्त्वपूर्ण स्थान है। वे देशमें प्रभशक्तिका सञ्चालन करते हैं—ग्राह्मण और संन्यासियोंके चरणोंमें सिर झकाकर ! और अर्थशक्तिका सञ्चालन करते हें--वैश्योंके पाससे जातिके लिये अर्थका संग्रह करके । अतएव प्रभत्व और अर्थ दोनोंमें ही उनका यथा-सम्भव निर्लित रहना आवश्यक होता है, नहीं तो वे स्वधर्मसे भ्रष्ट हो जाते हैं। प्रभत्व और अर्थका नियन्त्रण करनेवाले होनेपर भी वे हैं देशके दास और त्यागवती ।

जैसे राष्ट्रशक्तिका सञ्चालन करनेवाले क्षत्रियोंके लिये अर्थलाभजनक कृषि-शिल्प-वाणिज्यादि स्वधर्मका नाश करने-वाले और मर्यादाको घटानेवाले हैं, वैसे ही कृषि-शिल्प-वाणिज्यादिके द्वारा देशकी अर्थ-सम्पत्तिको बदानेमें लगे हुए वैश्योंके लिये राष्ट्रशक्तिके सञ्चालनका लोभ करना और समाजके ऊपर प्रभुत्वका दावा करना स्वधर्मसे भ्रष्ट होना है। प्रभुत्व और अर्थ दोनोंमें ही मोह है। समाजकी अर्थ-शक्ति और राष्ट्रशक्तिके एक ही हाथमें रहनेपर अर्थोपासकोंको प्रतिद्वन्द्वता राष्ट्रके क्षेत्रमें भी न्याय और धर्मकी सीमा लॉघनेके लिये तैयार हो जाती है। धनके पैदा करने और वॉटनेमें स्वार्यका मोह प्रवल न हो उटे, न्याय और धर्मका आदर्श बड़ी सजगताके

साथ धनके नियामकके पदपर प्रतिष्ठित रह सके। इसीलिये न्याय और धर्मनिष्ठ राष्ट्रशक्ति अर्थकी उपासनामें, धन कमाने-में न लगकर अर्थके ऊपर प्रभत्व करती है। और न्याय-धर्मके मर्तिमान आदर्शब्राह्मण और संन्यासी राष्ट्रशक्ति और अर्थ-शक्ति (क्षत्रिय और वैश्य) दोनोंके ऊपर प्रमुख करते हैं, यही . सनातनधर्मकी व्यवस्था है। राष्ट्रशक्ति जब अर्थशक्तिके हायमें चली जाती है, किसान, कारीगर और विणक्-समाज जब परस्पर प्रतिद्वनिद्वता करके अपनी स्वार्थ-सिद्धिके लिये राष्ट्रशक्ति-पर अधिकार जमानेको लालायित हो उठते हैं। तभी समाजमें नाना प्रकारकी अशान्तिके कारण उत्पन्न हो जाते हैं और समाज संग्राम-क्षेत्रके रूपमे परिणत हो जाता है। अर्थको नियन्त्रित करनेका अधिकार यदि धर्मको हो और धर्मही यदि राष्ट्रशक्तिका सञ्चालन करनेवाला होकर अर्थके उत्पादन और विभाजनको नियन्त्रित कर सके तो समाजमें विषमताके अंदर भी समताकी स्थापना हो सकती है, प्रतियोगिताके क्षेत्रमें भी सहयोगिताकी प्रतिष्ठा हो सकती है। अतएव समाजमें अर्थशक्ति-का नियमन करनेके लिये राष्ट्रशक्तिकी और राष्ट्रशक्तिका नियमन करनेके लिये धर्मशक्तिकी स्थापना आवश्यक है। यही वर्णविभागका रहस्य है।

इसके बाद रही जन-साधारणकी बात । जिनमें ज्ञानशक्ति और कर्मशक्तिका भलीभाँति विकास नहीं हुआ है, जो स्वतन्त्र-रूपसे तत्त्वका विचार करनेमें, सारे समाजका कल्याण सोचकर कर्तव्यका निर्णय करनेमें, मनुष्य-जीवनके परम आदर्शको लक्ष्य करके साधनाके क्षेत्रमें अग्रसर होनेमें, खतन्त्रताके साथ राष्ट्रशक्ति और अर्थशक्तिका अपने और समाजके कल्याणमें प्रयोग करनेमें यथोचित शक्ति नहीं प्राप्त कर सके हैं, परन्त जिनकी संख्या समाजमें अधिक है और जिनकी कर्मशक्तिका सनियन्त्रित और सुव्यवस्थितरूपसे व्यवहार हुए विना देशमें कृषि-शिल्प-वाणिज्यादिकी उन्नति सम्भव नहीं है, राष्ट्रका निर्वित्र सञ्चालन सम्भव नहीं है और धर्म-कर्मादिका अनुष्ठान भी सम्भव नहीं है, समाजमें उन्हींकी संज्ञा शुद्र है । संख्याकी दृष्टिसे वे समाजके प्रधान अक्र हैं। परन्त स्वतन्त्ररूपसे अपने-आप ही अपना सञ्चालन करके मनुष्य-जीवनकी सर्वश्रेष्ठ उन्नतिके मार्गपर अग्रसर होनेमें असमर्थ हैं। उनको समाजकी सेवामें लगाकर, उनकी शक्तिके अनुसार उनके लिये कर्तव्य-का विधान कर, आवश्यकतानुसार उनके लिये भोग-सुखकी मुन्यवस्था कर उनके जीवनको उन्नत बनाना उच्च श्रेणीके मनुष्योंका दायित्वपूर्ण कर्तव्य है।

ब्राह्मणोंके यत्र-यागादि कर्मोंके अनुष्ठानमें, क्षत्रियोंके राष्ट्र-नियन्त्रण और युद्ध-सञ्चालनादि कार्योंमें तथा वैत्र्योंके कृषि-शिल्प-वाणिज्यादि व्यापारोंमें, सर्वत्र ही शूर्द्रोंकी सहायता आवश्यक है। और समाजकी धर्मशक्ति, राष्ट्रशक्ति और अर्थशक्तिके अनुगत होकर समाजकी सेवा करनेमें ही शूर्द्रोंके जीवनकी सार्थकता है। उजततर स्वाधीन-कर्मरत श्रेणियोंके अनुगत होकर, इच्छापूर्वक प्रेमके साथ उनके नेतृत्वको सिर चढ़ाकर, सेवात्मक कर्मके द्वारा अपने जीवनको उजत बनाना और सारे समाजका कल्याण करना शूद्रका धर्म है। समाजके सब प्रकारके कल्याणजनक पुण्यकार्योंमें शारीरिक शक्तिक कार्य उन्हींके जिम्मे है। वे ब्राह्मणोंकी अधीनतामें सेवक हैं, क्षत्रियोंकी अधीनतामें सैनिक हैं और वैत्र्योंकी अधीनतामें सिवक हैं, क्षत्रियोंकी अधीनतामें सैनिक हैं और वैत्र्योंकी अधीनतामें किसान तथा कारीगर हैं। आधुनिक समाजमें इन्हींका नाम मजदूर है।

इस प्रकार आर्थ ऋषियोंने सारी मानव-जातिको चार भागोंमें बाँटकर उनके कर्म-समन्वयदारा समाजका सङ्कठन किया है। इसमें मनुष्यके साथ मनुष्यका जो गुण और शक्ति-का स्वाभाविक भेद है, उसे स्वीकार किया गया है और साथ ही सारे मनुष्येंके समस्त गुणों और शक्तियोंको एक ही आदर्शकी ओर लगाकर सबको समाजके लिये अत्यावस्यक विभिन्न कर्मोंमें नियुक्त कर दिया है। समाजके लिये कल्याण-कारक चतुर्विध कमोंके लिये विशेषरूपसे योग्य चतुर्विध गुण-शक्तिविशिष्ट चार प्रधान श्रेणियोंके अतिरिक्त मानव-जातिमें अन्य किसी वर्णका अस्तित्व आर्य ऋषियोंको स्वीकार नहीं है- पञ्चमो नोपपराते । समग्र समाज एक मूर्तिमान विराट पुरुष है। ब्राह्मण उसका वाणीसहित मस्तिष्क है। क्षत्रिय उसका बाह्समन्त्रित वक्षःस्थल है । वैश्य उसका नाभिमण्डल-युक्त उदर है और शुद्ध उसके चरण या गति-शक्तिस्थानीय हैं । चतुर्वर्णके द्वारा ही सारे अवयवींसे सम्पन्न विराट् समाज-पुरुषका शरीर बना है। प्रत्येक अवयवमें ही अङ्क-उपाङ्कोंका भेद स्वाभाविक है। एक ही प्रकारके कर्ममें भी कर्मका वैचित्र्य है और एक एक प्रकारके कर्ममें वंश-परम्परा-क्रमसे लगे रहनेके कारण एक-एक उपवर्ण या उपजातिका निर्माण हुआ है। इस प्रकार समाजके अंदर कर्मोंकी विचित्रताके कारण विभिन्न विचित्र कर्मोंमें खास-खास योग्यताके अनुसार अनेको उपजातियोंकी सृष्टि प्राकृतिक नियमसे ही हुई है। कर्म और गुण ( अर्थात् कर्मयोग्यता ) के अनुसार श्रेणी-वैचित्र्य अस्वाभाविक नहीं है; परन्त्र उनमें प्रतिद्वनिद्वता.

सङ्घर्ष, हिंसा, द्वेष और कलह आदि अशान्ति उत्पन्न करने-वाले और परस्पर एक दूसरेका विनाश करनेवाले बुरे भावोंके बदले किस तरहसे सहयोगिता, समन्वय, प्रेम, मैत्री और शान्तिकी स्थापना हो, यही समस्या है। हमारे समाजका सङ्गठन करनेवाले विद्वान् ऋपियोंने इस समस्याका जैसा समाधान किया है, उसकी अपेक्षा किसी उत्तम समाधानकी कल्पना आजतक कहीं नहीं हुई।

इस समस्याके समाधानका आर्य ऋषियोंके मतसे सर्वोत्तम उपाय है कर्मको धर्म-साधनके रूपमें परिणत करके समाजके सभी स्तरोंमें उसका प्रचार करना । कर्मको यदि केवल लैकिक भोग-सर्खोंका साधन ही माना जाय, तो कर्मकी अपनी कोई मर्यादा नहीं रह जाती और जिस प्रकारका कर्म जितना ही अधिक, भोग-सुख और धन-सम्पत्तिकी प्राप्तिमें सहायक होता है, उसी प्रकारके कर्मके लिये सबके मनमें लालमा होना और उसके लिये छीना-झपटी और मार-पीट होना अनिवार्य हो जाता है। ऐसे कर्मके फलस्वरूप किसीको भी सची शान्ति और आतङ्कहीन आनन्द प्राप्त नहीं हो सकता । भोगकी अपेक्षा समाजमें कर्मका स्थान ऊँचा रहना आवश्यक है। परन्तु कर्मका कोई उद्देश्य तो होता ही है, मनुष्य कर्म क्यों करे ! कर्मका यथार्थ कल्याणप्रद उद्देश्य है अपने जीवनको उन्नत करना, अपने अंदर मनुष्यत्वका परिपूर्ण विकास करना, अपने अन्तरात्माको काम, क्रोध, लोभ, हिंसा, घृणा, भय आदिके बन्धनोंसे मुक्त करके एकान्त असीम आनन्द और शोक-तापादिसे रहित मृत्युभय-विजयी नित्य परिपूर्ण जीवनके योग्य बना देना। वैदिक ऋषियोंने इस प्रकारके दिव्य जीवनको ही 'स्वर्ग' कहा है। 'स्वर्गलोका अमृतत्वं भजन्ते' । 'कामस्याप्तिर्जगतः प्रतिष्ठा क्रतोरानन्त्यम-भयस्य पारम्।' मृत्युके सारे पापेंसे छूटकर सब प्रकारके शोक, ताप, अभाव, आकांक्षा, द्वन्द्व और अशान्तिकी सम्भावनाका अतिकम कर, सर्वसम्पत्तिसम्पन्न अनन्त यौवन-में प्रतिष्ठित होकर, सारे विश्वके प्राणोंके साथ अपने प्राणोंको प्रेमपूर्वक मिलाकर पूर्णानन्दको प्राप्त करना ही मानवीय साधनाका लक्ष्य है।

यह संसार कर्मक्षेत्र है और यह मनुष्यश्ररीर कर्म-श्ररीर है। इस संसारमें जो मनुष्य जिस प्रकारके शक्ति-सामर्थ्यको लेकर जैसे वायुमण्डलमें जन्म ग्रहण करता है, यह वैसे ही शक्ति-सामर्थ्य और वायुमण्डलके उपयोगी विहित कर्मका सम्पादन करके जीवनमें पूर्णताको प्राप्त कर

सकता है-स्वर्गीय जीवनको प्राप्त करनेमें समर्थ हो सकता है । ब्राह्मण और धन्निय अपनी शक्ति और अवस्थाके अनुसार विधिपूर्वक अपने अपने कर्म करके जिस आध्यात्मक कल्याणको प्राप्त करते हैं, वैश्य और शुद्र भी अपने-अपने कर्तव्य-कर्मका सम्पादन करके उसी आध्यात्मिक कल्याणको प्राप्त कर सकते हैं। एकको दूसरेके कर्मकी ओर ललचायी दृष्टिसे देखनेका कोई भी सङ्गत कारण नहीं है, उद्देश्य ठीक रहे तो अपने-अपने कर्मके द्वारा ही प्रत्येक मनुष्य उस एक ही उद्देश्यतक सुखपूर्वक पहुँच सकता है। हाँ, पूर्व-कर्मवश संसारमें लौकिक सख-सम्पत्ति-का न्यूनाधिक होना अवश्यम्भावी है; परन्तु उसका मूल्य ही क्या है ? अनन्त आध्यात्मिक सम्पत्तिकी तुलनामें लीकिक सम्पत्ति सर्वथा तुच्छ और क्षणस्थायी है । आध्यात्मिक सम्पत्तिपर सभीका समान अधिकार है और उसका प्राप्त होना अपनी-अपनी शक्ति और अवस्थाके अनुसार, सन्तोषपूर्वक अपने-अपने कर्मोंके यथाविधि सम्पादनपर ही निर्भर है। इस आदर्शके अनुसार प्रत्येक व्यक्तिः, प्रत्येक श्रेणीः, प्रत्येक सङ्घ या सम्प्रदाय दूसरेके कर्म, दूसरेके भोग और दूसरेकी मान-प्रतिष्ठाका लोभ न करके, दूसरेके साथ अस्वास्थ्यकारी प्रतिद्वन्द्विताके झगड़ेमें न पड़कर, गौरव और श्रद्धाके साथ उत्साहपूर्वक अपने-अपने वर्णाश्रमोचित कर्त्तव्यके पालनमें ही लगा रहकर अपनी चरम उन्नति कर सकता है। कर्म और भोगके सम्बन्धमें उसका मन्त्र होता है-

'मा गृधः कस्यस्बिद्धनम्' 'स्वकर्मणा तमभ्यर्च्य सिद्धिं विन्दति मानवः॥'

इस दिव्य जीवनको सर्वश्रेष्ठ आदर्श मानकर ही आर्थ ऋषियोंने सभी श्रेणियोंके नर-नारियोंके लिये सब प्रकारके पारिवारिक, सामाजिक और राष्ट्रीय कर्त्तव्योंका निर्धारण किया है। मर्त्य-जीवनमें स्वर्गीय जीवन-धाराको प्रवाहित करनेके लिये शारीरिक स्वास्थ्य और स्वच्छन्दताकी, पारिवारिक और सामाजिक रीति-नीति और सत्कर्मोंकी, राष्ट्रिय दण्ड-विधि और युद्ध-विग्रह-सन्धि आदिकी,कृषि-शिल्प-वाणिज्यादिके द्वारा देशमें धन-सम्पत्तिके बढ़ानेकी और साहित्य-दर्शन विश्वानादिके समुचित अनुशीलनकी आवश्यकता है। कुल-नीति, अर्थ-नीति, समाज-नीति, राष्ट्र-नीति और सबकी आधाररूपा धर्म-नीति सभीका आदर्श दिव्य-जीवनकी प्रतिष्ठा है।

आर्य विद्वानीने यह भी आविष्कार किया था कि समस्त

जाति और समाजके कल्याणके लिये अपनी-अपनी शक्ति और सम्पत्तिका उत्सर्ग कर देना ही प्रत्येक व्यक्तिके लिये। अपने जीवनकी उन्नतिकाः दिव्य-जीवनकी प्राप्तिका सर्वोत्तम उपाय है। प्रत्येक व्यक्तिका अन्तरात्मा और सारे समाजका अन्तरात्मा वस्तृतः एक है, अभिन्न है । अतएव सारे समाजकी सेवा, सारे समाजके कल्याणके लिये बाइरी क्लेश और त्यागको स्वीकार करना, वस्तुतः अपने ही अन्तरात्माकी सेवा, अपने ही आध्यातिमक जीवनकी पूर्णताके लिये तपस्या करना है। सारे समाजके ऐहिक स्वार्थके साथ अपने आध्यात्मिक स्वार्थका कोई भेद नहीं है। अतएव त्यागके द्वारा ही यथार्थ सम्भोगका अधिकार प्राप्त होता है,-- 'तेन त्यक्तेन भुक्षीयाः ।' यही यज्ञ-नीतिका तात्पर्य है। मनुष्यके जीवनमें यज्ञ ही मनुष्योचित कर्म है। यज्ञ ही व्यक्तिके और समाजके स्वार्थकी मिलन-भूमि है। तुम्हारे पास जो कुछ भी है, उसे सारे समाजके कल्याणके लिये दे दो; तभी सारे समाजके साथ अपनी एकताकी उपलब्धि कर सकोगे और विश्व-प्रकृति अपने अट्टट भाण्डारमें-से तम्हारी चाहके अनुरूप सारे सन्दर फर्लोको देकर तुम्हें कृतार्थ कर देगी।

मानवसमाजकी जब इस यज्ञनीतिके ऊपर स्थापना होती है, तभी सर्वत्र सख-शान्तिका विस्तार होता है; समाजके विभिन्न अङ्ग-प्रत्यङ्गोंमें प्रतिद्रन्द्रिता, ईर्ष्या, द्वेष, सङ्घर्ष और संप्रामका क्षेत्र सङ्कृचित होता है; एक ही समाज-शरीरके विचित्र अङ्ग-प्रत्यङ्गींके रूपमें एकके साथ दूसरेका प्रेम और मैत्रीका सम्बन्ध स्थापित होता है; प्रत्येक व्यक्ति और प्रत्येक श्रेणी सारे समा त-शरीरके अङ्गरूपमें अपनेको उससे अभिन्न मानकर समाजके कल्याणमें ही अपने कल्याणकी उपलब्धि करता है; शक्ति, शान, रुचि और अवस्थामें विषमता रहनेपर भी सभीके अंदर प्राणगत एकताकी अनुभृति होती है। फिर सभी देनेके लिये ही व्याकुल हो उठते हैं, पानेके लिये कोई अधीर नहीं होता । प्राप्तिके लिये, भोगके लिये, अपनी क्षद ऐहिक स्वार्थसिद्धिके लिये ही प्राणियों में परस्पर छीना झपटी और मार पीटकी जो स्वाभाविक प्रवृत्ति देखी जाती है, समाजमें यक्तके आदर्शका बड़े परिमाणमें प्रचार होनेपर वह प्रवृत्ति नष्ट हो जाती है। यज्ञनीतिके अनुसार कर्म और भोगका सम्बन्ध ही ऐसा बन जाता है कि कर्म होता है—समृष्टिक कल्याणके लिये व्यष्टिका दान; और भोग होता है व्यष्टिके कल्याणके लिये समधिका दान । मनुष्य कर्म करता है स्वतन्त्र कल्याण-बद्धिकी प्रेरणासे, आध्यात्मक आदर्शकी प्रेरणासे, सारे समाजके कल्याणके लिये। और अपने ऐहिक भोगके लिये निर्भर करता है सारे समाजके कल्याणके ऊपर, विश्वान्तर्यामी कल्याण-विधाता-के मङ्गल विधानके ऊपर।

आर्यजातिमें समाजके विभिन्न अङ्ग-प्रत्यङ्गोंके कर्तव्याकर्तव्यका अधिकांशमें जन्म और बंशानुक्रमकी दृष्टिसे निर्देश
करके दूसरेके कर्मकी लालसा, दूसरेके धनकी तृष्णा और
उससे होनेवाली प्रतिद्वन्द्विता और सङ्घर्षके क्षेत्रको विशेषरूपसे
सङ्कुचित कर दिया है। सभीको अपनी-अपनी सङ्जात वृत्तिसे
प्राप्त कर्मोंको और भोग सम्पत्तिको सन्तुष्ट मनसे स्वीकार
करके, अपने जीवन-विकासकी साधनाके रूपमें, उत्साहपूर्वक उन्हींपर निर्मर करके यज्ञनीतिके अनुसार बाह्यतः
समाजसेवामें और तत्त्वतः आत्मसेवामें अपनेको लगा देना
पड्ता है। इससे समाजमें भी शान्ति वनी रहती है और
मनुष्य-जीवनकी सम्यक् सार्थकताके मार्गपर भी सबको
अमसर होनेका सुअवसर प्राप्त होता है।

जीवनके इस आदर्शके अनुसार सार्यकताकी ओर चलनेके लिवे प्रत्येक मनुष्यको पहले शिक्त और ज्ञानकी साधना करनी पड़ती है। प्रथम जीवनमें सुयोग्य शिक्षककी देख-रेखमें नियन्त्रण और संयमके उच्च आदर्शसे युक्त जीवन विताकर देह, इन्द्रिय और मन-बुद्धिकी शिक्तको बढ़ाना पड़ता है और भावी जीवनके दायित्वपूर्ण कर्मसम्पादनके उपयोगी ज्ञान-विज्ञानको प्राप्त करना पड़ता है। जीवन-प्रभातकी इस साधनाका नाम है 'ब्रह्मचर्य'।

ब्रह्मचर्य-साधनाके द्वारा ग्वस्थ देह-मन, सुनियन्त्रित कर्तव्य-सम्पादनका कौशल, मनुष्यके आदर्शकी एक मुस्पष्ट धारणा और अपने सहजात शक्ति, सामर्थ्य और कृतिके अनुसार कर्तव्याकर्तव्यके निर्णयका उपयुक्त ज्ञान प्राप्त करनेपर कर्म-जीवनमें प्रवेश करनेकी विधि है। यह कर्म-जीवन ही 'गाईस्थ्य-जीवन' है। इसीमें परिवार, समाज, जाति और राष्ट्रके साथ साक्षात् सम्बन्धकी स्थापना होती है। इस गाईस्थ्य-जीवनमें आध्यात्मिक आदर्शको इदयमें रखते हुए ही यज्ञमय जीवन विताना पड़ता है। अवश्य ही यज्ञका वाहरी रूप अपनी-अपनी शक्ति, सम्पत्ति, कृति और अवस्थाके अपर निर्भर करता है। परन्तु ऐसी बात नहीं कि राजाके यज्ञकी अपेक्षा मजदूरके यज्ञका बाहरी रूप छोटा होनेके कारण उसके आध्यात्मिक मूल्यमें कहीं कुछ कमी आती हो। सबको अपने-अपने अधिकारके अनुसार ही यज्ञ करना पड़ेगा, परन्तु जिसके इदयमें यज्ञका आदर्श जितने उज्ज्वलरूपमें

प्रकाशित होगा, जो जितने आध्यात्मिक भावके द्वारा अनुपाणित होकर यज्ञ करेगा, उसका यज्ञ उतना ही सार्थक होगा।

कर्म-जीवनके अन्तमें कर्मत्यागके लिये, धर्वत्यागके लिये प्रस्तुत होना आवश्यक है। ब्रह्मचर्यके द्वारा जैसे गाईस्थ्यके लिये योग्यता प्राप्त करना आवश्यक है, वानप्रश्यके द्वारा वैसे ही संन्यासके लिये योग्यता प्राप्त करना आवश्यक है। संन्यास-आश्रममें व्यक्तिगत जीवनके साथ विश्वजीवनका पूर्ण मिलन करा देना पद्देगा। उस समय मनुष्यको परिवारकी, खण्ड समाज और जातिकी तथा सब प्रकारके ऐहिक प्रयोजनोंकी सीमाको लॉपकर, विश्वप्राणके साथ व्यष्टि प्राणका, विश्वात्माके साथ जीवात्मा और समाजात्माके सम्यक् ऐक्यका अपरोश्वरूपसे अनुभव करके साधनामें लग जाना पहेगा। इस साधनामें सिद्धि प्राप्त होना ही मनुष्य-जीवनकी सम्यक् सार्थकता है, यही 'परमसाम्य', 'पराशान्ति', 'पूर्णजान' और 'परिपूर्णानन्द' है, यही 'अभयममृतं क्षेमम्' है। इसी अवस्थामें मनुष्यका अपने साथ और विश्वजनात्माके साथ सम्यक् परिचय और योगस्थापन होता है। यही वर्णाश्रम-साधनाका चरम लक्ष्य है।

## गृहस्थके लिये पश्चमहायज्ञ

( लेखक-पोफेसर श्रीसत्येन्द्रनाथ सेन एम् ० ए०, धर्मरत्न )

संसारमें सबसे अधिक मननशील लोग प्राचीन कालके हिंदू ही थे। जीवनके सभी क्षेत्रोंका पूर्ण विचार करके प्रत्येकके सम्बन्धमें उन्होंने सच्चे सिद्धान्त स्थिर किये हैं। मुख और शान्ति इस लोकमें तथा परलोकमें भी-यही उनका बराबर लक्ष्य रहा है। उत्तम उपयोगी नागरिक बननेके लिये उन्होंने अपना जीवन ऐसा दाला कि जिससे उनका ही नहीं, उनके पड़ोसियोंका भी और सारे संसारका कल्याण हो। भिन्न-भिन्न समाजोंके लिये जीविकाके भिन्न-भिन्न कर्म सौंप दिये गये और इस तरह ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैभ्य, शूद्र, अन्त्यज सबकी जीविकाका सदाके लिये उत्तम प्रवन्ध हो गया। उनकी दिनचर्या ऐसी थी कि उनके द्वारा प्रातःकालसे सायंकालतक विविध प्रकारके ऐसे ही पवित्र कर्म हुआ करते थे जिनसे अपने पराये सबको बड़ा मुख मिलता था। किसीके प्रति किञ्चित् भी अन्याय वे न होने देते थे । सबका जो सामान्यधर्म अहिंसा है, उसका वे बडी तत्परताके साथ पालन करते थे।

अहिंसा सस्यमस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः। . दानं दया दमः क्षान्तिः सर्वेषां धर्मसाधनम्॥ (याद्यवस्य ११।१२२)

परन्तु जीवनमें पूर्ण अहिंसा असम्भव है। रसीई बनाने-के लिये जब हम चूरहेमें आग जलाते हैं तो उससे न जाने कितने असंख्य कृमि-कीटादि जीवोंकी हत्या होती है। इसी प्रकार जब हम चक्की या सील-लोदासे काम लेते, झाडूसे बुहारते, देकी या ऊखलसे धान कूटते या घड़ोंमें पानी भरकर रखते हैं, तो कितने जीवोंका संहार होता है! पञ्च स्ता गृहस्थस्य चुली पेषण्युपस्करः।
कण्डनी चोद्कुम्भश्च बध्यते यास्तु वाहयन्॥
(मनु०३।६८)

'सूना' कहते हैं कसाईखानेको । चृत्हा, लोड़ा, झाड़ू, टेकी या ऊखल और घड़ा ये—सचमुच ही ग्रहस्थके घरके पाँच कसाईखाने हैं!

अनिवार्यरूपसे होनेवाली इस हिंसाका भी पूरा विचार हमारे पूर्वपुरुषोंने किया और इन पापोके प्रायश्चित्त भी स्थिर किये।

तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिभिः।
पञ्च कृता महायज्ञाः प्रत्यहं गृहमेधिनाम्॥
अध्यापनं व्रह्मयज्ञः पितृयज्ञस्तु तर्पणम्।
होमो देवो बिल्भोंतो नृयज्ञोऽतिथिपृजनम्॥
(मनु०३।६९-७०)

अन्य स्मृतिग्रन्थोंमें भी ऐसे ही श्लोक मिलते हैं। अस्तु!

बहायक, जिसे स्वाध्याय भी कहते हैं, वेदोंका अध्ययन अध्यापन है । ब्रह्म शब्दका अर्थ है वेद । पितृयक्त नित्यका श्राह्म और तर्पण है । देवयक्त हवन है । भूतयक्त जीवोंको अक्तदान है । त्रयक्त अतिथियोंका अर्थ्य-आसन-भोजनादिसे सत्कार है । प्रत्येक गृहस्थके लिये ये नित्य कर्त्तव्य हैं। भगवान मनु कहते हैं कि जो इन यक्तोंको नहीं करता वह जीता हुआ भी मरेके समान है—

## देवतातियभृत्यानां पितॄणामात्ममश्च यः । न निर्वपति पञ्चानामुच्छ्वसम् स जीवति ॥

(मनु०३।७२)

वानप्रस्थियो और शूद्र ग्रहस्थोंके लिये भी पञ्चमहायज्ञोंके करनेका अपना-अपना विशिष्ट प्रकार है। (मनु०६। ५ और याज्ञवल्क्य०१। १२१)

इन महायशोंमेंसे प्रत्येकका विवरण एक-एक करके नीचे दिया जाता है---

#### (१) निष्कारणी वेदोऽध्येयो ज्ञेयश्च।

( শ্বুনি: )

·वेदको निर्हेतुक पढना और जानना चाहिये।

सांसारिक दृष्टिसे वेदाध्ययन लामप्रद नहीं है, क्योंकि इससे रुपया नहीं मिलता न इसमें हमारे लिये कोई आकर्षण ही है। तथापि इसका नित्य अध्ययन करना चाहिये, क्योंकि इससे मन और शरीरकी शुद्धि होती है और उससे ब्रह्मकी प्राप्ति होती है जो सब जीवोंका परम लक्ष्य है। सब वेदोंका अध्ययन करना जहाँ वन नहीं सकता, वहाँ कम-से-कम एक ऋक्, एक यजुः और एक सामका पाठ अवश्य होना चाहिये—

#### एकामृत्रमेकं वा यजुरेकं वा सामाभिन्याहरेत् । (गौतम तथा आपस्तम्य)

इस समयकी प्रचलित रूढि यह है कि नित्य प्रातः-सन्ध्याके बाद तीनों वेदोंका एक एक पहला मन्त्र उच्चारित किया जाता है। गायत्रीका विशेष जप कर लेनेसे भी वेदाध्ययनका काम हो जाता है। भगवान मनु कहते हैं—

#### अथां समीपे नियतो नैस्यिकं विधिमास्थितः। सावित्रीमप्यधीयीत गस्वार्ण्यं समाहितः॥ (२।१०४)

अर्थात् नित्यके अवस्य अध्येय वेदाध्ययनके लिये कम-से-कम इतना तो करना ही चाहिये कि अरण्यमें जाकर जलाशयके समीप बैठकर समाहित होकर सावित्रीका जप करे।

एक ही व्यक्तिके स्वाध्यायसे जगत्का दीर्घकालतक कोई लाभ नहीं हो सकता । इसलिये इसकी परम्पराको चलाते रहना चाहिये । ऐसा उपाय करना चाहिये जिससे नये-नये वैदिक विद्वान् उत्पन्न हों । इसके लिये अधिकारी शिष्योंको वेद पढ़ाना चाहिये । यो हि विद्यामधीस्य अधिने न झ्यात् स कार्यहा स्थात् श्रेयसो द्वारमपाञ्च्यात्। (श्रुतिः)

'जो वेदोंका अध्ययन करके शिष्यको उसका अध्यापन नहीं कराता वह कार्यकी हानि करता है, श्रेयस्का द्वार ही बन्द कर देता है।

यही बात मनु भगवान् कहते हैं-

## यमेव तु छुचि विद्या नियतं ब्रह्मचारिणम् । तस्मे मां बृहि विद्राय निधिपायाप्रमादिने॥

( २।११५)

'परन्तु जिसे तुम जानते हो कि यह पवित्र जितेन्द्रिय और ब्रह्मचारी है उस मुझ निधिके रक्षक अप्रमादी विप्रको विद्या पढाओ।'

(२) पितृयज्ञ नित्य पितरोंको तिलोदक देकर तर्पण करना और एक ब्राह्मणको उनके निमित्त भोजन करा कर उनका श्राद्ध करना है। (मनु०३।८३)

बहुत लोग यही समझते हैं कि पितृतर्पण केवल पितृपक्षमें ही किया जाता है । परन्तु यथार्थमें पितरोंका तर्पण तो नित्यके पञ्चमहायशोंमेंसे एक महायश है। पितृपक्षकी बात यह है कि इस पक्षमें प्रतिदिन पार्वण श्राद्ध करनेका विधान है जिसके अभावमें तर्पण ही अधिक श्रद्धा और बड़ी विधिके साथ कर लिया जाता है।

(२) देवयज्ञ सूर्य, अग्नि, सोम आदि देवताओं के प्रीत्यर्थ नित्यका होम है। होमाग्निमें घृतकी जो आहुित दी जाती है, उसे आधुनिक लोग केवल अपव्यय ही समझते होंगे; परन्तु दूरदर्शी ऋषि इसके महत्त्वको जानते थे और हम लोगोंको इतना तो जानना ही चाहिये कि इससे बाताबरण ग्रुद्ध हो जाता है, जिससे आरोग्य प्राप्त होता और घान्यकी वृद्धि होती है। ये ही तो दो चीजें हैं जो सब जीवोंके जीवनके लिये आवश्यक हैं। भगवान् मनु कहते हैं—

#### अग्नौ प्रास्ताहुतिः सम्बगादित्यमुपितष्टते । आदित्याजायते बृष्टिर्बृष्टेरमं ततः प्रजाः ॥ (३।७६)

'अग्निमें जो आहुति दी जाती है वह आदित्यमें पहुँचती है और आदित्यसे वर्षा होती है, वर्षासे अज होता है और उससे माणी उत्पन्न होते और जीते हैं।'





पश्चमहायज्ञ

किसी देशमें महामारी आदि देशभरको उजाइ देनेवाले रोगोंके फैलनेका कारण जाँचते हुए चरक यह बतलाते हैं कि पृथ्वी, जल, वायु आदिके दूषित हो जानेसे ये बीमारियाँ फैलती हैं, क्योंकि सवपर इस दोषका एक साथ असर पहता है—

ते खल्विमे भावाः सामान्या जनपदेषु भवन्ति तद्यथा-वायुरुदकं देशः काल इति । (चरक्र-विमानस्थान ४०३) आगे फिर यह बतलाते हैं कि---

सर्वेषामपि वाय्वादीनां वैगुण्यमुरपद्यते यत् तस्य मूलमधर्मः । (चरक-विमानस्थान अ०३)

अर्थात् 'बायु आदि सब महाभृत जो इस प्रकार दूषित हो जाते हैं, इसका मूल कारण अधर्म है।'

वायु आदि महाभूतों में संकान्त इस दोषका सर्वोत्तम परिहार यक्त है। नित्य ही यदि यक्त किया जाय तो उत्तरीं आरोग्य सदा बना रहता है। रोगको होने ही न देनेके इस साधनकी ओर कोई ध्यान न देकर हमलोग समय-समयपर आनेवाले रोगोंके हलाजके लिये अपने धन और बलका सारा जोर लगाकर अस्पताल बनवाते चले जा रहे हैं। हमलोगोंने इस बातको तो भुला ही दिया है कि रोगको हटानेका उपाय करनेकी अपेक्षा रोगको होने ही न देना अधिक अच्छा है।

- (४) भूतयत्र सब प्रकारके जीवोंको—देव-पितर, पशु-पक्षी, कृमि-कीट, अन्त्यज और अपाहिज आदि सबको सिद्धाज खिलाना है। यदि अन्त्यज आदि गरीब मनुष्योंको इस तरह प्रतिदिन घर-घरसे अन्न मिला करे तो उनका रोटीका प्रश्न ही हल हो जाय। आजकलका-सा दैन्य-दारिद्रय पहले नहीं या, न आजकलका-सा बैमनस्य और संघर्ष ही या।
- (५) नृयम अतिथिका सत्कार है। आजकलके लोग इसको अच्छा नहीं समझते, इससे इसका चलन कम हो गया है और जगह-जगह होटल खुलते जा रहे हैं, जो सच पूछिये तो रोगोंके घर हैं। हमलोग अपने यार-दोस्तोंकी तो खूब आवभगत करते और उन्हें खिलाते-पिलाते हैं पर यदि कोई अनाथ असहाय प्राणी द्वारपर आ जाय तो उसके लिये इमारे घरमें, इसारे हृदयमें कोई स्थान नहीं है। इसारे पूर्व-

पुरुष अतिथि-अम्यागतकी प्रतीक्षा किया करते थे। जिस दिन कोई अतिथि उनके घर न आता उस दिन वे अपनेको अभागा समझते थे। कम-से-कम एक अतिथिको भोजन करा देना प्रत्येक गृहस्थका धर्म था। अतिथिके भोजन करनेके पश्चात् ही गृहस्थ और उनकी पत्नी भोजन कर सकते थे। मनु भगवान् कहते हैं—

अर्थ स केवलं भुङ्क्ते यः पच्त्यात्मकारणात् । (३।११८) अर्थात् जो अपने लिये ही रसोई बनाता है वह केवल पाप भक्षण करता है।

महायज्ञोंका यह संक्षिप्त विवरण है। जब घर-घर ये महायज्ञ होते थ तब कोई झगड़ा नहीं था, कोई वैषम्य और संघर्ष नहीं था। जीवन सुखपूर्वक बीतता चला जा रहा था। जीवनमें कोई कृत्रिमता नहीं थी जो आजकल ग्रुरूसे अखीरतक हमारे जीवनका प्रधान अङ्ग हो रही है। उन पञ्च-महायज्ञोंके बदले आजकल हमारे ये पाँच यज्ञ हो रहे हैं—

- (१) ब्रह्मयज्ञका स्थान अखबारोंने ले लिया है, जिनका काम झटका प्रचार करना और लड़ाई झगड़े और आपसकी दलबन्दीको बढ़ावा देना है।
- (२) पितृतर्पणकी जगह आजकल हमलोग अपने अफसरों या अपने मुचिक्कलोंकी तृप्तिका उपाय किया करते हैं।
- (२) होमका काम बड़े साहयोंके पास भेजी जानेवाली डाल्प्योंसे अथवा राजनीतिक नेताओंको दी जानेवाली थैलियोंसे हुआ करता है।
- (४) भूतयज्ञका सिद्धान्न अन यार-दोस्तोंको दी जाने-वाली पार्टियोंमें समा गया है। इन पार्टियोंके हेतु इस जमाने-में जैसे हो सकते हैं, वैसे ही हुआ करते हैं।
- (५) नृयज्ञ अब दाम लेकर होटलोंमें किया जाता है। इसका जो कुछ परिणाम है, वह आँखोंके सामने है। जीवनमें मुख और शान्ति नामको भी नहीं रही है। बद्दे जोरसे कोई आन्दोलन उठाया जाता है, कुछ दिन चलता है और फिर बेकार हो जाता है; तब कोई दूसरा आन्दोलन उठता है और उसी कमसे खतम होता है। इस प्रकार आन्दोलनपर आन्दोलन उठते-मिटते चले जा रहे हैं। पता

नहीं हमलोक कहाँ जा रहे हैं। सोचने और समझनेका समय है कि मनुष्यजातिको स्नेहसूत्रमें बाँध रखनेकी सबसे बड़ी शक्ति धर्मके ही आचार-विचारमें निहित है। जहाँ धर्म नहीं, वहाँ सुसङ्गति ठहर नहीं सकती, मेल हो नहीं सकता, परस्पर द्वेष ही वहाँ बढ़ेगा और नाना प्रकारके दल वहाँ निर्माण होते रहेंगे । जब धर्म रहेगा, तब हिंदू और मुसलमान भी एक साथ एक होकर सुखपूर्वक रह सकेंगे । धर्मके वे दिन शीघ आर्थे । \*

## गृहस्थके पञ्चमहायज्ञका विवरण

( लेखक--पं० श्रीवेणीरामजी शर्मा गौड )

कर्म तीन प्रकारके होते हैं-नित्य, नैमित्तिक और काम्य । जिन कमोंके करनेसे किसी फलविशेषकी प्राप्ति न होती हो और न करनेसे पाप लगता हो उन्हें 'नित्य' † कहते हैं; जैसे-जिकालसन्व्या, पञ्चमहायज्ञ इत्यादि ।

पञ्चमहायज्ञ करनेसे आत्मोन्नति आदि अवान्तर फलकी प्राप्ति होनेपर भी, 'पञ्च सूना' दोषसे छुटकारा पानेके लिये शासकारोंकी आज्ञा है कि----

'सर्वेर्गृहस्थैः पञ्च महायज्ञा अहरहः कर्तव्याः।'

अर्थात् ग्रहस्थमात्रको प्रतिदिन पञ्चमहायज्ञ करने चाहिये। इससे यह स्पष्ट है कि पञ्चमहायज्ञके करनेसे पुण्यकी प्राप्ति नहीं होती, किन्तु न करनेसे पापका प्राप्तुर्भाव अवश्य होता है।

हमलोगोंकी जीवनयात्रामें सहज ही हजारों जन्नुओंकी प्रतिदिन हिंसा होती है: जैसे—चलने-फिरनेमें, भोजनके प्रत्येक ग्रासमें तथा श्वास-प्रश्वासमें जीवकी हिंसा अवस्य होती है। प्राणधारी मनुष्यके लिये इन पापोंसे बचना कदापि सम्भव नहीं है। अतः इन पापोंसे मुक्त होनेके लिये ही महामहिमशाली महर्षियोंने पञ्चमहायज्ञका विधान बताया है। भगवान् मनु कहते हैं—

पञ्च स्ता गृहस्थस्य चुली पेषण्युपस्करः । कण्डली चोदकुम्भश्च बण्यते यास्तु वाहयत् ॥ तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिभिः । पञ्चकृता महायज्ञाः प्रस्यकं गृहमेधिनाम् ॥

(३।६८,६९)

'प्रत्येक ग्रहस्यके यहाँ चूल्हा, चक्की, बुहारी ( झाडू ) ऊखल और जलका पात्र, ये पाँच हिंसाके स्थान हैं। इनसे होनेवाली हिंसाकी निष्कृत्तिके लिये महर्षियोंने ग्रहस्योंके लिये प्रतिदिन पञ्चमहायज्ञ करनेका विधान किया है।

\* सृष्टिके कार्यका सुन्यवस्थित रूपसे मजालन और सब जोवींका यथायाय मरण-पोषण पाच श्रेणियोंके जीवींका पारस्पायक सहायतासे सम्पन्न होता है। वे पांच हैं—देवता, ऋषि, पितर, मनुष्य और पशु-पत्ती आदि भृतप्राणी। देवता संसारभरमे सबकी हृष्ट भोग देते हैं, कृष्पि-मुनि सबको ह्यान देते हैं, पितर सन्तानका भरण-पोषण करते, रक्षा करते और कल्याणकामना करते हैं, मनुष्य कर्मोंके द्वारा सबका हित करते हैं, और पशु, पक्षी, हृक्षादि सब जीवींके मुखके लिये अपना आत्मदान देते रहते हैं। पाँचों ही अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार सबकी सेवा करते हैं, पाँचोंके सहयोगसे ही सबका निर्विद्य जीवननिर्वाह होता है। इन पार्चोंके अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार सबकी सेवा करते हैं, पाँचोंके सहयोगसे ही सबका निर्विद्य जीवननिर्वाह होता है। इन पार्चोंके अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार सबकी योग्यताके कारण कर्मयानि मनुष्यपर ही सबकी पृष्टिका विशेष दायित्व है। पञ्चमहायद्यने इस लेकसेवारूपी शास्त्रीय कर्मको सम्पादन होता है जिससे सबकी पृष्टि होती है। अत्यव मनुष्यका यह कर्तव्य है कि वह जो कुछ भी सिद्ध करे—कमावे उसमें इन सबका भाग समझे और सबको देकर ही उसे अपने उपयोगमें लावे। जो मनुष्य सब जीवींको उनका उचित हिस्सा देकर बचा हुआ खाता है—अपने उपयोगमें लाता है, वही अभुताशों (अमृत खानेवाला) है। जो ऐसा न करके केवल अपने ही लिये कमाता और अकेला ही खाता है, वह पाप खाता है।

'मुजते ते त्वधं पापा ये पचनथात्मकारणात्॥'

ै पूर्वकर्मानुसार जन्म प्रहणंकर जो मनुष्य जिस कक्षा (श्रेणी) में प्रविष्ट होता है, उसमें अपनी स्थित बनी रहे, इनके लिये ही उसे अपनी कक्षाके योग्य समस्त कर्म करने पड़ते हैं, जिससे उसका उक्तस्थानसे अधःपनन नहीं हो सकता। इसलिये नित्यकर्मीके करनेसे पुण्यकी प्राप्ति नहीं होती, बल्कि इन्हें न बरनेसे पाप अवस्य लगता है; क्योंकि उनके किये विना उस कक्षामें स्थायी स्थिति सवैधा असम्मव है।

यक्तके दो भेद होते हैं—एक यक्त, दूसरा महायक । यक्त तथा महायक्तके स्वरूप तथा इसकी विशेषताका वर्णन महर्षि भारद्वाकने इस प्रकार किया है—

'यज्ञः कर्मसु कौशलम्' 'समष्टिसम्बन्धान्महायज्ञः।'

'कुशलतापूर्वक जो अनुष्ठान किया जाता है उसे 'यश' कहते हैं।' पश्चात् समष्टि-सम्बन्ध होनेसे उसीको 'महायश' कहते हैं।'

इसी बातको महर्षि अङ्गिराने भी कहा है— यज्ञमहायज्ञी व्यष्टिसमष्टिसम्बन्धात्।

'व्यष्टि-समष्टि सम्बन्धसे यज्ञ-महायज्ञ कहे जाते हैं।'

यज्ञका फल आत्मोन्नति तथा आत्मकत्याण है, उसका व्यष्टिसे सम्बन्ध होनेके कारण उसमें स्वार्यकी प्रधानता आ जाती है। (यही इसकी न्यूनता है।)

महायशका फल जगत्का कल्याण है, उसका समिष्टिसे सम्बन्ध होनेके कारण उसमें निःस्वार्यताकी प्रधानता आ जाती है। यही इसकी विशेषता है।

जिस यशानुष्ठानके प्रभावसे जीवकी क्षुद्रता, अल्परुता आदिका विनाश होता और वह परमात्माके साथ एकताको प्राप्त होता है, उस अनुष्ठानका महत्त्व सर्वमान्य है, इसमें तिनक भी सन्देह नहीं।

### पश्चमहायज्ञ

पञ्चमहायज्ञका वर्णन प्रायः सभी ऋषि-मुनियोंने अपने-अपने धर्म-मन्योंमें किया है। जिनमेंसे कुछ ऋषियोंके वचनोंको यहाँ उद्धृत किया जाता है—

तित्तरीयारण्यकर्मे----

'पञ्च वा एते महावज्ञाः सतित प्रतायन्ते । देवयज्ञः पितृयज्ञो मनुष्ययज्ञो भृतयज्ञो बहायज्ञ इति ।'

आश्वलायनसूत्रमें---

'अथातः पञ्च महायज्ञा देवयज्ञो भूतयज्ञः पितृयज्ञो ब्रह्म-यज्ञो मनुष्ययज्ञ इति ।'

छन्दोगपरिशिष्टमें---

देवभूतिषतृम्बस्मजुष्याणामजुकमात् । महासन्नाणि जानीयात्त एव हि महामसाः ॥ याज्ञवल्बरस्यृतिमें— बल्किमस्त्रधाहोमस्त्राध्यायातिथिसत्क्रियाः । भृतपित्रमरब्रह्ममनुष्याणां महामस्राः॥

मनुस्मृतिमें—

अध्यापनं ब्रह्मयज्ञः पिसृयज्ञस्तु तर्पणम् । होमो दैवो बल्जिमीतो नृबज्ञोऽतिथिपुजनम् ॥

जो मनुष्य पूर्वकथित पञ्चयक्तके द्वारा देवता, अतिथि, पोष्यवर्ग, पितृलोक और आत्मा—इन पाँचोंको अजादि नहीं देते, वे जीते हुए भी मरेके समान हैं अर्थात् उनका जीवन निष्फल है। भगवान् मनु महाराजकी आजा है कि—

> पञ्चैतान् यो महायकाञ्च हापयति शक्तितः । स गृहेऽपि वसञ्चित्यं सूनादोषैर्न छिप्यते ॥ (३।७१)

भी यहस्य शक्तिके अनुकूल इन पञ्चमहायशेका एक दिन भी परित्याग नहीं करते, वे यहस्याश्रममें रहते हुए भी प्रतिदिनके पञ्च स्नाजनित पापके भागी नहीं होते।

पश्चमहायज्ञके अनुष्ठानसे समस्त प्राणियोंकी तृप्ति होती है, इस प्रकारका सङ्केत भगवान् मनु महाराजने मनुस्मृतिके तृतीय अध्यायके ८०,८१ और ७५ वें श्लोकमें किया है।

पञ्चमहायज्ञ करनेसे अन्नादिकी शुद्धि और पापोंका क्षय होता है। पञ्चमहायज्ञ किये विना भोजन करनेसे पाप लगता है। देखिये, आनन्दकन्द भगवान् श्रीकृष्णने गीतामें क्या कहा है—

> यज्ञिष्टाशिनः सन्तो सुच्यन्ते सर्वकिल्बिषैः । भुञ्जते ते त्ववं पापा थे पचन्त्यात्मकारणात् ॥

> > (3183)

'यज्ञसे शेष बचे हुए अन्नको खानेवाले श्रेष्ठ पुरुष पञ्च-हत्याजनित समस्त पापोंसे मुक्त हो जाते हैं, किन्तु जो पापी केवल अपने लिये ही पाक बनाते हैं, वे पापका ही मक्षण करते हैं।'

अतः पञ्चमहायश करके ही ग्रहस्थेंको भोजन करना चाहिये। पञ्चमहायशके महत्त्व एवं इसके यथार्थ स्वरूपको जानकर द्विजमात्रका कर्तव्य है कि वे अक्ष्य पञ्चमहायश्च किया करें—ऐसा करनेसे धर्म, अर्थ, काम और मोक्षकी सुतरां प्राप्ति होगी।

#### ब्रह्मयञ्ज

वेदोंके पठन पाठनको 'ब्रह्मयत्र' कहते हैं। वेदमें कर्मकाण्ड, उपासनाकाण्ड और ज्ञानकाण्डमें ज्ञानकी ही प्रधानता और परमावश्यकता बतलायी गयी है। ज्ञानके ही कारण जीवान्तरकी अपेक्षासे मनुष्य-देह उत्तम माना गया है। शास्त्रोक्त सदाचार तथा धर्मानुष्यानमें तत्पर रहना ही मनुष्यकी मनुष्यता है और वही मनुष्य वास्त्रविक मनुष्यत्वका अधिकारी समझा जाता है। इसके बाद कर्मकाण्डद्वारा अन्तःकरणकी शुद्धि हो जानेपर मनुष्य उपासनाकाण्डका अधिकारी बनता है, तदनन्तर भगवत्कृपाकटाक्षके लेशसे ज्ञान प्राप्त कर मुक्त हो जाता है। यह मनुष्योंका सामान्य उन्नतिक्रम है। क्रिमक उन्नतिमें ज्ञानका प्राधान्य है। अतः सभी अवस्थाओं में ज्ञानकी ही आवश्यकता है। इसिल्ये प्रथमावस्थामें भी ज्ञानके विना असदाचरणका परित्याग तथा धर्मानुष्ठानमें प्रवृत्ति कदापि नहीं हो सकती।

#### 'बलवानिन्द्रियप्रामो विद्वांसमि कर्षति ।'

इस उपदेशके अनुसार बलवान् इन्द्रियसमूह उसमें प्रतिबन्धक अवस्य है, तथापि इन्द्रियाँ प्रथमावस्थामें मनुष्यको अपनी ओर प्रवृत्त करती हैं न कि धर्मानुष्ठानादिमें । इसी समय माता, पिता तथा गुरुजन भी धर्मानुष्ठानमें प्रवृत्त तथा अधर्मानुष्ठानमें प्रवृत्त तथा अधर्मानुष्ठानमें निवृत्त करते हैं । इस प्रकार सभी अवस्थाओं में ज्ञानकी ही प्रधानता सिद्ध होती है । अतएव ज्ञानयज्ञरूप स्वाध्याय (वेद-शास्त्रोंका पठन-पाठन ) करना चाहिये ।

ब्रह्मयत्र करनेसे ज्ञानकी वृद्धि होती है। ब्रह्मयत्र करने-वाला मनुष्य ज्ञानप्रद महर्षिगणका अन्तर्णी और कृतत्र हो जाता है।

### देवयज्ञ

अपने इष्टदेवकी उपासनाके लिये परब्रह्म परमात्माके निमित्त अग्निमें किये हुए हवनको 'देवयक्त' कहते हैं।

> यत्करोषि यदश्नासि यज्जुहोषि ददासि यत् । यत्तपस्यसि कौन्तेय तस्कुरुव्य सदर्पणम्॥ (गीना ९ । २७)

मनुमगवान्ने तो 'अध्यापनं मद्मायडः' ही लिखा है; परन्तु--गुरावध्ययनं कुर्वेष्खुश्रृषादि समाचरेत् ।
स सर्वे ब्रह्मयडः स्यात्तत्तपः परमुच्यते ॥
इस कुल्तुक महकृत माध्यके अनुसार अध्ययनको भी 'ब्रह्मयड'
कहते हैं।

भगवान्के इस वचनसे सिद्ध होता है कि परज्ञक्ष परमात्मा ही समस्त यहाँके आश्रयभृत हैं। इसल्वियं ज्ञक्षयहाँमें श्रृषिगण, पितृयहाँमें अर्थमादि नित्य पितृगण और परलोकगामी नैमित्तिक पितृगण, भृतयहाँमें देवरूप अनेक प्राणियोंको जानकर प्याद्विभृतिमत्सन्त्वम्' इस गीतोक्त भगवद्वचनके अनुसार ईश्वर-विभृतिषारी देवताओंकी जो-जो पूजा की जाती है, वह सर्वव्यापक अन्तर्यांमी परमात्माकी अर्चना (पूजा) के अभ्यासके लिये ही की जाती है।

नित्य और नैमिक्तिक भेदसे देवता दो भागोंमें विभक्त हैं। उनमें रुद्रगण, वसुगण और इन्द्रादि नित्य देवता कहे जाते हैं।

ग्रामदेवता, वनदेवता और गृहदेवता आदि अनित्य कहे जाते हैं।

दोनो तरहके ही देयता इस यज्ञसे तृप्त होते हैं। जिन देवताओंकी कृपासे जडमावको प्राप्त होते हुए भी विनश्वर कर्मसे फल उत्पन्न हो रहा है, जिनकी कृपासे समस्त सुख-ग्रान्तिकी प्राप्ति होती है, जिनकी कृपासे संसारके समस्त क्रियाकलापकी भलीभाँति उत्पत्ति और रक्षा होती है, उन देवताओंसे उन्गृण होनेके लिये 'देवयन्न' करना परमा-वश्यक है।

### भृतयञ्च

कृमि, कीट, पतङ्क, पशु और पक्षी आदिकी सेवाको 'भृतयत्र' कहते हैं।

ईश्वररचित सृष्टिके किसी भी अङ्गकी उपेक्षा कभी नहीं की जा सकती, क्योंकि सृष्टिके सिर्फ एक ही अङ्गकी सहायतासे समस्त अङ्गोंकी सहायता समझी जाती है, अतः 'भूतयश' भी परम धर्म है।

प्रत्येक प्राणी अपने सुखके लिये अनेक भूतों (जीवों) को प्रतिदिन क्रेश देता है, क्योंकि ऐसा हुए विना क्षणमात्र भी शरीरयात्रा नहीं चल सकती।

प्रत्येक मनुष्यके निःश्वास-प्रश्वास, मोजन-प्राद्यन, विहार-सञ्चार आदिमें अगणित जीवोंकी हिंसा होती है। निरामिष भोजन करनेवाले लोगोंके मोजनके समय भी अगणित जीवोंका प्राणवियोग होता है, आमिषमोजियोंकी तो कथा ही क्या है ! अतः भूतों ( जीवों ) से उन्मृण होनेके लिये 'भूतयज्ञ'# करना आवश्यक है ।

भूतयज्ञते कृमि, कीट, पशु, पक्षी आदिकी तृप्ति होती है।

### पितयञ्ज

अर्यमादि नित्य पितरोंकी तथा परलोकगामी नैमित्तिक पितरोंकी पिण्डप्रदानादिसे किये जानेवाले सेवारूप यज्ञको 'पितृयज्ञ' कहते हैं।

सन्मार्गप्रवर्तक माता-पिताकी कृपासे असन्मार्गसे निवृत्त होकर मनुष्य ज्ञानकी प्राप्ति करता है। फिर धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष आदि सकल पदार्थोंको प्राप्त कर मुक्त हो जाता है। ऐसे दयाल पितरोंकी तृप्तिके लिये, उनके सम्मानके लिये, अपनी कृतक्रताके प्रदर्शन तथा उनसे उन्नुण होनेके लिये 'पितृयक्ष' करना नितान्त आवश्यक है।

पितृयक्क्ते समस्त लोकोंकी तृप्ति और पितरोंकी तुष्टिकी अभिवृद्धि होती है।

### मनुष्ययञ्ज

क्षुधाने अत्यन्त पीड़ित मनुष्यके घर आ जानेपर उसकी मोजनादिसे की जानेवाळी सेवाको 'मनुष्ययज्ञ' कहते हैं। अतिथिके घर आ जानेपर वह चाहे किसी जाति या किसी भी सम्प्रदायका हो, उसे पूज्य समझकर उसकी पाद्य और अध्योदिसे समुचित पूजा कर उसे अज्ञादि देना चाहिये। इस विषयकी पृष्टि भगवान् मनु महाराजने भी अपनी स्मृतिके तीसरे अध्यायमें (३।९९-१०२,१०७,१११) विदादरूपसे की है। इससे यह सिद्ध हुआ कि पृथ्वीके सभी समाजवालोको अतिथिसेवारूप धर्मका परिपालन अवस्य करना चाहिये।

प्रथमावस्थामें मनुष्य अपने शरीरमात्रके सुखसे अपनेको सुखी समझता है, फिर अपने पुत्र, कलत्र, मित्रादिको सुखी देखकर सुखी होता है। तदनन्तर स्वदेशवासियोंको सुखी देखकर सुखी होता है। इसके बाद पूर्ण ज्ञान प्राप्त करनेपर वह समस्त लोकसमूहको सुखी देखकर सुखी होता है। परन्तु वर्तमान समयमें एक मनुष्य समस्त प्राण्योंकी सेवा नहीं कर सकता, इसल्ये यथाशक्ति मनुष्यमात्रकी सेवा करना ही 'मनुष्ययक्त' कहा जाता है। मनुष्ययक्तसे धन, आयु, यश और स्वर्गादिकी प्राप्ति होती है।

इस प्रकार सूत्ररूपसे गृहस्यके पञ्चमहायज्ञका विवरण है। आशा है, विज्ञ पाठकगण इससे अवस्य सन्तुष्ट होंगे।

## सबमें स्थित भगवान्का तिरस्कार न करो !

मगवान् किपलदेव माता देवहूतिजीसे कहते हैं—
अर्ह सर्वेषु भूतेषु भूतात्मावस्थितः सदा । तमवङ्गाय मां मर्त्यः कुरुतेऽचीविडम्बनम् ॥
यो मां सर्वेषु भूतेषु सन्तमात्मानमीश्वरम् । हित्वार्चो भजते मौद्ध्याद्गसमन्येव जुहोति सः ॥
द्विषतः परकाये मां मानिनो भिन्नदर्शिनः । भूतेषु बद्धवैरस्य न मनः शान्तिमृञ्छिति ॥
अर्हमुखावचैर्द्रव्यैः किययोत्पन्नयानघे । नैव तुष्येऽचितोऽर्चायां भूतग्रामावमानिनः ॥

(क्रीम≩ा० ३। २९। २१–२४)

में समस्त प्राणियोंमें उनकी आत्माके रूपसे सर्वदा स्थित रहता हूँ, मेरे उस स्वरूपका तिरस्कार करके मनुष्य पूजाकी विडम्बना करता है। जो समस्त प्राणियोंमें आत्मरूपसे स्थित मुझ ईश्वरको छोड़कर पूजा करता है, वह मूर्खितावश राखकी देरमें ही हवन करता है। जो एक शरीरमें अभिमान होनेके कारण अपनेको अलग समझता है, और दूसरे शरीरमें स्थित मुझसे ही द्वेष करता है, प्राणियोंके प्रति वैर-भावना रखनेवाले उस पुरुषका मन कभी शान्ति नहीं प्राप्त कर सकता। जो मनुष्य प्राणियोंका अपमान करता है, उसके द्वारा बहुत-सी सामग्रियोंसे किये हुए मेरे पूजनसे भी में प्रसन्न नहीं होता।

---

<sup>•</sup> देवेभ्यक्ष हुतादक्षाच्छेपाज्ञ्तविह हरेत् । अन्नं भूमी श्रचाण्डाख्वायसेभ्यक्ष निक्षिपेत् ॥ (या ॰ स्पृ०) 'देवयक्षसे क्षेत्र हुए अन्नको जीवोंके क्षिये मूमिपर हाल देना चाहिये और वह अन्न पश्च, पक्षी एवं गौ आदिको देना चाहिये ।

## करनेयोग्य

### छः वेगोंका दमन करो-

वाणीका बेग, मनका बेग, क्रोधका बेग, उदरका बेग, उपस्थका बेग और जिह्नाका बेग। इन छः दुर्निवार बेगोंका दमन करनेवाला पृथ्वीभरपर शासन कर सकता है ।

### छः बातोंका त्याग करो-

अधिक आहार, ज्यर्थ कार्य, ज्यर्थ अधिक बोलना, भजनके नियमका त्याग, विषयी जनोंका सङ्ग और विषय-लालसा। ये छः भक्तिमें बाधा देनेवाले हैं। इनके रहते भजनमें प्रेम नहीं होता। जो इनका त्याग करता है, वह भक्ति प्राप्त करता है।

### छः बातोंको ग्रहण करो-

भजनमें उत्साह, दृढ़ निश्चय, धैर्य, भजनमें प्रवृत्ति, धुरे सङ्गका सर्वधा त्याग और साधुके आचरण—ये छः कर्तव्य हैं। इनके पालनसे बहुत शीव्र भक्तिकी कृपा प्राप्त होती है।

(श्रीरूपगोस्वामी)

## प्राणशक्ति और मनःशक्तिका साधन

( हेस्तक—स्वामी विभूतिनन्दजी सरस्वती )

प्राणशक्ति, मनःशक्ति, कियाशक्ति, भावनाशक्ति और बुद्धिशक्ति—ये पाँच शक्तियाँ हैं और इन्हींके अनुक्रमसे पाँच ही योग हैं—इटयोग, ध्यानयोग, कर्मयोग, भक्तियोग और शानयोग। इनमें प्राणशक्ति और मनःशक्ति, ये दोनों अत्यन्त प्रवल हैं। इन दो शक्तियोंको जो वशमें कर लेता है, वह संसार-विजयी होता है।

### प्राणशक्तिका साधन

प्राणशक्तिको वश्में करनेवाला साधक इस पृथ्वीपर रहनेवाले प्राणियों और आकाश्में उहनेवाले पश्चियोंको वशीभूत कर सकता है और नश्चन्न-मण्डलकी वार्ता भी जान सकता है। प्राणके आधारपर ही यह अखिल ब्रह्माण्ड स्थित है। यही प्राण सबको वायुरूपसे प्रतीत हो रहा है। अथर्व-वेदके य्यारहवें काण्डमें इस प्राणका वर्णन है—

> प्राणी विराट् प्राणी देष्ट्री प्राणं सर्व उपासते । प्राणी ह सूर्यश्चन्द्रसाः प्राणसाहुः प्रजापतिस् ॥

'प्राण विराट् है, सबका प्रेरक है; इसलिये सब इसकी उपासना करते हैं। प्राण ही सूर्य और चन्द्रमा है, प्राणको ही प्रजापित कहते हैं। प्राणशक्तिके कारण ही हमारे शरीरकी नसीं एवं नाडियोंमें रक्तका प्रवाह चल रहा है, उसी प्रकार प्राण-शक्तिके बलपर ही सूर्यादि लोक धूम रहे हैं। अन्न, वनस्पति आदि सूर्यकी प्राणशक्तिसे ही उत्पन्न होते हैं। प्राण ही तेन है। इस पाञ्चभौतिक शरीरको प्राण जब छोड़ देता है, तय यह शरीर निस्तेन होता और नष्ट हो जाता है। प्राणियोंका प्राण ही ईश्वर है।

> प्राणाय नमो यस्य सर्वेमिदं वज्ञे। यो भूतः सर्वस्येश्वरो यस्मिन् सर्वे प्रतिष्टितम् ॥ (अथर्वे को ११)

'उस प्राणको मेरा नमस्कार है, जिसके अधीन यह सारा जगत् है, जो सबका ईश्वर है, जिसमें यह सारा जगत् प्रतिष्ठित है।'

प्राण परमेश्वरकी एक शक्ति है। इसका साधन गुरुमुख-से ही जानकर करना चाहिये। मूलाधारचक्रसे साधन आरम्म किया जाता है। वार्ये पैरकी एड्डीसे गुदद्वारको बन्द करके मूलबन्ध लगाया जाता है और जननेन्द्रियके मूलको दोनों एड्डियोंसे दबाकर कुण्डलिनीको जगाया जाता है। स्वाधिष्ठानचकके ऊपर जो कन्द है, उसे दोनों एडियोंसे दबानेसे कुण्डलिनी जागती है। वहाँसे ऊपर चढकर मणिपुर-चकको भेदकर प्राण अनाइतचकर्मे पहुँचता है। वहाँ ज्योतिका साक्षात्कार होता है। तब और ऊपर चढकर विशुद्धचकको भेदकर प्राण आज्ञाचकमें जाता है। वहाँ शिवके दर्शन होते हैं। यहींसे अमृतसाव होता है। योगी लोग खेचरी मुद्रा लगाकर इसे पान करते और अमर हो जाते हैं। नाभिमें जालन्धरबन्ध और वक्षःस्थलमें उड़ीयान-बन्ध लगाकर योगीलोग प्राणको मस्तिष्कमें ले जाते हैं, जहाँसे ऊपर सहस्रार है-जो श्रीविष्णुभगवान्का धाम और सबका मोक्षस्थान है। पूरक, रेचक, कुम्भक-इस त्रिविध प्राणायाम-से यह साधन बनता है। बाहरी कुम्मक और भीतरी कुम्भकसे जो प्राणको अपने वशमें कर लेता है वह अपनी शक्तिसे अनायास आकाशमें वायके समान सञ्चार कर सकता है, सशरीर अन्य लोकोंमें जा सकता है, अपने स्थानमें बैठे-बैठे सहस्रों कोसकी दूरीपर अपना कार्य कर सकता है, रोगियोंको रोगोंसे मुक्त कर सकता है, बन्दियोंके बन्धन छड़ा सकता है। यह सब तो मैने लिख दिया, पर इसका साधन गुरुके ममीप रहकर ही ठीक तरहसे हो सकता है।

### मनःशक्तिका साधन

मन वड़ा चञ्चल है । यही बात अर्जुन-जैसे धीर-वीरने मनःसंयमके प्रसङ्गमें कही है—

> चञ्चलं हि मनः कृष्ण प्रमाथि बलवद् इदम् । तस्याहं निग्रहं मन्ये वायोरिव सुदुष्करम्॥

'यह मन बड़ा चञ्चल, बड़ा बलवान्, दृढ और मथनेवाला है। इसको रोककर स्थिर करना वायुकी गतिको रोकनेके समान अत्यन्त कठिन है।'

मनका यह स्वभाव है कि यह बन्दरकी तरह यहाँसे वहाँ, एक डारपरसे दूसरी डारपर कूदता-फाँदता रहता है, एक क्षणमें उत्तरसे दक्षिण और पूर्वसे पश्चिमकी सैर कर आता है, बात-की-बातमें चारों धामकी यात्रा और पृथ्वीकी परिक्रमा कर लेता है। इसकी चञ्चलताका क्या ठिकाना है। मन-दुर्योधनसे युद्ध किये विना आत्मराज्यका पाना असम्भव है और विना राज्यके सुख और भोग कहाँ १ परन्तु यह इतना बलवान् है कि सहस्तों हाथियोंके पाँवोंमें जंजीर डाल देना या सहस्तों सिंहोंको पिंजड़ेमें बंद रखना आसान है, पर इसे स्थिर करना आसान नहीं। मनने ही तो

काशीपति श्रीविश्वनाथकी समाधि मङ्क कर दी थी, विश्वामित्र और अगस्ति-जैसे महातपिखयोंको पृथ्वीपर पटक दिया था। देवर्षि नारदको अपने मोहनास्त्रसे बाँघ लिया या और भगवान् रामचन्द्रतकको पत्नी-वियोगसे कला दिया या। यह अपनी ही चालपर इतनी दृढतासे डटा रहता है कि किसीके इटाये वहाँसे हटता ही नहीं और सब इन्द्रियोंको अपने अधीन करके सारे शरीरमें खलबली मचा देता है। इसे तो लक्ष्मण जैसे यति, हन्मान-जैसे योद्धा, भीष्मपितामह-जैसे महायोगी ही जीत सकते हैं। योग जो कुछ है, इसी मनकी दुत्तियोंका निरोध है। जो इसका निरोध कर सकता है, वही ईश्वरका साक्षात्कार कर सकता है। जो कुछ भी किया जाता है, वह मनके द्वारा किया जाता है। अच्छा या बुरा, मनके विना कोई कार्य नहीं हो सकता। जब यह मन ग्रुभ सङ्कल्पींवाला होता है, तब वह अनन्त सुखका कारण होता है। इसकी विखरी हुई सब बृत्तियाँ जब किसी स्थानमें एकत्र निरुद्ध होती हैं, तब मनुष्य अनन्त शक्तिशाली होता है। बन्ध या मोक्ष, दोनोंका कारण मन ही है।

शास्त्रोंने इस मनको स्थिर करनेके उपाय बताये हैं। पर बड़े भाग्य और पुण्यके प्रतापसे ही किसीका मन स्थिर और झान्त हो पाता है। अब अधिक विस्तार न करके मनको स्थिर करने और मनःशक्ति प्राप्त करनेका एक साधन यहाँ लिखते हैं। मनका दसमंजिला मकान है, एक-एक मंजिलपर दस-दस मुकाम हैं, एक-एक मुकामपर सौ-सौ पैड़ियाँ हैं। इस मकानकी छतपर जो साधक चढ़ जाय और फिर उलटे पैरों लौट आये, बही संत है—चाहे वह ग्रहस्थ हो या ब्रह्मचारी, वर्ण और जातिमें श्रेष्ठ हो या कनिष्ठसे भी कनिष्ठ। यहाँ—

जात पाँत पूछे नहिं कोई । हरिका मजै सो हरिका होई ॥

मनका यह मकान मनःकल्पित ही है। आप शिव, विष्णु, राम, कृष्ण, सूर्य, ॐ चाहे कोई भी एक नाम लीजिये और उसे १०० तक गिनिये। यह एक मुकाम है। वहाँसे उलटे लैटकर वैसे ही गिनते हुए एकपर आइये। इस प्रकार अभ्यास बढ़ाते हुए एक हजारतक चढ़ जाइये, फिर वहाँसे उलटे पैरों लीटिये। आप देखेंगे कि आपका मन कितना शान्त होता है। अब दो हजारतक चढ़िये, यह दूसरी मंजिल आ गयी। वहाँसे उलटे पैरों फिर लीटिये। इसी प्रकार तीसरी, चौथी, पाँचवीं, छठी, सतवीं, आठबीं, नवीं और दसवीं मंजिलतक—१० हजारतक चढ़ जाइये और

उल्रटी गिनती करते हुए लौटिये । आपको विलक्षण शान्ति मिलेगी और जप भी होगा । पर इस प्रकार जपका होना और उल्रटी-वीधी गिनतीमें मनका लगना भी बड़े पुण्यसे होता है । महान् पुण्योदयके विना भगवान्की ओर मन नहीं लगता ।

### प्राण और मनका साधन सङ्ग

प्राणायाम करते हुए कुम्मकर्का कियामें जहाँ प्राण हकेगा, वहीं मन भी स्थिर होगा—यह निश्चित बात है। मनः-साधनकी गिनती करते हुए जब आप एक हजारतक पहुँचें तब वहीं चुप होकर बैठ जायँ, मनको कहीं इघर उधर जाने न दें। इसके बाद लौटिये। जब एकपर आ जायँ तब चुप होकर मनको भीतर ही रोक रक्खें और कुछ देर हृदय और नामिचकका ध्यान करें। फिर अधखुले नेत्रोंसे, मनको नासिकाके अग्रभागपर या भूमध्यमें स्थिर करें। इस अभ्याससे यह मन कुछ दिनोंमें शान्त होना, श्रापको बुँडी जानद्व आवेगा और आत्मानुभव होने लोग्ना कर

पलङ्ग या चारपाईपर छेट जाओ। तिकया हदा दो १ कपड़ोंको ढीला कर दो। शरीरको भी ढीला छोड़ दो ि प्राणको उल्टा खींचो, पेटमें ले जाओ, फिर छातीतक ले आओ, फिर पेटमें नाभितक धुमाओ। ऐसा करनेसे आपका नाभि-सूर्य प्रकाशित होगा। कुछ दिन इस प्रकार करके तब मनको इसीमें लगानेसे बड़ी शान्ति मिलेगी।

यदि शक्तिशाली बनना चाहते हो तो किसी मैदानमें खड़े हो जाओ, शरीर ढीला छोड़ दो, हाथोंको नीचे लटका दो, प्राणको आकाशमें फेंक दो । फिर प्राणको भीतर खींचते हुए मनसे यह काल्पनिक योग करो कि मैं अमुक शक्तिको खीचकर अपने अंदर ला रहा हूँ। कुछ दिन ऐसा अभ्यास करनेसे आपमें उस शक्तिका प्रवेश हो जायगा । हमारे महान् पूर्व पुरुष मन और प्राणकी इन शक्तियोसे जो चाहते कर सकते थे । आप भी साधन सम्पन्न होंगे तो जो चाहते कर सकतेंगे ।

पाँच शक्तियोंमेरो मनःशक्ति और प्राणशक्तिका यहाँतक कुछ वर्णन किया गया। क्रियाशक्ति, भावनाशक्ति और बुद्धिशक्ति हुन्हीं दो शक्तियोंमें समा जाती हैं; इनका पृथक्-पृथक् वर्णन यहाँ नही किया गया। जो लोग इन दो शक्तियोंका शोधन कर लेगे, उन्हें इनके अलौकिक गुणोंका आप ही अनुभव होगा।

## मनुष्यमात्रके तीस धर्म

देवर्षिनारदजी कहते हैं---

सत्यं दया तपः शौचं तितिक्षेक्षा शमो दमः । अहिंसा ब्रह्मचर्यं च त्यागः खाध्याय आर्जवम् ॥ सन्तोषः समदक्सेवा ब्राम्येहोपरमः शनैः । नृणां विपर्ययेहेक्षा मौनमात्मविमर्शनम् ॥ अक्षाद्यादेः संविभागो भृतेभ्यश्च यथाईतः । तेष्वात्मदेवताषुद्धः सुतरां नृषु पाण्डव ॥ श्रवणं कीर्तनं चास्य स्मरणं महतां गतः । सेवेज्यावनतिर्दास्यं सख्यमात्मसमर्पणम् ॥ नृणामयं परो धर्मः सर्वेषां समुदाहतः । त्रिंशहक्षणवान् राजन् सर्वात्मा येन तुष्यति ॥

( कीमद्भाव ७।११।८-१२ )

हे युधिष्ठिर ! सब मनुष्योंके लिये यह तीस लक्षणवाला श्रेष्ठ धर्म कहा गया है । इससे सर्वात्मा भगवान् प्रसन्न होते हैं । वे तीस लक्षण ये हैं—सत्य, दया, तपस्या, शौच, तितिक्षा, आत्म-निरीक्षण, बाह्य इन्द्रियोंका संयम, आन्तर इन्द्रियोंका संयम, अहिंसा, ब्रह्मचर्य, त्याग, स्वाध्याय, सरलता, संतोष, समद्दष्टि, सेवा, दुराचारसे निवृत्ति, लोगोंकी विपरीत चेष्टाओंके फलका अवलोकन, मौन, आत्मविचार, प्राणियोंको यथायोग्य अन्नदानादि, समस्त प्राणियोंमें विशेष करके मनुष्योंमें आत्मबुद्धि—इष्टदेव—बुद्धि, महात्माओंके आश्रयभूत भगवान्के गुणनाम आदिका श्रवण-कीर्तन, स्मरण, सेवा, यज्ञ, नमस्कार, दास्य, सख्य और आत्मनिवेदन ।

### प्रेमसिद्धा भीरा



पग चुँघर बाँघ मीरा नाची रे।

प्रमिस्द्रा मीरा

पग घुँचरु बाँध मीरा नाची रे!

मैं तो मेरे नारायनकी आपि हो गई दासी रे!

कोग कहें मीरा भई बाबरी न्यात कहें कुळनासी रे!!

विषका प्याला राणाजी भेज्या पीवन मीरा हाँसी रे!

मीराके प्रभु गिरधर नागर सहज मिले अबिनासी रे!!

कोई कहें छाने कोई कहें छुपके, लियो री बर्जता होल !

कोई कहें छाने कोई कहें छुपके, लियो री बर्जता होल !

कोई कहें काळो कोई कहें बनमें राधाके संग किलोल !

मीराके प्रभु गिरधर नागर आवत प्रेमके मोल !!

### साधनाके गभीर स्तर

( लेखक---श्रीमेहरवावा )

अधिकांश लोगोंके लिये आध्यात्मिक साधनाका स्वरूप

धार्मिक क्रिया-कलापकी भूमिका-से ऊपर उठकर साधनाके गभीर स्तार्भे प्रवेश अपने-अपने धमों द्वारा निर्दिष्ट किया-कलापका बाह्य अनुष्ठान होता है। प्रारम्भिक अवस्थाओं में इस अनुष्ठानका भी एक महत्त्व होता है, क्योंकि इससे आत्मग्रुद्धि और मनोनिप्रहमें सहायता मिलती है: परन्तु अन्ततोगत्वा साधकको

बाह्य नियमोंके पालनकी अवस्थासे ऊपर उठकर आध्यात्मिक साधनाके गमीर स्तरोंमें प्रवेश करना पड़ता है। जब साधक इस भूमिकामें पहुँच जाता है, तब धर्मका बाह्यरूप उसके लिये गोण हो जाता है और उसकी दिच धर्मके उन मूल तत्त्वोंकी ओर हो जाती है, जो सभी बड़े बड़े मजहवोंमें व्यक्त हुए हैं। सबी साधना उस जीवनको कहते हैं, जिसके मूलमें आध्यात्मिक बोध रहता है और यह बोध उसीको होता है, जिसकी दिच वास्तवमें आध्यात्मिक तत्त्वोंकी ओर होती है।

साधनका अर्थ कठोर नियमोंका बन्धन नहीं समझना चाहिये। सबके जीवनमें अखण्ड और सावन-भेद अटल एकरूपता हो नहीं सकती और न

उसकी आयस्यकता ही है। आध्यात्मिक क्षेत्रमें साधन-भेदके लिये काफी अवकाश है। जो साधन किसी एक साधकके लिये उपयोगी होता है, वह अवस्य ही उसके संस्कारों और मनोवृत्तिकी अपेक्षा रक्लेगा और इस प्रकार, यद्यपि सबका आध्यात्मिक ध्येय एक ही होता है, उस विशिष्ट साधकका साधन विशेष प्रकारका हो सकता है। किन्तु ध्येय सबका एक होनेके कारण साधनगत भेद विशेष महत्त्वके नहीं होते और साधनाके गमीर स्तरभेदोंके रहते हुए भी सभी साधकोंके लिये महत्त्वपूर्ण होते हैं।

आध्यात्मिक क्षेत्रकी साधना मौतिक क्षेत्रकी साधनासे अवस्य ही तत्त्वतः भिन्न होगी, क्योंकि आध्यात्मिक क्षेत्रका ध्येय मौतिक क्षेत्रके ध्येयों से स्वरूपतः भिन्न होता है । मौतिक क्षेत्रकी सायनासं भिन्न क्षेत्रका ध्येय एक ऐसा पदार्य होता है, जिसका कालकी दृष्टिये आदि और अन्त

होती है। जिसका कालकी दृष्टिसे आदि और अन्त होता है और जो किसी अन्य बस्तका कार्य होता है; आध्यात्मिक क्षेत्रका ध्येय पूर्णता है, जो कालकी सीमासे अतीत है। अतः भौतिक क्षेत्रकी साधनाका लक्ष्य ऐसी वस्तुकी प्राप्ति होता है, जो अभी भविष्यके गर्भमें है; किन्तु आध्यात्मिक क्षेत्रकी साधनाका लक्ष्य उस वस्तुकी प्राप्ति होता है, जो सदा रही है, सदा रहेगी और इस समय भी है।

जीवनके आध्यात्मिक ध्येयको जीवनके भीतर ही हुँद्ना चाहिये, जीवनके बाहर नहीं; अतः

आध्यात्मिक साधनाके ध्येयका सामान्य रूप । आध्यात्मिक क्षेत्रकी साधना इस प्रकारकी होनी चाहिये कि वह इमारे जीवनको उस जीवनके अधिकाधिक निकट ले जाय, जिसे

हम आध्यात्मिक समझते हैं। आध्यात्मिक क्षेत्रकी साधनाका घ्येय किसी सीमित अभीष्टकी प्राप्ति नहीं होता, जो कुछ दिन रहकर फिर सदाके लिये मिट जाय—हस तरह मिट जाय कि जैसे वह कोई विल्कुल ही नगण्य वस्तु हो; उसका घ्येय होता है जीवनके स्वरूपका आमूल परिवर्तन, जिससे कि वह सदाके लिये चिरस्यायी वर्तमानमें महान् सत्यको अभिव्यक्त कर सके। साधना आध्यात्मिक दृष्टिसे तभी सफल होती है, जब वह साधकके जीवनको ईश्वरीय उद्देश्यके अनुकृल बनानेमें समर्थ होती है, जो जीवमात्रको ब्रह्मभावकी आनन्दमय अनुभूति कराना है। साधनको इस ध्येयक स्वरूपके सर्वया अनुकृल बनाना पहेगा।

आध्यासिक क्षेत्रमें साधनाके प्रत्येक अङ्कका ध्येय जीवनके सभी स्तरोंमें दिव्यताकी प्राप्ति-

मापन साय्यमें रूपी आध्यात्मिक लक्ष्यकी सिद्धि होना मिल जाता है चाहिये; अतः एक दृष्टिसे आध्यात्मिक

साधनाके विभिन्न स्तर आध्यात्मिक पूर्णताकी स्थितिके निकट पहुँचनेकी ही भिन्न-भिन्न श्रेणियाँ हैं । साधना उतने ही अंशमें पूर्ण होती है जितने अंशमें वह इस आध्यात्मिक आदर्शको व्यक्त करती है, अर्थात् जितने अंशमें वह पूर्ण जीवनके सहश होती है। इस प्रकार साधन और साध्यमें जितना ही अधिक अन्तर होता है, साधना उतनी ही अपूर्ण होती है; और साधन और साध्यमें जितना कम अन्तर होता है, साधना उतनी

ही पूर्ण होती है। और जब साधना पूर्ण होती है, तब साधन पूर्ण आष्यात्मिक साध्यमें जाकर मिल जाता है और इस प्रकार साधन और साध्यका भेद अखण्ड सत्ताकी अविकल पूर्णतामें लीन हो जाता है।

साधन और उसके द्वारा प्राप्त किये जानेवाले साध्यका जो यह सम्बन्ध है, वह भौतिक क्षेत्रमें रहनेवाले साध्य और साधनके सम्बन्धसे मायनका अर्थ भिन्न ही प्रकारका है। भौतिक क्षेत्रका साध्यकी आशिक प्राप्ति । साध्य प्रायः जिस साधनके द्वारा उसकी प्राप्ति होती है, उसके न्यूनाधिकरूपमें सर्वथा बाहर रहता है। और साधन एवं उसके द्वारा प्राप्त होनेवाले साध्यके स्वरूपमें भी स्पष्ट भेद होता है। उदाहरणके लिये यंदूकके घोड़ेको खींचना किसी मनुष्यकी मृत्युका साधन हो सकता है; परन्तु मनुष्यकी मृत्य और घोडेके खींचनेकी क्रियामें स्वरूपतः महान् अन्तर है, दोनोंमें किसी प्रकारकी सजातीयता नहीं है। किन्तु आध्यात्मिक क्षेत्रमें साधन और उसके द्वारा प्राप्तव्य साध्य एक दूसरेसे सर्वथा बाह्य नहीं हो सकते और उनमें कोई रपष्ट स्वरूपगत भेद भी नहीं है । आध्यात्मिक क्षेत्रमें साधन और साध्यके बीचमें ऐसा अन्तर नहीं रक्खा जा सकता जो किसी प्रकार पट ही न सके; और इससे यह बात निष्पन्न होती है-जो देखनेमें असङ्गत-सी माएम होती है-कि आध्यात्मिक क्षेत्रमें साधनका अर्थ ही साध्यकी आंशिक प्राप्ति होता है। इस प्रकार बहुत से आध्यात्मिक साधनोंको वास्त वर्मे जो साध्य मानकर चलना पडता है। इसका कारण भी समझमें आ जाता है।

साधनाके गभीर स्तरों में आध्यात्मिक साधनका अर्थ होता है—(१) ज्ञान-मार्ग, (२) कर्मज्ञान, कर्म और मार्ग और (३) भक्ति-मार्गका अनुसरण ।
भक्तिकी साधना । ज्ञानके साधनका स्वरूप होता है—(क)
यथार्थ बोधसे उत्पन्न होनेवाले वैराग्यका
अभ्यास, (ख) ध्यानकी भिन्न-भिन्न प्रकियाएँ और (ग)
विवेक और अन्तर्दृष्टिका निरन्तर उपयोग । आध्यात्मिक
ज्ञानकी प्राप्ति अथवा अभिव्यक्तिके इन त्रिविध प्रकारोंकी
कुछ व्याख्या करनेकी आवस्यकता है।

जीव इस नामरूपात्मक जगत्के जालमें फँसकर इस

बातको भूल गया है कि वह ईश्वरकी ही

संसाम्य ।

अज्ञान ही जीवका बन्धन है और इस

बन्धनसे मुक्ति प्राप्त करना ही आध्यात्मिक

साधनाका उद्देश्य होना चाहिये। अतः सांसारिक विषयों के बाह्य त्यागकी बहुधा मोक्षके साधनों में गणना की जाती है; परन्तु यद्यपि इस प्रकारके बाह्य त्यागका भी एक अपना महत्त्व हो सकता है, वह सर्वथा आवश्यक नहीं है। आवश्यकता है सांसारिक विषयों की स्पृहाके भीतरी त्यागकी। और जब इस स्पृहाका त्याग हो जाता है, तब इस संसारके पदार्थों का त्याग गोण हो जाता है; क्यों कि जीवात्माने इस नामरूपात्मक मिथ्या जगत्से भीतरी सम्बन्धका त्याग कर दिया है और मुक्तिकी अवस्थाके लिये तैयारी कर ती है। वैराग्य ज्ञानके साधनका एक महत्त्वपूर्ण अङ्ग है।

आध्यात्मिक ज्ञानको प्राप्त करनेका दूसरा साधन ध्यान । है। घ्यानके सम्बन्धमें ऐसा नहीं मानना चाहिये कि वह पर्वत-कन्दराओंमें रहनेवाले मुनियोंके ही करनेकी कोई अनोखी किया है। प्रत्येक
मनुष्य अपनेको किसी-न-किसी वस्तुका ध्यान करते हुए
पाता है। इस प्रकारके स्वाभाविक ध्यान और साधकके
ध्यानमें अन्तर यही है कि साधकका ध्यान क्रमबद्ध और
नियमितरूपसे होता है और वह ऐसी वस्तुओंका चिन्तन करता
है, जो आध्यात्मिक दृष्टिसे महत्त्वपूर्ण होती हैं। साधनरूपमे
किया जानेवाला ध्यान साकार भी हो सकता है और
निराकार भी।

साकार ध्यान वह होता है, जिसका सम्बन्ध किसी ऐसे व्यक्तिसे होता है, जो आध्यात्मिक दृष्टिसे पूर्ण हो । साकार ध्यानके लिये ( साधककी रुचिके अनुसार ) पूर्वके अवतारों-मेंसे अथवा वर्तमानके सिद्ध महापुरुषोंमेसे किसीको चुना जा सकता है । इस प्रकारके साकार ध्यानका अभ्यास करनेसे साधकके अंदर उसके ध्येयके समस्त देवी गुणों अथवा आध्यात्मिक शानका संक्रमण होने लगता है; और प्रेम तथा आत्मसमर्पणका भाव ध्यानके अन्तर्गत रहनेसे उससे

ध्येयकी कृपाका आकर्षण होता है और चरम सिद्धि उस कृपासे ही सम्भव होती है। इस प्रकार साकार-ध्यानकी साधनासे साधक अपने ध्येयके समान ही नहीं बन जाता वरं उसके साथ तत्त्वतः एक हो जानेमें भी सहायता मिलती है।

निराकार-ध्यानका सम्बन्ध परमात्माके निराकार एवं अपरिच्छिन स्वरूपसे होता है। इससे साधक परमात्माके निराकार स्वरूपकी प्राप्तिके मार्गमें अग्रसर हो एकता है; परन्तु सामान्यतः साकार-ध्यानके अभ्यास और सदाचारमय जीवनके द्वारा जबतक साधक भलीभाँति तैयार नहीं हो जाता। तबतक निराकार-ध्यान व्यर्थ ही होता है। अनन्त परमात्मा-की चरम अनुभूतिमें न तो आकाररूप उपाधि रहती है और न सत्-असत्का भेद ही रहता है; इस अनुभृतिको प्राप्त करनेके लिये तो साकारसे निराकारमें और सत्से परमात्मामें जाना पड़ता है, जो सत् और असत् दोनोंसे परे हैं। निराकार-ध्यानके द्वारा तत्त्वको प्राप्त करनेकी दूसरी शर्त यह है कि साधकको अपना चित्त बिलकुल स्थिर कर लेना चाहिये। परन्तु यह तभी सम्भव होता है, जब चित्तके विभिन्न संस्कार नष्ट हो जायाँ और संस्कारोंका आत्यन्तिक विनाश ईश्वर अथवा महापुरुषकी कृपासे ही सम्भव होता है, निराकार-ध्यानके मार्गमें सिद्धि प्राप्त करनेके लिये भी ईश्वर अथवा महापुरुपकी कृपाके विना काम नहीं चलता।

हानका साधन तयतक अधूरा ही रहता है, जयतक साधक निरन्तर विवेकका अभ्यास नहीं विवेक और अन्त-हें हिका उपयोग विकास नहीं करता । ईश्वरका साक्षात्कार

उसी साधकको होता है, जो सत्य एवं नित्य वस्तुओं के सम्यन्धमें अपनी अन्तर्हिष्ट एवं विवेकसे काम लेता है। प्रत्येक मनुष्यके अंदर अनन्त ज्ञानका मंडार छिपा रहता है, उसे प्रकट करनेकी आवस्यकता होती है। मनुष्यके अंदर जो कुछ भी घोड़ा बहुत आध्यात्मिक ज्ञान होता है, उसे आचरणमें उतारना ही ज्ञानकी वृद्धिका उपाय है। ज्ञानी महापुक्षों के द्वारा जो कुछ उपदेश मानव-जातिको समय-समयपर प्राप्त होते रहे हैं और साधकको जन्मसे ही जो विवेक-बुद्धि प्राप्त रहती है, उससे उसे इसके आगे उसे क्या करना है, इस विषयमें यथेष्ट प्रकाश मिलता है। जो कुछ ज्ञान उसे प्राप्त है, उसको अमलमें लाना ही किटन है।

शानके साधनकी सफलताके लिये यह आवश्यक है कि वह प्रत्येक अवस्थामें कर्म-सहकृत हो । दैनिक कर्मका महत्त्व जीवन विवेकानुसारी होना चाहिये और उसमें ऊँची-से-ऊँची अन्तर्दृष्टिकी प्रेरणा होनी चाहिये। विना किसी भय अथवा राङ्काके हृदयकी सर्वोत्तम प्रेरणाओंके अनुसार आचरण करना ही कर्मयोग अथवा कर्ममार्गका स्वरूप है। साधनमें आचरणकी ही प्रधानता है, केवल विचारकी नहीं। सम्यक् विचारकी अपेक्षा सम्यक् आचरणका बहुत अधिक महत्त्व है। अवश्य ही जो आचरण सम्यक् ज्ञानके ऊपर प्रतिष्ठित है, वह अधिक लाभदायक होगा; किन्तु आचरणकी दिशामें एक भी भूल होनेसे उससे हमें महत्त्वपूर्ण शिक्षा मिल सकती है। जो विचार केवल विचारके लिये ही होता है अर्थात जिसके अनुसार आचरण नहीं किया जाता, उससे कोई आध्यात्मिक लाभ नहीं होता-चाहे वह कितना ही निर्भान्त क्यों न हो । इस प्रकार जो मनुष्य बहुत पढ़ा-लिखा तो नहीं है, किन्तु जो सबे मनसे भगवान्का नाम लेता है और अपने छोटे-से-छोटे कर्तव्यका पूरे मनसे पालन करता है, वह उस मनुष्यकी अपेक्षा भगवान्के अधिक समीप हो सकता है, जिसे दुनियाभरका दार्शनिक ज्ञान तो है, परन्त जिसके विचारोंका उसके दैनिक जीवनपर कोई प्रभाव नहीं पडता ।

साधनके क्षेत्रमें विचारकी अपेक्षा आचरणका कितना अधिक महत्त्व है-यह बात एक गदहेके

पक गदहेका द्रष्टान्त । है । एक गदहेको, जो बहुत देरसे चल

रहा या, बड़ी भूख लगी। योड़ी देर बाद उसको वासकी दो देरियाँ दिखलायी दीं, एक तो रास्तेकी दाहिनी ओर कुछ दूपर थी और दूसरी मार्गकी बाँयीं ओर थी। गदहेने सोचा कि उन दोनों देरिवोंमेंसे किसीके पास जानेका विवेक कूर्वक निश्चय करनेके पूर्व इस बातको निश्चितरूपसे जान लेना अत्यन्त आवश्यक है कि दोनों देरियोंमेंसे कौन-सी देरी सब ओरसे विचार करनेपर अधिक वरणीय ठहरती है। विना मलीमाँति विचार किये और दूसरीकी अपेक्षा एकको पसंद करनेके लिये यथेष्ट कारण न होते हुए दोनोंमेंसे किसी एकको जुन लेना उसके लिये विवेक पूर्ण कार्य न होकर केवल इच्छाप्रेरित होगा। इसलिये पहले उसने इस बातपर विचार किया कि जिस रास्तेपर वह चल रहा है, वहाँसे दोनों देरियोंकी दूरी

कितनी है। दुर्माग्यवश बड़ी देरतक विचार करनेके बाद वह इस निश्चयपर पहुँचा कि दोनों ही देरियाँ मार्गसे समानान्तरपर हैं। अतः अब वह किसी दूसरे कारणको हुँदने लगा, जिसके आधारपर उन देरियोंके तारतम्यका ठीक-ठीक निर्णय किया जा सके और इस विचारसे दोनों देरियोंमें कौन-सी बड़ी और कौन सी छोटी है—इसपर विचार करने लगा। परन्तु इस बार भी वह विचारके द्वारा यह निर्णय नहीं कर सका; क्योंकि इस बार भी वह इसी निश्चयपर पहुँचा कि दोनों देरियाँ परिमाणमें भी बराबर ही थीं, छोटी-बड़ी नहीं। तब उसने अपनी स्वभावोचित धीरता और अध्यवसायके साथ घासकी उत्तमता आदि अन्य बातोंपर विचार किया; परन्तु प्रारव्यकी बात, सभी बातोंमें—जिनको लेकर वह विचार कर सकता या—उसे ऐसा माल्यम हुआ कि दोनों देरियाँ समानरूपसे अभीष्ठ हैं।

अन्तमें यह हुआ कि जब गदहेके ध्यानमें कोई ऐसी बात नहीं आयी कि जिसके आधारपर वह विचारपूर्वक कह सकता कि दोनों देरियों में से कौन-सी अधिक वरणीय है। वह उनमेंसे किसीके समीप नहीं गया किन्तु पहलेकी ही भॉति क्षधापीडित और थका-माँदा सीधा चला गया; घासकी दो दिरियाँ मिलनेपर भी वह उनसे कोई लाभ उठा नहीं सका । यदि यह विवेकपूर्वक विचारद्वारा ठीक-ठीक निर्णय करनेके आग्रहको छोडकर दोनोंमेंसे किसी एक देरीके समीप चला गया होता तो सम्भव था वह देरी उतनी अच्छी न होती, जितनी दूसरी ढेरी रही होगी; परन्तु बुद्धि-द्वारा निर्णय करनेमें भूल रह जानेपर भी व्यावहारिक दृष्टिसे वह अनन्त गुना लाभमें रहता। आध्यात्मिक जीवनमें किसी मार्गपर चलना प्रारम्भ करनेके लिये यह आवश्यक नहीं है कि हमारे पास उस मार्गका पूरा मानचित्र हो। बल्कि मार्गका पूरा शान प्राप्त करनेका आग्रह होनेसे यात्रामें सहायता मिलनेकी अपेक्षा उल्टी रुकावट हो सकती है। आध्यात्मिक जीवनके गूढ़ रहस्य उन्हींके सामने प्रकट होते है, जो जोखिम उठाकर वीरतापूर्वक अपनेको परीक्षामें डालते हैं; जो आलसी मनुष्य एक-एक कदम आगे बढ़नेके लिये हानि न होनेकी गारंटी चाहता है, उसके सामने वे रहस्य कभी प्रकट नहीं होते। जो मनुष्य समुद्रके किनारे खड़ा होकर उसके सम्बन्धमें विचार करता है, उसे केवल समुद्रके अपरी भागका ही ज्ञान होगा: **परन्त** जो समुद्रकी याह होना चाहता है, उसे समुद्रके जलमें गोता लगानेके लिये तैयार होना पड़ेगा।

कर्मयोगकी साधनामें सफल होनेके लिये इस बातकी आवश्यकता है कि कर्मका उद्गम शानसे होना चाहिये। ज्ञानपूर्वक कर्म बन्धन-निष्काम सेवा । कारक नहीं होता, क्योंकि यह अहङ्कार-मूलक न होकर अहङ्कारशून्य होता है। स्वार्थपरायणता अज्ञानका ही स्वरूप है और अहङ्कारशून्यता तत्त्वशानका प्रतिबिम्ब है; हमें निःस्वार्थ सेवाका जीवन इसीलिये अङ्गीकार करना चाहिये कि उसके मूलमें ज्ञान रहता है, बाह्य परिणामकी दृष्टिसे नहीं। परन्तु निष्काम कर्ममें विलक्षणता यह है कि उसरे साधकको इतना अधिक लाभ होता है, जितना अज्ञान-जनित स्वार्थपरायणतासे कभी प्राप्त हो ही नहीं सकता। स्वार्थपरायणताका परिणाम होता है सङ्कीर्ण जीवन, जिसका केन्द्र होता है सीमित एवं पृथक् व्यष्टिसत्ताका मिथ्या भावः परन्तु निष्काम-कर्मसे भेद-भ्रमका नाश करनेमें सहायता मिलती है और इम अनन्त जीवनमें प्रवेश कर पाते हैं, जहाँ सर्वात्मभावकी अनुभूति होती है। मनुष्यके पास जो कुछ भी है, वह नष्ट हो सकता है और वह जिस वस्तुकी आकाङ्का करता है, वह सम्भव है उसे कभी प्राप्त न हो; परन्तु जो कछ वह परमात्माके अर्पण कर देता है, वह तो छौटकर उसीको मिल जाता है। कर्मयोगके साधनका यही खरूप है।

शान अथवा कर्मके साधनकी अपेक्षा भी भक्ति अथवा प्रेमका साधन और भी अधिक महत्त्वपूर्ण है, मिक । क्योंकि वह प्रेमहीके लिये किया जाता है। वह स्वतः पूर्ण है और किसी दूसरे सहायककी अपेक्षा नहीं रखता। संसारमें बड़े-बड़े संत हो गये हैं, जिन्होंने किसी भी और वस्तुकी अपेक्षा न करके भगवत्प्रेममें ही सन्तोष माना था। वह प्रेम प्रेम ही नहीं है, जो किसी आशासे किया जाता है। भगवत्प्रेमके अतिरेकमें प्रेमी प्रियतम भगवान्के साथ एक हो जाता है। प्रेमसे बढ़कर कोई साधन नहीं है, प्रेमसे ऊँचा कोई नियम नहीं है और प्रेमके परे कोई प्राप्तस्य वस्तु नहीं है; क्योंकि प्रेम भगवत्यकरूप होनेपर अनन्त हो जाता है। भगवत्प्रेम और भगवान् एक ही वस्तु हैं; और जिसमें भगवत्प्रेमका उदय हो गया, उसे भगवान्की प्राप्ति हो चुकी।

प्रेमको साधन और साध्य दोनोंका ही अङ्ग माना जा सकता है: परन्त प्रेमका महत्त्व इतना अधिक स्पष्ट है कि बहुधा इसे किसी साधनम् निःसाधन-अन्य वस्तकी प्राप्तिका शाधन मानना ताकी प्राप्ति । भूल समझा जाता है। प्रेमके मार्गमें भगवानके साथ एकीभाव जितना सुगम और पूर्ण होता है, उतना किसी भी साधनमें नहीं होता । जहाँ प्रेम ही हमारा पथप्रदर्शक होता है, यहाँ सत्यकी ओर ले जानेवाला मार्ग सहज और आनन्दमय होता है । साधारणतः साधनामें प्रयत्न रहता ही है, और कभी कभी तो घोर प्रयत्न करना पड़ता है--उदाहरणतः उस साधकको जो प्रलोभनोंके रहते वैराग्यके लिये चेष्टा करता है। परन्तु प्रेममें प्रयत्नका भाव नहीं रहता: क्योंकि प्रेम करना नहीं पहता, अपने-आप होता है। स्वामाविकपन ही सची आध्यात्मिकताका खरूप है। ज्ञानकी सबसे ऊँची अवस्थाकोः जिसमें चित्त सर्वथा तत्वाकार हो जाता है, सहजावस्था कहते हैं--जिसमें खरूप-ज्ञान अबाधित रहता है। आध्यात्मिक साधनामें एक विलक्षण बात यह है कि साधकका सारा प्रयत्न निःसाधनताकी अवस्थाको प्राप्त करनेके लिये होता है।

एक कस्त्री-मृगका बड़ा ही मुन्दर आख्यान है, जिससे
सब प्रकारकी आध्यात्मक साधनाका
कस्त्री-मृगका स्वरूप राष्ट्र हो जाता है। एक कस्त्री-मृग
दृष्टान्त । एक बार उत्तराखण्डके पहाड़ोंमें विचर
रहा था। सहसा उसे कहींसे ऐसी मनोमोहक गन्ध आती प्रतीत हुई, जिसका उसने जीवनमें कभी
अनुभव नहीं किया था। उस गन्धसे वह इतना मुग्ध हो
गया कि वह उसके उद्गम-स्थानका पता लगानेके लिये चल
पड़ा। जहाँसे वह गन्ध आ रही थी, उस वस्तुको प्राप्त करनेके

लिये उसके मनमें इतनी तीव उत्कण्ठा थी कि वह हिम-प्रदेशकी कठोर सर्दीकी तनिक भी परवा न कर इधर-से-उधर दौड़ने लगा। कड़ाकेकी सदींमें और जेटकी दपहरियाके प्रचण्ड घाममें, वर्षा, आँधी, विजली अथवा वजाघातकी परवा न करके रात-दिन उस सुगन्धित द्रव्यकी खोजमें जी तोडकर भागता रहा । उसके मनमें न भय था न शङ्का थी; किन्तु उस सुगन्धकी टोहमें एक चट्टानसं दूसरे चट्टानको वह भागता रहा । भागते-भागते एक जगह उसका पैर इस तरहसे फिसला कि वह एक सीधी चट्टानरे नीचे गिरा जिसरे कि उसके प्राणीपर बन आयी। मरते-मरते उस मृगको यह पता लगा कि जिस सुगन्धरे वह इतना मुग्ध हो रहा था और जिसे पानेके लिये उसने इतना घोर परिश्रम किया, वह उसीकी नाभिसे आ रही है। किन्तु मृगके जीवनका यह अन्तिम क्षण सबसे अधिक सखदायक या, और उसके चंहरेपर एक अनिर्वचनीय शान्ति यी।

साधककी आध्यात्मिक साधना उस करन्री-मृगकी दौड़-धूपके समान है। साधनाकी चरम सिद्धिमें

स्वरूपज्ञान ही साधनाका ठक्ष्य है ।

साधकके व्यष्टि जीवनका अन्त हो जाता है; परन्तु उस क्षणमें उसे यह अनुभूति होती है कि एक प्रकारने अपनी सारी खोज और

प्रयक्तका विषय वह स्वयं रहा है और जो कुछ भी मुख-दुःखका अनुभव उसने किया, जो कुछ भी जोखिम उटायी और जो कुछ भी त्याग और जीतोइ परिश्रम किया, उस सबका एकमात्र रूक्ष्य अपने स्वरूपका ज्ञान ही था—जिस स्वरूप-ज्ञानमें वह अपने सीमित व्यष्टिभावको त्यागकर यह अनुभव करता है कि वह वास्तवमें परमात्मासे अभिन्न है और परमात्मा सभी पदार्थोंमें विद्यमान है।

一句音乐一

# कौन इन्द्रिय किस काममें लगे ?

कुबेरपुत्र भगवान्से कहते हैं-

वाणी गुणानुकथने श्रवणी कथायां हस्ती च कर्मसु मनस्तव पादयोर्नः। स्मृत्यां शिरस्तव निवासजगत्प्रणामे रिष्टः सतां दर्शनेऽस्तु भवसनृनाम्॥

(श्रीमद्भाव १०।१०।३८)

हे प्रभा ! वाणी आपके गुणोंके गायनमें, कान आपकी कथाके श्रवणमें, हाथ आपके कर्ममें, मन आपके चरण-कमलोंकी स्मृतिमें, विर आपके निवासखान जगत्के प्रणाममें और आँखें आपके श्ररीरभूत वंतींके दर्शनमें लगी रहें।

## साधन और उसकी प्रणाली

( हेखक--महामहोपाध्याय पं॰ श्रीसीतारामजी शास्त्री )

प्रत्येक भाषामें कुछ शब्द ऐसे होते हैं, जिन्हें यदि अकेले प्रयोग किया जाय तो उनका पूरा अर्थ अभिव्यक्त नहीं होता । इसलिये उनके साथ कुछ अन्य शब्द जोड़नेकी आयस्यकता होती है। जैसे कोई कहे कि 'पिताको लाओ' तो इस वाक्यमें केवल 'पिता' शब्द होनेसे अभीष्ट व्यक्तिका बोध नहीं होता । इसलिये उसके पूर्व 'मेरे', 'अपने' अथवा <ामके'-ऐसे किसी सम्बन्धबोधक शब्दके प्रयोगकी आवश्यकता होती है; तभी पितृपदवाच्य व्यक्तिका बोध हो सकता है। साधन' शब्द भी इसी प्रकारका है। यह 'साध' धातुसे सिद्ध होता है। इसका अर्थ है 'उपाय या युक्ति करना'। अतः जयतक यह निश्चय न हो कि किसका उपाय या युक्ति, तनतक इसका पूरा अर्थ समझमें नहीं आ सकता । इसलिये इसके पहले 'मुक्तिका', 'ब्रह्मप्राप्तिका' या 'ईश्वरप्राप्तिका'-ऐसा कोई यद और जोडनेकी आवश्यकता होती है । तभी इसका पूरा स्वारस्य अभिव्यक्त होगा । परन्तु लोकमें यह शब्द इतना परिचित हो गया है कि अकेले प्रयोग करनेसे भी इसका पूरा भाव दृदयङ्गम हो जाता है।

अतः इसका अर्थ 'ईश्वरप्रातिका उपाय' ऐसा मानकर यहाँ कुछ विचार किया जाता है। आरम्भमें ही ये प्रश्न होते हैं कि इंश्वरप्राप्तिका साधन एक है या अनेक, और वे कौन-से हैं तथा कितने हैं। इन प्रश्नोंका निर्णय करनेके लिये यह भी विचार करना आवश्यक होगा कि ईश्वरप्राप्ति कहते किसे हैं और यह होती भी है या नहीं, तथा ईश्वर किसको कहते हैं और वह है या नहीं। इसी प्रकार यह विचारधारा और भी कई दिशाओं में चल सकती है । अतः इस प्रश्नपरम्पराके विशेष झमेलेमें न पड़कर हम यह मानकर ही चलेंगे कि ईश्वर है और वह इस सम्पूर्ण ब्रह्माण्डके उत्पादन, पोषण, नियन्त्रण, निग्रह, अनुग्रह और विनाश करनेमें समर्थ एक शक्ति अथवा शक्तिशाली तत्त्वविशेष है। उसका आर्यधर्म तथा अन्यान्य धर्मोमें अनेकों नामसे बोधन होता है। वस्त एक होनेपर भी भावना-भेदके कारण उसके अनेकी नाम और रूप हैं । सर्वसाधारणमें उसकी सत्ता अनुमान और शास्त्रप्रमाणके आधारपर ही सिद्ध होती है, क्योंकि उसे प्रत्यक्ष देखनेकी शक्ति हर किसीमें नहीं है । अनुमानके लिये विशिष्ट हेत्की आवश्यकता होती है। यहाँ ईश्वरकी स्वीकार किये विना विश्वके उत्पादनादिकी कोई ठीक व्यवस्था नहीं हो सकती । इसलिये जगत्के जन्मादि ही उसकी सत्ताके अनुमापक लिङ्ग हैं।

कुछ लोग डार्विनके सिद्धान्तानुसार क्रमिक विकासको ही जगत्की सब प्रकारकी व्यवस्थामें हेतु मानकर ईश्वर या धर्मादिकी कोई आवश्यकता नहीं समझते । किन्तु इस प्रकार तो धर्म-कर्म छूट जानेके कारण संसारमें किसी भी प्रकार शान्ति नहीं रहेगी और न शास्त्रोंका ही प्रामाण्य रहेगा । जड वस्तुओंका क्रमिक विकास भी किसी चेतनकी प्रेरणाके विना नहीं हो सकता । अतः इस सिद्धान्तमें कोई सार नहीं है और हमें शास्त्रोंमें श्रद्धा रखकर शास्त्रोक्त प्रणालीसे ही ईश्वरकी प्राप्तिका प्रयत्न करना चाहिये ।

शास्त्रोंमें ईश्वरशक्षात्कारके दो स्वरूप बताये हैं—(१) ईश्वरको अनुग्राहकरूपसे अनुभव करना तथा (२) ईश्वर-की सत्तामें अपनेको लीन कर देना । इनमें प्रथम पक्षको 'ईश्वरकी सिद्धि' कहते हैं और द्वितीय पक्षको 'मृक्ति'। ईश्वरसाक्षात्कार इन स्थूल इन्द्रियोंसे नहीं होता । उनमें विशेष सामर्थ्य आ जानेपर ही उसकी अनुभूति होती है । जिस उपायसे वह विशेष सामर्थ्य प्राप्त किया जाता है, उसीका नाम 'साधन' है। उस सामर्थ्यकी प्राप्तिके लिये। सबसे पहले मनपर विजय प्राप्त करना आवश्यक है । मनका विजय एका-एकी होना बहुत कठिन है। उसके लिये बड़ी एकामताकी आवश्यकता है और यह एकाग्रता सच्चे वैराग्य और दीर्घकाल-तक तत्परतापूर्वक निरन्तर अभ्यास करनेसे ही प्राप्त हो सकती है। सचा वैराग्य इसे कहते हैं कि तरह-तरहके भोग्य विषय सामने हों और उन्हें भोगनेके लिये किसी प्रकारका प्रतिबन्धक भी न हो, तो भी उन्हें सेवन करनेके लिये मनकी तनिक भी प्रवृत्ति न हो । यह बड़े-बड़े तपस्वियोंके लिये भी दुर्लभ है । ऐसी रियतितक पहुँचनेके लिये विषयोंमें दोषदृष्टि करना ही उपाय बताया गया है। अभ्यासका अर्थ है चित्तको बार-बार किसी एक ही लक्ष्यमें लगाना। इसके लिये साकार और निराकार दोनों प्रकारके आलम्बन हो सकते हैं । किन्तु आरम्भमें निराकारमें चित्तको स्थिर करना प्रायः सम्भव नहीं है । इसलिये विष्णु, शिव, इन्द्र, चन्द्र, सूर्य और दुर्गा आदि शकारस्वरूपोंका ही पहले चिन्तन करना चाहिये। मनकी

चञ्चलताके कारण इनका चिन्तन भी आसान नहीं है। इसीसे पहले घोडशोपचारसे नित्य-प्रति पूजन करनेकी आवश्यकता होती है। पूजनके समय भी मन इधर-उधर जा सकता है। इसलिये उपचार-समर्पणके समय मन्त्रपाठकी विधि है । मन्त्रपाठ केवल पूजनके ही समय होता है, अतः अन्य समय चित्तकी विक्षिप्त वृत्तिको शान्त रखनेके लिये इर समय भगवज्ञामजपकी आवश्यकता बतायी है। नाम-जपके समय भी मन इधर-उधर प्रत्यक्ष या परोक्ष विषयोंकी ओर चला जाता है, इसलिये उसे एक जगह फँसानेके लिये झाँझ और मृदङ्गादिकी तालके साथ सुमधुर स्वरसे नामसङ्कीर्तन करना उपयोगी है। इस प्रकार नामसङ्कीर्तनसे लेकर निराकार-ध्यान-पर्यन्त सब प्रकारके साधन चिन्तन या अभ्यासकी पृष्टिके लिये ही हैं। इनकी सहायतासे सब ओरसे हठपूर्वक हटाया हुआ मन असहाय और निर्विण्ण होकर किसी एक ही आलम्बनमें लग सकता है और जब उसे उसके चिन्तनका अभ्यास हो जाता है तो उसकी ओर उसका आकर्षण बढ जाता है। इस प्रकार इष्टके प्रति अनुरागकी बृद्धि हो जानेपर फिर उसे सारे लौकिक और अलौकिक विषय तुच्छ प्रतीत होने लगते हैं। फिर किसी प्रकार उसकी उनके प्रति प्रश्नति नहीं होती और वह निरन्तर भगवत्-ध्यानमें मम रहता है।

जब साधकको इस प्रकार निरन्तर भगवानका चिन्तन रहने लगता है तो उसे जहाँ तहाँ अपने प्रियतमकी मधुर मूर्ति-की झाँकी होने लगती है। फिर धीरे-धीरे प्रभुका अनुग्रह होने लगता है और वे अपने भक्तकी अभिलाघा पूर्ण करनेके लिये प्रत्यक्षरूपसे उसके सामने प्रकट हो जाते हैं। यही साकार भगवान्की प्राप्ति है। यहाँतक पहुँचनेके लिये भक्तको उपर्युक्त समस्त साधना-सोपानोंको पार करना होता है। साकार-चिन्तन-में विशेष प्रगादता होनेसे फिर आकार खयं ही लीन होने लगता है। अतः सकार चिन्तकके लिये फिर निराकार-ध्यान भी अनायास सिद्ध हो जाता है। इसके पश्चात् निराकार-चिन्तनकी भी अधिक गाढ्ता होनेपर भगवान्के उस स्वरूप-का अनुभव होता है, जिसे उपनिषदों में 'विद्या' कहा है। इस समय ध्याता-ध्यान-ध्येयरूप त्रिपुटीका भी भान नहीं होता, चित्त केवल चिन्मात्र सत्तामें लीन हो जाता है। उपनिषदोंमें उद्गीयविद्या, मधुविद्या, दहरविद्या, शाण्डिल्यविद्या, उपकोसल-विद्या, भूमविद्या आदि कई विद्याओं के नाम आये हैं। इनमें कुछ नाम तो आरम्भिक आलम्बनकी दृष्टिसे हैं और कोई उसके प्रवर्तक भूषिकी दृष्टिसे । इन विद्याओं में यदापि कोई बाह्य आलम्बन नहीं रहता, तो भी इनका आरम्म किसी काल्पनिक आलम्बनको लेकर तो होता ही है । कालान्तरमें अम्यासकी हदता होनेपर वह काल्पनिक आलम्बन छूट जाता है और साधक मगवान्के ग्रुद्ध स्वरूपका साक्षात्कार कर लेता है। इस स्थितिको प्राप्त करनेपर वह सम्पूर्ण ब्रह्माण्डका अत्यन्तामाय देखता है और अपनी पृथक् सत्ताको खोकर भगवदूपमें ही मिल जाता है। इसीका नाम मुक्ति है।

किन्तु इस स्थितितक पहुँचनेके लिये चित्तशुद्धिकी बड़ी आवश्यकता है। चित्त ग्रुद्ध हुए विना उक्त जप-ध्यानादि साधनोंमें मन्ष्यकी रुचि ही नहीं हो सकती । अतः आरम्भमें इचि न होनेपर भी अपना कर्तव्य समझकर चित्त-को इठपूर्वक इनमें जोड़ना चाहिये। पीछे स्वयं ही इनमें शनै:-शनै: रस आने लगेगा । चित्तकी साधनमें अनायास प्रवृत्ति होनेके उद्देश्यसे ही हमारे ऋषि-मृनियोने यह, दान, तप आदि वर्णाश्रम-धर्मौकी व्यवस्था की थी। अतः जो जिस वर्ण और जिस आश्रममें स्थित है, उसे इच्छा न होनेपर भी अपने धर्मीका पालन करना ही चाहिये। इससे लौकिक सदाचारकी सुव्यवस्था रहनेके साथ-साथ चित्तमें भगवद्भजन-की योग्यता भी बढती है। जो मनुष्य जिस वर्णमें उत्पन्न हुआ है, उसमें पितृपरम्परासे उसके अनुकृत संस्कार रहते हैं। अन्हें जबरदस्ती हटानेकी चेष्टा करना दुःसाहसमात्र ही है। ऐसा करनेसे व्यवहारमें विश्वक्कलता तो आती ही है, भगवत्प्राप्ति या मुक्तिके मार्गमें भी रोडे खडे हो जाते हैं। वस्तुतः वर्णाश्रमोचित कर्म तो भगवत्प्राप्तिके साधन ही हैं। उनके द्वारा तो भगवानकी प्रसन्नता प्राप्त करके शाधक बडी सुगमतासे सिद्धि लाभ कर सकता है। गीतामें श्रीभगवान्ने भी यही बात कही है-

स्वकर्मणा तमभ्यर्थ्य सिद्धिं विन्दति मानवः॥
(१८।४६)
स्त्रे स्वे कर्मण्यभिरतः संसिद्धिं क्षमते नरः।
(१८।४५)
स्तर्धमें निर्धा क्षेयः परधर्मो भयावहः॥
(१।१५)

इसके सिवा हमारे धास्त्रोंमें एक स्वतन्त्र साधनपद्धति भी है, जिसे योग कहते हैं। इसके द्वारा भी चित्तकी शुद्धि होकर चरम लक्ष्यकी प्राप्ति हो जाती है। इसके कई अङ्ग हैं, उनका क्रमशः अनुष्ठान करनेसे अन्तःकरणके मलका नाश होकर मोक्षपद प्राप्त हो जाता है। योगके कई मेद हैं; उनमें राज- योग या अष्टाङ्कयोग प्रधान है। इस अष्टाङ्कयोगके महर्षि पत्त लिने आठ अङ्क बताये हैं। यथा—यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधि। इनमें छे प्रत्येक अङ्कका अभ्यास करते हुए अन्तमें निर्वीज समाधिमें स्थिति होती है। यही मुक्तिपदका अन्तिम सोपान है। किन्तु योगमें प्रगति होना कोई साधारण बात नहीं है। जिनकी देह और अन्तःकरण ग्रुद्ध नहीं हैं, उनका इसके राज्यमें कदापि प्रवेश नहीं हो सकता। इसीलिये पहले यमनियमादिके विधिवत् पालनकी आवश्यकता होती है, उसके प्रधात् ही धारणादि मनोजयकी भूमिकाओंपर अधिकार होना सम्भव है। इसीसे योगदर्शनमें पहले पाँच अङ्कोंको बहिरङ्क और अन्तिम तीन अङ्कोंको अन्तरङ्क साधन माना है, तथा निर्वीज समाधिकी अपेक्षा इन तीनको भी बहिरङ्क बताया है। यथा—

'त्रयमन्तरक्तं पूर्वेभ्यः' (पा० स्०३।७) 'तदपि बहिरक्तं निर्वोजस्य' (पा० स्०३।८)

भगवान् शङ्कराचार्यने 'साधनपञ्चक' नामका एक पाँच क्रोंकोंका प्रन्य रचा है। उसमें सब प्रकारके साधनोंका बड़ी कुशलतासे वर्णन किया गया है। वे कहते हैं—

वेदो निस्यमधीयतां तदुदितं कर्म स्वनुष्टीयतां तेनेशस्य विधीयतामपितिः काम्ये मतिस्त्यज्यताम् । पापीघः परिधूयतां भवसुखे दोषोऽनुसन्धीयता-भारमेच्छा व्यवसीयतां निजगृहासुणै विनिर्गम्यताम् ॥ १ ॥

'नित्य वेदाध्ययन करो, सम्यक् प्रकारसे वेदोक्त कर्मोंका आचरण करो, उस कर्माचरणसे भगवान्की पूजा करो और काम्य कर्मोंकी वासना छोड़ दो। सब प्रकारके पापपुज्जका नाश कर दो, सांसारिक सुखोंमें दोषदृष्टि करो, परमात्माकी इच्छाका अनुसरण करो और तुरंत ही अपने घरको छोड़ दो।। १।।

सङ्गः सस्सु विधीयतां भगवतो भक्तिर्देद्य धीयतां शान्त्यादिः परिचीयतां रदतरं कर्माग्र सन्त्यज्यताम् । सद्विद्वानुपस्प्यतां प्रतिदिनं तत्पादुका सेन्यतां ब्रह्मेकाक्षरमर्ध्यतां श्रुतिशिरोवानयं समाकण्यताम् ॥ २ ॥

भरपुरुषोंका सङ्ग करो, भगवान्में सुदृद्ध अनुराग रक्ती, शम-दमादिका पूर्णतया पालन करो, काम्य कर्मोंको छोड़ दो तथा सच्चे संतोंके समीप जाकर प्रतिदिन उनके चरणोंकी सेवा करो और उनसे एकाश्वर ब्रह्म प्रणवका अर्थ कराओ तथा वेदान्तवाक्योंका श्रवण करो? ॥ २ ॥

वान्यार्थश्च विचार्यतां श्रुतिशिरःपक्षः समाश्रीयतां दुस्तकांस्युविरम्यतां श्रुतिमतस्तकोंऽनुसन्धीयताम् । ब्रह्मास्मीति विभान्यतामहरहर्गर्वः परिस्यज्यतां देहेऽहंमविरुज्ज्यतां बुधजनैर्वादः परिस्यज्यताम् ॥ ३ ॥

'उन वेदान्तवाक्योंके अर्थका विचार करो, औपनिषद सिद्धान्तका आश्रय लो, कुतर्कसे दूर रहो, श्रुतिसम्मत युक्तियोंका अनुसन्धान करो, 'मैं ब्रह्म हूँ' ऐसी भावना करो, नित्यप्रति अभिमानको छोड़ते जाओ, देहमेंसे अहंबुद्धि निकाल लो और बोधवानोंके साथ वाद-विवाद करना छोड़ दो'॥ ३॥

क्षुद्वपाधिश्च चिकिरस्यतां प्रतिदिनं भिक्षीषधं भुज्यतां स्वाद्वभं न तु याच्यतां विधिवशाध्याक्षेन सन्तुच्यताम्। शीतोष्णादि विषद्यतां न तु वृथा वाक्यं समुचार्यता-मौदासीन्यमभीष्स्यतां जनकृपानेष्ठ्यंमुत्सुज्यताम्॥ ४॥

भ्यूलको व्याधि समझकर उसकी चिकित्सा करो, उसके लिये प्रतिदिन भिक्षारूप औषधका सेवन करो, स्वादिष्ट अन्न मत माँगो; दैवयोगसे जो मिल जाय, उसीसे सन्तुष्ट रहो; सदीं, गर्मी आदि द्वन्दोंको सहन करो; वृथा यचन मत बोलो, उदासीनताकी ही इच्छा करो तथा अन्य लोगोंके प्रति कृपा और कठोरता दोनों ही छोड़ दो? ॥ ४॥

एकान्ते सुखमास्यतां परतरे चेतः समाधीयतां पूर्णात्मा सुसमीक्ष्यतां जगदिदं तद्वाधितं दश्यताम् । प्राक्कमं प्रविकाप्यतां चितिबळाचाप्युत्तरैः स्टिप्यतां प्रारुव्यं त्विह भुज्यतामथ परब्रह्मात्मना स्थीयताम् ॥ ५ ॥

'एकान्तमें श्वान्तिसे बैठो और परात्पर ब्रह्ममें चित्तकों समाहित करो । सर्वत्र पूर्णब्रह्मका अनुभव करो और इस जगत्को उसके द्वारा बाघित देखो । पूर्व-सञ्चित कर्मोका चिदात्माके आश्रयसे बाध कर दो, भावी कर्मोसे असङ्क रहो तथा प्रारम्भका इसी जन्ममें भोग कर लो । [इस प्रकार कर्म-बन्धनसे छूटकर ] फिर परब्रह्मरूपसे स्थित हो जाओ' ॥ ५ ॥

उपर्युक्त पाँच कोकों में आचार्यपादने जिस साधनपद्धित-का वर्णन किया है, वह प्रधानतया विरक्ताश्रमियों के लिये है; तथापि उसमें जिन शम, दम, तितिक्षा, समाधान एवं बैराग्यादिके अभ्यासपर जोर दिया गया है वे तो सभी कल्याण-कामियोंके लिये परम आवश्यक हैं। इसिलये आचार्य-के इन उपदेशवाक्योंसे सभी श्रेणी और सभी आश्रमोंके साधक लाभ उठा सकते हैं।

इस प्रकार साधारणतथा सर्वसाधारणके लिये जिन साधनोंकी अपेक्षा है, उनका संक्षेपमें दिग्दर्शन कराया गया। साधक अपनी-अपनी स्थिति और प्रवृत्तिके अनुसार इनमेंसे किसी भी प्रणालीका अनुसरण कर सकते हैं। परन्तु एक बात अवश्य ध्यानमें रखनी चाहिये कि इम एक बार जिस मार्गको अपने लिये जुन लें, उसपर ही दृदतापूर्वक बढ़ते चले जायेँ । यह नहीं कि आज कुछ किया और कल कुछ और करने लगे । जो बार-बार अपने मार्गोको बदलते रहते हैं, वे मार्गोमें ही भटकते रहते हैं, लक्ष्यतक कभी नहीं पहुँच पाते । इसलिये अच्छी तरह ध्यान रखना चाहिये कि सारे मार्ग उस एक ही लक्ष्यतक पहुँचनेके लिये हैं; यदि आप दूसरी ओर न देखकर एक ही मार्गपर बढ़ते चले जायेंगे ता एक दिन अवश्य अपने ध्येयको पा लेंगे । भगवान् अपनी प्राप्तिके साधनोंमें मनुष्यमात्रकी प्रवृत्ति करें और वे उनके आश्रयसे उत्तरोत्तर प्रभुकी ओर अग्रसर हों—यही अन्तमें हमारी प्रार्थना है ।

## कल्याणका साधन-सर्वस्व

( हेख्क--शानतपस्वी श्रीगीतानन्दजी शर्मा )

गीताकारके मतमें-

हानं ज्ञेयं परिज्ञाता त्रिविधा कर्मचोदना। करणं कर्म कर्तेति त्रिविधः कर्मसंग्रहः॥ (१८।१८)

अर्थात् कोई कर्म हो---यहाँतक कि ज्ञान, विज्ञान, आस्तिक्य (तत्-त्वम्-असि) आदि ब्राह्मणके स्वामाविक कर्म ही क्यों न हों---उसकी प्रेरणा एवं संग्रह अवस्य रहते हैं।

साधन भी एक कर्म है। इस दृष्टिसे उक्त त्रिपुटी-नियम उसमें भी लागू होता है।

इसलिये साध्य क्या है। साधक कौन है और साधन कैसा है—इनका विचार पहले किया जाता है।

नास्ति बुद्धिरयुक्तस्य न चायुक्तस्य भावना । न चाभावयतः शान्तिरशान्तस्य कुतः सुखम् ॥ (२।६६)

सुखतक आकर प्रश्न-परम्परा शेप हो जाती है। अतएव मनुष्यका-किं बहुना, प्राणिमात्रका-चरम साध्य सुख है, यह सिद्धान्त हुआ।

इस सुक्तके स्वरूपका किञ्चित् परिचय गीतामें यों दिया है---

यथा दीपो निवातस्यो नेक्स्ते सोपमा स्मृता । योगिनो यतचित्तस्य युज्जतो योगमारमनः॥ यत्रोपरमते वित्तं निरुद्धं योगसेवया ।
यत्र वैवारमनारमानं पद्यश्वारमिन तुष्यति ॥
मुखमारयन्तिकं यत्तद् बुद्धिमाद्यमतीन्द्रियम् ।
वित्ति यत्र न वैवायं स्थितश्वलति तश्वतः ॥
यं लब्ध्वा चापरं लामं मन्यते नाधिकं ततः ।
यस्मन् स्थितो न दुःखेन गुरुणापि विचाल्यते ॥
तं विचाद् दुःखसंयोगवियोगं योगसंज्ञितम् ।
(६।१९-२३)

योगवर्णनके प्रसङ्कमें यह कहा जानेपर भी इसमें सुखका स्वरूप यथार्थभावसे चित्रित किया गया है।

सांसारिक मुख अनातमपदार्थके योगसे उत्पन्न होता है; इस कारणसे यह प्रागमान, प्रध्वंसामान, अन्योन्यामान एवं अत्यन्तामानसे भी ग्रस्त हो जाता है। १९ वें भ्लोकमें उपमादारा कहा गया है कि यह मुख अव्यय है, न्यूनाधिकता-से रहित है। उपमा एकदेशीय होती है। यहाँ केवल अचलतामें तात्पर्य है। अन्यया बायुरहितता समान रहनेपर भी तेल, बत्ती आदिकी विषमतासे दीपशिखाका छोटा-बहापन अनिवार्य है। अस्तु,

'तस्य प्रशान्तवाहिता संस्काराच् ।'

(यो ॰ द ॰ विभूति ० १०)

—यह सूत्र यहाँ अनुसन्धेय है। २०वें श्लोकसे स्पष्ट है कि इसके आत्मजन्य होनेके कारण ही यह अविकारी है। आत्मा ब्रह्मस्वरूप है और—

### ब्रह्मणो हि प्रतिशहमसृतत्याव्ययय च। शाश्वतत्य च धर्मस्य सुख्तस्यैकान्तिकस्य च। (गीता १४।२७)

'[अब्यभिचारी भक्तियोगके गुणातीत एवं ब्रह्मभावमें हेतु होनेका समर्थन करते हैं ] क्योंकि मैं (ब्रह्म, परमात्मा) ब्रह्मकी (अर्थात् त्रिगुणमय महद्भक्तकी-१४। ३,४) प्रतिष्ठा हूँ, तथा अविनाशी अमृत (सत्) सनातन धर्म (चित्) एवं अखण्ड एकरस सुख (आनन्द) की भी प्रतिष्ठा (आधार) हूँ।'

अतः आत्मयोगजन्य सुख भी अविनाशी एवं अखण्ड, एकरस है । एक प्रसङ्गप्राप्त शङ्काका निराकरण किया जाता है —

ममैबांशो जीवलोके जीवभूतः सनातनः। (गीता १५।७)

उपर्युक्त श्लोकमें भगवान् तो जीवात्माको अपना अंश बताते हैं । इसलिये आत्मयोगजनित सुखमें ब्रह्मानन्दकी मगुर्ण अंशमें समानता कैसे होगी !

जीव-ब्रह्मकी एकताकी मीमांसा वेदान्तसूत्रमें की गयी है---

#### 'अंशो नाना स्थपदेशास् ।'

जीवको नाना क्यों कहा ? 'बहु स्याम्' ऐसा श्रुतिवचन है। समाधान यह है कि नानात्वका हेतु व्यपदेश ( संज्ञा या प्रसिद्धि ) है।

'एकं सद् विप्रा बहुधा बदन्ति ।' अर्थात् नाम-रूपमें नानात्व, बहुत्व है; वस्तु एक ही है ।

जपर ६।२३में सुलका एक बहुत ही सारगर्भ विशेषण दिया गया है। वह है 'दुःखसंयोगवियोगम्।'

इस लोकको भगवान् अमुख और दुःखालय कहते हैं (८।१५;९।३३)। 'अमुख'के अन्तर्वतीं नञ्(अ) को पर्युदास (मुखिभन्न=दुःख) तथा प्रमञ्चप्रतिषेध (मुखाभाव) दोनों ही अधौंमें लिया गया है। अधौंन् 'दुःखवंयोगिवयोगम्' पदमें दुःखका अर्थ हुआ—यह देह। इसमें चार प्रकारका दःख है—

जन्मसृत्यु जराज्याधिदुः खदोषानुदर्शनम् ॥

(गीता १३।८)

इस क्षोकार्द्धमें बौद्धदर्शनका मानो सार-तत्त्व आ गया है। अस्तुः

इस संसारमें आदिसे अन्ततक इतना दुःख ओतप्रोत-भावसे रहनेपर भी---

सद्दां चेष्टते स्वस्याः प्रकृतेर्ज्ञानवानपि । (गीता १ । ३३)

ज्ञानी मनुष्यका भी उसके साथ अभिनिवेश नहीं छूटता । स्वरसवाकी विदुषोऽपि तथारूढोऽभिनिवेशः । (यो० द० सा० ९)

कमीसिद्धिके जो पाँच हेतु कहे गये हैं (१८।१४), उनमें चेष्टा भी एक है। चेष्टा मुखका नाम है। जानी होकर भी मनुष्य गुणातीत नहीं हो जाता। क्योंकि ज्ञान भी त्रिगुणभेदसे भिन्न है और गुण मनुष्यद्वारा नित्य कर्म कराते हैं। अतः ज्ञानीको भी किसी-न-िकसी मुखकी अपेक्षा रहतीं है। यद्यपि योगभाष्यकार कहते हैं कि 'सर्वस्य प्राणिन इयमात्माशीनित्या भवति—मा न भूवम, भूयासमिति' (सभी प्राणियोंको यह इच्छा नित्य ही बनी रहती है कि मेरा नाश न हो, मैं बना ही रहूँ), तथापि मृत्युका भय केवल प्रधान अभिनिवेश होता है। जैसे राग मुखानुशयी (मुखका स्मरण दिलानेवाला) और द्वेष दुःखानुशयी (दुःखका स्मरण दिलानेवाला) क्लेश है, वैसे ही मुख-दुःख-विवेकज्ञानशून्य मोहरूप क्लेशका नाम अभिनिवेश है।

फलतः यह बात आयी कि संसारमें दुःखबीध होनेपर भी उसको न त्यागकर यदि उसका दुःखांश मात्र निञ्चत किया जासके और उसका सुखांश बना रहे तो मूढवत् विद्वान्को भी अभीष्ट ही होगा। परन्तु द्वन्द्वका रहना अनिवार्य होनेसे दुःख-का संयोग भी रहे, वियोग भी रहे; तो भी दुःखाभाव सिद्ध होनेसे मनुष्यको वह इष्ट है। उसका आत्मानन्द तो नष्ट हो ही नहीं सकता।

आत्मानं चेद् विज्ञानीयाद्यमस्मीति पूरुषः। किमिच्छन् कस्य कामाय शरीरमनु संज्वरेत्॥ (श्रुतिः)

भारमनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवति । (श्रुतिः )

इस प्रकार साध्यका निश्चय हुआ । अविनाशी सुख ही

सबका ध्येय है । अब इसका साधन क्या है, यह देखना चाहिये। साध्यके विचारमें ही एक प्रकारते यह प्रश्न आ जाता है; क्योंकि यह सुख ध्योग'-जन्य है, ऐसा कहा गया है। तथापि यह बात सामान्यरूपसे ही कही गयी है। अब इस विषयमें कुछ विशेष कथन किया जाता है।

जिसको प्रस्थानत्रयी कहते हैं, वह परमपुरुषार्यकी सीढ़ी है। उसका उल्लेख गीताके पुष्पिकाकल्प वाक्यमें यों पाया जाता है—-(उपनिषत्सु ब्रह्मविद्यायां योगशास्त्रे।

इन तीनों सीदियोंपर चढ़ना आवश्यक है, तथापि इन तीनोंका परस्पर अविच्छेद्य सम्बन्ध होनेसे सबका एक साथ अनुष्रान होता है । यहाँ अवतारके विषयमें कुछ बातें अवस्यज्ञातव्य हैं। इनका प्रस्तुत विषयसे सम्बन्ध सुस्पष्ट है।

गीताके अनुसार अवतार चार प्रकारके होते हैं। यथा— (१) 'स्वयं भगवान'

(१८194)

भजोऽपि सञ्चन्ययास्मा भृतानामीस्वरोऽपि सन् । प्रकृतिं स्वामधिष्टाय सम्भवाग्यासमायया॥

(818)

(२) 'साक्षाद् भगवान्'

(१८1 ७५)

यदा यदा हि धर्मस्य ग्ळानिर्भवति भारत। अम्युत्यानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम्॥

(818)

(३) 'योगेश्वर भगवान्'

(१८।७५)

परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुप्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे॥ (४।८)

(४) 'कृष्ण भगवान्'

(१८१७५)

जन्म कर्म च मे दिन्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः । व्यवस्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन ॥ (४।९)

इस प्रकार भगवान्ने 'स्वयं' की हैिस्यतसे उपनिषद् ही, साक्षात्की हैिस्यतसे ब्रह्मविद्या, योगेश्वरकी हैिस्यतसे योगशास्त्र कहा और श्रीकृष्णकी हैिस्यतसे अर्थात् 'कृष्णीनां वासुदेवोऽस्मि' 'एवं मानुषीं तनुमाश्रितम्' के अनुसार श्रीकृष्ण- रूप अर्जुनके सखाकी हैिस्यतसे श्रीकृष्णार्जुनसंवाद किया। इस स्थलपर भगवान्के कहे हुए योगशास्त्रसे ही मेरा प्रयोजन है। यह अर्जुनके २। ८ क्लोकर्मे पूछे हुए प्रक्रक

उत्तरमें कहा गया है—योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः।—

इसके अष्टाङ्क छठे अध्यायमें वर्णन किये गये हैं। १-२४ क्लोकों में यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार— इन पाँच बहिरङ्क साधनोंका वर्णन करके, २५ वें क्लोकमें धारणा ('देशवन्धश्चित्तस्य धारणा')—

भारमसंस्थं मनः कृत्वा न किञ्चिदपि चिन्तयेत् । २६ वॅ क्लोकमें ध्यान ('तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम्')—

यतो यतो निश्चरति मनश्चञ्चलमस्थिरम् । ततस्ततो नियम्यैतदारमन्येव वशं नयेत् ॥

तथा २७ वें क्लोकमें समाधि ('तदेवार्थमात्रनिर्भासं स्वरूपशून्यमिव समाधिः')--

प्रज्ञान्तमनसं श्रनं योगिनं सुख्युत्तमम् । उपैति शान्तरजसं ब्रह्मभूतमकल्मषम् ॥

—ये तीन अन्तरङ्ग साधन कहकर-

( विज्ञ पाठकोंको कहना अनावश्यक है कि 'त्रयमेकत्र संयमः' के अनुसार २५, २६, २७में धारणादित्रय एककालीन हैं।) इसके बाद २८वें श्लोकमें वितर्कानुगतः

२९ ,, विचारानुगत,

३० 🥠 आनन्दानुगत और

३१ 33 अस्मितानुगत

सम्प्रज्ञातका स्वरूप दिखाकर---

३२वें क्लोकमें असम्प्रशातको कहा है ।

इसका योगदर्शनोक्त लक्षण यह है-

विरामप्रत्ययाभ्यासपूर्वः संस्कारशेषोऽस्यः । (यो॰ द० समाधि० १८)

अब अन्तमें साधकका विचार शेष रहा । अर्थात् योगानुष्टानका अधिकारी कौन है, यह जानना चाहिये।

गीता इसका उत्तर यों देती है—
आरुरुश्चोर्मुनेयोंगं कर्म कारणमुच्यते।
योगारूदस्य तस्यैव शमः कारणमुच्यते॥
(६।१)

यदि 'आत्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवति', यदि 'नाय-

## कल्याण



२-चौबीस अवतार

मात्मा बल्हीनेन लभ्यः', यदि 'नास्ति योगात् परं बलम्', तब तो गीताका उपदेश ( भगवान्के स्वमुखसे दिया हुआ ) इमलोगोंको नहीं भूलना चाहिये—

'तस्माद् योगी भवार्जुन ।' (६ । ४६)
यहाँपर 'तस्मात्'का कुछ स्पष्टीकरण किया जाता है—
तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोऽधिकः ।
कर्मिभ्यश्राधिको योगी तस्माद् योगी भवार्जुन ॥
तपस्वीसे तपोयोगी श्रेष्ठ है, क्योंकि—
'नेहाभिक्रमनाशोऽसि ।' (२।४०)
शानीसे ज्ञानयोगी श्रेष्ठ है, क्योंकि—
'प्रस्यवायो न विद्यते' (२।४०)
और कर्मांसे कर्मयोगी श्रेष्ठ है, क्योंकि—
स्वल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात्॥
(२।४०)

अभिक्रम (प्रारम्भ) का नाश क्यों नहीं १ व्यवसाया-रिमका (निश्चयास्मिका) बुद्धि 'एक' होनेसे । प्रत्यवाय-न करनेमें दोष क्यों नहीं १ शानके 'निस्नेगुच्य' होनेसे । शोड़े से कमेंसे भी महान् भयसे रक्षा कैसे होती है १

याबानर्थ उदपाने सर्वतः सम्प्लुतोद्के। ताबान् सर्वेषु वेदेषु ब्राह्मणस्य विजानतः॥

#### ---इसलिबे ।

गीतोक्त ज्ञानके आधारपर यह लेख प्रस्तुत किया गया है। इस ज्ञानका हमलोगोंको मिलना कितना कठिन है, इसका निदर्शक एक सुप्रसिद्ध श्रौतवचन (योगभाष्यकार माधवाचार्यके मतानुसार) देकर इसकी इति करता हूँ—

> भन्धो मणिमविन्दत तं निरङ्कुलिरावयत् । भग्नीवस्तं प्रत्यमुखत् तमिन्द्वोऽभ्यपुजयत् ॥

दिव्यदृष्टिश्चन्य (अतएव अन्ध ) सञ्जयको (व्यासप्रसादसे) गीतासंवादरूप मणि मिला ।

स्वयं लिखनेमें असमर्थं (अतएव निरङ्कुलि) भगवान् वेदव्यासजीने उस मणिको महाभारतके अंदर प्रथित किया। गजके मस्तकको धारण करनेवाले (अतएव अग्रीव) मणेशब्रीने उसको गलेमें धारण किया अर्थात् उसका मर्मार्थे समझक्र लिखा।

मोनवती (अतएव अजिह्न) विद्वानोंने उसकी प्रशंस की-'यतो वास्रो विदर्तन्ते'

## संतोंकी प्रत्येक चेष्टा लोककल्याणके लिये होती हैं!

श्रीवसुदेवजी कहते हैं--

भगवन् भवतो यात्रा स्वस्तये सर्वदेहिनाम् । कृपणानां यथा पित्रोहत्तमञ्जोकवर्त्मनाम् ॥ भृतानां देवचरितं दुःखाय च सुस्राय च । सुस्रायैव हि साधूनां त्वादशामच्युतात्मनाम् ॥ (श्रीमद्रा॰ ११ । २ । ४-५ )

हे देवर्षे ! जैसे माता-पिताका ग्रुभागमन बालकोंके हितके लिये और भगवाम्की ओर चलनेवाले संतोंका ग्रुभागमन तापतस प्राणियोंके दितके लिये होता है । वैसे ही आपका ग्रुभागमन समस्त्र प्राणियोंके परम कल्याणके लिये है । देवताओंके आचरण कभी प्राणियोंके सुखके लिये होते हैं तो कभी दुःखके लिये भी हो जाते हैं । परन्तु जो आपके-जैसे महात्मा हैं, जो भगवन्मय हैं, उनकी तो प्रत्येक चेष्टा ही प्राणियोंके सुखके लिये होती है ।

---

### गीताकी साधना

( लेखक--डा॰ पस्॰ के॰ मैत्र, एम्॰ ए॰, पी-एच्॰ डी॰ )

श्रीमद्भगवद्गीता वस्तुतः साधनाका ग्रन्थ है । यह न ज्ञानपरक है न कर्मपरक और न भक्तिपरक ही है, यद्यपि इन सबका विचार आत्मसाक्षात्कारकी दृष्टिसे इसमें अवश्य हुआ है ।

### गीता योगशास्त्र है, 'योग' शब्दका अर्थ--

भगवद्गीता वास्तवमें योगशास्त्र है। प्रत्येक अध्यायके अन्तमें ये शब्द आते हैं—'इति श्रीमद्भगवद्गीतासूपनिषत्सु ब्रह्मविद्यायां योगशास्त्रे श्रीकृष्णार्जुनसंबादेः ''योगो नाम ''''अध्यायः ।' प्रत्येक अध्यायको एक-एक योगके नामसे कहा गया है—जैसे, 'अर्जुनविषादयोग', 'सांख्ययोग', 'कर्मयोग' इत्यादि।

इस 'योग' शब्दका अर्थ क्या है ! श्रीयुत डी॰ एस्॰ शर्मा अपनी 'भगवद्गीता-परिचय' (Introduction to the Bhagavadgita) नामक पुस्तकमें योगका अर्थ भगवान्के साथ संयोग या भगवत्साहचर्य बतलाते हैं । इसी प्रकार महात्मा श्रीकृष्णप्रेम भी अपने 'गीतोक्त योग' (The Yoga of the Bhagavadgita) नामक प्रन्यमें यों कहते हैं—'योगका अभिप्राय यहाँ 'योग' नामसे परिचित किसी विशिष्ट साधनपद्धतिसे—ज्ञानयोग, कर्मयोग, भिक्तयोग अथवा महर्षि पतञ्जलिके अष्टाङ्गयोगसे नहीं है; प्रन्युत इसका अभिप्राय उस मार्गसे है, जिसके द्वारा मनुष्य अपने परिच्छित्र व्यष्टिस्त रूपको अनन्त अपरिच्छित्र परमात्माके साथ यक्त कर देता है।'

इस प्रकार योगका अर्थ है ईश्वरके साथ जुड़ जाना। पर ईश्वरके साथ जुड़ जानेके तीन अर्थ होते हैं—(१) अपने साथ युक्त होकर अपने व्यष्टिस्वरूपका साक्षात्कार करना, (२) विश्वके साथ एक होकर विश्वात्माका साक्षात्कार करना और (३) उपर्युक्त दोनों पूर्णयोगोंका योग करके आत्मसाक्षात्कार या ईश्वरसाक्षात्कार करना। इस प्रकारसे गीतामें जिन विभिन्न योगोंका वर्णन किया गया है, उनके तीन मुख्य विभाग किये जा सकते हैं—(१) जिनका ध्येय व्यष्टिचेतन या जीवात्माका साक्षात्कार कराना है, (२) जिनका छश्य समष्टिचेतन या विश्वात्माका साक्षात्कार कराना है और (३) जिनका छश्य पूर्ण आत्म-

साक्षात्कार अथवा ईश्वरसाक्षात्कार कराना है। हाँ, एक बात आरम्भमें ही अच्छी तरह समझ लेनी चाहिये। यद्यपि विषयको समझानेकी सुविधाके लिये उपर्युक्त तीन विभाग किये जा सकते हैं, तथापि यह बात ध्यानमें रहे कि गीता एक अविच्छिन्न अनुभूतिको मानती है, खण्ड-खण्ड अनुभूतिमें विश्वास नहीं करती। इस अनुभूतिके अठारह साधन हैं, जो गीताके अठारह अध्यायोंमें वर्णित हैं।

### अधिकारी कौन है ?

साधात्कारका प्रसङ्ग छेड्नेके पूर्व दो एक बातोंको स्पष्ट कर लेना जरूरी है। पहली बात यह है कि गीतामें जिस अनुभृतिका वर्णन है, वह किसकी अनुभृति है-एफ सामान्य मनुष्यकी या किसी असाधारण ज्ञानी पुरुपकी ? यह प्रश्न बड़े महत्त्वका है। क्योंकि गीताने यदि किसी असाधारण विशिष्ट-शक्ति-सम्पन्न पुरुपको होनेवाली अनुभृतिका ही वर्णन किया हो, तब तो यह सबके कामका ग्रन्थ नहीं रह जाता; कुछ थोड़े-से विशिष्ट लोग ही इससे लाभ उठा सकते हैं। परन्तु यदि सामान्य मनुष्यकी अनुभृतिका इसमे प्रतिपादन हुआ है तो यह सभी सामान्य मनुष्योंके कामकी चीज़ है।

गीतामें अर्जुनकी अनुभृतिका वर्णन किया गया है। अर्जुन कीन है ? वह कोई साधारण मनुष्य है या कोई असाधारण शक्ति-सम्पन्न प्रबुद्ध व्यक्ति ? अर्जुन क्षत्रिय है, उत्तम कुलका है—चन्द्रवंशमें उत्पन्न हुआ है, क्षात्रोचित शिक्षा उसे मिली है, द्रोणा वार्य-जैसे महान् धनुविद्याविशारदक्ते उसने युद्ध-विद्या भी सीखी है। पर अध्यात्मिवद्यामें वह कोरा ही है। ब्रह्मविद्यामें उसकी कोई गित नहीं है और न इस ओर उसका कोई विशेष सक्तव ही है। एक तरहसे वह वहमी भी है, क्योंकि वह असगुन देखता है (निमत्तानि च पश्यामि विपरीतानि केशव)। उसमें भावुकता विशेष है। अपने स्वजनोंको अपने विरुद्ध युद्धमें खड़े देख उसका शरीर काँप उठता है, अङ्ग शिथिल हो जाते हैं और धनुष हायसे छूट जाता है। ये लक्षण किसी विशेष आध्यात्मिक उत्ततिके नहीं हैं, बलिक निम्नावस्थाके ही हैं। युद्धसे हटनेका उसका निश्चय भी किसी महान् नैतिक सिद्धान्तसे प्रेरित नहीं

है। वह अहिंसावादी नहीं था, जैसा कि कुछ लोग समझते हैं। उसकी यह स्थिति उसके भावोंकी प्रबलताके कारण हो गयी थी, जिनसे उसका विवेक दब गया था। युद्ध न करनेके लिये जो युक्तियाँ उसने पेश की थीं, वे सत्याभासके सिवा और कुछ भी नहीं और इसिलये भगवान् श्रीकृष्णने 'प्रशायादांश्च भाषसे' कहकर जो उसकी चुटकी ली, वह ठीक ही थी। उसने स्वयं ही यह स्वीकार किया है कि मेरी बुद्धि शोकसे अभिभूत हो गयी है, भूमित हो गयी है, मैं यह निर्णय नहीं कर पाता कि मेरा क्या कर्तव्य है (गीता २। ७)। इसलिये यह कहना कि युद्धसे हटनेमें अर्जुनका बहुत ऊँचा भाव था, सरासर गलत है। श्रीशर्माजीने अपने उपर्युक्त प्रनथमें इस बातको बड़ी ख़बीके साथ प्रमाणित किया है। इसीलिये मैं मानता हूँ कि अर्जुन एक सामान्य मनुष्य ही या । अवस्य ही वह उपदेशका अधिकारी था, अन्यया जगद्गर भगवान् उसे अपने उपदेशका निमित्त न बनाते। उसमें विनय है, यद्यपि वह अहङ्कारसे सर्वथा रहित नहीं; न्योकि जहाँ उसने कहा है 'शिष्यस्तेऽहं शाधि मां त्वां प्रपन्नम' ( मैं तुम्हारा शिष्य हूँ, तुम्हारी शरणमें हूँ, मुझे शिक्षा दो ), वहाँ तुरंत ही उसने यह भी कहा है कि 'न योत्स्ये' (मैं लहँगा नहीं )। अर्जुन अधिकारी तो है, परन्तु ज्ञानी अयवा अध्यात्ममार्गमें बहुत आगे बढ़ा हुआ नहीं । अर्जुनके इस अधिकारको देखते हुए यह कहा जा सकता है कि भगवत-प्राप्तिके क्षेत्रमें अर्जुनके लिये जो कुछ साध्य है, वह किसी भी सामान्य मनुष्यके लिये साध्य है। यदि वह सञ्चा जिशास हो। यह कहना भी ठीक नहीं है कि अर्जुनको दिये हए उपदेशके अधिकारी केवल ब्राह्मण और क्षत्रिय ही हो सकते हैं, दूसरे नहीं । गीताकी दृष्टि अत्यन्त उदार है । अठारहवें अध्यायकी समाप्तिमें कहा गया है-

### श्रद्धावाननसूरश्च श्र्णुयादिष यो नरः। सोऽपि सुक्तः श्चभाँह्योकान् प्राप्तुयायकर्मणाम्॥ (गीता १८। ७१)

केवल अस्यारहित श्रद्धा होनी चाहिये। जिसमें ऐसी श्रद्धा है, वही इस उपदेशका अधिकारी है। परन्तु यह बात तो सभी उपदेशोंके लिये लागू है। दोपदृष्टियुक्त बुद्धिसे किसी भी उपदेशका ग्रहण नहीं हो सकता। गीतोपदेशका अधिकार विशिष्ट वर्णोंको ही नहीं, सबको है—जो भी उसे श्रद्धासे ग्रहण करना चाहें।

### गीतोपदेशका प्रसङ्ग

दुसरा प्रश्न यह है कि वह प्रसङ्ग या आकस्मिक घटना क्या है, जिबसे गीतोपदेशका आविर्माव हुआ ? आत्माकी ओर मुझनेकी बुद्धि किसी ऐसे ही प्रसङ्कते हुआ करती है, जिससे जीवकी धर्मबुद्धि आन्दोलित हो उठे, उसके लिये आत्माके सिवा और कोई सहारा न जान पढ़े। गीताके पहले अध्यायमें इसी प्रसङ्गका वर्णन है। दूसरे अध्यायके ४ से ८ तकके क्लोकों में भी यही प्रसङ्ग है। यह है अर्जुनके भाव और कर्तव्यके बीचमें युद्ध । अर्जुनकी मानसिक स्थितिका सचा चित्र पहले अध्यायके २९ वें और ३० वें स्रोकोंमें र्खीचा गया है । उससे उसकी अतिशय भावकता प्रकट होती है, जिसके कारण उसकी बुद्धि धर्मसङ्कटमें पड़कर भ्रमित हो गयी है। ऐसा धर्मसङ्कट मनुष्यके लिये कोई बहुत असाधारण बात नहीं है। भय अथवा शोकके प्रसङ्क्षमें ऐसा अनुभव बहुतोंको होता है। अर्जुनके सामने अपने स्वजनोंको ही मारनेका प्रसङ्ग उपिथत था । केवल इतनेसे ही उसके मनमें धर्मेसङ्कट उपस्थित न होताः पर वात यह थी कि उसके अंदर छिपे-छिपे यह बुद्धि भी अपना काम कर रही थी कि इस युद्धमें लड़ना तो मेरा कर्तव्य है। उसके अव्यक्त मनमें यह जो कर्तव्य-बुद्धि छिपी हुई थी, उसीके प्रभावको हटानेके लिये वह इसके विपरीत युक्तियोंको सामने रख रहा या। उसके मनोभाव ही अपने असली रूपको छिपानेके लिये इन युक्तियोंका जामा पहन रहे थे। फूड और उनके शिष्योंके प्रन्थोंका जिन्हें कुछ भी परिचय है। उनसे भावोंकी-अपने-आपको छिपानेकी यह कला छिपी नहीं है। अन्ततः ४६ वें श्लोकमें जब अर्जुन यहाँतक कह देता है कि 'कौरव हाथमें शस्त्र लेकर, मेरे हाथमें शस्त्र न रहते, मुझे मार डालें-यही मेरे लिये अधिक अच्छा होगा। तब परदा फट जाता है और उसके मनकी असली हालत जाहिर हो जाती है। जिसकी बुद्धि भाषोंसे अभिभूत हो गयी है, उसीके मुँहसे ऐसी बात निकल सकती है। अतएव उसके अव्यक्त मनमें काम करनेवाली उसकी अस्पष्ट कर्तव्य-बुद्धि तथा उसके भावोंके बीच होनेवाला युद्ध ही यह धर्मसङ्कट उपस्थित कर देता है।

ऐसे धर्मसङ्कटको तब योग क्यों कहा है । अर्जुनकी इस स्थितिका 'अर्जुनविषादयोग' नाम क्यों रक्ला गया । यह तो योगके सर्वथा विपरीत अवस्था है । यह सच है कि अर्जुनकी बुद्धि भ्रमित हो गयी है, मूट हो गयी है; पर यह मोह—यह मूढ़ावस्था भगवत्याप्तिकी पहली सीढ़ी है और इसिल्ये इसे स्योग' कहना ठीक ही है। आध्यात्मिक अनुभूतिकी मनोगत अवस्थाओं का पूर्ण परिज्ञान गीताके वक्ताको था, यह कहने की आवश्यकता नहीं। अनेकाने काधु-महात्माओं और पैगम्बरों के जीवनमें यह बात देखने में आती है कि इसी प्रकार के विषाद और मानसिक सक्करों में पड़कर ही वे साधना के प्रथपर आरूढ़ हुए। उदाहरणार्थ—रोग, जरा और मृत्युके हस्य देखकर ही बुद्धदेव के चित्तपर ऐसा आधात पहुँचा कि वे राज़पाट त्यागकर सत्यकी खोजमें बाहर निकल पड़े। साधारण मनुष्यों में भी यह देखा जाता है कि जब किसी मनुष्यको कोई महान् नैरास्य या शोक आकर हिला डालता है, तब वहीं उसका एक नवीन आध्यात्मिक जीवन आरम्भ होता है। इसीलिये अर्जुनके विषादको योग कहना ठीक ही है, यद्यपि योगके सब लक्षण उसमें विद्यमान नहीं हैं।

### गीताका योग और उसके व्यावहारिक लक्षण

अब श्रीमद्भगवद्गीताका योग क्या है, इसको हम देखें। गीताने योगके कुछ सामान्य लक्षण बतलाये हैं, जिन्हें हम योगके तटस्थ या व्यावहारिक लक्षण कह सकते हैं। प्रत्येक प्रकारके योगमें ये लक्षण होने ही चाहिये, केवल एक विपाद-योगमें नहीं होते।

प्रत्येक योगके व्यावहारिक लक्षण गीताके विभिन्न अध्यायोंमें भिन्न भिन्न प्रकारसे बतलाये गये हैं। मुख्य-मुख्य लक्षण ये हैं कर्मफलकी इच्छाका न होना (२।४७; ४।२०;५।१२), विषयोंके प्रति अनावक्ति (२।४८; ३। १९), समत्व (२।४८), निष्कामता (४।१९), सुख-दुःख एवं हानि-लाभमें समता ( २ । ३८ ), शीतोष्ण एवं मानापमानमें उदासीनता (६।७: १२।१८), तथा मित्र, शतु, उदासीन, मध्यस्य, बन्धु आदिमें पक्षपात-राहित्य (६।९)। इन सबको एक शब्दमें कहें तो 'विषयोंसे अनासक्ति' कह सकते हैं। ये लक्षण अभावात्मक हैं। इनके अतिरिक्त प्रत्येक योगमें कुछ भावात्मक लक्षण भी हैं-जैसे सब कर्म भगवान्को अर्पण करना (३ । ३०; ९।२७), सब अवस्थाओं में सन्तुष्टि (१२।१९; १२।१४), मनको भगवान्में लगाना (१२।७ और ८)। और भी कई भावात्मक लक्षण गिनाये गये हैं। पर उन सबका अन्तर्भाव उपर्युक्त तीन लक्षणोंमें हो जाता है।

भिन्न-भिन्न योगोंके व्यावहारिक लक्षणोंमें जो विलक्षण

साम्य है वह कर्मयोगी, ज्ञानयोगी, सांख्ययोगी, भक्तियोगी आदि भिन्न-भिन्न योगियोंके वर्णन मिलाकर पदनेसे प्रत्यक्ष हो जाता है। स्थितप्रज्ञ या सांख्ययोगी और भक्तिमान या भक्तियोगीके लक्षण देखिये—

#### स्थितप्रक्षके लक्षण

हु:खेष्वनुद्विग्नमनाः सुखेषु विगतस्यृष्टः । वीतरागभयकोधः स्थितधीर्मुनिरुच्यते ॥ यः सर्वत्रानभिन्नेहस्तत्त्व्याप्य शुभाशुभम् । नाभिनन्द्ति न द्वेष्टि तस्य प्रज्ञा प्रविद्यता ॥ (गीता २ । ५६-५७)

#### भक्तिमान्के लक्षण

यो न हृष्यति न द्वेष्टि न शोचिति न काङ्क्रिति । शुभाशुभपरिस्थागी भक्तिमान् यः स मे प्रियः ॥ समः शत्रौ च मित्रे च तथा मानापमानयोः । शीतोष्णसुखदुःखेषु समः सङ्गविवर्जितः ॥ तुरुयनिन्दास्तुतिमौनी सन्तुष्टो येन केनचित् । अनिकेतः स्थिरमितभिक्तिमान्मे प्रियो नरः ॥ (गीता १२ । १७ – १९)

इन्हीं लक्षणोंको १४ वें अध्यायके गुणातीतके लक्षणोंसे मिलाइये-—

समदुःखसुक्षः स्वस्थः समछोष्टाश्मकाश्चनः । तुक्यप्रियाप्रियो घीरस्तुक्यिनन्दारमसंस्तुतिः ॥ मानापमानयोस्तुक्यस्तुक्यो मित्रारिपक्षयोः । सर्वारम्भपरित्यागी गुणातीतः स उच्यते ॥ (गीता १४ । २४-२५)

तीनों ही वर्णनोंमें कितना विलक्षण धाम्य है। इसचे यही बात सिद्ध होती है कि कुछ ऐसे धामान्य लक्षण हैं, जो प्रत्येक योगमें होते ही हैं।

इन व्यावहारिक लक्षणोंका गीतामें बारंबार वर्णन होनेसे गीताके वास्तविक सिद्धान्तके सम्बन्धमें बहुतोंको भ्रम हो जाता है। जैसे कुछ लोगोंकी यह घारणा है कि गीताका सिद्धान्त कर्मयोग ही है, क्योंकि योगके उपर्युक्त सब व्यावहारिक लक्षण इसमें मिलते हैं। परन्तु ऐसा कहना इस बातको भुला देना है कि ये लक्षण जितने कर्मयोगमें मिलते हैं उतने ही सांख्य या शानयोग, ध्यानयोग या मक्तियोगमें भी मिलते हैं। इनमेंने किसी भी योगमें इन सब लक्क्षणोंका मिळना इस बातका प्रमाण नहीं है कि गीतामें उसी योगका विशेषरूपसे प्रतिपादन हुआ है।

गीताने जर्मन-तत्त्ववेत्ता कांटकी तरह केवल धर्म या नीतिके व्यावहारिक लक्षण ही नहीं दिये हैं। बल्कि प्रत्येक योगके वास्तविक या स्वरूपभूत लक्षण भी बतलाये हैं। दीवानवहादुर के॰ एसु॰ रामस्वामी शास्त्री अपनी 'Problems of the Bhagavadgita' ( भगवद्गीताके विचारणीय विषय ) नामक पुस्तकमें लिखते हैं--- आत्म-संयम, कामनाका त्याग, प्राणिमात्रसे प्रेम, अहङ्कारशस्यता, निर्ममता, शीतोष्ण, सुख-दुःख एवं निन्दा-स्तुति आदिमें रमता तो सभी योगोंके सामान्य लक्षण हैं: पर कर्मयोग कर्मपर विशेष जोर देता है, राजयोग ध्यानपर, भक्तियोग भक्तिपर और ज्ञानयोग ज्ञानपर विशेष जोर देता है। प्रत्येक योगका एक निश्चित भावात्मक लक्षण है, वही उसके लक्यका निर्देश है। जैसे कर्मयोगका निश्चित लक्ष्य लोक-संग्रह अर्थात सब लोगोंका कल्याण है। ज्ञानयोगका लक्ष्य ·वासुदेवः सर्वमिति' यह ज्ञान है, सांख्ययोगका लक्ष्य बाह्मी स्थिति (२।७२) है, और राजयोग या ध्यानयोगका लक्ष्य ब्रह्मसंस्पर्शरूप अक्षय सुरवकी प्राप्ति (६। २८) है। इसी प्रकार विश्वरूपदर्शनयोगका लक्ष्य भगवानके विश्वरूप-का दर्शन है और भक्तियोगका लक्ष्य भगवानका अतिशय प्रिय होना (१२ । २० ) है । इस प्रकार सामान्य व्याव-हारिक लक्षणोंके अतिरिक्त प्रत्येक योगका अपना एक निश्चित भावात्मक खरूप भी है।

### गीता किसी एक ही योगका उपदेश देती हैं या सभी योगोंको एक-सा महत्त्व देती हैं ?

इस प्रश्नने गीताके सम्बन्धमें बड़े-बड़े वाद खड़े कर दिये हैं! पूर्वके महान् आन्वार्योंने गीताको ज्ञान अथवा मिक्का प्रतिपादक ग्रन्य माना; परन्तु लोकमान्य तिलकने इसे कर्मयोग-शास्त्र कहा है। यहाँ इस विवादकी एक-एक बातको लेकर चर्चा करना स्थानाभावके कारण असम्भव है। पर दो-एक बातें कही जाती हैं, जिनसे यह मालूम होगा कि गीताका प्रतिपाद्य कोई एक ही विशिष्ट योग हो और अन्य सब योग उसके साधक हों—ऐसी बात नहीं है। यदि ऐसी बात होती तो अन्य योगोंका इसमें इतना विस्तार होनेका कोई कारण नहीं था; केवल एक ही विशिष्ट योगका विस्तारसे निरूपण करके यह कह देना पर्याप्त या कि अन्य सब योग

उसीके सहायक अथवा अन्तमें उसीमें मिल जानेवाले हैं। पर गीतामें इस तरहकी कोई बात नहीं कही गयी है। यह सही है कि कहीं-कहीं विभिन्न योगोंको अभिन्न बताया गया है, जैसे-पाँचवें अध्यायके ४थे और ५वें स्टोकोंमें सांख्ययोग और कर्मयोगको स्वष्ट शब्दोंमें अभिन्न तथा एक ही लक्ष्यतक पहुँचानेवाला बतलाया गया है। उसी अध्यायके दूसरे श्लोकमें यह बात भी कही गयी है कि कर्मसंन्यास अर्थात सांख्ययोग-की अपेक्षा कर्मयोग श्रेष्ठ है। परन्त यहाँ हमें इन विभिन्न वचनोंका पसङ भी अच्छी तरह देख लेना चाहिये। पाँचवें अध्यायके उपक्रममें अर्जुनने पूछा है कि 'हे कुष्ण ! आप एक ओर तो कर्मोंके संन्यासकी प्रशंसा करते हैं और दुसरी ओर कर्मयोगको अच्छा बतलाते हैं; अतः इनमें जो उत्तम फल देनेवाला हो, वह मार्ग मुझे सुनिश्चितरूपसे बताइये ।' ऊपरके वाक्य इसी प्रश्नके उत्तरमें कहे गये हैं । यथार्थमें चौथा अध्याय कर्मसंन्यासका प्रतिपादन नहीं करता, जैसा कि उसके इन दो अन्तिम श्लोकोंसे सर्वथा स्पष्ट है-

योगसंन्यस्तकर्माणं ज्ञानसंछिन्नसंशयम् । आत्मवन्तं न कर्माणि निब्धान्ति धनञ्जयः॥ तस्म।दञ्जानसम्भूतं हृत्स्थं ज्ञानासिनात्मनः । छित्रवनं संशयं योगमातिष्ठोत्तिष्ठ भारतः॥

इस स्पष्टोक्तिमें सन्देहकी कोई गुंजायश ही नहीं है। 'आत्मवन्तं न कर्माणि निवधन्ति' इन पदोंका तो कुछ अर्थ ही न रह जाय, यदि इन श्लोकोंको कर्मसंन्यासका प्रतिपादक माना जाय। फिर भी अर्जुनके मुखसे जो सन्देह प्रकट किया गया है उसका अभिप्राय, जैसा कि लोकमान्यने बतलाया है, यही मालूम होता है कि भविष्यमें चतुर्य अध्यायके तात्पर्यके विषयमें किसीको सन्देह हो जाय तो उसके समाधानके लिये पाँचवें अध्यायमे अर्जुनकी शङ्का और उसका फिर समाधान है।

परन्तु 'संन्यासः कर्मयोगश्च निःश्रेयसकरातुमी' कहनेमें गीताका क्या अभिप्राय है! गीताका अपना सिद्धान्त तो यह नहीं है कि कर्मसंन्याससे मोक्ष होता है, बल्कि इसके विपरीत तीसरे अध्यायके चौथे श्लोकमें यह स्पष्ट कहा गया है कि कर्मसंन्याससे सिद्धि नहीं प्राप्त होती। फिर भी संन्यास और कर्मयोग दोनोंको ही जो निःश्रेयसकर कहा गया है, इसका कारण विचारनेमें वही बात सामने आती है, जो तीसरे अध्यायके तीसरे श्लोकमें भगवानने कही है, कि स्विष्टि- के आरम्भमें मैंने निःश्रेयसके दो मार्ग बताये थे -सांख्ययोगियोंके लिये शानयोगका (जिसमें कर्मका संन्यास करना पड़ता
है) और कर्मयोगियोंके लिये कर्मयोगका ।' सृष्टिके आरम्भमें
कही हुई इस बातको गीताने बिल्कुल एक नये रूपमें ग्रहण
किया है; क्योंकि गीता कर्मसंन्यासको नहीं मानती पर एक
दूसरे ही प्रकारका संन्यास बतलाती है, जिसमें कर्मफलका
सन्यास किया जाता है। गीताने संन्यासकी नयी परिभाषा
की है—'विद्वान् लोग काम्य कर्मोंके न्यासको ही संन्यास
कहते हैं (१८।२)' और संन्यासीकी भी नयी परिभाषा
की है—'कर्मफलका आश्रय छोड़कर जो कर्तव्य-कर्म करता
है वही संन्यासी है और वही योगी है, निरिंग और निष्क्रिय
नहीं (६।१)।'

सांख्य और योगको एक ही (एकं सांख्यं च योगं च) बतलानेमें भी गीताका अभिप्राय यह नहीं है कि एकका दूसरेमें लय हो सकता है, बिल्क यह दिखलाना है कि दोनों- में कोई विरोध नहीं है। सच पूछिये तो गीताकी यह एक प्रधान विशेषता है कि वह दोनोंका अपने योगके सिद्धान्त- द्वारा बहुत मुन्दर ढंगसे समन्वय कर देती है। सांख्य तो कर्मशून्य था, गीतामें आकर वह सांख्ययोग हो गया—जो कर्मका समर्थक है। और कर्म, जिसके मूलमें था काम, गीतामें आकर कर्मयोग हो गया—जिसका आधार है कामनाका अभाव। ऐसे ही संन्यास, जिसका अर्थ या कर्मोंका संन्यास, गीतामें आकर संन्यासयोग हो गया—जिसमें अहंकार और कर्मफलका न्यास होता है। इस प्रकार अपने योगके सिद्धान्तद्वारा गीता सांख्य, कर्म और संन्यासके वास्तविक स्वरूपकी रक्षा करते हुए भी इन मार्गोमेंसे परस्पर विरोध उत्पन्न करनेवाले भार्योंको हुटा देती है।

इसिलये मेरे विचारमें गीता किसी विशिष्ट योगका, अन्य योगों के व्यतिरेकसे, प्रतिपादन नहीं करती और न एक योगका दुसरे योगके साथ कोई विरोध ही मानती है। गीतामें जिस कमसे इन विभिन्न योगोंका वर्णन किया गया है, वह साधनाका ही कम है। द्वितीय अध्यायमें प्रतिपादित सांस्ययोगसे आगे बढ़कर साधक स्वभावतः कर्मयोगमें प्रवेश करता है, जो तीसरे अध्यायका विषय है। तीसरे अध्यायकी साधनासे साधक अपने-आप चतुर्य अध्यायके कर्मसंन्यास—शानयोगमें पहुँच जाता है। चतुर्य अध्यायका उपदेश ग्रहण करनेपर साधकके मनमें अनिवार्यरूपसे संन्यास और कर्मके परस्पर सम्बन्धका प्रभ उठता है, और यही पाँचवें अध्यायका विषय

है — जिसका नाम कर्मसंन्यासयोग रक्खा गया है। इस प्रकार कर्म, ज्ञान और संन्यासका परस्पर सम्बन्ध निर्धारित हो जानेपर ध्यानके द्वारा प्राप्त होनेवाली सिद्धिके स्वरूपका प्रश्न आता है; यही छठे अध्यायमें बतलाया गया है और इसीलिये इसे ध्यानयोग या आत्मसंयमयोग कहते हैं। यहाँतक जीवात्माके साक्षात्कारके सम्बन्धमें जितने साधन अथवा योग हैं, उनका प्रतिपादन हुआ। इसके बाद जो योग आते हैं, वे समिष्टि-चेतन या विश्वरूप भगवान्की प्राप्तिके साधन हैं। सातसे वारह तकके अध्यायोंमें इन्हींका वर्णन है। अन्तमें इन दोनों सिद्धियोंका एकत्व साधन करनेवाले अर्थात् पूर्ण आत्मसाक्षात्कार या ईश्वर-साक्षात्कार करानेवाले योगोंका शेष छः अध्यायोंमें वर्णन है।

### (१) व्यष्टिचेतन अर्थात् जीवात्माका साक्षात्कार करानेवाले योग

ऊपर योगोंके जो तीन विभाग किये गये हैं, वे सिद्धिके स्वरूपको लेकर ही किये गये हैं । तदनसार प्रथम वर्गके योग व्यष्टिचेतन या जीवात्माका साक्षात्कार करानेवाले हैं। यह मैं पहले ही कह चुका हूँ कि कोई भी सिद्धि केवल व्यष्टि-चेतनको लेकर नहीं होती, प्रत्येक सिद्धिका सम्बन्ध तीनों ही सिद्धियोंके साथ रहता है। परन्त पहले छः अध्यायोंका विषय मुख्यतया व्यष्टिचेतन या जीवात्माके साक्षात्कारका ही है। व्यष्टिचेतनके साक्षात्कारमें सबसे बडा विष्ठ उसके अंदर होनेवाले सद्घर्ष हैं। ये सङ्घर्ष आरम्भसे छठे अध्यायतक किसी-न-किसी रूपमें ही बने रहते हैं। छठे अध्यायमें ध्यानयोग या राजयोगके द्वारा अपनी विभिन्न सत्ताओंको एकीभृत कर साधक अपने समग्र व्यक्टिस्वरूपका साक्षात्कार करता है । फिर भी जीवात्माके समग्र स्वरूपका पूर्ण साक्षात्कार अठारहयें अध्यायमें होता है, इससे पहले नहीं। जहाँ अर्जुन कह उठता है कि 'अब मेरा मोह नष्ट हो गया, संशय दूर हुआ; मैं आपकी आशाका पालन करूँगा ।

### (२) विश्वरूप भगवान्का साक्षात्कार करानेवाले योग

जीवात्माके साक्षात्कारके बाद विश्वरूप भगवान्के साक्षात्कारका साधनकम सातवें अध्यायसे आरम्भ होता है। इसी अध्यायसे गीताका उपदेश सार्वभीम रूप धारण करना आरम्भ करता है। जीवात्माका यहीं विश्वात्माके साथ गँठ-बन्धन आरम्भ होता है। इसी सातवें अध्यायमें परा और अपरा प्रकृतिके मेदका निरूपण हुआ है। परा प्रकृति वह

बतायी गयी है, जो जीय बनी हुई ('जीवभूता') इस जगत्को धारण कर रही है ('थयेदं धार्यते जगत्')। परा प्रकृतिका यह लक्षण सारगभित है; इससे भगवानकी परा-प्रकृतिके साथ व्यष्टिचेतनका जो सम्बन्ध है, वह अधिक स्पष्ट हो जाता है और जीवके लिये भगवत्प्राप्तिका रास्ता खुल जाता है।

आठवें अध्यायके तीसरे श्लोकमें कर्मके सार्वमौम अर्थका विश्वदीकरण हुआ और फिर सारे अध्यायमें जीवकी गतिका वर्णन किया गया है। नवें अध्यायमें भी यही विषय चला है। इसी अध्यायमें आगे चलकर वे प्रसिद्ध श्लोक आते हैं, जिनमें मगवत्स्वरूपका वर्णन है। मगवान्का वह स्वरूप जो सारे विश्वसे परे हैं, और यह स्वरूप जो विश्वमें ओतप्रोत है—दोनोंकी ही झाँकी यहाँ मिलती है, यद्यपि उनके पिछले सक्पपर अधिक जोर दिया गया है—जो ठीक ही है। क्योंकि विश्वरूप भगवान्की ओर ही विश्वेयस्परे ध्यान दिलाना यहाँ अभिप्रेत है। दसवें अध्यायका नाम विभूतियोग यथार्थ ही है, क्योंकि इसमें भगवान्का विभुत्य—विश्व्यापकत्व—और भी विश्वर किया गया है। इस अध्यायमें भगवान् अपने मानवातीत, विश्वव्यापक रूपपर अधिक जोर देते हैं—

न मे विदुः सुरगणाः प्रभवं न महर्षयः। अहमादिहिं देवानां महर्षीणां च सर्वशः॥ यो मामजमनादिं च वेत्ति स्रोकमहेश्वरम्। असम्मृढः स मत्येषु सर्वपापैः प्रमुच्यते॥

(गीता १०। र-३)

श्रीकृष्णप्रेमजी कहते हैं कि 'गीताके जो वक्ता गीतामें बोल रहे हैं, कोई मनुष्य नहीं, बल्कि वे परब्रहा हैं—जिनमेंसे सब प्राणी उत्पन्न होते हैं और जिनमें फिर यथासमय लय हो जाते हैं। !\*

परन्तु भगवान्का यह विश्वव्यापक रूप अपनी परिपूर्णता, महान् ऐश्वर्य और अनन्त महिमाके साथ प्रकट होता है ग्यारहवें अध्यायमें ही । यहाँ जिस विश्वरूपका दर्शन होता है, वह इतना विराट् और भीषण है कि उसे देखकर अर्जुन भयसे काँप उठता है और भगवान्से पुनः अपने सौम्य मानुषरूपमें प्रकट होनेकी प्रार्थना करता है (११। ४५)। भगवान्के विश्वरूपका जिसे दर्शन हो जाता है, वह भक्तिका ही

\* 'The Yoga of the Bhagavadgita.' P. 91

अवलम्बन करेगाः इसलिये विश्वरूपदर्शनयोगके बाद भक्ति-योगका प्रारम्भ खाभाविक ही है। आत्माके उत्थानसे सम्बन्ध रखनेवाले योगीका प्रतिपादन यहाँ समाप्त हो जाता है। अर्जुनको भगवानकी अनन्त महिमा और अनन्त शक्तिकी एक झाँकी मिल गयी। परन्तु इस विराट रूपके दर्शनसे उसकी आँखें चौंधिया गयीं और वह भयभीत हो गया। कहाँ तो अनन्त ऐश्वर्यसम्पन्न भगवान और कहाँ क्षद्र जीव ! श्रीअरविन्द कहते हैं--- 'जीवकी परिच्छिन प्राकृत पृथग्भूत धदातिधद व्यष्टि-सत्ताके लिये इस अनन्त सत्ताका अपार अमित महातेज अत्यन्त दुस्सह है । इसलिये इस महान् और इस अल्पके बीच सम्बन्ध जोड़नेवाला कोई सूत्र होना चाहिये, जिससे यह व्यष्टिजीय उस महान् विश्वरूप भगवान्को अपने प्राकृत आधारमें अपने समीप अनुभव कर सके, केवल अपनी सर्वशक्तिमत्तासे अपनी अपरिमेय समष्टि-शक्तिके द्वारा उसकी समग्र सत्ताका नियमन करनेवाले नियन्ताके रूपमें ही नहीं, बल्कि उसके साथ व्यक्तिगत निकट सम्बन्ध जोडकर उसे सहारा देने, उठाने और अपने साथ एक करनेवाले मनष्यके रूपमें l' ('Essays on the Gita', second series, P. 197 ) यह सूत्र हैं मनुष्यरूप धारण करनेवाले भगवान् श्रीकृष्ण ।

## (३) द्विविध अनुभृतिकी एकता अर्थात् पूर्ण आत्म-साक्षात्कार अथवा ईश्वर-साक्षात्कार करानेवाले योग

अव हम गीताके अन्तिम भागकी ओर आते हैं, जिसका प्रतिपाद्य विषय है पूर्वकी द्विविध सिद्धियोंकी एकता; जिसका परिणाम है सम्पूर्ण आत्मसाक्षात्कार अथवा भगवत्साक्षात्कार । यही चरम सिद्धि है । भगवान् और मनुष्यके बीच सम्बन्ध स्थापित करनेके लिये भगवान्का मनुष्यरूप धारण करना किस प्रकार आवस्यक है, यह हम अभी देख चुके । पर इसके साथ ही यह भी आवस्यक है कि मनुष्य भगवान्के विश्वरूपका साक्षात्कार करके संसारमें उत्तरे और इस साक्षात्कारके प्रकाशमें संसारक्षेत्रके अंदर अपने कर्तव्योंका अवकलन करे । दूसरे शब्दोंमें मनुष्यको चाहिये कि वह अनन्त परमात्माके साथ अपना सम्बन्ध बनाये रहे और उन्हें अपना वास्तविक आत्मा समझे । इसकी जो कुछ साधना है, वही अन्तिम छः अध्यायोंका विषय है ।

यह स्पष्ट है कि इन अध्यायोंमें शानकी काफी चर्चा होगी। शायद इसीलिये इस अन्तिम भागको ज्ञानकाण्ड कहते हैं । परन्तु यह सारण रहे कि यहाँ जो ज्ञान कहा गया है, वह सातवें अध्यायमें विद्युत ज्ञानसे भिन्न है। वहाँ बासुदेव: सर्वभिति' कहकर जिस ज्ञानका वर्णन किया है, वह केवल विचारात्मक ज्ञान है। यहाँ जिस ज्ञानका निरूपण किया गया है, वह हमें दो बातें बतलाता है—एक तो यह है कि आत्माका संसारके साथ क्या सम्बन्ध है और दूसरी यह है कि उसका भगवान्के साथ क्या सम्बन्ध है।

यह दोहरी दृष्टि तेरहवें अध्यायमें स्पष्ट देख पहती है। उक्त अध्यायके ८ से १२ तकके कोकों में ज्ञानके जो लक्षण बतलाये गये हैं उनमें अमानित्व, अदिमत्व, अहिंसा, क्षमा, आर्जव, आचार्योपासन, शुचिता, स्थिरता, आत्मनिग्रह इत्यादि गुण ही गिनाये गये हैं । ये आत्मज्ञानके लक्षण नहीं, बल्कि नैतिक गुण ही समझे जाते हैं। पर इन्हें शानके लक्षण बताया गया है, इससे यह जाहिर है कि गीता यहाँ केवल ज्ञानका सिद्धान्त ही नहीं। बल्कि उसका व्यावहारिक रूप भी बतला रही है-जो संसारके साथ आत्माके सम्बन्धको दृष्टिमें लिये हुए हैं । इस दृष्टिसे इस अध्यायका नाम क्षेत्र-क्षेत्रज्ञ-विभागयोग बहुत ठीक रक्खा गया है। संसारके साथ आत्माका सम्बन्ध क्षेत्र क्षेत्रज्ञका सम्बन्ध है। संसार क्षेत्र है, आत्मा क्षेत्रज्ञ । इस अध्यायमें क्षेत्रका जो वर्णन पाँचवें और छठे श्लोकोंमें दिया गया है उसमें शरीर, मन, इन्द्रिय और प्राण सभी कुछ आ जाते हैं। आत्मा इस क्षेत्रका जाता है, अब्ह नहीं । आत्माका यह स्वरूप जीवात्माका परमात्माके साथ एकत्व बतलाता है। आत्मा और परमात्मामें यही तो अन्तर है कि आत्मा एक क्षेत्रका शाता है और परमात्मा समस्त क्षेत्रोंका । श्रीकृष्णप्रेमजीके शब्दोंमें, इस अध्यायका निचोड़ यही है कि 'जगत्की ज्योति तम्हारे अंदर है।'

आतमा और परमात्माके बीच भेदकी जो दीवार खड़ी है, वह इस तरह टूट जाती है। आत्माका स्वरूप परमात्माके स्वरूपका निर्देश करता है। इसीलिये आत्मस्वरूपके बाद ही इस अध्यायमें परमात्मस्वरूपका वर्णन आता है। २८ से ३४ तकके सुन्दर श्लोक आत्मस्वरूपके साथ-साथ परमात्मस्वरूपका भी वर्णन करते हैं।

गुणत्रयविभागयोग नामक चौदहवें अध्यायकी अवतारणा संसारके साथ आत्माके व्यवहारकी बात पूरी करनेके लिये हुई है। वह बात है—गुणोंके ऊपर उठनेकी, गुणातीत होनेकी। दूसरे अध्यायके ४५ वें स्ठोकमें भी निस्त्रेगुण्य होनेका उपदेश दिया गया है। पर वहाँ गुणोंका वर्णन नहीं हुआ है और न यह बतलाया गया है कि निस्त्रीगुण्य होना क्यों आवश्यक है। बहुत-सी बातें इन पिछले अध्यायों में ऐसी आयी हैं, जो पहले हें छः अध्यायों में आ चुकी हैं; परन्तु दोनों में अन्तर यह है कि यहाँ उस विषयका अधिक पूर्ण और अधिक स्पष्टरूपमें उल्लेख हुआ है तथा आत्मा एवं जगत्के स्वरूपके विवेचनपूर्वक हुआ है।

तेरहवें और चौदहवें:अध्यायोंमें आत्माके खरूप और संसारके साथ उसके सम्बन्धका निरूपण करके पन्द्रहवें अध्यायमें पुरुषोत्तम-योगका वर्णन किया गया है । भगवानके सम्बन्धमें गीताका सर्वोत्तमभाव पुरुषोत्तमभाव है। इस भावको यथार्थरूपमें प्रहण न करनेके कारण इसके सम्बन्धमें अनेक भ्रम उत्पन्न हो गये हैं। अनेकों विद्वानीने पुरुषोत्तमभाव और अक्षर-ब्रह्मको एक ही समझ लिया है। श्रीअरविन्दके गीताभाष्य (Essays on the Gita) की आलोचना करते हुए 'मॉर्डन रिव्यु' में स्वर्गीय एम्० सी० घोषने श्रीअरविन्दकी गम्भीर विचारशैलीको यह कहकर उड़ा दिया था कि 'अक्षरब्रहा' से ऊँचा कोई 'पुरुषोत्तम' नहीं हो सकता । परन्तु 'अक्षरब्रह्म' और 'पुरुषोत्तम' दो अलग-अलग भाव हैं। इन दोनोंमें जो अन्तर है। वह पंद्रहवें अध्यायके अठारहवें क्लोकमें अत्यन्त स्पष्ट शब्दोंमें प्रकट किया गया है । यही गीताकी सबसे बड़ी चीज है, इसके विना गीताकी पूर्णता नहीं। श्रीअरविन्द कहते हैं कि 'आत्माकी परतमा स्थिति पुरुषोत्तममें निवास है, पूर्ण लय नहीं । \*\*

पुरुषोत्तमका साक्षात्कार ही गीताकी सर्वोत्तम अनुभूति है और इसीलिये इसे 'गुह्यतम शास्त्र' कहा गया है। परन्तु इस गुह्यतम शान्त्र' कहा गया है। परन्तु इस गुह्यतम शानके प्रकाशमें आत्माके लिये संसारमें रहते हुए क्षेत्रश्रके नाते संसारिक कर्तव्योंका पालन करनेमें संसार-विषयक जिस ज्ञानको प्रहण कर लेनेकी आवश्यकता है, वही दैवासुरसम्पद्धिभाग है, जो सोलहवें अध्यायका योग है। और इन सब योगोंमें साधकके लिये सबसे अधिक आवश्यक वस्तु है—अद्धा, जिसके विना सारा ज्ञान और कर्म व्यर्थ हो जाता है, उसका न इहलोकमें कोई पल होता है न परलोकमें ('अस्तित्युच्यते पार्य न च तायेत्य नो इह') इस्तिये अद्धाका स्वरूप उसके विविध भेदोंके विवरणके साथ सन्नहवें अध्यायमें बताया गया है, जिसमें इन सब योगोंके साधनमें साधककी अद्धाका योग हो। अन्तिम अध्याय गीताका उपसंहार है। सांख्य, कर्म आदि जो-जो योग पहले बताये गये, उन सबकी

\* Essays on the Gita, second series P. 276

पूर्णता इसी अध्यायमें आकर होती है और आत्मसाक्षात्कारके सब योगोंकी परिसमाप्ति भी। और इसीलिये सम्पूर्ण योगोंके पश्चात् स्वयं श्रीपुरुषोत्तम भगवान् यह महान् आश्वासन देते हैं—

सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं कारणं व्रज्ञ। अहं त्वा सर्वपापेम्यो मोक्षयिष्यामि मा ग्रुचः॥ (गीता १८। ६६)

वैसा ही अद्धा-भक्तिपूर्ण महान् उत्तर अर्जुनकी ओरसे भी आता है--- नष्टो मोहः स्मृतिर्कंब्धा स्वत्यसादान्ययाच्युत । स्थितोऽस्मि गतसन्देहः करिच्ये वचनं तव॥ (गीता १८। ७३)

यही जीवात्माकी आत्मा, विश्वात्मा और पुरुषोत्तम-इस त्रिविष स्थितिकी सिद्धिका योगशास्त्र है। यही गीताकी साधना है।

यत्र योगेश्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः। तत्र श्रीर्विजयो भृतिर्धुवा नीतिर्मविर्मम।



## वृन्दावनकी प्रेम-साधना

( लेखिका--बहिन श्रीरैहाना तब्यवजी )

वृन्दावन !

—नामका उचारण-स्मरण करनेके साथ, कार्नोको सुपचाप यह नाम प्रेम और उत्कण्टासे सुना देनेके साथ ही मानस-पटलपर भीतरसे कैसे-कैसे सुन्दर समुज्ज्वल चित्र हृद्दयकी आँखोंके सामने आने लग जाते हैं।

वृन्दावन! ओ हरे-भरे, सुहावने, प्यारे वृन्दावन! कमनीय कुसुमींकी कुखस्थली, मधुर विद्ग-काकलीके प्रवाह, कालिन्दीके कलकल निनादसे शङ्कृत और निर्हारींके रूपमे मन्दिस्मितसे युक्त बृन्दावन! सारा जीव-जगत् जहाँपर एक है और एकत्वके अनुभवमें आनन्दमग्र है!

क्या आश्चर्य जो मूर्तिमान् प्रेम पृथ्वीपर अवतीर्ण होनेकी इच्छासे वृन्दावनमें पधारे और इसीको उन्होंने अपना धाम बनाया!

बृन्दावन, जब वे नहीं आये थे, तब कैसा था ?

जंगलोंमें उस समय भी हरियाली रही होगी। फूलोंमें विविध रंग और मोहक सुगन्ध रही होगी। भोले-भाले कृष्णसार मृग तथा अन्य छोटे-छोटे वन्य जीव सुलपूर्वक विचरते होंगे; पश्चियोंके कल्ठरवमें भी मधुरता रही होगी; जल भी स्वच्छ, उज्ज्वल और मीठा रहा होगा—उस समय भी, जब वे नहीं आये थे। हरी-भरी गोचर-भूमियोंमें चरनेवाली गीएँ सरल, सीधी और शान्त रही होंगी। गोप-गोपी भी अपने दैनिक गृहकार्यमें मग्न, अपने श्राम्य जीवनके आनन्दमें मस्त, भोले-भाले लोग रहे होंगे।

किस बातमें ये अन्य लोगोंसे भिन्न थे ! क्या इनमें कोई विशेष बात थी ! क्या ये कुछ और भी थे ! वृन्दायनमे वे प्रेमस्वरूप किसिल्ये पधारे ! वृन्दायनको उन्होंने अपना दिव्य धाम क्यों बनाया ! इन गोप-गोपियोंको क्या समझकर उन्होंने अपनाया, सिर चढ़ाया और अमर कर दिया ! इनमें ऐसी कौन-सी बात थी, जो उन्हें खींच लायी ! वह कौन-सी चीज़ थी इनके अंदर, जो उनकी पुकारपर दौड़ पड़ी !

कोई बात जरूर रही होगी। प्रेमकी पुकार हर जगह हर समय हो रही है; पर सब कोई तो उसे नहीं सुन सकते, न उसके पीछे चल ही सकते हैं। कोई चीज़ इनके अंदर अवश्य रही होगी, जिससे इनके नेत्रोंमें वह निर्मलता आ गयी कि बालरूपधारी वृन्दावनविहारीको देखते ही इन्होंने पहचान लिया, आनन्दसे उन्नल पड़े और उनकी भगवत्ताकी महिमाका अनुभव कर उसीमें डूब गये। कोई चीज़ इनके अंदर अवश्य रही होगी, जिससे इनके कान इतने पवित्र हो गये कि उनकी वंशीकी ध्वनिमें इन्होंने वह चीज़ सुनी जो गोकुलकी ब्राह्मणपत्नियाँ शास्त्र-संस्कारसे संस्कृत होनेपर भी नहीं सन सकीं । कोई चीज़ इनके अंदर अवश्य रही होगी। जिससे इनका हृदय इतना विशुद्ध हो गया कि ज्यों ही वे इनके सामने आये, ये आत्मसमर्पणकी सहज अदम्य दीप्ति और दमकके साथ सर्वात्मभावसे उनपर उत्सर्ग हो गये। यह 'कोई चीज़' क्या रही होगी ? क्या यह इनकी अनेक जन्मोंकी निरन्तर कठिन तपस्या या शक्ति-उपासना थी १

इनके जीवनपर दृष्टि डाले। कितना सादा, कितना आडम्बरहृत्य! और इनके घर !—वे ही अरण्य-कुटीर! इनकी धन-सम्पत्ति!—वही गोघन! इनका आहार!—बही

### मेरा स्वप्त

( ले०--सौ० बहिन इन्दुमित इ० देसाईजी )

**'उषा, प्रातःकालकी मधुर उषाकी लालिमा गोकुल-**बृन्दावनपर छाने लगी है। सुद्दावनी समीर-लद्दरी श्रीइरिके ध्यानमें मस्त तपिखयोंको प्रफ़िल्त कर रही है। श्रीहरिके चरण-कमल-मकरन्दका पान करनेवाली भ्रमरी-प्रेमोन्मादिनी गोपिकाएँ--श्रीकृष्णसङ्गकी प्रेम-केलियोंके मधुर स्वप्नका अनुभव करती हुई, जिनके मुखपर मन्द मुस्कान छिटक रही है, श्रीमन-मोहनके साथ प्रेमकलहमें लगी हैं; परन्तु इस उषाने उनके साय वैरिणीका काम किया । पक्षियोंकी मधुर काकलीको सुनकर, शय्याका त्याग करके वे श्रीकृष्णका गुणगान करती हुई प्रातः-कृत्यसे निवृत्त होकर उतावली-उतावली श्रीनन्द-जीके महलमें पहुँचीं। नौबतखानेकी नौबतोंकी आवाजसे, मीठे मृदंग-चंगींकी मधुर ध्वनिसे, भक्तोंके भावभरे भजनोंसे और यशोदामैयाके प्रेमवाक्योंने विश्वविमोदन पर्वहरू क्यामसुन्दर सहज ही आल्पसे अङ्ग मरोडकर सुल-सेजपर उठ बैठे और प्रेमपाशमें बँधकर शाताके चरणोंमें प्रणाम करने लगे। माताने उन्हें उद्याकर गोदमें करे, जिसा । क्लर्डी गोपिकाओंने प्रेमविह्नल नेत्रोंसे इस अनुपम रूप-माधुरीका पान करके श्रीहरिके चरणोंमें वन्दन किया। कोई लायी थी माखन-मिश्री, कोई मीठा मलाईदार दही और कढ़ा हुआ दघ; कोई ताजी ताजी रोटियाँ, कोई सेव-सुहाल और घेचर-जिससे जो बना, सबने प्रभुके सामने रक्खा । वे पहले अपने प्रेमी भक्तोंकी बानगी आरोगें, पीछे मैं-मैं तो सबसे अन्तमें काम आनेवाली चीजें ही ले गयी यी— सुगन्धभरा ताम्बूल, चन्दन, कलगी और वनमाला !

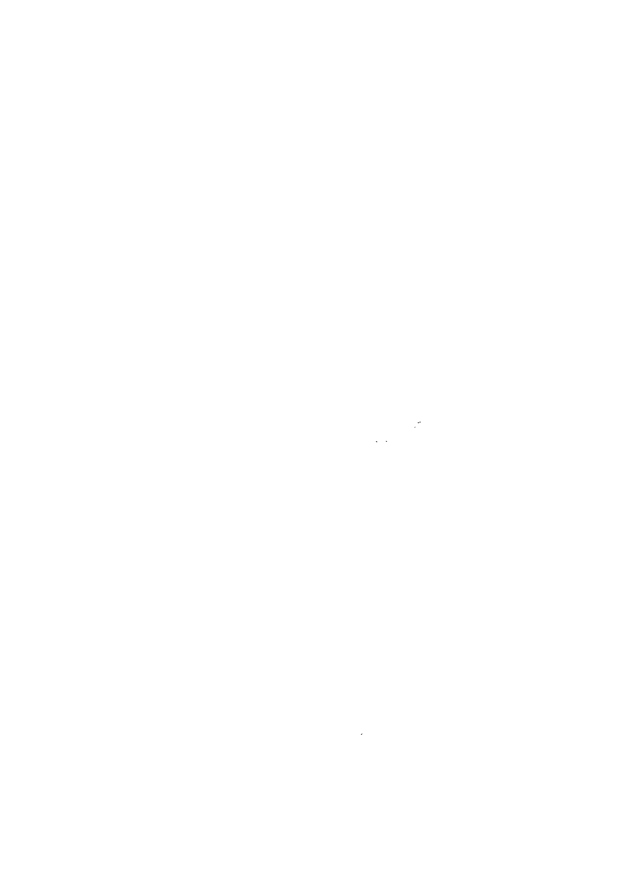
सारे गोपवालक—कन्हैयाके सखा कैसे आनन्दसे श्यामसे कहते हैं—कन्हैया, प्यारे कान्हा ! चल-चल जल्दी, देख न, गायोंका छुंड तुक्के निरखनेके लिये, तुक्के स्वर्श करनेके लिये किस आतुरतासे पुकार रहा है। और कन्हैया! छोड़ सब बार्तोको, चल जन्दी अपनी कुछगलियों में, यमुनाजीके हरियाले तटपर और गोवर्धनकी गहरी गुफाओं में। अरे मोहन! तेरी मुरली कहाँ है! उसके बिना कैसे काम चलेगा! गोपाल! गायें कैसे आवेंगी और कैसे लौटेंगी! तेरी इस मुरलीने क्या-क्या कर डाला है.....!

गोपियोंने यह सुनकर उलाहनेभरी ऑखोंसे गोप-बालकोंकी ओर देखा । समझे कि नहीं ? इनके प्रिय पुरुषोत्तमको ये बालक यों सबेरे-सबेरे ही ले जायँ—भला, इनसे यह कैसे सहा जाय ? सारा-सारा दिन श्रीहरिके विना कैसे कटे ? ये बालक क्यों ऐसा करते हैं ? 'जाओ-जाओ तुम सब यहाँसे, आज हमारे हरि नहीं जायँगे । आज तो सब - स्राख्योंने सुन्दर भोजन बनाकर हमारे और तुम्हारे कन्हैया-को जिमानेका निश्चय किया है । और फिर ? फिर हम भी - खेलेंगी कबहुी, गुली-डंडा, ऑसमिचीनी—ऐसे बहुतेरे खेल मोहनको खेलावेंगी—और रातको रास—'

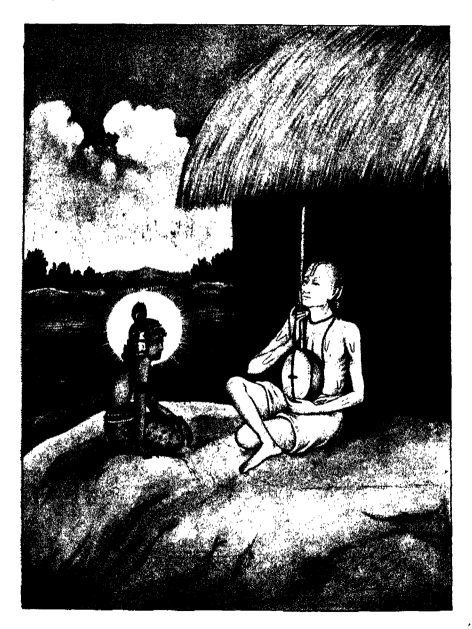
ये भोले गोपबालक कहाँ जानते थे कि इन गोपियोंने स्यामसुन्दरको अपने नयनोंमें छिपा रक्खा है। पर— पर सबके लिये यही तो रचा हुआ है—एकको संयोग, दूसरेको वियोग। उसी प्रकार इस अमूल्य दृश्यको देखकर मेरी भी आँखें खुल गर्यो। मेरे स्थाम! तुम्हारे विना इस स्वप्नको सच्चा करनेवाला कौन है! कब! कब! ओ मेरे हिरे! ज्ञान-चक्षु देकर इस स्वप्नवत् संसारको स्वप्नकेसमान दिखानेवाली, मेरी सची आँखें कब खोलोंगे! और मेरे मोहन! कब अपने दिव्य रूपकी मधुर झाँकीके पावन दर्शन इस दीन इन्दुको कराओंगे!—

मेरे गिरधर-'सुध लीजिये मुरारी, दीन इन्दु है तुम्हारी।'





## कल्याण 🔀



स्ररदासकी साधना

## विनय

अबके माधव! मोहि उधारि ।

मगन हों भव-अंबु-निधिमें कृपासिंधु मुरारि ॥

नीर अति गंभीर माया लोभ लहिर तरंग ।

लिये जात अगाथ जलमें गहे ग्राह अनंग ॥

मीन इंद्रिय अतिहि काटत मोह अघ सिर भार ।

पग न इत उत धरन पावत उरिक्ष मोह-सेंबार ॥

काम क्रोध समेत तक्ष्मा पवन अति झक्झोर ।

नाहिं चिनवन देत तिय मुत नाक-नौका ओर ॥

थक्यो बीच बेहाल बिहबल मुनहु करुनामूल ।

स्याम भुज गहि कािट डारहु 'स्रा' अजके कुल ॥

---सुरदासजी

#### साधन-तत्त्व

( लेखक---श्री 'अप्रबुद्ध' )

पाश्चात्त्य वैज्ञानिकों और भारतीय वैदिकोंकी सत्यानु-सन्धान-पद्धतियोंमें जो बड़ा भारी अन्तर है, वह मानव-विचारके 'आरम्भ-बिन्दु' के विषयमें है । वैदिकोंका अनु-सन्धान जिस स्थानसे आरम्भ होता है, पाश्चात्त्योंके अनु-सन्धानमें उसका कोई स्थान ही नहीं है। पाश्चात्त्योंकी विचार-प्रणालीमें पञ्चदशीमें दिये हुए दृष्टान्तके समान अपना विचार छोड़कर शेष नवसंख्यकींका विचार होता है । इसका परिणाम यह हुआ कि उन्हें शेष संसारका तो शान हुआ; पर अपना ज्ञान न होनेसे शेष संसारका ज्ञान उनकी अपनी उन्नतिमें किसी तरह भी लाभकारी नहीं हुआ । पाश्चात्य वैज्ञानिकोंके महदाश्चर्यकारक अनेकानेक आविष्कारोंके रहते हुए भी उनके आत्माको उनसे कोई तृप्ति नहीं मिली। वह आत्मा अब मानो यह कह रहा है कि हमारे विज्ञानने सुख-साधनोंकी तो खूब समृद्धि की, पर हम अपने अंदर इससे कोई परिवर्तन हुआ नहीं देखते। आलफोड दि ग्रेटके समयमें इंग्लैंडकी सरकार घोड़ेकी सवारी करती यी और अब हमारे बड़े लाट विमानोंमें बैठकर सैर कर आते हैं। पर बाहरी दिखावेकी इस उन्नतिमें जीवकी भीतरी उन्नति क्या हुई ?

वैदिक प्राज्ञ पुरुषोंकी विचारप्रणालीमें विचारक आप ही अपने विचारका आरम्भस्थान होता है; कारण, अपने आपके रहनेसे जगत्के साथ अपना सम्बन्ध है। यदि आप न हो तो जगत्से या जगत्के कर्ता ईश्वरसे भी क्या नाता ? अपनेसे ही विचारका आरम्भ करनेपर सबसे पहले अपने शरीरका विचार होता है। विचारपूर्वक देखनेसे हमें अपने इस शरीरके अंदर दो प्रकारके प्रवाह काम करते हुए देख पड़ते हैं, जिनमेंसे एक स्वाधीन है और दूसरा पराधीन । ये ही दो प्रवाह बाह्य दस्य-जगत्में भी देख पड़ते हैं। हम भोजन करते हैं। भोजन करनेमें कौर उठाकर मुँहमें डालने-तक ही हमारा अधिकार है। पाचन करनेवाली शक्ति या उसके कार्यपर हमारा कोई अधिकार नहीं । यही बात बाह्य जगत्-के सम्बन्धमें भी है और इसीलिये गीतामें भगवान्ने कर्म-मात्रमें 'दैवं चैवात्र पञ्चमम्' कहकर दैवको पञ्चम कारण बताया है। इस प्रकार ये जो दो प्रवाह हैं, इनका सामञ्जस्य और एकीकरण किया जा सके तो अपने शरीरको अपने वशमें रखनेके लिये यह अत्यन्त आवश्यक है। इसके लिये हमारे

वैदिक पूर्वजोंने जो प्रयस्त किया, उसीका नाम साधना या उपासना है । भगवान् शङ्कराचार्यने उपासनाका यही तो लक्षण किया है— 'उपासनं नाम समानप्रत्ययपवाइ-करणम् ।' पाश्चात्त्य वैज्ञानिक इन दो प्रवाहोंकी खबर भले ही रखते हों, पर इन्हें एक करनेकी कला वे निश्चय ही नहीं जानते ।

ये दोनों प्रवाह एक दूसरेसे सर्वथा पृथक् नहीं विस्क सम्बद्ध हैं। इनके छोर एक दूसरेसे मिले हुए हैं। इसिलये हमारे साथमें जो छोर है, वह उस प्रवाहमें जा मिलता है जो हमारे हाथमें नहीं है। हमारे अंदर चार शक्तियाँ ऐसी हैं, जिनके इधरके छोर हमारे हाथमें हैं पर उधरके नहीं। ये शक्तियाँ हैं प्राण, मन, बुद्धि और वाक्। इन चारोंका एक-एक छोर हमारे हाथमें है, पर दूसरा हमारे हाथमें नहीं। यदि हम इन चारों शक्तिप्रवाहोंका सीढ़ियोंकी तरह उपयोग कर सकें तो 'इतस्त्वन्याम्' जो परा प्रकृति है, उसके दिव्य आनन्दमय परप्रदेशमें प्रवेश-लाभ कर सकें। वह परप्रदेश अतीन्द्रय है।

इस इन्द्रियगोचर विश्वके परे अतीन्द्रिय अनन्त विश्वकी स्थिति है। उसीसे इसस्थल इन्द्रियगोचर विश्वके उत्पत्ति-स्थिति-लय हुआ करते हैं। इस स्थूल विश्वके सञ्चालनकी सारी शक्तिका आगम वहींसे होता है। यह स्थूल विश्व इस तरह पराधीन है । इसकी स्वाधीन सत्ता न होनेसे यह अनित्य और सुख-दु:खादि वैचम्यसे परिपूर्ण है और वह स्वाधीन होनेसे नित्य, एकरस, अखण्ड सिचदानन्दस्वरूप है। वैदिकोंने यह अनुसन्धान किया कि उस सचिदानन्दस्थितिको जीव कैसे प्राप्त हो सकता है। उन्हें यह प्रत्यक्ष हुआ कि किसी यन्त्रको चलानेवाली शक्ति जिस प्रकार उस यन्त्रके एक-एक पुर्जे और कील-काँटेतकमें व्याप्त रहती है, उसी प्रकार इस विश्वको चलानेवाली सिचदानन्दमयी शक्ति इसके एक-एक अणु-रेण्में व्याप्त है। प्रत्येक शरीरके एक-एक परमाणुमें वही शक्ति व्यास है। पर इसके प्रवाहको अपने अधीन करना सुसाध्य नहीं है। यदि यह शक्तिप्रवाह अपने हायमें आ जाय तो मनुष्य स्वयं सिचदानन्दस्वरूप हो जाय ।

यह शक्ति हमारे अंदर पूर्वोक्त चार प्रकारसे काम करती

है। इन चार शक्तिप्रवाहों में से किसी भी एक प्रवाहको कोई अपने वशमें कर ले तो 'नदीमुखेनैव समुद्रमाविशत'के न्यायसे वह उसके साथ विरलभावको प्राप्त होकर मूल संवित्से युक्त हो सकता है। इसी सिद्धान्तके आधारपर मूलतः चार साधन-मार्ग निर्दिष्ट हुए और पीछे उनके परस्पर मिलनके अनेक-विध तारतम्यसे हजारीं-लाखों साधनमार्ग चल पड़े । प्राण-शक्तिको हायमें लेकर उससे अन्य शक्तिप्रवाहोंको अपने वश-में करके स्वयं शक्तिस्वरूप होना इठयोग कहलाया। मनकी शक्तिको बशमें कर एक तरफ शरीरसहित प्राण और दूसरी तरफ बुद्धि और वाणीपर विजय पाना और इस प्रकार शक्ति-स्वरूप होना राजयोग हुआ । इन दोनी मार्गोका क्रम शरीर और मन अर्थात इस जड दश्यसे आरम्भ कर उसे चैतन्यमें रूपान्तरित करना है; परन्तु बुद्धि और वाणीका क्रम इससे भिन्न, इसके विपरीत है। इस क्रममें श्रारके एक एक सक्ष्म तत्त्वको चिद्रप करते हुए अन्तमें जड शरीरको भी चैतन्यमय करना है। बुद्धिका आश्रय करके इस साधनको करना ज्ञान-योग है और गीताशास्त्रोक्त शरणागतिसे इसे सिद्ध करना भक्तियोग है। बुद्धि निश्चयरूपिणी है। चित्परमाणु जीव अपनी इस बुद्धि या निश्चयसे ही जीवरूप होता है। इस कारण उसका सम्पूर्ण शरीर निश्चयके ही आधारपर है। अत्यन्त हट और बलवान् निश्चयसे सम्पूर्ण शरीर क्रमशः चिद्रपर्मे परिवर्तित हो सकता है। परन्तु निश्चयके इस मार्गपर करोड़ोमेंसे कोई एकाध ही ठहर सकता है। राजयोग और कर्मयोग भी, प्रतिकृल परिस्थितिके कारण, सबके लिये समानरूपसे लाभप्रद नहीं होते । भक्तियोगका तत्त्व प्रेम है और प्रेम ईश्वरकृपासे ही प्राप्त होता है, अन्य किसी उपाय या अन्योंके अध्ययनसे नहीं। इसलिये वैदिक ऋषियोंने चौथी शक्ति जो वाक है, उसके आश्रयसे एक दूसरा मार्ग निर्दिष्ट किया । इस योग-मार्गका तत्त्व 'वेद' अर्थात् वेदसे निकला हुआ मन्त्रशास्त्र है। वर्णाश्रम-धर्म और भावयोग मन्त्रशास्त्रके ही आधार-पर स्थित हैं। यह साधन सलभ है। अपने-अपने वर्णके अनुसार आचार-पालन करने, वेद पठन करने तथा मन्त्र या नाम जपनेसे इसमें सिद्धि प्राप्त होती है।

वेदोंका परम प्रतिपाद्य आद्य तस्त्व 'एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म' है। इससे यह प्रतिसिद्धान्त आप ही निकलता है कि इस विश्वमें अकेले जीवकी ही स्थिति नहीं है, बस्कि वह विश्वका एक अविभाज्य, नित्यसम्बद्ध अङ्क है। अतएव जीव और विश्व प्रस्पराश्रयी होते हैं, एक दूसरेको छोड़कर स्वतन्त्रता-

से वे कुछ भी नहीं कर सकते । इसीलिये गीतामें भगवान्ने कहा है- (परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवाप्स्यथं । अतएव इन दोनोंको अपने परस्पर-कार्यमें सङ्गति बैठाकर ही सव कुछ करना पड़ता है । इसलिये जीव और विश्वका परस्पर सहायक होकर दोनोंका सिंबदानन्दस्वरूपको प्राप्त होना—यही ब्रह्मलोकको स्थिति हो सकती है। मनुष्यके शरीरका जडत्व इसमें बाधक है; यदि यह जडत्व हटा दिया जाय तो इनका सम्बन्ध प्रत्यक्ष होगा और यह काम सुगम हो जायगा। वाकशिक यह सुगमता सिद्ध होती है।

वाक्शिक आकाश तत्व है। यह शब्दरूप है। यही विश्वका मूल कारण है। व्यक्त सृष्ठिके आकाशस्वरूप मूलरूपमें प्रतीत होनेवाले शब्दसमूह ही मन्त्र या वेद हैं। ये स्वयम्भू हैं, इन्हें किसीने बनाया नहीं; ये नित्यसिद्ध, अपौक्षेय और शान, इच्छा, किया—इन तीन शक्तियोंसे युक्त हैं। आधुनिक पदार्यविज्ञानसे भी यह सिद्ध किया जा सकता है कि यह जगत् जो कुछ है, वेदका ही व्यक्तरूप है। (इस विषयमें 'वैदिक धर्म' के वेदाङ्कमें मेरा 'वेदोंका अपौक्षेयत्व' लेख जिश्वास पाठक देखें।) यहाँ संक्षेपमें इतना कहना पर्याप्त होगा कि प्राणशक्ति, मनःशक्ति या निश्चयशक्तिसे जो कुछ होता है वह सब वाक्शिक्तसे भी होता है। इसीलिये कलियुगमें भगवज्ञामका विशेष माहात्म्य कहा गया है। आत्मार्पणरूप बुद्धियोग और वाश्रूप मन्त्रयोगके मिश्रणसे ही भावयोगकी सृष्टि होती है। भगवज्ञामसे सब कुछ हो सकता है—यह केवल अर्थवाद नहीं, परम शास्त्रीय सत्य है। माण्डूक्योपनिपदमें कहा है—

'ओमिल्येतदक्षरमिद्" सर्वम् । सर्वः होतद्वह्यः ।' 'सोऽय-मारमाध्यक्षरमोंकारोऽधिमात्रं पादाः मात्राः मात्राश्च पादाः ।' '…ॐ'कार आसीव संविद्यात्यात्मनाऽऽत्मानं य एवं वेद ॥'

इन चार शक्तिप्रवाहों के चार मार्गोमेंसे किसी एकका आश्रम करके उपासना करनेसे अन्य भी सिद्ध हो जाते हैं। प्राण, मन और बुद्धिसे अक्षरब्रह्म आत्माकी प्राप्ति होती है और तब वेदोंका भी साक्षात्कार हो जाता है। वेदकी उपासना और नामसाधनसे ॐका साक्षात्कार होता है और अक्षरस्वरूप आत्मसाक्षात्कार भी। इस प्रकार किसी साधनाके द्वारा स्वाधीनचित्त हो जानेपर जीव या तो व्यत्तिरेकके द्वारा अमनस्कता लाभकर त्रिगुणातीत हो सद्योमुक्ति प्राप्त कर सकता है अथवा अक्षरब्रह्मको प्राप्त कर निजनिर्द्धार, स्वानन्दिवलास करते हुए क्रममुक्ति। ये ही दो मार्ग उसके सामने रहते हैं।

#### साधन-तत्त्व

( लेखक--श्रीज्वालाप्रसादजी कानोड़िया )

इस वर्ष 'कल्याण' के विशेषाङ्क 'साधनाङ्क' द्वारा साधन-सम्बन्धी बार्ते पाठकोंकी सेवामें उपस्थित की जा रही हैं। ऐसे अवसरपर में भी अपने अपरिपक्क विचारोंको पाठकोंके सम्मुख प्रकट कर रहा हूँ। मेरे विचारोंमें भूलों और त्रुटियोंका होना स्वाभाविक हैं। अतएव प्रेमी पाठकगण अपने सौजन्यपूर्ण हृदयसे उनकी उपेक्षा करके मुझे क्षमा करेंगे और जितना अंश ठीक समझेंगे, उसीको उपयोगमें लायेंगे।

यह बात सर्वसम्मत है कि किसी भी ध्येयको प्राप्त करने-का मार्ग साधन ही है। ध्येय कोई भी क्यों न हो, उसकी सिद्धि साधनद्वारा ही होती है; और वह साधन ध्येयके अनुरूप ही हुआ करता है। दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि साधनके अनुरूप ही फलकी प्राप्ति होती है अर्थात् साधक स्वयं ध्येयका स्वरूप ही बन जाता है। यही ध्येयकी प्राप्ति है। साधनके अनेक भेद हैं । उन सबको मख्यतः दो भागोंमें विभक्त किया जाता है-एक प्रारम्भिकया प्राथमिक साधन और दूसरे उत्तरकालिक साधन । इन दोनों श्रेणियोंके साधनोंका ययाक्रम अभ्यात करनेसे ही साध्यकी सिद्धि होती है। यदि कोई साधक प्रारम्भिक साधनींकी उपेक्षा करके उत्तरकालिक साधनोंके मार्गपर ही चलना चाहे तो भेरे निश्चयके अनुसार न वह चल सकता है और न उसे लक्ष्यकी ही प्राप्ति हो सकती है। उस अवस्थामें वह अपने लक्ष्यको भलकर किसी ऐसी ही वस्तको प्राप्त होगा, जो ऐसे संकर साधनोंका परिणाम होती है। आवश्यकता है साध्यके अनुरूप साधन करनेकी । साध्य वस्तको प्रकटमात्र करनेसे वह प्राप्त नहीं हो सकती । वास्तवमें साधनके अनुरूप ही साध्य माना जाता है, उसको केवल वाणीसं व्यक्त करनेका कोई मृत्य नहीं है। साधन और साध्यका यह पारस्परिक अविचल सम्बन्ध प्राकृतिक एवं सनातन है। यदि कोई एक व्यक्ति यह कहे कि मेरा उद्देश्य सचाईपर चलनेका है, दूसरा यह कहे कि मेरा उद्देश्य किसीको न सतानेका है। परन्तु व्यवहारमें पहला व्यक्ति सत्यपर और दूसरा अहिंसापर दृढ़ नहीं है; तो उन दोनोंको भगवदीय न्यायसे स्वाभाविक वही फल प्राप्त होगा। जो असत्यवादी एवं हिंसापरायणको होता है । इसमें परमात्मा किसीकी मुरौवत नहीं करते। जिस प्रकार इमलीका बीज

बोकर आमकी आशा करनेवाला अथवा जायफलके वदले जमालगोटा खाकर दस्त रोकनेकी चाह रखनेवाला निराश होता है, उसी प्रकार साधनांके क्षेत्रमें विपरीत साधन करनेवाला अपने लक्ष्यकी प्राप्तिसे हाथ धो बैठता है। साध्यकी सिद्धि उसी साधकको होती है जो टीक-ठीक उसके अनुकूल साधना करता है, न कि जो केवल वाणींसे कहता है अथवा किसी सम्प्रदायविशेषका अवलम्बनमात्र करता है। केवल वाणीद्वारा साध्यका वर्णन करना अथवा उसके लिये किसी सम्प्रदायविशेषका अवलम्बनमात्र प्रहण करना मुख्य बात नहीं है, बल्कि किया और भाव ही प्रधान हैं। यदि कोई मनुष्य बाहरसे भक्तिका आडम्बर करे, परन्तु उसकी किया और भाव लोगोंको ठगने तथा स्वार्थिसिद्धके लिये हों तो उसे कभी भी सच्चे भक्तकी स्थिति नहीं प्राप्त हो सकती, उसको अपने दम्भका पल भोगना ही पहेगा। अस्तु,

मेरे कथनका तात्पर्य यह है कि आधुनिक युगमें साधनों-का खरूप प्राचीन शास्त्रानुमोदित साधनोंके खरूपसे भिन्न होता जा रहा है। आजकल प्रायः भक्तियोगवाले साधक श्रवण-कीर्तनादिसे, शानयोगवाले साधक अवण-मनन-निदिध्यासनसे, अष्टाङ्कयोगवाले साधक आसन-प्राणायामसे और कर्मयोगवाले साधक वाचिक निष्काम कर्मसे ही अपनी-अपनी साधना आरम्भ करते हैं। कृपाल पाठकगण मुझे क्षमा करेंगे, मैं यहाँ किसीपर कटाक्ष नहीं कर रहा हैं और न किसी साधना पद्धतिकी व्यर्थता ही सिद्ध करने जा रहा हूँ । मेरा अभिप्राय आम्यन्तरिक स्थितिमात्रको, जिससे में सुपरिचित हूँ, साधारणरूपसे प्रकट कर देनेका है और साथ ही उपर्युक्त उत्तरकालिक साधनोंकी सार्थकताके उपायके सम्बन्धमें भी निवेदन करनेका है, जिसको आजकलके अधिकांश साधक प्रायः उपेक्षाकी दृष्टिसे देखते हैं । प्रारम्भिक साधर्नीकी उपेक्षा करके सहसा उत्तरकालिक साधनींका अभ्यास करनेसे आज-कल जो परिणाम निकलता है, उसको सभी जानते हैं; उसके सम्बन्धमें विशेष कहनेकी आवश्यकता नहीं है। कोई इमारत कितनी भी सुन्दर क्यों न हो, यदि उसकी नींव कमजोर है तो वह जल्दी ही टूटकर गिर जायगी; उसकी सुन्दरता उसे नहीं बचा सकती, उसको बचानेवाली कोई चीज है तो उसकी

बुनियाद ही है। यही बात साधनके सम्बन्धमें है। आजकल साधनाके क्षेत्रमें यह गड़बड़ी बड़े जोरोंसे फैल रही है कि प्रायमिक साधनोंकी तो उपेक्षा कर दी जाती है और साधकोंको केवल उत्तरकालिक साधनोंकी ही चर्चा सुनायी जाती तथा शिक्षा भी दी जाती है। साधकगण भी संयमके अभावके कारण प्रायमिक साधनोंको कष्टसाध्य समझकर छोड़ देते हैं तथा उत्तरकालिक साधनोंको ही अभ्यास करने लगते हैं। यदि उनसे कोई यह पूछे कि प्राथमिक साधनोंके विना सिद्धि कैसे प्राप्त होगी तो उनकी ओरसे यह उत्तर मिलता है कि उत्तरकालिक साधनोंका अभ्यास करनेसे प्रारम्भिक साधन आप-से-आप सिद्ध हो जायँगे। पता नहीं, उन लोगोंका यह कथन कहाँतक ठीक है, जब कि केवल उत्तरकालिक साधनोंका अभ्यास करनेसे प्रारम्भिक साधनोंका अभ्यास करनेसे साधनोंको साधनोंको साधनोंको साधनोंको साधनोंको साधनोंको स्वापन सहीं उन लोगोंका यह कथन कहाँतक ठीक है, जब कि केवल उत्तरकालिक साधनोंका अभ्यास करनेवालेको जो फल मिलता है वह प्रायः सबके सामने है।

पाठकगण मुझसे पूछेंगे कि वे प्रारम्भिक साधन कौन-से हैं, जिनका इतना गौरव है तथा जिनके विना उत्तरकालिक साधन व्यर्थ सिद्ध हो जाते हैं। अतः में यहाँपर संक्षेपमें कुछ प्राथमिक साधनोंका वर्णन कहँगा। उत्तरकालिक साधनोंका वर्णन यहाँ करनेकी आवश्यकता नहीं है, क्योंकि वे 'कल्याण' के द्वारा पाठकोंके सम्मुख अनेक बार आ चुके हैं तथा 'साधनाइइ' में भी उनका विस्तारपूर्वक वर्णन मिलेगा। यहाँ तो केवल उन प्राथमिक साधनोंकी ही कुछ चर्चा होगी, जिनकी अवशा करके उत्तरकालिक साधनोंका अभ्यास करनेसे वे सार्थक सिद्ध नहीं होते, परन्तु उन प्राथमिक साधनोंकी सिद्ध हो जानेपर उत्तरकालिक साधन आप-से-आप अनायास सिद्ध हो जाते हैं। यद्यपि प्राथमिक साधनोंके भी अनेक भेद हैं, तथापि उनमें ये मुख्य हैं—

१-अहिंसा, २-सत्य, ३-अस्तेय, ४-ब्रह्मचर्य, ५-सार्वभौमप्रेम,६-समस्त भूतोंके हितमें रत रहना, ७-समत्वभाव, ८-घृणाका अभाव, ९-निष्कपटता, १०-इया, ११-क्षमा, १२-निरहङ्कारता।

इन बारह साधनोंको मैं प्रधानतथा प्राथमिक साधन मानता हूँ। अब संक्षेपमें इन सबका कुछ स्पष्टीकरण कर देना ठीक होगा। यथा—

अहिंसा-मन, वाणी अथवा शरीरसे किसीको कष्ट न पहुँचाना । हिंसा तीन प्रकारकी होती है--कृत, कारित और अनुमोदित । कृत वह है जो स्वयं की जाय, कारित वह है जो दूसरेसे करायी जाय और दूसरेकी की हुई हिंसाका समर्थन करना अनुमोदित हिंसा है। इन तीनोंसे बचे रहना ही अहिंसा है (देखिये गीता अध्याव १६, स्ठोक २ तथा योगदर्शन, साधनपाद, सूत्र ३०)।

सत्य-अन्तःकरण और इन्द्रियोंद्वारा जैसा अनुभव किया गया हो, उसी भावको प्रिय शन्दोंमें स्पष्ट वर्णन करना। इसमें प्रमाद, लोभ, कोध, हास्ब, भव आदिके द्वारा कोई परिवर्तन नहीं होना चाहिये (गीता अध्याय १६, स्लोक २ तथा योगदर्श्वन, साधनपाद, सूत्र ३०)।

अस्तेय-जो वस्तु अपने अधिकारकी न हो, उसपर किसी प्रकारसे भी अपना अधिकार न कावम करना (योगदर्शन, साधनपाद, सूत्र ३०)।

ब्रह्मचर्य-आठों प्रकारके मैश्वनोंसे मन, वाणी और श्रारिको बचाये रखना (गीता अध्याव १७, क्रोक १४; योगदर्शन, साधनपाद, सूत्र ३०)।

सार्वभीम प्रम-जगत्के सम्पूर्ण जीवोंके प्रति समानभावसे निक्छल प्रेम रखना, उन सक्को भगवान्की मूर्ति समझना (गीता अध्याय १२, स्त्रोक १३)।

समस्त भृतींके हितमें रत रहना-संसारके समस्त प्राणियों-की सेवामें रत रहना और उमकी सेवाको भगवानकी पूजा समझना, उनमें किसी प्रकारका भी भेदभाव न करना (गीता अध्याय १२ स्त्रोक ४)।

समत्वभाव-जगत्के सब जीवोंको समान अधिकारी समझ-कर उनके सुख-दुःखोंको अपने सुख-दुःखके समान समझना (गीता अध्याय १२, कोक ४,१८; अध्याय ६, कोक ३२)।

घृणाका असार-ईश्वरकी सृष्टिमें ईश्वररचित सभी जीव उनके प्रतीक हैं, अतएव कोई भी जीव घृणाके योग्य नहीं है—ऐसा दृढ़ निश्चय (गीता अध्याय ५, स्रोक १८; अध्याय ६, स्रोक ९)।

निष्कपटता-व्यवहार तथा कथन दोनोंने सब प्रकारके कपटका अभाव होना ।

दया-जगत्के किसी भी जीवके दुःखको देखकर द्रवित हो जाना और उसको अपने दुःखसे अधिक मानकर हार्दिक सहानुभूतिसहित उसे दूर करनेकी चेष्टा करना (गीता अध्याय १६, स्त्रोक २)। क्षमा-किसीके द्वारा स्ताये जानेपर भी उसके साथ प्रेमका व्यवहार करना (गीता अध्याय १६, स्लोक ३)।

निरहङ्कारता—उपर्युक्त साधनोंको करते हुए अपनेमें किसी प्रकारके भी विशिष्ट भावका आरोप न होने देना। अपने ऊपर समस्त भगवत्स्वरूप प्राणियोंकी दया समझना, न कि मैं किसीपर दया करता हूँ—ऐसा अभिमान करना (गीता अध्याय १८) कोक १७)।

ये सभी साधन शास्त्रानुमोदित हैं और इन्हींकी जड मजबूत होनेपर उत्तरकालिक साधनींकी सफलता सिद्ध हो सकती है: परन्त आजके युगमें अधिकांश साधक इनको कठिन समझकर इनकी उपेक्षा कर देते हैं और इनके बादके साधनोंकी ओर दौड़ते हैं। फल वही होता है, जो इन साधनोंकी सिद्धिके अभावमें होना चाहिये। कुछ लोग तो यों ही अपनेको इन साधनोंसे सम्पन्न मान छेते हैं। वस्तुतः इन सावनोंकी यथार्थ परीक्षा किसी दूसरेके द्वारा होनी भी कठिन है। साधक मनुष्योंको तो अपनी परीक्षा अपने-आप करनी चाहिये । यदि कोई साधक विवेकपूर्वक निष्पक्ष भावसे अपनी परीक्षा अपने आप करे तो अवस्य ही उसके स्वरूपका सचा और स्पष्ट चित्र उसकी आँखोंके सामने आ जायगा । सची चाह होनी चाहिये-अपने दोषोंको जानकर उनका नादा करनेकी, न कि उन्हें दलीलोंसे दकनेकी। मन्ष्यका बास्तविक म्बरूप कोई और नहीं दिखा सकता। आजकलके लोग प्रायः साधु-महात्माओं अथवा विद्वान परुषोंके पास जाकर उनसे अपने वास्तविक स्वरूपको दिखानेकी प्रार्थना किया करते हैं, परन्तु वे लोग यह नहीं समझते कि उनका सच्चा चित्र तो वे आप ही देख सकते हैं। गीताके अध्याय ६, स्लोक ५ में भगवानूने स्वयं कहा है कि अपने आत्माकी अधोगति न करके अपना उद्धार अपने-आप करना चाहिये। जीवातमा आप ही अपना मित्र और आप ही अपना शतु है। दूसरा कोई भी शतु या मित्र नहीं है।

यदि कोई यह पूछे कि मेरा सचा चित्र और कोई नहीं प्रकट कर सकता, इसका क्या कारण है, तो इसका कारण स्पष्ट है। अपने दोषों और गुणोंको इम जितना जानते हैं, उनको यदि इम किसीके सामने वाणीद्वारा प्रकट करने लगेगे तो कुछ हदतक ही प्रकट कर सकेंगे, वाणीकी अक्षमताके कारण सब दोषों और गुणोंका यथार्थ वर्णन करना सहज नहीं है। फिर अपने भाव और उद्देशका वर्णन करना तो और भी कठिन है, क्योंकि उद्देश अन्तरकी

सूक्म वस्तु है। अतः एक तो दूसरेके सामने वाणीके द्वारा अपने बहिरक एवं अन्तरक क्रिया-कलापों और भावींका ठीक-ठीक वर्णन नहीं हो पाता; दूसरे ऐसे संत-महात्माओंका मिलना भी कठिन है, जो त्रिकालदर्शी हों और अन्तरकी सारी सहम बातोंको जानते हों। इसलिये किसी मनुष्यका सन्धा स्वरूप कोई दूसरा नहीं बता सकता । जैसा कि ऊपर कहा गया है, मनुष्यके बाहर-भीतरका सभा चित्र प्रकट करनेवाला तो वह परमात्मा ही है, जो सबके अंदर आत्मरूपसे सदा स्थित है (अहमात्मा गुडानेश सर्वभूताशयस्थितः)। जो प्रकट-अप्रकट सब कियाओं और भावोंका साक्षी है तथा जिससे कुछ भी छिपाया नहीं जा सकता, वही परमात्मा हमारी सची तस्वीर हमारे सामने रख सकता है; परन्तु तब जब कि इमें अपनी उस तस्वीरकी चाह होगी। वह तस्वीर हमारे कर्म और भावानुसार भद्दी भी हो सकती है तथा सुन्दर भी; परन्तु होगी वह सर्वथा अक्नुत्रिम-असली । सच बात तो यह है कि मनुष्य अपनी भद्दी और भयद्भर तस्वीर देखना नहीं चाहता, देखनेकी हिम्मत नहीं करता, उससे डरता है। इसलिये वह उसे भरसक छिपाये रखना चाइता है, परन्तु कबतक छिपा सकता है ? एक-न-एक दिन तो उसका कुरूप, कालिमाओंसे युक्त और विकलाङ्क चित्र उसके सामने आयेगा ही । फिर जब अनिवार्य होकर वह चित्र सामने आयेगा तब उसमें सुधार होना अत्यन्त कठिन होगा । इसलिये मृत्युके पहले ही अपने उस चित्रको देखकर दोपोंका पता लगा लेना चाहिये। तभी उसे दोषोंसे विनिर्मक्त करके सुन्दर बनाया जा सकता है और अन्तमें 'ब्रह्मैव तेन गन्तव्यम् को चरितार्थ किया जा सकता है। असलमें भगवान्की प्राप्ति भगवदाशानुसार आचरण करनेवालेको ही हो सकती है। जैसा भाव और व्यवहार भगवानने बताया है, वैसा ही भाव और व्यवहार साधकका होना चाहिये: अन्यया उसकी साधनाकी सफलता और भगवत्प्राप्ति सम्भव नहीं है ।

अन्तमें एक कहानीका संक्षिप्त उल्लेख करके लेख समाप्त करना है। किसी स्थानपर चार भक्त आपसमें भगवश्चर्चा कर रहे थे। उनके सामने यह विषय उपस्थित हुआ कि कैसे आचरणवालोंको भगवान् मिलते हैं। इसपर एक भक्तने कहा—

रोड़ा हो रह बाटका, तज मनका अभिमान । ऐसा जो कोइ दास हो, ताहि मिलै मगवान ॥ दूसरे भक्तने कहा कि 'नहीं, यह मार्ग कुछ दोषयुक्त है। भगवत्प्राप्तिका सरल भार्ग में बताता हूँ'—

रोड़ा भया तो क्या भया, पंथीको दुख देय । हरिजन ऐसा चाहिय, ज्यों घरतीकी खेह ॥ तीसरे भक्तने कहा कि 'यह मार्ग भी ठीक नहीं। मैं बताता हूँ, सुनिये'—

> संह भया तो क्या भया, उड़ उड़ कागे अंग । हरिजन ऐसा चाहिये, ज्या पानी सरबंग ॥

चौथे भक्तने कहा कि 'यह मार्ग भी बिल्कुल ठीक नहीं है।' तब उपर्युक्त कथन करनेवाले तीनों भक्तोंने पूछा कि 'अच्छा, अब आप बताइये, किसको भगवान्की प्राप्ति हो सकती है।' इसपर चौथे भक्तने यह कहा— पानी भया तो क्या भया, जो सीरा ताता होय। हरिजन ऐसा चाहिय, हरि ही जैसा होय॥

इस कथनको सुनकर सब भक्तोंको सन्तोष हो गया । वास्तवमें इस जगत्का ऐसा कोई पदार्थ नहीं है, जो प्रभुकी उपमाके योग्य हो । प्रभुकी उपमाके योग्य तो स्वयं प्रभु ही हैं । अतएव सच्चे कल्याणेच्छु साधकोंको चाहिये कि वे भगवत्प्राप्तिके सब साधनोंका यथाक्रम अभ्यास करें । उत्परके वर्णित प्रारम्भिक साधन उपेक्षणीय नहीं हैं, बल्कि वे प्रधान हैं और प्रभुके व्यवहारके द्योतक हैं । उन्हींकी सिद्धिसे आगे चलकर उत्तरकालिक साधन भी सफल होंगे और फिर सबके फलस्वरूप भगवान्की प्राप्ति सुगम हो जायगी । ऐसा मेरा निश्चय है, आगे पाठकगण स्वयं इन बांतोंकी भीमांसा करें।

### इस युगका एक महासाधन

( लेखक--श्री त्रयेन्द्रराय भगवानलाल दृरकाल एम् ० ए०, विद्यावारिधि, धर्मविनीद )

आत्मकल्याणसिद्धिके लिये जगदीश्वर परमातमा और महात्माओंने अनेक साधन निर्माण किये हैं। इनमें अभी हमें ऐसे साधनका विचार करना है, जो वर्तमान समयमें काम दे, सबके लिये मुलम हो और सबको लाम पहुँचाये। कर्म-योग और ज्ञानयोग इस समयके लिये अनुकूल नहीं पड़ते और इनके अधिकारी भी बहुत कम हैं; क्योंकि अधिकांश मनुष्योंके मन राग और त्यागके मध्यवर्ती प्रदेशमें ही झूलते रहते हैं। ऐसे लोगोंके लिये भक्तिका मार्ग ही सरल और अनुकुल होता है।

शास्त्रोंने कलियुगमें भक्तिका ही प्राधान्य बताया है। वर्तमान युगके अधिकांश धर्माचार्यों और पंषप्रवर्तकोंने प्रधानतः भगवद्गक्तिका ही उपदेश किया है। भगवान् श्रीमत् शक्त्रुराचार्यके भक्तिरस्परिष्ठुत ललित मधुर स्तोत्र प्रसिद्ध ही हैं। चीन, जापान और बर्मा आदि देशोंमें भगवान् बुद्धदेव-की मूर्तियोंका भक्तिभावसे पूजन-अर्चन ही सर्वत्र होता है। श्रीमद् रामानुज, श्रीमद् बल्लभ आदि आचार्य भक्तिस्प्रदायके ही आचार्य कहे जाते हैं। ब्रह्मसभाजके प्रचारक केशवचन्द्र सेनके भगवद्गक्तिविषयक व्याख्यान ही उनके श्रीताओंको सबसे अधिक मुग्ध किया करते थे। श्रीरामकृष्ण परमहंस भगवतीके परम उपासक भक्त थे ही। इजरत ईसा और इजरत महम्मदके उपदेशोंमें भगवान्की वन्दनाके लिये

ही सबसे अधिक आग्रह है। अपने देशके मुविख्यात महात्मा गाँधीका सबसे बड़ा भरोसा भगवान्की भक्ति और प्रार्थना ही तो है।

इस प्रकार भक्ति कल्याणका महामार्ग है। इस महामार्ग-से चलनेवाला साधक निःश्रेयसके महाशिखरतक पहँच सकता है और मार्गमें उसे अभ्युदय और सब प्रकारके प्रेयस भी प्राप्त हो सकते हैं, क्योंकि प्रेयसके सरिता-सरीवर और अभ्युदयके फल-फूलोंसे सुशोभित सुवासित रम्य बनोपवन इस मार्गमें मिलते ही हैं। साधककी जैसी इच्छा होती है, वैसा उसे लाभ होता है । प्रेयसुकी इच्छा निन्दा या तिरस्करणीय नहीं होती: क्योंकि अविद्या-काम-कर्मसे जत्यन जीवोंमें सौमेंसे निन्यानवे जीव दैवी माया और वासनाओंसे ही बद्ध रहते हैं। इसलिये भगवान श्रीक्रणाने सकाम भक्ति करनेवालोंको 'उदार' कहकर सम्मानित ही किया है। हाँ, राग-द्वेप वा किसी बाह्य विषयका अभिनिवेश इस प्रार्गमें जितना ही कम हो। उतनी ही शीघ साध्यकी सिद्धि होती है। भक्तिसे मुक्ति-जैसी सर्वोत्तम सिद्धि भी जब मिल जाती है, तब किसी शुभ कामनाका सिद्ध होना कौन-सी बड़ी बात है ? इसके प्राचीन और वर्तमान उदाहरण भी असंख्य हैं, जिनकी पुनरुक्ति यहाँ करनेकी आवश्यकता नहीं।

हाँ, सकाम भक्तिके परे जो प्रेम है, उसका होना बहुत

ही दुर्लभ है; अनेक जन्मोंके पुण्योंका उदय होनेसे ही उसकी प्राप्ति हो सकती है। भगवान वेदव्यासने इस उत्कट भक्ति-भाव या प्रेमका दृदयमें प्रादर्भाव करानेके लिये एक महा-साधन अवश्य बताया है। वह साधन है श्रीमद्भागवतका सप्ताह-यह । इस यहकी महिमा भारतवर्षमें सर्वत्र विदित है और इसका प्रचार भी बहुत कुछ है । असंख्य नर-नारी आजतक इस यश्रमे कृतकृत्य हुए हैं। परन्तु आजकलके नवयुवकोंको इसकी महिमाका कुछ भी पता न हो, यह बड़ी शोचनीय बात है। उन्हें यह जानमा चाहिये कि सर्वोत्कृष्ट रस-साहित्यसे परिपूर्ण इस भक्ति-सदाचार-रसामृत ग्रन्थमें जीवन-परिवर्तन-की विरुक्षण दिव्य शक्ति है। सप्ताह-यज्ञमें इसका जिस रूपमें विनियोग है। वह मानसशास्त्र और समाजशास्त्रकी खुबियोंसे भरा हुआ है। केवल भागवतका पाठ कर लेनेसे ही यज्ञ सम्पन्न नहीं होता । इसमें तो एक साथ ही भगवत्प्रेरित किसी दिव्य जीवन-सन्देशकी प्राप्तिः अपने सब स्नेही-सम्बन्धियों-का भगवद्धिश्वानमं एक दिव्य सम्मेलन, एक सप्ताइका श्रद्धा-यक्त ब्रह्मचर्यपालन और तपश्चरण, आत्मस्वरूपकी पहचान-के लिये आवश्यक सार्वदेशिक शानका विहंगदर्शन, आर्यजाति-के दिव्य अमोध आदशों, भावों और सिद्धान्तींका आवर्तन---ये उत्तमोत्तम, अत्यन्त उपादेय कार्य सिद्ध होते हैं । सप्ताहमे भागवतका जो वक्ता हो, वह अवस्य ही भागवतिष्ठ होना चाहिये ।

यह सही है कि एक सप्ताहमें जल्दी-जल्दी सम्पूर्ण भागवत पढ़ जाने या सुन लेनेसे भागवत जानका पूर्ण आकलन और भागवत-रसका पूर्ण आस्वादन सामान्य मनुष्य नहीं कर सकते। पर इस सप्ताहकी योजना इसके लिये है ही नहीं। यह यज्ञ तो भगवान्की मनोहारिणी वाज्ययी मूर्तिकी झाँकी करने और जीवनके धन्य क्षणको पानेके लिये किया जाता है। फरहाद शीरींको या रोमिओ जूलिएटको किसी जल्सेमें एक बार एक निगाह देख भर लेता है। वह उसकी महिमासे अभी अनिभन्न है; पर दर्शनमात्रसे वह उसकी महिमासे अभी अनिभन्न है; पर दर्शनमात्रसे वह उसकी महिमासे अभी अनिभन्न है; पर दर्शनमात्रसे वह उसकी प्रेमी बन जाता है, अपना जीवन उसीकी अर्चनामें लगा देता और अन्तमें उसे उसीपर उत्तर्ग भी कर देता है। उसी प्रकार इस सप्ताहयक्रमें जीवात्मा अपने परम प्रेमास्पदकी वह झाँकी कर लेता है, जिसके करनेपर उससे अधिक प्यारी चीज संसारमें उसके लिये कोई नहीं रह जाती और जगत्से उसका नाता जो

कुछ रह जाता है, वह उसी प्रियतमके लिये और उसीके सम्बन्धमें ही रहता है।

सप्ताह-यशमें भगवान्की वाक्यथी मूर्तिका दर्शन होनेके साथ ही धर्मका भी दर्शन होता है, जो प्रभुक्त हृदय है और उस हृदयमें सदा रहनेवाली भक्तिमयी श्रीराधिकाजी दर्शन देती हैं। इस केन्द्रकी परिक्रमा करते हुए जगत्के हितहास और सृष्टिनिरूपण मिलते हैं और विराट्रूपमें भगवान्के दर्शन होते हैं। एक ही परम लक्ष्यको लक्षित करानेवाली इसकी अत्यन्त यलशाली भाषाशैली श्रोताओंको उस सुत्रमें बाँघ लेती है, जिससे वे कभी सत्यसे नहीं बिछ्डते।

ऐसा यह विलक्षण प्रत्य है । पुराणप्रत्य होनेसे सूद्रादिकोंके लिये भी अवणीय है और अवण करनेवाले मात्रका अत्यन्त उपकार करनेवाला है । यह कल्पनाका खणिक मनोराज्य नहीं, सत्यका सनातन साहित्य है । मनुष्य-जातिका परमहित उसमें निहित है । जगत्के आध्यात्मिक, आधिदैविक और आधिभौतिक रहस्य, धर्मका गूढ़तम तत्त्व, कर्मकी गहन गति, कालात्माकी अकल कला—इन सबका मर्मोद्धाटन इस महान् प्रन्थमें महामुनि भगवान् वेदव्यासकी क्रान्तदर्शिनी बुद्धिके द्वारा हुआ है।

श्रीमद्भागवतके निकट परिचयसे यह बात दृष्टिगत हुई है कि इसका जो एकादश स्कन्ध है, वह वेदमाता गायत्रीका ही महाभाष्य है । इसके ३१ अध्याय हैं । इनमें पहला और अन्तके दो अध्याय उपक्रम और उपसंहारके अध्याय हैं । इन्हें छोड़कर बाकी जो २८ अध्याय हैं उनमें प्रणव, तीन व्याद्वृति और चौबीस अक्षर गायत्रीके मिलकर २८ अक्षरोंका तत्त्व निहित है । इन २८ अध्यायोंमें प्रथम चार अध्याय योगेश्वरोंके उपदेश हैं; अनन्तर २४ अध्यायोंमें महायोगेश्वर भगवान् श्रीकृष्णका उपदेश है, जो छठे अध्यायमें 'अध' शब्दसे आरम्भ होता है । यही गायत्रीका महाभाष्य कहा जा सकता है ।

जब साधनका विचार करना है, तब पहले साध्यका विचार होना ही चाहिये । साचिक विचारवाले पुरुषोंके लिये साध्यका प्रश्न कोई कठिन प्रश्न नहीं है । सामान्यतः सभी मनुष्य सुख, समृद्धि, उन्नति या अम्युदय और नि:अयस ही तो चाहते हैं और ये सब भगवत्कृपासे अति शीष्र और अनायास प्राप्त होते हैं । इसल्यि सामान्य और

विशेष—सबके लिये भगवत्कृषा ही एकमात्र वाञ्छनीय वस्तु है अर्थात् भगवत्कृषा ही सबकी साध्य होनी चाहिये। भगवत्कृषारूपिणी यह कामधेनु सदा भगवान्के समीप ही रहती है। इसे प्रांत करनेमें भागवतका सप्ताहयक्य अत्यन्त अमोघ साधन है । इसीलिये इसे कलियुगका महासाधन कहा गया है । उसकी इस अगाघ महिमाके कारणसे ही महाभुनिने स्पष्ट ही निर्देश किया है कि— साधनानि तिश्स्कृत्य कही धर्मोऽयमीरितः ।

### विचार-साधन

( हेखक --श्रीमस्वामी शहरतीर्थं जो महाराज )

विशोक कानन्द्रमयो विपश्चित् स्वयं कुतश्चिष्व विभेति कश्चित् । नान्योऽस्ति पन्था भवबन्धमुक्तग्रे विना स्वतत्त्वावगमं सुसूक्ष्मम्॥१॥ (भगवान् भाष्यकार श्रीशङ्कर)

शोकरहित आनन्दमय विद्वान् स्वयं किषीसे भी भयभीत नहीं होता । अतिस्थम आत्मतत्त्वज्ञानके विना भववन्धनसे मुक्ति प्राप्त करनेका और कोई उपाय नहीं है॥१॥

नित्यं विशुं सर्वगतं सुसूक्ष्मं भन्तर्बहिःश्रून्यममन्यमारमनः । विज्ञाय सम्यङ् निजतस्वमेतत् पुमान् विपाप्मा विरजो विमृत्युः॥ २ ॥

नित्य, विभु, सर्वगत, अतिस्क्ष्म, भीतर और बाहरसे शून्य एवं भेदरिहत आत्माके स्वरूपको सम्यक् रूपसे जानकर मनुष्य पापसे रहित, तापसे रहित और मृत्युञ्जय हो सकता है ॥२॥

ब्रह्माभिश्वत्विज्ञानं भवमोक्षस्य कारणम् । येनाद्वितीयमानन्दं ब्रह्म सम्पद्यते दुर्घः ॥ ३ ॥ ब्रह्मके साथ आत्माका अभेदज्ञान संसारते मुक्त होनेका हेतु है । ब्रह्म और आत्माके ऐस्यज्ञानके द्वारा पण्डितलोग अद्वितीय आनन्दस्वरूप ब्रह्मको प्राप्त होते हैं ॥ ३॥

ब्रह्मभूतस्तु संस्रत्ये विद्वान्नावर्तते पुनः। विज्ञावन्यमतः सम्यग् ब्रह्माभिन्नत्वमास्मनः॥ ४॥

जो ब्रह्मको जानकर ब्रह्मस्वरूप हो गये हैं, उनका पुनः संसारमें आयागमन नहीं होता । अतएव सम्यक् रूपसे आत्मा और ब्रह्मका अमेदशान प्राप्त करना चाहिये ॥४॥

विषयं सकलं विश्वं नानारूपं प्रतीतमञ्चानात् । वस्तवं महोकं प्रत्यक्षाक्षेषभावनादोषस् ॥ ५॥ सार्व्यं अर्थः यह समस्त जगत् जो अज्ञानके कारण नानारूपमें प्रतीत हो रहा है, सब सजातीय, विजातीय और स्वगतभेदसे रहित अदितीय ब्रह्मके अतिरिक्त और कुछ नहीं है; क्योंकि ब्रह्म-तत्त्वमें भेदमावनाके दोष प्रत्यक्ष हो रहे हैं ॥५॥

मृत्कार्यभूतोऽपि मृदो न भिक्षः कुम्भोऽस्ति सर्वत्र तु मृस्करूपम् । न कुम्भरूपात् पृथगस्ति कुम्भः कुतो मृषा कल्पितनाममात्रः॥ ६॥

मृत्तिकासे उत्पन्न वस्तु मृत्तिकासे भिन्न नहीं होती, घट सर्वत्र ही मृत्तिकास्वरूप होता है। घटरूपसे घट पृथक् नहीं होता, क्योंकि 'घट' नाम और आकार मिथ्या अर्थात् मृत्तिकामें कल्पितमात्र होता है ॥६॥

केनापि मृद्धिसतया स्वरूपं घटस्य सन्दर्शयितुं न शक्यते । अतो घटः कल्पित एव मोहा-न्मृदेव सस्यं परमार्थभूतम् ॥ ७ ॥

कोई भी मृत्तिकारे भिन्न घटके खरूपको नहीं दिखला सकता। अतः अज्ञानवद्य मृत्तिकामें घट कल्पित ही है, एकमात्र मृत्तिका ही सत्य और परमार्थरूप है ॥७॥

सद्ग्रह्म कार्य सक्छं सदेव तन्माश्रमेतक ततोऽज्यद्स्ति। अस्तीति यो वक्ति न तस्य मोद्दो विनिर्गतो निवित्तवधाजस्यः॥ ८॥

बहा सत्स्वरूप है, समस्त कार्य सत्स्वरूप है, ब्रह्मस्वरूप है; क्योंकि ब्रह्मसे भिन्न कोई वस्तु नहीं है। जो पुरुष कहता है कि ब्रह्मातिरिक्त कोई वस्तु है, उसकी वात सोये हुए पुरुषके प्रलापके समान मिथ्या है; क्योंकि उसका मोह नष्ट नहीं हुआ है ॥८॥ में देह नहीं हूँ; क्योंकि देह दृश्यमान होता है, में द्रष्टा हूँ । मैं इन्द्रिय भी नहीं हूँ, क्योंकि इन्द्रियाँ मौतिक पदार्थ हैं और में अमौतिक हूँ । मैं प्राण नहीं हूँ, क्योंकि प्राण अनेक हैं और में एक हूँ । में मन नहीं हूँ; क्योंकि मन चञ्चल है, मैं स्थिर हूँ, एकस्प हूँ । मैं बुद्धि नहीं हूँ; क्योंकि बुद्धि किसरी है, मैं निर्विकार हूँ, एकरस हूँ । मैं तम नहीं; क्योंकि वह जड है, मैं चेतन हूँ, प्रकाशस्वरूप हूँ । मैं देह, इन्द्रिय आदिकी समष्टि भी नहीं हूँ, क्योंकि वे सब घटादिके समान नाशवान हैं—मैं अविनाशी हूँ, नित्यसाक्षी हूँ । मैं देह, इन्द्रिय, प्राण, मन, बुद्धि, अज्ञान आदिको प्रकाशित कर, इन देहादिमें आत्माका अभिमान करनेवाले अह्झारको प्रकाशित करता हूँ ।

यह सारा जगत् मैं नहीं हूँ, बुद्धिका विषयसमूह भी मैं नहीं हूँ; क्योंिक सुषुप्ति आदि अवस्थामें भी साक्षीरूपमें मेरी सत्ता प्रतीत होती है। मैं सुषुप्ति-अवस्थामें जिस प्रकार निर्विकार रहता हूँ, उसी प्रकार अन्य दो अवस्थाओं अर्थात् जाग्रत् और स्वप्नावस्थामें भी मैं निर्विकार रहता हूँ। स्वप्न और जाग्रदवस्थाके विषयादिके स्पर्शेसे में विकृत नहीं होता। जिस प्रकार उपाधिगत नील, रक्त प्रभृति वर्णोंके द्वारा स्फटिक लिस नहीं होता, उसी प्रकार काम, कोघ आदि श्रारीरज दोषोंके द्वारा आत्मा लिस नहीं होता।

जो पुरुष देहत्रथको नित्य समझकर उसमें आत्माभिमान करता है, तथा जबतक उसमें इस प्रकारका भ्रम रहता है, तबतक वह मोहान्ध पुरुष नाना योनियोंमें जन्म ग्रहण करता रहता है। निद्रावस्थामें जो देह प्रतीत होता है, उसमें जो सख-द:खादिके अनुभव होते हैं, वे सब जिस प्रकार जायत् शरीरको स्पर्श नहीं कर सकते, उसी प्रकार जाग्रत शरीरमें जो समस्त दुःख-सुखादिका ज्ञान होता है, वह आत्माको स्पर्ध नहीं कर सकता । निद्रावस्थामे स्वप्नमें जिस देहकी प्रतीति होती है, वह जाप्रत् शरीरके समान सत्य-सा प्रतीत होता रहता है। परन्त स्वम-कल्पित शरीरके नष्ट होनेपर जाप्रत्-अवस्थाका शरीर नष्ट नहीं होता । इसी प्रकार जाप्रत्-अवस्थामें जाग्रत् शरीर आत्मवत् प्रतीत होता है, अर्थात् उस समय जाप्रत् शरीरमें ही आत्माभिमान होता है; जब यह जाप्रत् शरीर विनष्ट हो जाता है, तब आत्मा कभी नष्ट नहीं होता । स्वप्रकाल्पत शरीरके नष्ट होनेपर जिस प्रकार जाप्रत-अवस्थाका शरीर अवशिष्ट रहता है उसी प्रकार प्रबद्ध

व्यक्तिके जाम्रत्-अवस्थाके शरीरके नष्ट होनेपर आत्मा अवशिष्ट रहता है।

जिस प्रकार जिस व्यक्तिको रज्जुमें सर्प-भ्रम नहीं है, वह व्यक्ति रज्जु देखकर भयभीत नहीं होता, उसी प्रकार जो व्यक्ति ज्ञानी अर्थात् भ्रमरहित है, वह संसार तथा तज्जनित तापत्रयसे मुक्त हो जाता है। जो व्यक्ति अश है और काम्य कर्मोंमें निरत रहता है, वह निरन्तर संसार-चक्रमें भ्रमण किया करता है।

स्थूलशरीर मांसमय तथा सूक्ष्मशरीर वासना अर्थात् संस्कारमय होता है। पञ्च शानेन्द्रियाँ, पञ्च कर्मेन्द्रियाँ, पञ्च प्राण, बुद्धि और मन-इन सतरह तत्त्वींकी समष्टिका नाम है 'सुरुमशरीर' । अज्ञानको 'कारणशरीर' कहते हैं। साक्षीरूप बोध ही इस त्रिविध शरीरका प्रकाशक है। बुद्धिमें प्रतिबिम्बित बोधका आभास ही पुण्य और पापका कर्ता है। वहीं कर्मके वश होकर सदा इहलोक और परलोकमें गमना-गमन करता रहता है। प्रयक्षपूर्वक इस बोधाभाससे ग्रद्धबोधको पृथक करना चाहिये । जामत् और स्वप्न-अवस्थामें ही बोधाभास दृष्ट होता है। परन्तु सुषुप्तिकालमें जब बोधाभास लयको प्राप्त होता है, तब शुद्धबोध ही अज्ञानको प्रकाशित करता है। जाप्रत्-अवस्थामें भी बुद्धिका स्थिरभाव शुद्ध बोधके द्वारा प्रकाशित होता है, तथा चिदाभासयक जो बुद्धिके समस्त व्यापार हैं वे भी साक्षीचैतन्यके द्वारा प्रकाशित होते हैं। जिस प्रकार अग्निसे प्रतप्त जल तापयुक्त होकर शरीरको तापपद जान पड़ता है, उसी प्रकार आभाससंयुक्त बद्धि साक्षीचैतन्यके द्वारा प्रकाशित होकर अन्य यस्तकी प्रकाशक वनती है। रूप-रसादि पञ्च विषयों में गुण-दोपरूप जो विकल्प हैं। वे बुद्धिस्थ क्रियास्वरूप हैं। चैतन्य रूपादि विषयोंके साथ इन सब कियाओंको प्रकाशित करता है । प्रत्येक क्षण बुद्धिके विकल्प ( व्यापार ) समृह विभिन्न रूप धारण करते हैं। परन्तु चैतन्य विभिन्न रूप नहीं होता । जिस प्रकार मोतीकी मालामें मोतियोंके परस्पर विभिन्न होनेपर भी सूत्र अन्यरूप नहीं होता, परन्तु सब मोतियों में पिरोया रहता है, उसी प्रकार बुद्धिके व्यापारोंके परसर भिन्न होनेपर भी चैतन्य सर्वत्र एक रूपमें अनुगत रहता है। जिस प्रकार मोतियोंके द्वारा ढका होनेपर भी स्त दो मोतियोंके बीचमें दिखलायी पहता है, उसी प्रकार चैतन्य बुद्धि-कृत्तिरूप विकल्पोंके द्वारा आवृत होनेपर भी दो विकल्पोंके बीचमें स्पष्ट प्रतीत होता है। पहले विकल्पके

नष्ट होनेपर जबतक दूसरा विकल्प उत्पन्न नहीं होता, तबतक निर्विकल्पक चैतन्य स्पष्टरूपसे प्रकाशित रहता है। जो लोग ब्रह्मकी अनुभूति प्राप्त करना चाहते हैं, उनको इसी प्रकार एक, दो या तीन क्षणोंमें विकल्प अर्थात् व्यापारके निरोधका कमशः यक्षपूर्वक अभ्यास करना चाहिये। जो अहं सविकल्प चैतन्य है, वही अहं एकमात्र निर्विकल्प ब्रह्म है। विकल्प स्वतः-सिद्ध, स्वाभाविक अर्थात् अविद्याकल्पित हैं। प्रयक्षपूर्वक इन सब विकल्पांका निरोध करना चाहिये। जब शरीरमें आत्मबुद्धिके समान ब्रह्ममें आत्मबुद्धि हद्दरूपसे हो जाती है, तभी कृतकृत्यता प्राप्त होती है; पिर शरीरकी मृत्यु होनेपर भी पुरुष मुक्त हो जाता है, इसमें कोई भी संशय नहीं।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

मायाकी दो शक्तियाँ हैं—एक विक्षेपशक्ति और दसरी आवरणशक्ति । विक्षेपशक्ति लिङ्गशरीरसे लेकर ब्रह्माण्ड-पर्यन्त जगत्की सृष्टि करती है। सृष्टि किसे कहते हैं ? समुद्रमें जिस प्रकार फेन, बुदबुद, तरङ्ग आदिका आविर्भाव होता है, उसी प्रकार सचिदानन्दरूप परब्रह्ममें नामों और रूपोंका जो विकास होता है उसीका नाम सृष्टि है। आवरणशक्ति शरीरके भीतर द्रष्टा आत्मा और दृश्य अन्तःकरणके भेदको। तथा बाहर ब्रह्म और सृष्टिके भेदको आवृत करती है। यही आवरणशक्ति संसारका कारण है। स्थूलशरीरके साथ संयुक्त लिङ्गशरीर साक्षीके सम्मुख विराजमान रहता है । वह चैतन्यकी छायाके द्वारा सम्बन्ध होनेपर व्यावहारिक जीवके नामसे पुकारा जाता है। जीवका जीवत्व अध्यासके कारण साक्षीको जीवरूप प्रतीत होता है। आवरणशक्तिके नष्ट होनेपर अर्थात साक्षी और जीवका भेद प्रकट हो जानेपर जीवत्य नष्ट हो जाता है। आवरणशक्ति सुष्टपदार्थ और ब्रह्मके भेदको दककर स्थित है, इसीसे ब्रह्म कार्यजगतुके रूपमें प्रकट होता है। मायाकी आवरणशक्तिका नाश होने-पर ब्रह्म और सुष्ट पदार्थोंका भेद प्रकट हो जाता है। सृष्टिकालमें ब्रह्म और सृष्ट पदार्थोंका विकार होता है; परन्तु वस्तुतः ब्रह्मका कभी विकार नहीं होता, आवरणशक्तिके कारण ब्रह्म विकारयुक्त जान पहता है।

प्रत्येक पदार्थमें पाँच अंश दिखलायी पड़ते हैं सत्ता, प्रकाश, आनन्द, रूप और नाम । इनमें पूर्वोक्त तीन ब्रह्मके स्वरूप हैं, नाम और रूप जगत्के स्वरूप हैं। आकाश, बायु, तेज, जल और पृथिबीमें तथा देवता, पशु-पक्षी आदि तिर्यक् जाति और मनुष्य आदिमें सत्, चित्, आनन्द अभिन्नभावसे विद्यमान हैं; केवल नाम और रूपका भेद होता है। मोक्षकी इच्छा करनेवाले मन्ष्यका कर्तव्य सिबदानन्द-वस्तुमें एकाम होकर नाम और रूपकी उपेक्षा करके सर्वदा हृदयमें अथवा बाहर समाधिका अन्यास करना है । समाधि दो प्रकारकी होती है-सिवकल्प और निर्विकल्प । फिर, सविकल्प समाधि भी दो प्रकारकी होती है—हत्र्यानुविद्ध अर्थात् हत्र्यसे सम्बद्ध और शब्दानुविद्ध अर्थात् राब्दसे सम्बद्ध । काम आदि सब दृश्य चित्तके धर्म हैं, इनकी उपेक्षा करके इनके साक्षीस्वरूप चेतनका ध्यान करना चाहिये । इसे हृदयस्य दृश्यानुविद्ध सविकल्प समाधि कहते हैं। 'मैं असंग हूँ, सचिदानन्द हूँ, स्वयंप्रकाश--द्वैतरहित हूँ' इस प्रकार निरन्तर एकतान चिन्तनप्रवाहमें हूबे रहनेका नाम है हृदयस्य शब्दानुविद्ध सविकल्प समाधि । अपने अनुभवरूप रसके आवेशके द्वारा कामादि दृश्य पदार्थ और शब्दसमृहकी उपेक्षा करके निर्वात स्थानमें स्थित दीपशिखाके समान जो समाधि होती है, उसे निविकल्प रुपाधि कहते हैं। हृदयके समान बहिर्देशमें या किसी भी वस्त्रमें दृश्यान्विद्ध समाधिका अभ्यास किया जा सकता है, उसमें नाम और रूपको पृथक करके सिचदानन्दस्वरूप ब्रह्मका ध्यान करना पड़ता है। 'अखण्ड, एकरस, सिचदानन्द-स्यरूप ही ब्रह्मवस्त हैं इस प्रकार अविन्छिन्नरूपसे चिन्तन करनेको शब्दानुविद्ध सविकल्प समाधि कहते हैं। रसा-स्वादनके परिपाकके द्वारा पूर्ववत् जो स्तब्बता आ जाती है, उसको निर्विकल्प समाधि कहते हैं। योगीको इस तरह छः प्रकारकी समाधिके द्वारा सदा काल व्यतीत करना चाहिये: शरीरमें आत्माभिमानके दूर होनेपर तथा परमात्मज्ञान होनेपर जहाँ-जहाँ मन दौड़ता है, वहीं-वहीं समाधि लगती जाती है। अति कहती है--

> भिचते हृद्यग्रन्थिदिछचन्ते सर्वसंशयाः । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दप्टे परावरे ॥

परावर ब्रह्मका दर्शन होनेपर हृदयकी कामादि प्रन्थियाँ टूट जाती हैं, समस्त संशय छिन्न हो जाते हैं, तथा सिद्धत कर्मोंका क्षय हो जाता है।

जीव तीन प्रकारके हैं—बुद्धि आदिके द्वारा अविन्छन, विदामास और स्वप्नकत्पित ! इनमें अविन्छन जीव पारमार्थिक है । अवन्छेद कत्पित है, परन्तु अवन्छेद यथार्थ है । अवन्छेद ब्रह्ममें जीवत्व आरोपित है, ब्रह्मत्व ही स्वामिक है । 'तत्त्वमिंक' आदि महावास्य पूर्ण ब्रह्मके साथ

अविच्छन जीवकी एकता प्रकट करते हैं, अन्य दो जीवोंके सम्बन्धमें कुछ नहीं कहते।

विक्षेपशक्ति और आवरणशक्तिसे युक्त माया ब्रह्ममें अवस्थान करती है। वह माया ब्रह्मकी अखण्डताको आवत करके उसमें जगत और जीवकी कल्पना करती है। बुद्धिस्थ चिटाभासको जीव कहते हैं। वही भोका और कर्मकारक है। यह सब भतभौतिक जगत जीवका भोग्यस्वरूप है। अनादि-कालसे लेकर मोक्षके पूर्वपर्यन्त जीव और जगत् व्यवहार-कालमें वर्तमान रहते हैं, अतएव दोनों ही व्यावहारिक हैं। चिटाभासमें स्थित विक्षेप और आवरणशक्तिरूपा निटा मायाके द्वारा सृष्ट जीव और जगत्को आवृत करके नृतन जीव और जगतकी कल्पना करती है। जबतक प्रतीति है। तभीतक अवस्थिति रहती है; इसी कारण इस जीव और जगतको प्रातिभासिक कहते हैं। क्योंकि स्वप्रसे जागे हप व्यक्तिके लिये फिर स्वप्नमें इस जीव और जगतकी अवस्थिति नहीं रहती। प्रातिभासिक जीव प्रातिभासिक जगत्को वास्तविक समझता है, परन्तु व्यावहारिक जीव प्रातिभाष्टिक जगत्को भिच्या जानता है। व्यावहारिक जीव व्यावहारिक जगतको मत्य समझता है। परन्त पारमार्थिक जीव व्यावहारिक जगतको मिथ्या जानता है। पारमार्थिक जीव अद्वितीय ब्रह्मको (जीव और ब्रह्मके पेक्यको ) पारमार्थिक जानता है, अन्य किसी वस्तको पारमार्थिक नहीं समझता, बल्कि मिथ्या जानता है।

जलके धर्म माधुर्य, द्रवत्व और शैत्य जिस प्रकार तरक्कमें व्याप्त होकर तरक्कस्थित फेनमें व्याप्त होते हैं, उसी प्रकार साक्षीस्थित सम्बद्धानन्द व्यावहारिक जीवसे सम्बद्ध होकर व्यावहारिक जीवसे व्याप्त हो जाते हैं। फेनके नष्ट होनेपर उसके धर्म द्रवत्व प्रभृति तरक्कमें अवस्थित होते हैं और तरक्कके विलय होनेपर पूर्वके अनुसार जैसे जल्में अवस्थान करते हैं, उसी प्रकार प्रातिभाषिक जीवके लय होनेपर सन्-चिन्-आनन्द साक्षीमें अवस्थान करते हैं।

जब अज्ञानके कारण अधिष्ठान, चिदाभास और बुद्धि—ये तीनों एक रूपमें प्रतीत होते हैं, तब उसे जीव नामसे पुकारा जाता है। केवल अधिष्ठान चैतन्य (कृटस्थ) जीव नहीं, क्योंकि अधिष्ठान चैतन्य निर्विकार है। चिदाभास ( बुद्धिमें चित्मतिबिम्य) भी जीव

नहीं, क्योंकि वह मिथ्या है । और केवल बुद्धि--भी जीव नहीं, क्योंकि बुद्धि जड है। अतएव चिदाभास, कटस्य और बुद्धि-इन तीनोंका संयोग ही जीव कहलाता है। मायाः चिदाभास और विशुद्ध आत्मा-इन तीनोंके संयोगको महेश्वर कहते हैं। माया और चिदाभासके मिष्या होनेके कारण इनमें से कोई ईश्वर नहीं। आत्माको पूर्ण, विद्युद्ध और निर्विकार होनेके कारण महेश्वर कहा जाता है। मायाके जडत्वके कारण भी मायाको ईश्वर नहीं कहा जाता । अतएव माया और चिदाभास 'तत' पदके प्रतिपाद्य ईश्वर नहीं हैं। अज्ञानके कारण जीव और ईश्वर प्रकाशित होते हैं। जिस प्रकार महाकाशमें धटाकाश और गृहाकाश कल्पित होते हैं, उसी प्रकार चिदाभासरूप अहंमें जीव और ईश्वर कल्पित होते हैं। माया और मायाके कार्यके लय होनेपर ईश्वरत्व और जीवत्व नहीं रहता, क्योंकि चैतन्यरूप आकाशके उपाधिविद्यीन होनेके बाद अहं शद चैतन्यरूपमें अवस्थान करता है ।

चितवरूप आत्मा उपाधिघारणके कारण जीवरूपमें प्रकट होता है, परन्त उपाधिक नाश होनेपर शिवस्वरूप परमात्माका ईश्वरत्व और जीवत्व कुछ भी नहीं रहता । शिव ही सदा जीव और जीव ही सदा शिव हैं। जिनको इन दोनोंकी एकता प्राप्त हो गयी है वे ही आत्मश हैं, और कोई आत्मश नहीं । जिस प्रकार जल दूधमें मिलकर दूधके समान दिखलायी देता है, उसी प्रकार यह अनात्मस्वरूप जगत आत्माके सहयोगसे आत्माके समान प्रतीत होता है। जीव स्थूलदेहादिसे आत्माको पृथक् करके मुक्त होता है। यदि स्थाणुम चोरका आरोप होता है अर्थात उसमें चीर होनेकी भ्रान्ति होती है तो इससे उस स्थाणका कोई विकार नहीं होता, इसी प्रकार निर्विकार आत्मामें विश्वका आरोप होनेपर भी आत्मामें कोई विकार नहीं होता । जहाँ स्थाणुमें चोरका अध्यास होता है, वहाँ स्थाणका ज्ञान होनेपर चोरकी उपलब्धि नहीं होती। चोरकी उपलब्धि न होनेपर भय भी नहीं रहता । इसी प्रकार आत्मज्ञान होनेपर संसार नहीं रहता और संसारके न रहने-पर नाना प्रकारकी वस्तुएँ नहीं दिखलायी देतीं । अविद्या-कल्पित समस्त अनर्थ निवृत्त हो जाते हैं और अविद्याकी निवृत्ति होनेपर पुरुष परमानन्दस्वरूपको प्राप्त होता है।

अविद्या या अज्ञानके कारण जीव अपनेको ब्रह्मरूप नहीं मानताः ब्रह्मात्मैक्यज्ञानके द्वारा वह अज्ञान नष्ट हो जाता है। इस अज्ञानके द्वारा ही जीव, ईश्वर और जगत्का आविर्माव होता है। अधिष्ठान ब्रह्म ज्ञान होनेपर यह अज्ञान नष्ट हो जाता है—जीव, जगत् और ईश्वरभाव विद्यप्त हो जाते हैं, और तब यह कहा जाता है कि जीवका मोश्व हो गया। अन्यया जीम स्वरूपतः ( इस बद्ध-अवस्थामें भी ) मुक्त है। जीवके सुख, दु:ख, भय, शोक और मोह आदि सभी इसी अज्ञानके फल हैं। जवतक जीवका अज्ञान रहता है, तबतक व्यवहार हे, तबतक कर्म और उपासना हैं—तबतक पूजा-पाठ, प्रार्थना-स्तृति, होम, याग-यज्ञ—सभी अधिकारानुसार करने पड़ते हैं। देवता, ऋषि, गुरु सबकी आराधना करनी पड़ती है। और जवतक अज्ञान रहता है, तबतक दु:खिमिश्रित सुखकी ही जीव कामना करता है। वैकुण्ठ, शिवलोक, ब्रह्मलेक आदि कामनाकी चरम सीमा हैं। यह क्रमसुक्तिका मार्ग है। क्रमसुक्ति भी अन्तमें अहैतज्ञानद्वारा निर्वाण प्राप्त होता है। परन्तु अहैतब्रह्मात्मैक्यज्ञान सद्योमुक्तिका मार्ग है। परन्तु अहैतब्रह्मात्मैक्यज्ञान सद्योमुक्तिका मार्ग है।

श्रुरवाचार्बप्रसादेन इतो बोधो यदा भवेत्। निरस्तारोषसंसारनिदानः पुरुषस्तदा॥ (वानयवृत्ति ५०)

जब श्रुति और आचार्यके अनुप्रइधे दृढ़ ज्ञान उत्पन्न होता है, तब पुरुषकी संधारकी कारणरूप समस्त अविद्या दूर हो जाती है।

> विज्ञोर्णकार्यकरणो भृतसूक्ष्मैरनावृतः । विमुक्तकर्मनिगढः सद्य एव विमुच्यते ॥ ( वावयवृत्ति ५१ )

जब कार्यरूप शरीर और करणरूप इन्द्रियाँ विशीर्ण हो जाती हैं, सूक्ष्म भूतोंके आवरण दूर हो जाते हैं, कर्मरूपी बन्धन नष्ट हो जाते हैं, तब मनुष्य शीघ ही मुक्तिको प्राप्त हो जाता है। अहं साक्षीति यो विद्याद्विविच्यैव पुनः पुनः। स एव मुक्तो विद्वानिति वेदान्तिविण्डमः॥ ( अक्षणानावलीमाला )

जो देह, इन्द्रिय प्रश्वित अनात्मासे आत्माको प्रयक् करके 'मैं साक्षीस्वरूप हूँ' इस प्रकारसे आत्माको जानते हैं, वे ही विद्वान् हैं, वे ही मुक्त हैं—यह समस्त वेदान्तकी घोषणा है।

> देहत्रयमिदं भाति यस्मिन् ब्रह्मणि सस्यवत् । स एवाइं परं ब्रह्म जाग्रदादिविकक्षणः ॥ ( अदेतानुभृति ८१ )

जिस ब्रक्समें देहत्रय सत्यके समान प्रतीयमान हो रहा है, मैं वही जाग्रदादिसे विलक्षण परम ब्रह्म हूँ । विश्वादिकं त्रयं यरिमन् परमास्मनि संस्थितम् । स एव परमात्माहं विश्वादिकविलक्षणः॥

्रावस्थ्यम् । (बाक्यवृत्ति ८४)

जिस परमात्मामें विश्व, तैजस और प्राज्ञ—ये तीनों अवस्थान करते हैं, मैं विश्वादिसे विलक्षण वही परमात्मा हूँ। जाप्रदादित्रयं यस्मिन् प्रस्थगात्मनि सस्यवत्। स एवाहं परं ब्रह्म जाप्रदादिविलक्षणः॥ (वाक्यकृति ८५)

जिस विश्वव्यापी आत्मामें जाम्रत्, स्वम्न, सुपुप्ति-ये अवस्थात्रय सत्यवत् प्रतीयमान होते हैं, मैं जाम्रदादि अवस्थाओं-से पृथक् वही परमझ हूँ।

> विराहादित्रयं भाति यस्मिन् ब्रह्मणि नश्वरस् । स एव सचिदानन्दरुक्षणोऽहं स्वयंत्रभुः॥

( वानयकृत्ति ८६ )

जिस परब्रहामें विराट्, हिरण्यगर्भ और ईश्वर प्रभृति मूर्तित्रय प्रकाशमान होते हैं, में वही सचिदानन्दस्वरूप स्वयं-प्रकाश परब्रह्म हूँ।

# सर्वमय भगवान्को प्रणाम करो

योगेश्वर कवि कहते हैं-

सं वायुमिः सिललं महीं च ज्योतींषि सत्त्वानि दिशो दुमादीन् । सिरित्समुद्रांश्च हरेः शरीरं यत्किञ्च भूतं प्रणमेदनन्यः॥

(श्रीमद्भा०१•।२।४१)

आकाद्या, बायु, अग्नि बल, पृथ्वी, ग्रह-नक्षत्रादि ज्योतिर्मण्डल, समस्त प्राणी, दिशाएँ, वृक्ष आदि बनस्पति, नदियाँ और समुद्र सब-के सब भगवानके शरीर हैं, किसी भी जड-चेतन पदार्थको भगवानका स्वरूप समझकर अनन्यभावसे प्रणाम करना चाहिये।

### साधना

( हेख्य:--स्वामीजी ब्रोभूमानन्दजी महाराज )

भारतवर्षके विभिन्न सम्प्रदायों में विभिन्न साधन-प्रणालियाँ प्रचंलित हैं। जिस सम्प्रदायके प्रवर्तकने अपने शिष्यों में जिस साधन-धाराका प्रचलन किया, आज वही एक-एक विशिष्ट पन्यके नामसे परिचित है। जैसे नानक पन्य, कवीर-पन्य और दादू-पन्य इत्यादि । कहीं-कहीं यह भी देखा जाता है कि एक सम्प्रदायकी साधना दूसरे सम्प्रदायकी साधनासे विगरीत है। कोई साकारके उपासक हैं तो कोई निराकार-प्यानके पक्षपाती हैं। किसीके मतमें अहिंसा ही धर्म और साधन है। तो किसीने हिंसाको भी साधनके अन्तर्गत मान लिया है। साधनाके इस तरह विभिन्न आकार-प्रकार देखकर सहज ही मनमें एक प्रक्रन उत्पन्न होता है कि यथार्य साधन क्या है और साधनके नामसे किसको पुकारना चाहिये। साधना एक है या बहुत, और साधनाकी कोई आवश्यकता भी है या नहीं—ये प्रक्रन विचारशील मनुष्यके मनमें घवराहट पैदा कर देते हैं।

२. शब्दार्यकी ओर ध्यान देकर विचार करनेसे पता लगता है कि साध्य विपयके लिये जो प्रयत्न, चेष्टा और अनुष्ठान किया जाता है, उसीका नाम साधन है। यही बात है तो यह भी मानना ही पड़ेगा कि साधनका विचार करनेसे पहले साध्यका निर्णय करना आवस्यक है। साध्य यदि सभी-का एक हो और वह देश-काल-पात्रद्वारा परिच्छिन न होकर सार्वजनीन हो तो साधनका भी एक होना सम्भव है और वह सम्प्रदायगत विशेष विधि अथवा आचार नहीं हो सकता। अब विचार करना है कि साध्य क्या है!

३. जगत्के मनुष्य, पश्च, पक्षी, कीट, पतङ्ग आदि सभी
प्राणियोंकी चेष्टा और क्रियाओंपर स्थिर चित्तसे विचार
करनेपर यह स्पष्ट ही दिखलायी देता है कि जीवका एकमात्र काम या साध्य 'मुख' है। इस मुख-प्राप्तिकी आशासे
ही सभी जीव अपने जीवनके अन्तिम कालतक चेष्टा या
साधन करते रहते हैं, परन्तु आश्चर्य है कि तृप्त कोई भी नहीं
होता, अभावींकी पूर्ण निद्दत्ति किसीकी भी नहीं होती।
मुखकी इच्छासे चेष्टा करनेपर यह देखा जाता है कि बहुतोंको सफलता मिलती है और वे सुखके निदानस्वरूप भोगोंको प्राप्त भी कर लेते हैं, परन्तु उनके भी अभावों और

कामनाओंकी निर्दृत्ति नहीं होती, वरं ये उत्तरोत्तर बढ़ते ही जाते हैं। इसी वातको ध्यानमें रखकर शास्त्रोंने कहा है—

न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति । इविपा कृष्णवरमें भूय प्रवाभिवर्धते ॥

इससे यह साफ माल्म होता है कि हमलोग साध्यका निश्चय किये विना ही साधनमार्गपर बढ़ रहे हैं, इसीलिये सफलता मिलनेपर भी अभाव नहीं मिटता। अतएब विचारशील पुरुषमात्रका यह सिद्धान्त होना चाहिये कि वस्तुतः क्षणस्थायी मुख जीवकी आकाङ्काका विषय नहीं है, वह तो अनादिकालसे अभावरहित नित्य मुखकी ही खोजमें लगा है और वही उसका साध्य है; परन्तु वह इस बातको नहीं जानता कि किस उपायसे अथवा किस विषयके द्वारा वह सुख प्राप्त हो सकता है और उसके अभावोंका सर्वया अभाव हो सकता है। जगत्के सभी प्राणी इस एक ही अवस्थामें स्थित हैं; इसीसे यह भी स्वीकार करना पहता है कि जब साध्य एक है, तब साधन भी एक ही होगा।

४. अब इस बातपर विचार करना है कि अभाव किसको है ? इमारे इस देह और देहके संयोगसे जो कार्य, कर्म, मुख-दु:खादि-बोध, कामना-वासना आदि हो रहे हैं, उनकी ओर देखनेसे यह पता लगता है कि देह एक जड वस्तु है। अस्थि-चर्म, मांस-रक्त, मेद और मजा आदिका समष्टिभृत पिण्डमात्र है। दूसरी ओर यह भी देखा जाता है कि इसमें शान, बुद्धि, विचार और अनुभृति आदि विद्यमान हैं और इनमेंसे कोई-सा भी जडका धर्म नहीं है। अतएव यह स्वीकार करना ही पडता है कि यह देह जड और चैतन्यका सम्मिश्रण है। इस देहमें ही इच्छा-शक्तिका विकास भी देखनेमें आता है और जहदेह उस इच्छाके अनुसार ही परिचालित होती है-यह भी देखा जाता है। अब प्रश्न यह है-यह इच्छा किसको है ! कौन इस देहका कर्ता है ! शास्त्रोंसे पता लगता है कि जो कर्ता है उसे देही, चैतन्य, ज्ञान, अक्षर, आत्मा और जीव आदि अनेकों नामोंसे अभिहित किया गया है। हम जिस समय कहते हैं 'यह मेरा शरीर है', उस समय भी इमारे अंदर यह ज्ञान रहता है कि शरीर 'मैं' नहीं है, शरीर 'मेरा' है; यहाँ भी

इस यह स्वीकार करते हैं कि भैंग देहातीत है, तो भी इस उसे पहचानते नहीं ! स्रमस्पसे विचार करनेपर यह पता लगता है कि अभावका बोध उस देही अध्यया आत्माको ही है और उसीकी इच्छासे यह जडदेह अभावकी पूर्तिके लिये उसीके द्वारा परिचालित हो रही है। परन्तु अभावकी निकृति करनेवाले विषयको न जाननेके कारण इसलोगोंने देहके अभावको ही आत्माका अभाव समझ लिया है और प्राणपर्यन्त चेष्टा करके दूसरे जडदेहके द्वारा इस देहके अभावकी पूर्तिमें लग रहे हैं। इसीलिये आत्माकी आकाङ्का निकृत नहीं होती और वह दूसरे सुखकी लालसासे बार-वार दूसरे विषयोंकी प्राप्तिके लिये देहको नियुक्त करता है। जीव इसी प्रकार एक विषयको छोड़कर दूसरे विषयको ग्रहण करता है और एक योनिसे दूसरी योनिमें जाकर भटक रहा है और भटकता रहेगा।

५. अब प्रस्न यह है कि फिर उपाय क्या है ? विचार करनेपर पता लगता है कि हम इन्द्रियमाह्य विपयोंके द्वारा अतीन्द्रिय आत्माके अभावकी पूर्तिके लिये चेष्टा कर रहे हैं; इसीसे आत्माकी आकाङ्का पूर्ण नहीं होती और विषय-वासना बढती रहती है । विषय ही यदि आत्माके अभावको पूर्ण कर सकता तो आकाङ्कित विषयकी प्राप्ति होनेपर उसको लेकर आत्मा चुप हो जाता । हम बहुत बार मनचाही चीज पाते हैं; परन्तु उसे पाकर हम चुप क्यों नहीं रह सकते ! उस वस्तुसे मन क्यों हट जाता है और फिर दूसरे विषयकी कामना क्यों करते हैं ? उदर और उपस्थके सुखको ही तो जीव चरम सुख मानता है; परन्तु उनमेंसे किसीको लेकर वह स्थिर नहीं रह सकता । कामनाके समय विषयमें जितने सुखकी कल्पना की जाती है, भोगके समय अथवा प्राप्तिके दूसरे ही क्षण वह फिर उतने सुखकी वस्तु नहीं मालूम होती; फिर किसी दूसरे अभावका बोध होने लगता है । देखा जाता है जीवका अभाव नित्य है, परन्तु उसके सुखके विषय और जिसके द्वारा वह सख-भोग करता है वह शरीर-ये दोनों ही अनित्य हैं। इसीलिये अनित्य पदार्थके द्वारा नित्य अभावकी निकृत्ति नहीं होती । बास्तवमें आत्मामें इन्द्रियग्राह्य विषयका अभाव नहीं है: इन्द्रियग्राह्य विषय तो देहको अतिक्रमकर देहीके निकट-तक पहुँच ही नहीं सकता। इसीलिये देहीका अभाव नहीं मिटता । आत्माको आत्मखरूपका ही अभाव है और उस अपने स्वरूपकी प्राप्तिसे ही उसके अभावकी निवृत्ति होकर उसे सख हो सकता है और वही जीवमात्रका साध्य है।

६. विचारशील और मुमुश्रु साधक कभी साधारण बाह्य साधनासे सन्तुष्ट नहीं होते । कारणः वे जानते हैं कि इन्द्रियम्राह्य विषयोंके द्वारा अतीन्द्रिय आत्मस्वरूपका पता नहीं लग सकता । इसीलिये उपनिषद् भी कहते हैं—

### न हाधुवेः प्राप्यते हि ध्रुवं तत्।

इसीलिये वे आन्तर साधनकी खोजमें लगे रहते हैं। परन्तु खेदका विषय है कि इस आन्तर साधन या स्वरूप- साधनके वक्ता और श्रोता दोनों ही दुर्लभ हें— 'श्रोता वक्ता च दुर्लभः'। जो कुछ भी हो, अब प्रश्न यह है कि वह आन्तर साधन किस प्रकार किया जा सकता है ? उपनिपद हिन्दू- धर्मके श्रेष्ठ प्रामाणिक शास्त्र हैं। उपनिपद्का उपदेश किसी भी निर्दिष्ट सम्प्रदायविशेषके लिये नहीं है। मनुष्यमात्र ही औपनिषद साधनके अधिकारी हैं। अतएव पहले यह देखना चाहिये कि इस सम्बन्धमें उपनिषद क्या कहते हैं ?

- ७. उपनिपदोंने प्रणय-साधनको ही श्रेष्ठ साधन बतलाया है—
- (क) स्वदेहमराणि कृत्वा प्रणवं चोत्तरारणिम्। ध्याननिर्मथनाभ्यासाद्देवं पश्येक्षिगृहवद् ॥
- (स) प्रणवो धनुः कारो ह्यारमा ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते । अप्रमत्तेन वेद्धन्यं कारवत् तन्मयो भवंत् ॥
- (ग) प्रणवातमकं ब्रह्म ।
- (घ) प्रणवास्त्रभवां ब्रह्मा प्रणवास्त्रभवो हरिः। प्रणवास्त्रभवो हदः प्रणवो हि परो भवंद्॥

अपने देहको नीचेकी अरिण और प्रणवको उत्परकी अरिण करके ध्यानरूप मन्यनसे लियी हुई वस्तुके समान देवको देखे । प्रणव धनुप है, आत्मा बाण है, उस बाणका लक्ष्य बहा है । जितेन्द्रिय पुरुषको उसे सावधानीके साथ बेधना चाहिये । बाणके समान तन्मय हो जाय। ब्रह्म प्रणवात्मक है । प्रणवसे ब्रह्मा है, प्रणवसे हिर है, प्रणवसे रुद्र है और प्रणव ही पर तत्त्व है ।

परन्तु वर्तमान युगमें प्रणवके स्वरूपको बहुत थोड़े लोग ही जानते हैं। अधिक लोग तो ॐकारके उच्चारणको या मन-ही-मन जब करनेको प्रणव-साधन समझते हैं। परन्तु उपनिषद्के कथनानुसार ॐकारका उच्चारण नहीं किया जा सकता। भ्योंकि वह स्वर या व्यञ्जन नहीं है और वह कण्ठ, होठ, नासिका, जीभ, दाँत, तालु और मूर्घा आदिके योगरे या उनके घात-प्रतिघातसे उच्चारित नहीं होता—

#### अधीषमध्यक्षतमस्यरं च

अकण्ठताल्वोष्टमनासिकं च ।

भरेफ जात **मुभयोष्टवर्जितं** 

यदश्ररं न क्षरते कदाचित्।

८. अब प्रश्न यह है कि साधारणतः सभी शब्द कण्ठादिके द्वारा ही घ्वनित होते हैं; परन्तु यदि प्रणव कण्ठादिमें वायुके घात-प्रतिघातके विना ही घ्वनित होता है, तो फिर वह घ्वनि क्या है और किस प्रकारसे, किस उपायसे अथवा किस साधनासे वह अनुभृत हो सकती है। उपनिषदादिमें इस घ्वनिको अनाहत नाद कहा गया है, तन्त्रविशेषमें इसका नाम है 'अकृतनाद'। जिस साधनका अभ्यास करनेसे यह नाद स्वतः ही उत्पन्न होता है, वही इसका वास्तविक साधन है और वही यथार्थ उपाय है; अन्यान्य साधन तो अनुपाय ही हैं— 'अनुपायाः प्रकीर्तिताः'।

९. अब विचारका विषय यह है कि वह ध्वनि क्वा है। जगत्के सृष्ट सभी विषयोंकी ओर जरा सुक्ष्मरूपसे देखनेपर यह पता लगता है कि सभी जीवों और पदार्थोंमें एक किया या स्पन्दन ( Vibration ) है। विशान बतलाता है कि कियामात्रमें ही दो प्रकारकी गति है-प्रक आकर्षण (Attraction) और दुसरी विकर्षण ( Repulsion ) । वर्तमान युगमें यन्त्रादिकी सहायतासे विज्ञानने यह प्रमाणित कर दिया है कि पत्थर, मिट्टी आदिमें भी यह किया सुस्मरूपसे रहती है। मन्ष्य पशु-पश्ची-कीट-पतक्कादिमें तो यह आकर्षण-विकर्षणात्मक किया मुस्पष्टरूपसे दिखलायी देती है। योड़ेमें यह कहा जा सकता है कि सारा जगत् ही एक आकर्षण-विकर्षणात्मक क्रियाके द्वास नियमित हो रहा है। जगत्का 'जगत्' नाम भी इस अविराम स्पन्दन या गतिको लक्ष्य करके ही रक्खा गया है---गम् + किप् । साधनके सम्बन्धमें यहाँ मन्ष्य-देहकी कियापर ही विचार करना है, इसलिये उसी क्रियाकी आलोचना करेंगे और साथ ही उसके साथ साधनाका क्या सम्बन्ध है, यह भी दिखलानेकी चेष्टा की जायगी।

१०. इमारे श्वास-प्रश्वासकी गतिकी ओर देखते ही यह पता लगता है कि एक गति अपने-आप ही नासिकाके भीतरसे जपरको उठती है और फिर नासिकाके छिट्टोंसे वह बाहर निकल जाती है। विज्ञान कहता है कि जहाँ सम्दन है, वहाँ स्पन्दनके अनुसार शब्द है; जहाँ शब्द है, वहाँ शब्दके अनुरूप स्पन्दन है। परन्तु वह शब्द सुनायी दे भी सकता है और नहीं भी, क्योंकि अवणेन्द्रियकी शक्ति एक निर्दिष्ट सीमावाली ही है; अतएव यह स्वीकार करना पहेगा कि हमारे शरीरकी इस स्वाभाविक ऊँची-नीची दोनों क्रियाओं में भी अपना अपना शब्द या ध्वनि है। एक बात और है, जहाँ किया है वहाँ कर्ता भी है। वह कर्ता कौन है ! यदि कहें मैं ही कर्ता हूँ तो विचार करनेपर यह बात नहीं मानी जाती। कारण, सुष्ति-अवस्थामें तो मेरा कोई कर्तत्व ही नहीं रहता, यहाँतक कि 'मैं' ज्ञान भी नहीं रहता; परन्तु यह किया तो उस समय भी बराबर चलती ही रहती है। माताके गर्भमें भी गर्भस्य जीवके शरीरमें बहुत सुस्मरूपसे यह क्रिया चलती है और इसीसे उसका शरीर बढता रहता है। अतएव यह स्वीकार करना होगा कि देहमें होनेवाली इस क्रियाका कर्ता भीं नहीं हैं। इसका कर्ता निश्चय ही कोई दूसरा है, वही इस देहमें रहकर इस अजब कलको चला रहा है। वह यदि मेरा 'मैं' हो, तो भी, उसके साथ मेरा परिचय नहीं है। उसका स्वरूप में नहीं जानता अर्थात में मेरेको ही नहीं पहचानता । मेरा परिचय और सम्बन्ध तो केवल देहके ही साथ है, यह तो देहातीत है; यह देह उसीका है। तो उस भी का पता लगाना आवश्यक है। उसका पता पाना और आत्मस्वरूपको जानना एक ही बात है; इसीसे ईसाई धर्मोपदेशमें भी 'अपनेको जानों' (Know Thyself ) कहा गया है। इस देहगत आत्माका स्वरूप जाननेके लिये भी साधनकी ही आवश्यकता है। वह साधन क्या है ?

११. नासिकाके अंदरसे जो आकर्षण किया शब्दायमान होकर धीरे-धीर ऊपरको ओर उठती है, उस शब्दकी ओर जरा मन लगानेपर यह अच्छी तरह समझमें आ सकता है कि वह शब्द अस्पष्टरूप में कार-जैसा है। यह शब्द कण्ठ तालु आदिके घात मतिघातकी अपेक्षा नहीं करता। यहाँतक कि नासिकागत जो यायु उस आकर्षणात्मक कियाका अनुसरण करता है, उसकी भी अपेक्षा नहीं करता। उस ॐकारका विश्लेषण करनेपर जाना जाता है कि बह 'उ' और 'म' इन दो वर्णों या शब्दोंकी समष्टिमात्र है, यह ॐकार ऊपर उठनेके समय कमसे 'उ' का परित्याग करके 'म' कारमें पर्यवस्ति या लीन होता है। यह अस्वर

'म' ही साधन है। इसीसे उपनिषद्में कहा है—'अस्वरेण मकारेण पदं गच्छन्त्यनामयम्।' इस अस्वर 'म'कारका शेष अंश ही प्रणव या ॐकार है और उसका निःशन्दमें च्य होना ही ब्रह्मानुभूति, आत्मानुभूति या स्वरूपप्राप्ति इत्यादि है। इसीसे तन्त्रमें कहा गया है—

#### निःशब्दं तु विजाभीयात् स भावो ब्रह्म पार्वित ।

उपायिवशेषके द्वारा इस मकारात्मक अवस्थाको प्राप्त किया जा सकता है, इसमें कोई सन्देह नहीं है। इसीसे भगवान् श्रीकृष्णने कहा है—(शक्योऽवाष्त्रमुपायतः।' किसी भी उपायसे मकारात्मक अवस्थामें पहुँच जानेपर भी, इमारे देहमें जो स्वामायिक विकर्षणात्मक क्रिया है, वह पुनः उस अवस्थाको निम्नगामिनी करके पूर्वावस्थापर पहुँचा देगी। निम्नगामिनी प्रश्लासकी गति और शब्दपर ध्यान देनेसे यह स्पष्ट समझमें आ सकता है कि वह शब्द अस्पष्ट रूपसे सुंकारके-जैसा है। इस निम्नगामी संकार शब्दक्ता विश्लेषण करनेपर हमें 'ह् + उ + म्' मिलते हैं। अर्थात् उम् अवस्थाको हुंकारात्मक निम्नगामिनी क्रिया ही स्वरूपसे च्युत करती है। अब आवश्यकता यह है कि किस उपायसे इस गिरानेवाले शैतान 'ह'कारके चंगुलसे छूटा जाय। एकमात्र साधनाके द्वारा ही इसके कराल कवलसे छुटकारा मिल सकता है, अन्य कोई उपाय नहीं है।

१२. जिस कौशलका अवलम्बन और अम्यास करनेपर हकारात्मक बहिविक्षेपण (Repulsion) के क्रमशः मृदु होते-होते आकर्षणात्मक क्रिया क्रमसे ऊपरकी ओर जाती है और समयपर शेप सीमापर पहुँचकर निरुद्ध होकर निष्क्रय अवस्थाको प्राप्त हो जाती है, उसका नाम इंस-योग है। यही लययोगका श्रेष्ठतम पथ है। इसीके दूसरे नाम हैं—सहजयोग, सहजपथ, सहज प्राणायाम, आत्मयोग, अजपा-साधन और प्रणव-साधन इत्यादि।

इस योगाभ्यासके द्वारा आत्मकान स्फ्रित होता है, इसीने उसे 'आत्मयोग' कहते हैं। बिहिर्निक्षेपणका लय होता है, इसीसे इसका नाम 'लययोग' है। इस साधनमें अलग मन्त्रजय नहीं करना पड़ता, इसीसे यह 'अजपा-साधन' कहा जाता है। इसका अम्यास देहरियत सहजिकया और शब्दका अवलम्बन करके किया जाता है, इसीसे इसका नाम 'सहज-साधन' है। इसीके द्वारा प्रणवमें मनका लय होता है, इसीसे यह 'प्रणव-साधन' कहलाता है और 'हं' तथा 'सः'

इन दो शब्दों के योगसे इस साधनका अभ्यास करना पड़ता है, इसीसे इसको 'हंसयोग' कहते हैं। यह 'हंस' शब्द और प्रणय अभिन्न हैं। इसीसे उपनिषद्में कहा है— 'हंसप्रणय-योरभेदः।' ऋषियुगमें इस साधनाका बहा प्रचार या। क्रमशः मनुष्योंकी धारणाशक्तिका हास और बाह्य विक्षेपकी अधिकता होनेसे भाँति-माँतिके स्वर-व्यञ्जनयुक्त मन्त्रोंकी सृष्टि होने लगी और उसीके साथ-साथ नाना प्रकारकी कल्पित मूर्तियोंका मिश्रण होनेसे साधना एक बाह्य व्यापारके रूपमें परिणत हो गयी। इसी प्रकार सूक्ष्म प्रणव-साधन क्रमशः स्थूल पूजाके रूपमें परिणत हुआ। इसीसे शास्त्रमें कहा गया है—

#### साधकानां हितार्थाय ब्रह्मणो रूपकल्पना।

अवश्य ही यह स्वीकार करना पड़ता है कि 'हंसयोग' का अभ्यास करना सबके लिये सम्भव नहीं है। परन्तु जानकार गुरुदेवसे कौशल सीखकर दीर्घकालतक हदताके साथ साथना करनेसे साध्य आत्मस्वरूपकी प्राप्ति अवश्य ही होती है। आत्मस्वरूपकी प्राप्ति, अभावनिवृत्ति और नित्यानन्दकी प्राप्ति—एक ही बात है। इस अवस्थाकी प्राप्ति हो जानेपर साधकके लिये फिर चाहने या पानेयोग्य और कुछ भी नहीं रह जाता। उसके सारे सन्देह दूर हो जाते हैं। जाननेके लिये फिर अन्य कोई विषय ही नहीं रह जाता। शक्कराचार्यने इसी अवस्थाको 'ब्रह्म' बतलाया है—

#### यहाभाक्षापरो छाभो यत्सुखाक्षापरं मुखम् । यज्ज्ञानाक्षापरं ज्ञानं तद्बह्यत्यवधारयेत् ॥

१३. आकर्षणात्मक 'हं' और विकर्षणात्मक 'स' इन दो अक्षरोंके योगसे जिस 'हंस' शब्दकी उत्पत्ति होती है, उसको शास्त्रादिमें हंस-मन्त्र, सोऽहं-मन्त्र, अजपा-मन्त्र, अजपा गायत्री, आत्ममन्त्र, अनाहत मन्त्र, पुं-प्रकृतिमन्त्र, ब्रह्म-मन्त्र, जीवमन्त्र, प्राणमन्त्र, विद्यामन्त्र और शिव-शक्ति-मन्त्र आदि नामींसे कहा गया है। उपनिषद्, तन्त्र और पुराणादिमें इस मन्त्रका माहात्म्य भरा पड़ा है। साधारण जानकारीके लिये यहाँ कुछ स्रोक उद्भृत किये जाते हैं—

- (क) सकारेण बहियांति इकारेण विशेत् पुनः । इंस इंसेल्यमुं मन्त्रं जीवो जपति सर्वदा ॥ (योगशिखोपनिषद)
- (स्त्र) अनया सद्दशी विद्या अनया सद्दशो जपः। अनया सद्दशं ज्ञानं न भूतं न भविष्यति ॥ (योगचूडामणि उपनिषद्)

सा॰ अं० ७६--७७--

- (ग) बिभर्ति कुण्डलीशक्तिरात्मानं हंसमाश्रिता । हंसः प्राणाश्रयो नित्यं प्राणा नाडीपथाश्रयाः ॥ (तन्त्रसार)
- (घ) इं पुमाञ्क्वासरूपेण चन्द्रेण प्रकृतिस्तु सः । एतद्धंसं विजानीयात् सूर्यमण्डरूमेद्दः ॥ ( स्ट्रयामस्तन्त्र )
- (ङ) इंसविद्यामविज्ञाय मुक्ती यत्नं करोति यः । स नभोभक्षणेनैव धुन्निवृक्तिं करिष्यति ॥ (स्तर्सहिता)
- (च) इंसेन मनुना देवि बहारन्ध्रं नयेत् सुधीः ॥ (शाक्तानन्दतरिक्षणी तन्त्र)
- ( छ ) आरमनः परमं बीजं हंसारूयं स्फटिकामरूम् ॥ (गरुडपुराण )

तन्त्र और पुराणादिमें इस इंसयोगके चरम साधन बतलाये जानेपर भी वर्तमान युगमें इसकी साधनाके अधिकारी पुरुप बहुत ही थोड़े होंगे, यही अनुमान करके ऋष्टियोंने समयोचित नानाविध साधन-प्रणालियोंकी व्यवस्था की है।

१४. मध्ययुगमें भारतवर्षमें जिन महापुरुषोंका आवि-र्भाव हुआ था, उनकी अमर वाणीकी ओर ध्यान देनेसे भी यह पता लगता है कि उन्होंने इंसयोगकी माधनासे ही आत्मज्योति-दर्शन तथा अनाहत ध्वनिका श्रवण करके उसीमें तन्मय होकर सिद्धि पाप्त की थी। दरिया साहेब, यारी साहेब आदि कई मुसल्मान संत भी इस पथके पथिक थे। दाद, कवीर, नानक आदि सिद्ध आत्मशानी महापुरुपोंने अपने शिष्योंको इस इंसयोगका ही उपदेश किया था। दःखकी बात है कि पीछेसे उनके शिष्योंने इस सार्वजनीन साधनाको अलग-अलग क्षुद्र साम्प्रदायिक सीमामें बाँधकर उसके भिन्न-भिन्न नाम रख दिये। मैंने ऐसे अनेकों सम्प्रदायोंके साधकोंसे बातचीत की, किन्तु आश्चर्यका विषय है कि उनमेंसे कोई भी अपने आदिगुरुके उपदेशका रहस्य नहीं जानते और तदनुसार साधन भी नहीं करते। वे पूजा-पाठ, भोग-राग आदि कुछ साम्प्रदायिक बाह्य आचारोंको ही साधना समझकर उन्हींका अनुष्ठान करते हैं। जो कुछ भी हो, साधनके सम्बन्धमें मध्ययुगके कुछ संतींकी कुछ वाणियाँ यहाँ उद्धृत की जाती हैं---

- (क) अनहद वाणी पाइयं तहँँ होमे होइ बिनाशु । (नानक)
- (स) खास खास प्रमु तुमहि धियाव । (नानक)

- (ग) (कबिरा) अजपा सुमिरन होत है सुन-मंडरु अस्थान।
  कर जिह्वा तहाँ ना चरुँ मन पंगू तहेँ जान॥
  ( कबीर )
- (घ)कबीर हंसा न बोलै उन्मनी। (कबीर)
- (ह) दादू सहज सरोवर आतमा, हंसा करे किलोल । ( दादू )
- (च) सरीर माँई सोधी साँई अनहद ध्यान लगाई। (दादू)
- (छ) चलो अगमके देस, काल देखत डरै । वहाँ भरा प्रेमका होज, हंस केली करै ॥ ( मीरावाई )
- (ज) मान-सरोवर विमल नीर, जहँ ह'स समागम तीर तीर । ( दरियासाहे र )
- (झ) घटमें प्रान अपान दुहाई । अरघ आवे अरु अरघ जाई ॥

  केके प्रान अपान मिन्नावै । वाहि पवनतें गगन गरजावै ॥

  ( वारीसाहेब )
- (ञ) अनहद ताल आदि सुर बानी बिनु जिभ्या गुन बेद पढ़ो। आपा उलटि आतमा पूजो, त्रिकुटो न्हाइ मुमर चढ़ो॥ ( यारीसाहेब )
- (ट) बुल्लेशाह नाम काई बाजी, अनहद सबद बजाया है। ( बुलेशाह )

१५. साधनपथपर अग्रसर होनेक लिये संयम और अभ्यासकी पूर्ण आवश्यकता है। मन असंयत होकर ही बहिर्मुख हो गया है; अतः इसको अन्तर्मुख करनेके लिये साधकको सबसे पहले संयमका अभ्यास करना पदेगा । संयम ही माधनामें प्रथम सहायक है। स्थुलतः साधकमात्रको त्रिविध संयम करना चाहिये-- 'आहारसंयम', 'वाक्संयम' और 'काय-संयम । ये सब साधकके अधिकारकी चीजें हैं, इनके लिये दूसरेकी सहायता आवश्यक नहीं है। आहार-संयम करनेके लिये दो बार्तोपर ध्यान रखना आवश्यक है-आहारका 'परिमाण' और 'प्रकार' । जो जिस प्रकारका आहार सम्पूर्णरूपसे पचा सकता हो। उसके लिये वही प्रकार संयत आहार है। खायी हुई चीजोंका अजीर्ण, कुजीर्ण या अतिजीर्ण न होना ही संयत आहारका लक्षण या प्रमाण है। परिमाणके सम्बन्धमें कोई निर्दिष्ट नियम नहीं हो सकता । अपनी-अपनी पाचन-शक्तिके अनुसार परिमाणकी व्यवस्था होनी चाहिये। तथापि शास्त्रकारोंने एक साधारण नियम बतलाया है-

प्रयेदशनेनार्दं हतीयमुद्देन तु । वायोः सञ्चालनार्यं च चतुर्यमवशेषयेत् ॥ 'भूलवे आधापेट अन खाय, चौबाई जल पीवे और चौथाई वायुसञ्चालनके लिये खाली रबखे ।'

## कल्याण

### श्रीसरस्वती देवी



हंसारूढा हरहस्पितहारन्दुकुन्दावदाता वाणी मन्दस्मिततरमुखी मोलिबद्धेन्दुलेखा । विद्यावीणामृतमयघटाक्षस्रजा दीप्तहस्ता श्वेतान्जस्था भवदभिमतप्राप्तय भारती स्यात् ॥

आहारके प्रकारके सम्बन्धमें अनेकों मत हैं; परन्तु स्थूलरूपमें साधकके लिये कीन-सा आहार उपयुक्त है और कीन-सा त्याज्य है ! इस सम्बन्धमें गीतामें स्पष्टतः कहा गया है—

आयुःसत्त्वबद्धारोग्यसुखप्रीतिविवर्धनाः ।
रत्याः स्निग्धाः स्यि रा हृषा आहाराः सात्त्विकप्रियाः॥
कट्वम्ळ्छवणास्युष्णतीक्ष्णरूक्षविदाहिनः ।
आहारा राजसस्येष्टा दुःखशोकामयप्रदाः॥
यातयामं गतरसं पृति पर्युषितं च यत्।
विच्छष्टमपि चामेध्यं भोजनं सामसप्रियस्॥
(१७।८—१०)

'आयु, बुद्धि, बल, आरोग्य, सुख और प्रीतिको बढ़ानेवाले रसयुक्त, चिकने, स्थिर रहनेवाले तथा स्वभावसे ही प्रिय आहार साच्चिक पुरुषको प्रिय होते हैं। कड़ुवे, खड़े, नमकीन, बहुत गरम, तीक्ष्ण, रूखे, दाहकारक और दुःख, शोक तथा रोग पैदा करनेवाले आहार राजस पुरुषको प्रिय होते हैं और जो आहार अध्यका, रसरहित, दुर्गन्धयुक्त, बामी, उच्छिए तथा अपवित्र है वह सामस पुरुषको प्रिय होता है।

साधनमें सात्त्रिक प्रवृत्तिका बढ़ना आवश्यक है, इसलिये राजम और तामस आहारका त्याग करके सात्त्रिक आहार ही करना चाहिये।

सत्य, प्रिय, हित और परिमित वाक्योचारणके द्वारा 'वाणीका संयम' होता है। बिल्कुल न बोलने यानी मौन धारण करनेसे वाणीका संयम नहीं होता। वैसी हालतमें तो भीतरका भाव बाहर प्रकट करनेके लिये नाना प्रकारके अस्वाभाविक उपायोंको काममें लाना पड़ता है, जिससे उल्टी विक्षिप्तता बढती है।

विचारके द्वारा विषयोंकी अनित्यताका ज्ञान और अभ्यासके द्वारा आवश्यकताओंका अभाव कर सकनेपर तथा

**\*\*** 

सिद्धासनादि आसनोंका अन्यास हो जानेपर 'देइसंयम' हो जाता है। सङ्क ही सब प्रकारके परिवर्तनका मूल है। जो मनुष्य जैसा सङ्क करता है, वह उसी रूपमें बदल जाता है। यह नित्य-प्रत्यक्ष है । अतएव साधकको अपनी साधनाके अनुकुल साधुसङ्क, ज्ञानी महापुरुषोंका सङ्क और शास्त्रोंका सञ्ज करना चाहिये। इनके अतिरिक्त एक और भी संयम बहुत ही आवश्यक है, जिसपर निजका कोई कर्तृत्व नहीं है-वह है 'मनका संयम ।' गुरुके उपदेशा-नुसार अभ्यात करनेपर मनःसंयम होता है। एक मनके संयत हो जानेपर इन्द्रियादि अपने-आप ही शान्त हो जाते हैं और शरीर तथा वाणीकी चञ्चलता सदाके लिये दूर हो जाती है। जो अपनी बुद्धिसे या अपने पैदा किये हए उपायोंसे मनको रोकनेका प्रयत्न करते हैं, वे धोखा ही खाते हैं। उनका मन एक विषयकी चञ्चलताको छोड़कर दुसरे विषयोंमें चौगुना चञ्चल हो उठता है। वह कभी अचञ्चल और स्पन्दरहित अवस्थाको प्राप्त नहीं होता ।

१६. साधनाका एक सर्वप्रधान आवश्यक विषय है—
मुमुश्चल्य । भैं बद्ध हूँ, भैं मुक्त होऊँगा । भीतरके इस
भावका नाम मुमुश्चल्य है । जनतक मुमुश्चल्य नहीं पैदा होता,
तवतक साधनमें रित नहीं होती । मुमुश्चल्य पैदा होते ही
मुक्तिकामी साधकको सहुरुकी शरणमें चले जाना चाहिये ।
सद्गुरु ही साधनाका सर्वोत्तम मार्ग दिखला सकते हैं
और शिष्यको उपदेशके द्वारा शानका स्वरूप समझा सकते
हैं । यद्यपिइस घोर कल्युगमें सद्गुरुका संयोग एक प्रकारस
असम्भव-सा हो गया है तथापि भारतवर्ष आध्यात्मिक
देश है, यहाँ सद्गुरुका सर्वया अभाव सम्भव नहीं है ।
'जिन खोजा तिन पाइया ।' खोज सबी होनी चाहिये ।
शास्त्र और संतोंके वचन गुरुकी महिमासे भरे पड़े हैं—

न गुरोरधिकं तस्वं न गुरोरधिकं तपः। तस्वज्ञानास्परं नास्ति तस्मै श्रीगुरवे नमः॥

## तन्त्रकी प्रामाणिकता

( लेखक--पं • श्रीहाराणचन्द्र भट्टाचार्य )

तन्त्रशास्त्रकी प्रामाणिकताके विषयमें कुछ मतभेद पाया जाता है। मनुस्मृति (२।१) की कुल्कभद्रकृत टीकामें हारीतऋषिके एक वाक्यका उद्धरण मिलता है। यह इस प्रकार है-- 'अतिश्व द्विविधा, वैदिकी तान्त्रिकी च । '# इस वचनके आधारपर कुछ विद्वानोंकी यह धारणा हो गयी है कि श्रति दो प्रकारकी है-वैदिक और तान्त्रिक। जिस प्रकार वेद अपौरुपेय होनेके कारण स्वतःप्रमाण हैं। उनकी सत्यताको सिद्ध करनेके लिये किसी प्रमाणान्तरकी आवश्यकता नहीं होती, उसी प्रकार तन्त्र भी स्वतःप्रमाण हैं। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार किसी अंशर्में तन्त्रके विरुद्ध होनेपर भी वेदको अप्रमाण नहीं माना जाता, उसी प्रकार किसी अंशमें वेदके विरुद्ध होनेपर भी तन्त्रको अप्रमाण नहीं कहा जा सकता। दूसरे शब्दोंमें यों कह सकते हैं कि वेद और तन्त्र प्रामाणिकतामें एक दूसरेसे न्यन नहीं हैं। बन्ति समकक्ष हैं। इसल्ये तन्त्र किसी विपयमे वेदकी अपेक्षा नहीं रखता।

अगाध पण्डित एवं विख्यात शाक्त दार्शनिक भास्कर-रायने तन्त्रकी प्रामाणिकताका दूसरे प्रकारसे समर्थन किया है। उनके मतमें तन्त्रशास्त्र वेदके समकक्षरूपसे प्रमाण नहीं हैं। यदि तन्त्रशास्त्रकी वेदनिरपेक्ष स्वतन्त्र प्रामाणिकता मानी जायगी तो 'न शास्त्रपरिमाणात्' ( पू॰ मी० सू० १। ३। ५) इस जैमिनिके स्त्रांशपर जो कुमारिलभट्टका तन्त्रवार्तिक है, उससे विरोध पहेगा। उक्त सूत्रके तन्त्रवार्तिकमें यह सिद्धान्त किया गया है कि 'पुराण, न्याय, मीमांसा, धर्मशास्त्र, वेदके छः अङ्ग (शिक्षा, कल्पसूत्र, व्याकरण, निक्क, ज्यौतिष तथा छन्दःशास्त्र) और चार वेद (ऋक्, यजुः, साम तथा अथर्व)—इतने ही शास्त्र

\* भाजकल जो हारीतस्मृति मिलती है, उसमें यह बाक्य नहीं है; परन्तु विदानोंका वथन है कि कुल्ल्क्कमट्ट प्राचीन प्रामाणिक ग्रन्थकार है; उनके समयकी हारीतस्मृतिमें यह बाक्य भवस्य था, पीलेके लेखकोंके प्रमादसे सम्भव है यह पाठ छूट गया हो। बास्तवमें इस समय जितने भी शास्त्रग्रन्थ मिलते हैं, उनमें सभी स्वलोंमें प्राचीन पाठ ठीक है—यह कहना बहुत कठिन है; तथा किसी पाठको सहसा अप्रमाण कहना भी साहसमात्र है। धर्मके विषयमें प्रमाण हैं; इनके अतिरिक्त दूसरे शास्त्र प्रमाण नहीं हैं। तन्त्रशास्त्रको बिल्कुल स्वतन्त्र शास्त्र माननेपर मीमांसक दृष्टिसे वह अप्रमाण हो जायगा; इसिलये तन्त्रको स्वतन्त्र प्रमाण नहीं समझना चाहिये, किन्तु उसे धर्मशास्त्र (स्मृतिशास्त्र) के अन्तर्गत मानना चाहिये।

तन्त्रशास्त्र धर्मशास्त्रके अन्तर्गत होनेपर भी मनु, याज्ञवल्क्य प्रभृति ऋषिप्रणीत स्मृतियों से उसमें कुछ विशेषता है—मनु प्रभृतिकी स्मृतियाँ वेदके कर्मकाण्डसे सम्बन्ध रखती हैं, किन्तु तन्त्रशास्त्र वेदके ब्रह्म (ज्ञान) काण्डसे सम्बन्ध रखता है। ‡

शारदातिलक नामक तन्त्रशास्त्रके विख्यात प्रत्यके प्रामाणिक टीकाकार राधवभट्टने अपनी टीकाके आरम्भमें आगमशास्त्रके प्रामाण्यपर विचार किया है। उनकी सम्मतिमें आगमशास्त्र (तन्त्रशास्त्र) स्मृतिशास्त्र है। वेदके तीन काण्ड हैं—कर्मकाण्ड, उपासनाकाण्ड और ब्रह्मकाण्ड । उनमें कर्मकाण्डकी व्याख्या जैमिन आदि कर्ममीमासक मृष्यियोंने की, नारद प्रसृति भक्त भृष्टियोंने उपासनाकाण्डका विवरण किया और भगवान् बादरायण तथा अन्य ब्रह्मवादी मृष्टियोंने ब्रह्मकाण्डकी व्याख्या की। आगमशास्त्रका मृल वेदका उपासनाकाण्ड है। सभी स्मृतियोंका प्रामाण्य वेदके आश्रयसे है। आगमस्मृतिका प्रामाण्य भी उसी प्रकार वेदके आधारपर है। तन्त्रका प्रामाण्य स्वतन्त्रक्रपसे नहीं है।

इस प्रसङ्गसे राघवभट्टने एक बात और कही है। उनके विचारमें साकार उपासनासे मनुष्योंको स्वर्गादि फल बहुत

> † याश्चवन्त्रयस्मृतिमे भी लिखा है — पुराणन्यायमीमांसाधर्मेशान्त्राङ्गमिश्रताः । वेदाः म्यानानि विद्याना धर्मस्य च चतुर्दश ॥

(१13)

ौ तन्त्राणां धर्मशास्त्रेऽन्तर्भावः (वरिवस्यारहस्यप्रकाशः)। परमार्थनस्तु नन्त्राणां स्मृतित्वाविश्वेषेऽपि मन्त्रादिस्मृतीनां व.मैकाण्ड-श्वेपत्वं तन्त्राणां महाकाण्डश्लेषत्वमिति सिद्धान्तात्। — मास्कररायपणीत सौमारयभास्कर ( ललिनासहस्रनामभाष्य), प्रथम शतकका उपक्रम। कम आयाससे प्राप्त हो जाते हैं, अन्ततक मोक्षकी प्राप्ति भी हो जाती है । कर्मकाण्ड अथवा ब्रह्मकाण्डकी सहायतासे मोक्षकी प्राप्ति इतने कम आयाससे सम्भव नहीं है । इसलिये उपासना-प्रधान आगमशास्त्र ही श्रेष्ठ है ।

ब्रह्मसूत्रोंपर भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों के जितने भी भाष्य हम समय उपलब्ध हैं, उनमें से तीन भाष्य विशिष्टाद्वेत के अनुसार हैं। उनमें रामानुजका श्रीभाष्य वैष्णव मतके अनुकल होता हुआ विशिष्टाद्वेतका समर्थन करता है। इंग्रेंचमतके अनुसार भी दो भाष्य हैं, जो विशिष्टाद्वेतके पोपक हैं। उनमें श्रीकण्ठाचार्यका शैवभाष्य प्रसिद्ध है, जिसपर विश्वविख्यात पण्डित अप्पय्य दीक्षितकी 'शिवार्कमणिदीपिका' नामकी टीका है। दूसरा श्रीकर-भाष्यके नामसे प्रसिद्ध है, जो दक्षिण देशके 'वीरशैव-सम्प्रदाय' नामक शैवसम्प्रदाय-के अनुकुल है। ये दोनों शैवभाष्य तन्त्रके अनुगामी हैं।

श्रीकण्टके शैवभाष्य (२।२।३८) में तन्त्रको वेदवत् प्रमाण माना गया है। उसमें लिखा है कि वेद तथा आगम (तन्त्र) के प्रामाण्यमें कोई अन्तर नहीं है, दोनों-कं निर्माणकर्ता एक ही शिव हैं; इसलिये वेद भी शिवागम हैं, केवल इतना ही अन्तर है कि वेद केवल तीन वर्णों (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैस्य) के लिये हैं और आगम सभीके लिये हैं।×

र्शशावार्कमणिदीपिका' (२ । २ । ३८, ४२) में तन्त्रके विषयमें अधिकारिभेदसे व्यवस्था की गयी है। जो वेदके अधिकारी हैं, उनका वेदके अनुकूल तन्त्रों में अधिकार है; तथा जो तन्त्र वेदके विरुद्ध हैं, उनमें वेदके अनिधकार येंदि के अनिधकारियों का अधिकार है। सारांश यह है कि वेदके अनुकूल अथवा वेदसे विरुद्ध—सभी तन्त्र भिन्न-भिन्न अधिकारियों के लिये प्रमाण हैं। इस प्रकार अधिकारियों देसे प्रमाण हैं। इस प्रकार अधिकारियोद प्रमाणयकी व्यवस्था होनेपर किसी तन्त्रके अप्रामाण्यकी शङ्का नहीं उठती। अधिकारियोद से अधिकारियोद से लहने प्रमाणयकी व्यवस्था की एसी रितिसे अधिकारियोद से तन्त्रके प्रामाण्यकी व्यवस्था की गर्या है।

उपासनामें तन्त्रशास्त्रका विशेष उपयोग है, इस बातको अस्वीकार करना भ्रम है। शाक्त और शैव सम्प्रदाय तो तन्त्रके अनुयायी हैं ही, वैष्णव सम्प्रदाय भी तन्त्रके अनुगामी हैं। वैष्णवोंका परम माननीय पाञ्चरात्र शास्त्र तन्त्रके ही अन्तर्गत है। श्रीमद्भागवतमें भी पाञ्चरात्रके अनुसार उपासना करनेका निर्देश पाया जाता है; इसल्ये आस्तिक पुरुपोंको अपने-अपने अधिकारके अनुसार तन्त्रोंका उपयोग करना चाहिये।

तन्त्रशास्त्रका प्रभाव इतना अधिक फैला है कि वैदिक तथा पौराणिक उपासनाओं में भी उसका कुछ-न-कुछ प्रभाव प्रतीत होता है। तन्त्रशास्त्रका विस्कुल परित्याग करके किसी प्रकारकी उपासना करना असम्भव है, यह कहनेमें कुछ भी अत्युक्ति नहीं है।

# गृहस्थ क्या करे ?

### वर्तेत तेषु गृहवानकृद्धग्रनसूयकः। पञ्चभिः सततं यहैर्विघसाशी यजेत च॥

गृहस्य पुरुप क्रोध और ईर्ध्यांसे रहित होकर व्यवहार करे, नित्य पञ्चयश करे और देवता, पितर तथा अतिथियोंको भोजन करानेके बाद भोजन करें।

( महा० ज्ञान्ति० २३५। २५)

ूँ कुछ दिन पूर्व श्रीसम्प्रदायसे अलग होकर रामानन्दी वैष्णवीने महाम्व्रपर रामानन्द-भाष्य प्रक≥ किया है। रामानुज-भाष्यके अनुसार नारायण परमेश्वर हैं; रामानन्द-भाष्यके अनुसार रामचन्द्र परमेश्वर हैं। ये दोनों भाष्य विशिष्टाद्वैतके अनुकूल हैं। उपर्वृक्त प्रन्थके प्रकाशित होनेके पूर्व प्राच्य तथा पाश्चास्य पण्डित-मण्डली रामानन्द-भाष्यके नामसे परिचित न थी। रामानन्द-भाष्यको लेकर विशिष्टाद्वैतपरक चार भाष्य समझने चाहिये।

🗙 वर्ध तु वेदिश्वानामयोर्भेदं न पश्यामः। वेदोऽपि शिवागम इति व्यवहारी युक्तः, तस्य तराजनुकरात् । अतः शिवागमो द्विविधः, श्रंविर्णकविषयः सर्वेविषयक्षेति । उभयोरेक एव शिवः कर्ता । \*\*\*\* उभाविष प्रमाणभृतौ वेदागमौ । ( श्रीकष्ठभाष्य २ । २ । ३८ )

इस युक्तिसे किसी-किसी तन्त्रमें म्लेच्छोंतकका अधिकार सिद्ध होता है।

#### कल्याण-साधन

( लेखक--श्रीखामी सन्तप्रसादजी उदासीन, सन्खर )

कल्याण अर्थात् मोक्षका अर्थ शास्त्रों में 'सर्वदुःखिनवृत्ति, परमानन्दपाप्ति' किया है। मोक्षके चार अन्तरङ्ग साधन कहें हें—विवेक, वैराग्य, पट्सम्पत्ति और मुमुश्रुता।

विवेक कहते हैं सारासारिवचारको । वैराग्यका लक्षण बतलाते हैं, श्रिद्धालोकनृणीकारो वैराग्यस्याविधमंतः' अर्थात् ब्रह्मलोकतकके सब पदार्थोंको नृणवत् जानना, यही वैराग्यकी अविधि है। पर्सप्यत्तिका अर्थ है—छः सम्पत्तियाँ, उनके नाम ये हें—राम, दम, श्रद्धा, समाधान, तितिक्षा और उपरित । शम है मनको रोकना, दम इन्द्रियोंको रोकना, श्रद्धा वेद-शास्त्र तथा गुरु और साधनोंमें पूर्ण विश्वाम स्वना, समाधान है—समाहित होना (मनका सर्वथा रियर होना), तितिक्षा है शीत-उष्ण, मुन्व-दुःखादिको सह लेना और उपरित है संशारिक पदार्थों से उपराम होना । इस पर्मायत्तिके बाद चौथा साधन है मुमुशुता अर्थात् मोश्र पाने, संसारके जन्म-मरण-चक्रसे छूटनेकी इच्छा । इन चार साधनोंसे ही ज्ञानद्वारा मुक्ति होती है ।

अधिकारिभेदसे शास्त्रोंमें कल्याणसाधनार्थ तीर्थ, वत, नियम, योग, निष्काम कर्म आदि अनेक साधन बताये हैं; पर सबकी सीमा इन चार साधनोंमें ही जाकर समाप्त होती है। कारण ज्ञानसे ही मोक्ष होता है और ज्ञानके ये ही चार साधन हैं जो ऊपर लिखे गये।

परन्तु जन्म-जन्मके कुसंस्कारोंसे मन मिलन हो रहा है, इस कारण इन साधनोंके करनेमें मन नहीं लगता । इसिल्ये इसका उपाय इमारे उदासीन साध-सम्पदायके मुनि-महात्माओंने नाम-जप वतलाया है । भगवान्के हरि, राम इत्यादि नामे-मेंसे किसी नामका मनुष्य जप करता रहे और साथ ही निष्काम कमीचरण करे अर्थात् पत्लेच्छारहित होकर तीर्थ, वत, यज्ञ आदि ग्रुभ कमें करे तो इससे मन ग्रुद्ध होता है और उपर्युक्त साधन वनते हैं और उनसे मनुष्य कत्याणको प्राप्त होता है । नाम-जप अन्वण्ड होता चाहिये। उटते-बैटते सब समय नाम-उच्चारण अंदर होता रहे ।

# गर्व न करो-काल सबको खा जाता है

बहुनीन्द्रसहस्राणि समतीतानि वासव । बलवीर्योपपन्नानि यथैवं त्वं श्राचीपते ॥ त्वामप्यतिवलं शक्त देवराजं बलोत्कटम् । प्राप्ते काले महावीर्यः कालः संशमयिष्यति ॥ य इदं सर्वमादने तस्माच्छक स्थिरो भव । मया त्वया च पूर्वेश्च न स शक्योऽतिवर्तितुम् ॥ यामेतां प्राप्य जानीपे राज्यश्रियमञ्जनमाम् । स्थिता मयीति तन्मिथ्यानेपा होकत्र तिष्ठति ॥ स्थिता हीन्द्रसहस्रेषु तिह्रिशिष्टनमेष्यियम् । मां च लोला परित्यज्य त्वामगाहिषुधाधिष ॥ मैवं शक्त पुनः कार्पीः शान्तो भवितुमईसि । त्वामध्येवंविधं ब्रात्वा क्षिप्रमन्यं गमिष्यति ॥

(महा० शान्ति० २२४। ५५-६०)

हे इन्द्र! जो वल और वीरतावाले थे, एंसे तुम्हारे-जैसे हजारों इन्द्र हुए और चले गये। हे इन्द्र! इस प्रकार त् भी चला जायमा। हे शक! तू वहा वलवान और देवताओं का राजा है तो भी जब तेरा समय पूरा हो जायमा तब महाबली काल तुझे भी राज्यसे भ्रष्ट कर देगा। हे इन्द्र! काल सबका संहार करता है, इसलिये तू धीरज रख, में, तू या जो पहले हो गये इनमेंसे कोई भी कालका उल्ज्ञ्चन नहीं कर सकता। जिस सर्वोत्तम राज्यलक्ष्मीको प्राप्त करके तुम समझते हो कि यह मेरी हो गयी है, यह तुम्हारी झूटी कल्पना है क्योंकि यह कभी एक अगह स्थिर नहीं रहती। हे देवराज! तुझसे भी अधिक श्रेष्ठ इजारों इन्द्रों के पास यह राज्यलक्ष्मी रह चुकी है (और उनके पाससे यह चली गयी है) वैसे ही यह चञ्चल राज्यलक्ष्मी मुझे भी छोड़कर तेरे पास आ गयी है। हे इन्द्र! अब आगे तू ऐसा गर्वन करना अब तू शान्त हो जा, यदि उसने जान पाया कि— तृ मिथ्या घमण्डी है तो वह तुझे छोड़कर चली जायगी।

### अमिविद्या

( लेखक-पं ० श्रीहरिदत्तजी शास्त्री वैदान्ताचार्य )

उपनिषदोंमें इस विद्याका वर्णन इसलिये हुआ है कि लोग पुनर्जन्मके विश्वासी बनें । पुनर्जन्म अनेक तरहसे सन्दिग्ध हो रहा है, बहुत-से नास्तिक इस शरीरसे भिन्न आत्माको नहीं मानते । आस्तिकोंमें भी मतबाहुल्य है। इस जीवको भी विभु माननेवाले बहुत से आचार्य हैं। जब आत्मा विभू है, तब इसका परलोकादिमें गमन क्या ? और वेदान्तमें भी बहुत से सिद्धान्त पाये जाते हैं, जिनसे जनमकी ही सिद्धि नहीं होती; क्योंकि विभु आत्माका जन्म और मरण कैसे हो सकता है ? जो सर्वव्यापी आत्मा है, वह अत्यन्त क्षद्र गर्भमें कैसे समा सकता है। फिर जब एक ही आत्मा है तो मरण अथवा जीवन सर्वथा असम्भव है, क्योंकि अनेकता रहनेपर ही जन्म-मरण हो सकता है। इसके अतिरिक्त किन्हीं श्रतियोका तात्पर्य यह है कि यह जीव ईश्वरका प्रतिबिम्ब है; अविद्याशपर जो इंश्वरका प्रतिबिम्य पड़ता है, वही जीव है। अथवा जैन सूर्यका प्रतिबिम्ब अथवा आभास घटोंमें पड़े, वैसे ही ब्रह्मका आभास अन्तःकरणोंमें पड़ता है; वही जीव कहलाता है । इन द्रप्टान्तींसे भी पुनर्जन्मकी सिद्धि नहीं होती; क्योंकि घटके फूटनेसे घटस्य बिम्ब किसी अन्य रूपको धारण कर कहीं अन्यत्र नहीं जाता, न इस प्रतिविभ्यकी कोई विभिन्न सना ही होती है। जैसे पुरुपसे भिन्न छायाकी भिन्न सत्ता नहीं, दर्पणमें मुखादिकी जो छाया पड़ती है उसकी सत्ता मुखसे पृथक् नहीं, अतः घट फूटनेपर सूर्य-प्रतिबिम्ब ज्यों-का-त्यों बना रहता है, तद्भत् ब्रह्म-प्रतिबिम्ब जो यह जीव है वह अन्तःकरणके छिन्न-भिन्न होनेपर भी ज्यों-का-त्यों बना रहेगा, कैसे कहीं जायगा—इत्यादि कारणेंसि पुनर्जनमर्मे लोगोंको सन्देह न हो। अतः मानृभूता परमकल्याणकारिणी श्रुति पञ्चामि-वर्णनद्वारा पुनर्जन्मका प्रतिपादन करती है।

इस प्रकार राजाने जो पाँच प्रश्न किये थे, उनका उत्तर निम्न प्रकार है। प्रथम-यहाँसे प्रजा कहाँ जाती है, इस प्रश्नके तीन उत्तर हुए--कुछ ब्रह्मश्चनी ब्रह्मलोकको जाते हैं, द्वितीय कर्मपरायण जन चन्द्रलोकको जाते हैं, तृतीय सर्वथा जन्म-मरण-प्रवाहमें डूबते और उतराते रहते हैं।

द्वितीय प्रश्न राजाका यह है कि वहाँसे पुनः कैसे प्रजा लौट आती है। इसका उत्तर यह दिया गया है कि चन्द्रलोकसे आकाशमें आकाशसे वायुमें इत्यादि। तृतीय प्रश्न यह है कि देवयान और पितृयानका भेद कहाँ होता है। इसका उत्तर यह है कि देवयानका प्रथ अचिसे आरम्म होता है और पितृयानका धूमसे; पुनः देवयानगामी संवत्सरमें जाते हैं, किन्तु पितृयानगामी उसमें नहीं।

चतुर्थ प्रश्न यह है कि ब्रह्मलोक क्यों नहीं भर जाता। इसका उत्तर यह है कि मरकर सब ही प्राणी अथवा सब ही मनुष्य ब्रह्मलोकमें ही अथवा चन्द्रलोकमें ही नहीं पहुँचते, किन्तु बहुतसे जीव मरते ही तत्काल अन्य योनियोंमें प्राप्त हो जन्म लेते और मरते रहते हैं; इस हेतु वह लोक नहीं भरता।

पञ्चम प्रश्न यह है कि पाँचवीं आहुतिमें जीववाचक जल कैसे मनुष्य वन जाता है। इसका उत्तर यह है कि आदित्यलोक, पर्जन्य, पृथिवी, पुरुप और स्त्री-ये पाँच अग्नि हैं। स्त्रीरूप अग्निमें जो आहुति दी जाती है, उससे जल पुरुपवाची हो जाता है।

कथा इस प्रकार है-

एक समय अरुणगोत्रोत्पन्न श्वेतकेतु नामका कोई कुमार पाञ्चाल देशके अधिपति प्रवहणनामक नृपतिकी समिति (सभा) में आ पहुँचा। राजा प्रवहणने निम्नलिखित पाँच प्रक्त उससे पुछे। वे प्रक्रन ये हैं—

१-हे कुमार ! यहाँसे प्रजाएँ ऊपरको जहाँ जाती हैं, उसे क्या तू जानता है ?

कुमार-राजन् ! नहीं ।

२-प्रवहण-ये प्रजाएँ पुनः जैसे लीट आती हैं, क्या तू जानता है !

कुमार**-न**हीं ।

३-प्रवहण-देवयान और पितृयान मार्गोंका वियोग-स्थान जानता है !

कुमार-हे भगवन् ! मैं नहीं जानता ।

४-प्रवहण-जिस प्रकार यह लोक नहीं भर जाता, उसको त् जानता है!

कुमार-हे भगवन् ! मैं नहीं जानता ।

५-प्रवहण-जिस कारण पाँचवी आहुतिमें जल पुरुषवाची होता है, उसे तू जानता है !

कुमार-नहीं जानता।

तब राजाने कहा कि विदित होता है कि 'तेरे पिताने तुझको अच्छी शिक्षा नहीं दी है।' एवमस्तु---

तव श्वेतकेतुने अपने पिताके पास जाकर कहा कि राजा प्रवहणने मुझसे पाँच प्रश्न पूछे और मैं एकका भी उत्तर न दे सका। पिता पुत्रको साथ ले राजाके निकट जा पहुँचा और कहा कि मुझे आप अग्निविद्याका उपदेश दीजिये।

राजा बोला कि 'यह विद्या अवतक क्षत्रियोंको ही माल्म है, अन्य किसीको नहीं; दूसरे मुझ क्षत्रियकी शिष्यता आप ब्राह्मण होकर कैसे स्वीकार करेंगे ?' गौतमने कहा कि 'विद्या जहां कहींस मिले, ग्रहण कर लेनी चाहिये। अतः आजसे मैं आपका शिष्य बनता हूँ, मुझे आप उपदेश दीजिये ।'

तब गजाने कहा कि है गौतम ! यह लोक ही एक अग्नि है, सूर्य उसकी समिधा है, किरणें धूम हैं, दिन लपट हैं, चन्द्रमा अङ्गार है, नक्षत्र चिनगारियाँ हैं, इस अग्निमें देवगण श्रद्धाकी आहुति देते हैं, इस आहुतिसे सोमराजा उत्पन्न होता है; यही प्रथम आहुति है।

हे गौतम ! पर्जन्य ( मेघ ) द्वितीय अग्नि है; उसकी वायु

ही सिमिधा है, अम्न (एक प्रकारका मेघ), धूम, विद्युत् ज्वाला, वज्र अङ्कार, मेघशब्द विस्फुलिङ्ग है। इस द्वितीय अभिमें सोमराजाकी आहुति देवगण देते हैं, इसीसे वर्षा उत्पन्न होती है। यही द्वितीय आहुति है।

हे गौतम ! यह पृथिबी तृतीय अमि है; उसकी संवत्तर ही सिमिधा, आकाश धूम, रात्रि ज्वाला, दिशाएँ अङ्गार और अवान्तर दिशाएँ विस्फुलिङ्ग हैं । इस अमिमे देवगण वर्षाकी आहुति देते हैं, उस आहुतिसे अन्न उत्पन्न होता है । यह तृतीय आहुति हुई ।

हे गौतम! यह पुरुष चतुर्य अग्नि है। उसकी वाणी ही सिमधा, प्राण धूम, जिह्ना ज्वाला, चक्षु अङ्गार और श्रोन्न विस्फुलिङ्ग है। इस अग्निमें देवगण अन्नकी आहुति देते है, उस आहुतिसे रेतस् (वीर्य) उत्पन्न होता है। इसका ही नाम चतुर्य आहुति है।

हे गौतम! यह स्त्रीपञ्चम अग्नि है। इस अग्निमें देवगण रेतस्की आहुति देते हैं, उस आहुतिसे गर्भ उत्पन्न होता है। हे गौतम! इस प्रकार पाँचवी आहुतिमें जल पुरुषवाची होता है। वह गर्भ नौ या दस मास उत्वाहत हो पेटमें रह बालकरूपसे उत्पन्न होता है, पुनः अपनी आयुभर सुख-दुःख भोगकर मर जाता है। उसको बन्धु-बान्धव अग्निमें जला देते हैं। इस प्रकार मानव-जीवनका एक चक समाप्त हो जाता है। यही अग्निविद्या या पञ्चामिविद्या है।

# श्रेष्ठ भागवत कौन हैं ?

योगेश्वर हरि कहते हैं---

न कामकर्मबीजानां यस्य चेतसि सम्भवः। वासुद्वैकनिलयः स वै भागवतोत्तमः॥ न यस्य स्वः पर इति वित्तेष्वात्मनि वा भिदा। सर्वभृतसमः शान्तः स वै भागवतोत्तमः॥

त्रिभुवनविभवद्देतवेऽप्यकुण्ठस्मृतिरजितात्मसुरादिभिर्विमृग्यात् । न चलति भगवत्पदारविन्दाल्लवनिभिषार्थमपियः स वैष्णवाप्रयः॥

विस्त्रति हृदयं न यस्य साक्षाद्धरिरवशाभिहितोऽप्यघौधनाशः।

प्रणयरदानया धृताङ्चिपद्म स भवति भागवतप्रधान उक्तः॥ (श्रीमद्भागवत ११ । २ । ५०, ५२, ५३, ५५)

जिसके चित्तमें कामना और कमों के बीजका उदय ही नहीं होता, जिसके एकमात्र आश्रय श्रीमगवान् हैं—वह श्रेष्ठ मागवत (संत) है। जिसकी दृष्टिमें—शरीर और धनमें अपने-परायेका भेद नहीं है; जो सब प्राणियोंके लिये सम है, शान्त है, वह श्रेष्ठ भागवत (संत) है। जिन्होंने अपने मन, इन्द्रियोंको वदामें नहीं कर पाया है उन देवताओंके लिये जो अभी हुँदनेकी वस्तु है, भगवान् के उन चरणकमलोंसे, त्रिलोकीकी सम्पत्तिके लिये भी जो आधे क्षण या निमेपतक भी अलग नहीं होते; वे निगन्तर भगवत्स्मरण-परायण पुरुष वे श्रेष्ठ वैष्णव हैं। विवद्यतासे पुकारनेपर भी जो पापोंका नाश करते हैं, वे भगवान् प्रेमकी रस्तीन अपने चरणकमलोंके बँघ जानेके कारण स्वयं जिसके हृदयको नहीं छोड़ सकते, वह भक्त श्रेष्ठ भगवत (संत) है।

## आत्मोन्नतिका एक साधन-विचार

( लेखक--श्रीभोगीन्द्रराय नानालाल वैद्य बी०ए०, बी० टी० )

हम जैसे विचारोंका सेवन करेंगे, वैसे ही हो जायेंगे। विचार ही हमारे भविष्यका निर्माण करते हैं—ऐसा कहनेमें कोई अतिशयोक्ति नहीं है। हमारा मन सर्वदा अनेकों प्रकार के संकल्प करता रहता है। ये संकल्प अच्छे भी होते हैं और बुरे भी। जिस प्रकार अच्छा भोजन शरीरके लिये लाभकारी होता है, उसी प्रकार अच्छा विचार मनके ऊपर अच्छी छाप डालता है। सास्विक और बलवान् विचार हमारे मनको अलैकिक शान्ति, धैर्य, बल और खास्थ्य प्रदान करते हैं। इसके विपरीत निर्वल और हल्की जातिके विचार हमें निर्वल बना देते हैं। राल्फ वाल्डो ट्राइन नामका एक विचारक लिखता है—

'It is a great law of our being that we become like those things we contemplate. If we contemplate those that are true and noble and elevating, we grow in the likeness of these.'

( What all the world's a-weeking, page 61.)

इसका तालपं यह निकलता है कि इमारा भविष्य किसी अदृश्य सत्ताके हायमें नहीं है, कोई बाह्य संयोग भी हमारे भविष्यके प्रति उत्तरदायी नहीं हैं। बल्कि अपने बुरे या भले भविष्यके लिये हम स्वयं ही जवाबदार हैं—अपना उड़ार या नाश हमारे अपने ही हाथमें है। इसलिये बाहरके संयोग या दूसरे लोगोंको दोष देना—यह बड़ी भारी भूल है। भगवान् श्रीकृष्ण गीतामें स्पष्ट कहते हैं—

उद्धरेदारमनारमानं नारमानमवसादयेत् । आरमेव श्चारमनो बन्धुरारमेव रिपुरारमनः ॥ (गीना ६ । ५)

'अपना बन्धु आप ही है और आप ही अपना शत्रु है। अतः अपनी अधोगित न करके उद्धार ही करना चाहिये।'

इससे स्पष्ट समझ सकते हैं कि आत्मोत्कर्षकी इच्छा-वालेको अपने विचारोंका हर घड़ी ध्यान रखना चाहिये। अपने हृदयमें समुद्रकी तरक्कोंके समान बार-बार उछलते रहनेवाले विचारोंके ऊपर पूरा अङ्कुश रखनेकी आवस्यकता है। शुद्र विचारोंको निकाल देना—यह उनका पहला कर्तव्य है। मन तो बंदरके समान है, उसे काबूमें रखनेके लिये सर्वदा प्रयन्न करना पड़ता है। इसके लिये विशेष अभ्यासकी आवस्यकता है—ऐसे उन्नत विचारोका सेवन करनेकी आवस्यकता है, जो हमें उत्कर्षके मार्गमें ले जायँ। संक्षेपमें हम विचारोंके गुलाम न बनें, इसके लिये उनके ऊपर हमारा प्रभुत्व होना आवश्यक है।

वैसे विचार तभी हो सकते हैं जब कि हमारा मन नीरोग, ग्रुख और तेजम्बी हो। अतः पहले उसे वैसा बनाने- के लिये प्रयत्न करना चाहिये। प्रथम तो शरीरको स्वस्थ रखना आवश्यक है; क्योंकि 'शरीरमायं खलु धर्मसाधनम्' धर्मका प्रथम साधन शरीर ही है। स्वस्थ शरीरके विना स्वस्थ मन भी नहीं हो सकता। फिर मनको स्वस्थ रखनेके लिये उसे अच्छे- अच्छे प्रन्थ पढ़नेको देने चाहिये। सद्वन्थोंका स्वाध्याय— यह एक प्रकारका सत्सङ्ग है। उनमें संत पुरुषोंके वचनामृतपर ही दृष्टि पड़ती है। सत्सङ्गका माहात्म्य सभी जानते हैं। नित्य निरन्तर साधुपुष्पोंके संसर्गमें आनेसे सदिचारोंको उत्तेजना मिलती है। श्रीतुल्सीदासजी महाराज कहते हैं— बिनु सतसंग बिबेक न होई। रामकृषा बिनु सुरुम न सोई॥ सत संगत मुद्र मंगल मूला। सोड फर सिधि सब साधन फूला॥ सठ मुधारहें सत संगति पाई। पाग्स परस कुधात सुहाई॥

प्राचीन भारतमें मन्दिर, चौराहे और नदीतीरोंपर होते रहनेवाली कथा-चार्ता एवं भजन-किर्तनका मुख्य उद्देश्य यही था कि उन्हें सुननेवालोंके मानसिक विचारोंकी सृष्टि शुद्ध और पवित्र बने । ऐसे अवसरोंपर बार-बार उपस्थित होने एवं कीर्तनादि उत्सवोंमें भाग छेनेसे अच्छे विचार करनेकी आदत पड़ती है और वैसी आदत पड़ जानेसे मनुष्यके मनका स्वभाव ही ऐसा हो जाता है कि उसे तरह-तरहके सत्सक्क विना चैन ही नहीं पड़ता।

मनको पवित्र और गुद्ध बनानेमें प्रार्थना बड़ा काम करती है। रामकृपाके विना तो कोई भी वस्तु मुलभ नहीं है। अतः इस भगवत्-कृपाकी प्राप्तिके लिये अनन्यचित्तसे परम
कृपाल परमात्माकी प्रार्थना करना—यह सभीका परम
आवश्यक कर्तव्य है। इसमें चूक करना बड़ा पाप है। जो
ईश्वरीय सत्ता हमारी रात-दिन रक्षा कर रही है, जो
कठिनाईके समय हमारी बहुत-सी आवश्यकताओंकी पूर्ति
करती है, उसे भूल जाना—ऐसे परम कृपाल प्रभुको विसार
देना—यह तो कृतप्तता ही है। प्रभुको याद रखना—यही
सच्चा धन है और उन्हें भूल जाना—यही पूरा दुःख है।
प्रार्थनाके द्वारा प्रभुके प्रति हद विश्वास होता है और मनको
एक अनिर्वचनीय शान्तिका अनुभव होता है। विपरीत
प्रसङ्गोंमें भी वह एक अन्द्रुत स्वास्थ्यकी रक्षा कर सकता
है। प्रार्थना हमारे मनको स्फिटकके समान निर्मल कर देती
है। इस दिव्य अलौकिक मानसिक वलके सामने दुष्ट
विचार लाचार होकर अपने-आप ही खिसक जाते हैं।

पुनः-पुनः एक ही विचार करनेसे वह मनका एक अङ्ग बन जाता है। ऋषि-मुनि निरन्तर ऑकारका जप करते थे, सोऽहम्' मन्त्रका जप करते थे अथवा अहं ब्रह्मास्मि' मन्त्रका जप करते थे। इसमें भी एक ही सिद्धान्त समाया हुआ था कि मनुष्य जैसा ध्यान करता है, वैसा ही वह बन जाता है। 'मै शुद्र हूँ, अशक्त हूँ, पापी हूँ— एसा विचार करनेसे मनुष्य निश्चय ही शुद्र, अशक्त और पापी बन जाता है। इसी प्रकार भी निष्पाप हूँ' ऐसा चिन्तन करनेसे हम निष्पाप बन सकते हैं। प्रकाशका ध्यान करोगे तो तुम प्रकाश ही बन जाओगे, पुण्यका चिन्तन करोगे तो तुम पुण्यस्वरूप बन जाओगे। पुरुषसे पुरुषोत्तम हो जानेकी इच्छाका सेवन करो तो तुम अवस्य पुरुषोत्तम हो ही

जाओगे। तुम्हारी जैसी भावना होगी वैसी ही सिद्धि होगी। स्वामी रामतीर्य उच्च प्रकारकी भावनाके सेवनका समर्थन करते हुए सबसे अपने आत्मदेवके प्रति इस प्रकार सम्बोधन करनेके लिये कहते हैं—'ओ राजाधिराज! सम्पूर्ण शरीरोंके केन्द्रमें स्थित मेरे आत्मदेव! सिच्चदानन्द सम्नाट्! अनन्त सत्ताधीश! आशीर्वादात्मक तत्त्वस्त्य! ओ प्रियतम! तुम अज्ञानावरणके स्वप्नमें दासत्व स्वीकार न करो! उठो, जागो और अपनी परम सत्ताका अनुभव करो। तुम ईश्वर हो, तुम ईश्वर हो हो, और कुछ नहीं।'

अन्तमे कहना यह है कि अपने उत्कर्ष-साधनकी इच्छा रखनेवालेको प्रभुके ऊपर पूरा विश्वास रखना चाहिये। श्रद्धाके विना किसी भी प्रकारके संकल्पकी सिद्धि होना सम्भव नहीं है। विश्वासपूर्वक मानो कि यह जगन्नियन्ता हमे शुभ मार्गपर ही ले जा रहा है। वह हमारे जीवनपथकी अवश्य ही प्रकाश देगा । वह हमारा हितचिन्तक है । उसकी अनन्य भावसे शरण लो और जो हृदयको दुर्बल बनावें, उन क्षुद्र विचारोंको मनसे निकालकर सर्वदा ग्रुभका ही चिन्तन करो । विश्वासपूर्वक प्रणवका अखण्ड जप करो । रात-दिन राम-नाम रटो। मनको किसी शुभ आलम्बनमे एकाव्र करो । कुछ समय एकान्तमें निकालो । इससे स्वयं ही शुभ विचारोंकी स्फूर्ति होगी। ऐसे उन्नत सजीव और तेजस्वी विचार स्वयं ही उत्कर्षकी ओर हे जायँगे। तेजोमय प्रभूस माँगो कि वे तुम्हारी बुद्धिका तेजस्वी करें। निश्चय माना कि तुम श्रेष्ठ होनेके लिये ही रचे गये हो और अपना उन्नत भविष्य तुम्हें स्वयं ही बनाना है।

## महाच यशको कौन प्राप्त होते हैं ?

अनुच्यमानास्तु पुनस्ते मन्यन्तु महाजनात् । गुणवत्तरमात्मानं स्वेन मानेन दर्पिताः ॥ अग्रुवन्कस्यचिन्निन्दामात्मपूजामवर्णयन् । विपश्चिद् गुणसम्पन्नः प्राप्नोत्येव महद्यशः ॥

'अभिमानवरा अपनेको महान् गुणी माननेवालोंको यदि कोई उपदेश देता है तो भी वे अपने मनमें गर्व-कर महाभा पुरुषोंसे भी अपनेको विशेष गुणी मानते हैं, वे अपनेको भले ही इस प्रकार माना करें परन्तु जो किसीकी निन्दा तथा आत्मख्याचा नहीं करता और विद्या तथा गुणोंसे सम्पन्न होता है, वह पुरुष स्वयं महान् यदा प्राप्त करता है।

( महा॰ शान्ति० २८७ । २७-२८ )

#### साधन-पथ

( लेखक--श्रीविन्दुजी महाचारी )

'साधन सिद्धि राम-पग नेहू ।'

आजकलका वातावरण कुछ ऐसा हो रहा है कि प्रत्येक स्वासोच्छ्यासमें बाह्याभ्यन्तर प्रकृतियोंमें राग-द्वेपादिके सहस्रों द्पित परमाणुओंका क्षण-क्षणमें विनिमय होता रहता है। घनतम तमोमय असंख्य परमाणुओंके सञ्जयसे प्रकृतिमें स्थलता हद हो गयी है। जगत्यतिमें विश्वास नहीं, जगत्से अवकाश नहीं; परलोकमें निष्ठा नहीं, गुरु वेद-वाक्योंकी प्रतिष्ठा नहीं । बत्ति बहिर्मखी हो गयी है । हम मख्यतः बाह्य जगतमें ही विचरण करते हैं, भावनाओंका आधार वही हो गया है । ऐसी स्थितिमें परमार्थ-साधनका प्रश्न कितना महत्त्वास्पद हो सकता है, यह स्पष्ट है। उस पुण्य पीठसे, जहाँ आसन लगाकर वास्तविक साधनाराधन होता है और जो सिद्धियोंका केन्द्र है, इस पृथक हो गये हैं। उसीका नाम हृदय है। चेतनताके स्थलतामें आबद्ध हो जानेसे उसका (हृदयका) बहुत कुछ हास हो गया है-उसकी शक्तियाँ अत्यधिक क्षीण हो गयी हैं और वह निर्जीव सा हो गया है । श्रद्धा दया-दाक्षिण्यादि सद्गण तिरोहित हो गये हैं। वाम्तविकताका स्थान कृत्रिमताने हे लिया है और अनुभृतिका कोरी कल्पना और तर्कनाने । सार्त्विक हृदयके साथ देवी सम्पत्तिका अत्यन्त हास है और आमरी सम्पत्तिके साथ तामसी बुद्धिका विकास । इसीसे आध्यात्मिक साधनका पय बहुत ही दुर्गम और वाधित हो गया है। हृदय हमारा आवास नहीं रह गया, प्रत्युत स्थल बुद्धि । एक तो हम साधनपथपर आरूढ़ ही नहीं होते अथवा हो पाते, और यदि आरूट हुए भी तो थोड़ी ही दूर चलकर रह जाते हैं अथवा लीट आते हैं। यदि बीचमें कहीं अटक जाते हैं तो उसे ही गन्तव्य सा मानकर रह जाते हैं और अपनेमें पूर्णताका अनुभव करने लगते हैं। इमको पता भी नहीं चलता कि इम कहाँ हैं, किथर भटक गये हैं। इम अपने भीतर टिक नहीं पाते । यदि इमारी कुछ धार्मिक भावना हुई और यदि कुछ साधनका क्रम चला, तो उसकी चरितार्थता स्थूल जगत्में ही होती है।

साधनका वही अधिकारी होता है, जिसके हृदयमें पूर्वसे कोई साध्य और लक्ष्य विद्यमान होता है। उसकी प्राप्ति

अथवा संयोगकी चाह ही साधन-पथपर अमसर करती है। हृदय जिसकी आराधना करता है। उसीके लिये साधना भी की जाती है। जिस दर्जेकी चाह होती है, उसी कोटिकी साधना भी । ऐसा साधक ही साधन करता है और वही इप्रकी सिद्धि भी उपलब्ध करता है। कठिनाइयाँ आती हैं। परन्त वे बाधक नहीं होतीं; उनसे ध्येयमें उसकी उत्कण्टा और भी अधिक बढ़ती है। वह उन्हें अनायास झेल लेता है । जो किसी इष्ट अथवा प्रेयका आराधक है, वही वास्तविक साधक है । उसके साधनमे जीवन होता है, श्री होती है, सौन्दर्य होता है। उसमें इतना आकर्षण होता है कि दूसरे भी उसके अनुकरणके लिये उत्सुक होते हैं। वैसा करना वे पसंद करते हैं; ये हृदय-देशके साधक हैं; परन्तु जो वैसे नहीं हैं, वे बुद्धिके क्षेत्रमें अपने लिये उपयुक्त साधनका अन्वेषण करते हैं । और, पूर्व संस्कृति और प्रकृति-के अनुसार किसी साधनपर उनका मन टिक जाता है। कोई साधक उसी साधन-पथका अनुसरण करता है, जिसपर वह कभी कुछ चला हुआ अथवा जिसके निकट पहुँचा हुआ होता है। इसी प्रकार कोई आराधक ( उपासक ) भी उसी इष्टका वरण करता है, जिसमें कभी उसकी श्रद्धा हुई होती है। यह रुचि और निष्ठा पूर्वसंस्कारार्जित होती है। कोई अनायास ही उस दिशाको जाता है, जिधर कभी जा चुका है। नाना प्रकारके साधन विभिन्न अधिकारियोंहीके लिये हैं।

प्रत्येक साथक और आराधकका सबसे पहला कर्तव्य अपने ध्येय और लक्ष्यका निश्चय करना होता है। सच्चे साथक और आराधक सावधानता और संलग्नतापूर्वक ऐसा करते हैं और व ही साधनमें प्रदुत्त होते हैं। सच्चे साधक और जिज्ञासुको ईश्वरीय प्रेरणासे सद्गुर भी मिल जाते हैं और वह ठीक रास्तेपर आ जाता है और टिकाने लग जाता है। जिन्हें लक्ष्य और ध्येयका निश्चय नहीं, उन्हें अवश्य ही भटकना और अटकना पड़ता है। जिसका गन्तव्य ही निर्धारित नहीं, वह कहाँ जायगा ! सङ्कल्प और प्रतिज्ञाकी दृदतासे ही साधनमें दृदता आती है। अन्तर्मुखी वृत्तिकी ध्येयमें एकतानता ही, जिसे संतोंकी भाषामें सुरति कहते हैं,

वह पथ है जो लक्ष्यतक पहुँचाता है। ध्येयकी ओर देखते हुए गुरूपदिष्ट मार्गसे सावधानतापूर्वक ( पूर्ण मनोयोगसे ) चले जानेहीसे अभीष्टकी सिद्धि होती है। शारीरिक स्वास्थ्य-के साथ मानसिक स्वास्थ्य ठीक रहनेहीसे साधन बन पड़ता है । युक्ताहार-विहारसे शारीरिक खास्य्य ठीक रहता है और वैराग्य अथवा निःस्प्रहतासे मानसिक स्वास्थ्य। मानसिक नैबज्य उसीसे प्राप्त होता है। राग-द्वेषमूलक वैषम्यके रहते कोई सर्वथा समताकी भूमिकापर प्रतिष्ठित, परमार्थका अधिकारी नहीं हो सकता । परमार्थसाधकके लिये मानसिक प्रीहा और अतिसार बड़े घातक रोग हैं। मानसिक प्रीहा जप-तप सब भीतर-ही-भीतर खा जाती है, जिससे अन्त:-करण विल्कुल निःसत्त्व हो जाता है। वह साधनको अपना आहार और लोकको विहार-स्थल बनाती है। वह मानसिक शीहा आत्मश्लाघा है । मानसिक अतिसार भी शक्ति-सञ्चय नहीं होने देता । कुण्डलिनीके यत्किञ्चित् स्फुरणसे जब प्रज्ञा विकसित होने लगती है, तब तत्त्व-विचार-का क्रम चलता है। चेतनताकी किरणोंसे नाना भाव-विचार झड़ते रहते हैं। उन्हें यदि योगी पचा जाता है, तो वे विचार आचार ( चरित ) में परिणत होकर सद्गुण उत्पन्न करते हैं । जब विचार आचारके आशयमें भरकर ऊपर आ जाता है, तब वह प्रचार ( काव्य-प्रणयन, प्रवचन, कीर्तन ) का रूप धारण करता है । इससे जगत्का कल्याण होता है, जिज्ञासुओंको प्रकाश मिलता है। यदि इसके पूर्व आरम्भमें ही तत्त्व-विचार प्रचारका आकार ग्रहण करते हैं, तो साधकके हितकी हानि होती है और दूसरोंका भी उतना कत्याण नहीं होता जितना होना चाहिये । क्योंकि परिपाक न होनेसे उन विचारोंमें प्रभाव कम रहता है। पूर्ण परिपाक होनेसे उनकी खल्प मात्रा भी उपयोगिनी होती है,—उनमें शक्ति हाती है, जीवन होता है । पूर्ण परिपाक आत्मप्रकाशम हाता है। समयके पूर्व विचारोंका प्रचारके क्षेत्रमें जाना ही मानसिक अतिसार है । निःसत्त्वता एवं अगाम्भीर्यसे ही वह कुरोग उत्पन्न होता है। आत्मालोचन तथा आत्म-संशोधनपूर्वक आत्मोन्नतिकी भावना सतत बनी रहनेसे साधक इन व्याधियों से बच जाता है। साधनका परिपाक होनेपर जब साधक अन्तर्जगत्में प्रवेश करता है, तब उसके पारमार्थिक पथको प्रकाशित करनेके लिये परमात्माकी ओरसे प्रकाशकी किरणें उसे मिलती हैं। यदि वह बाह्य जगत्में उनका उपयोग करता है और वृत्ति धीरे-धीरे बहिर्मुखी हो जाती है तो भीतर अन्धकारका अधिकार होने लगता है

और पथभ्रष्ट होनेकी आशक्का उपस्थित हो जाती है। जब-तक प्रकाशके उद्गम-स्थलमें नहीं पहुँच जाते, जबतक आत्मज्योतिसे भरकर अन्तःकरण तद्गूप नहीं हो जाता और अनात्मभावना नष्ट नहीं हो जाती अथवा जबतक परमित्रयतम पुरुषोत्तमका पूर्ण परिचय प्राप्त नहीं हो जाता, तबतक तमस् और ज्योतिका द्वन्द चला ही करता है। अतः स्थिति कोमल अथवा शक्कनीय ही रहती है।

साधकका वास्तविक साधना क्षेत्र अन्तर्जगत् है। उसके लिये (वास्तविक साधनाके लिये) अन्तर्मुख होना बहुत आवश्यक है (प्रत्याहार विना धारणा नहीं बनती और धारणा विना ध्यानकी सिद्धि नहीं होती)। बाह्यसे ज्ञानसञ्चय करनेवाले चक्षु और श्रोत्रका पूर्ण संयम और निरोध जवतक नहीं होता, तवतक हृदय-देशमें प्रवेश भी नहीं होता और जबतक हृदय-देशमें प्रवेश नहीं होता, तवतक साधन भी नहीं बनता और सिद्धि अथवा सफलता भी नहीं होती। किसी महायुरुपने कहा है-

चटम बन्दों, गीश बन्दों लब बबन्दा। गर न यात्री सिर्रे हक बरमा बखन्दा।

अर्थात् नेत्र, श्रोत्र और वाक्को वन्द करो, रोका । यदि इसपर भी सत्यका रहस्य न अवगत हो, तो मुझे हँसी। पहले लोग तीन हिस्सा भीतर रहते थे और एक हिस्सा बाहर। फिर आधा बाहर, आधा भीतर । बाद तीन हिस्सा बाहर, एक हिस्सा भीतर और अब प्रायः सम्पूर्ण अंशींमें बाहर ही रहते हैं। मम्प्रति हृदयका अत्यधिक हास हो जानेस श्रद्धाका ही तिरोभाव हो गया । कुछ है भी तो अधिकांशमे राजसी-तामसी, जो खण्डदाः चलती है और खण्डन खण्डमे ही रुचि रखती है। सास्विकी श्रद्धा तो अत्यन्त दुर्लभ हो रही है, जो परमार्थका साधन करती है। धर्म और प्रेम दोनोंही-की आधार-भृमि सत्त्व है। प्रेमके (अथवा सुख-दु:खके) लक्षण अश्रु आदि भी सत्त्वहीके क्षेत्रमें समुदित होते हैं, इसीलिये वे सास्विक भाव कहलाते हैं और श्रद्धा एवं पृत्ति आदि धार्मिक शक्तियाँ भी वहीं उत्पन्न होती हैं । क्षान्ति और शान्ति-जैसे दिव्य गुणोंका भी वही उद्गम है। सत्त्व-स्थता ही स्वस्थता है। सत्त्वगत होनेहीको किसी विषयमें 'लगना' कहते हैं। ज्ञानका साधन यद्यपि बुद्धि-वृत्तिसे होता है, तथापि उसका सम्पादन और निदिध्यासन सत्त्वहीसे होता है। उसकी स्थिरता और सार्यकता उसीके आश्रयसे होती है । ग्रद्ध शानका और ग्रद्ध प्रेमका समदय ग्रद्ध अन्तःकरणमें ही होता है। गुद्ध तत्त्वके प्रकाश और विकासके लिये गुद्ध सत्त्वकी स्थिति नितान्त आवश्यक है। क्योंकि उसके विना सर्वात्मीयताके रूपमें आत्माकी व्यापकताका अनुभव नहीं होता । राग द्वेष दम्भके पथसे परिच्छिन्नताकी ऐसी गहर कन्दरामें ले जाकर डाल देते हैं, जहाँ आत्माके प्रकाशकी किरणें बिल्कुल नहीं पहुँचती । देषके दुर्गम पर्वत और रागके सघन वन आत्मदेवसे इतना पृथक् कर देते हैं कि च्यापकताके लिये अवकाश ही नहीं रह जाता । भेदबुद्धि जितनी पृष्ट होगी, व्यापकता और उदारता उतनी ही बाधित होगी-यह निश्चित ही है। प्रेमका भाव ही आत्मीयता उत्पन्न करता है और द्वेषका परकीयता । जिनका हृदय आक्रीड (विहार वन ) होता है, जो आत्मज्योतिकी प्रसन्न कौमुदीसे सुरम्य उसके एकान्त प्रान्तमें प्रियके सरस साहचर्य-में रहते हैं अथवा उसके दिव्य भावसे भावित होते हैं, उनका लक्षण ही कुछ विलक्षण होता है। वे लोगोंसे मिलना, बोलना कम पसन्द करते हैं। बाह्य जगत्से वे ऊबते हैं। कौन अच्छा है, कौन बुरा है, कौन क्या करता है, क्या नहीं करता-इधर उनकी दृष्टि ही नहीं । कल्याण उनका स्वरूपः उपकार उनका चरित, करुणा उनकी चेष्टा, प्रसन्नता उनकी मुद्रा और शान्ति उनकी छटा होती है---

### वदनं प्रसादसदनं सदयं हृदयं सुधामुचो बाचः । करणं परोपकरणं येषां केषां न से वन्धाः॥

अस्तु, परमार्थ-साधनके लिये अन्तःकरण-संशोधन प्रथम वस्तु है। यदि भगवान्को रिझाना है, यदि उन्हे अनुकूल करना है तो उनके अनुकूल होना भी चाहिये। उसके लिये उनकी प्रिय वस्तु साधुताका अपनेमें (अपने स्वभावमें) सञ्चय करना सर्वया सापेक्ष एवं अनिवार्य है। द्वेप-बुद्धिके पुष्ट होनेसे परदोपदर्शन और क्रोध अनायास उत्पन्न होते हैं, जो कलह-विग्रहके कारण बनते हैं। दोष-ष्टि होनेसे दोप-ही-दोप दिखलायी देते हैं और गुण-दिष्ट होनेसे गुण-ही-गुण। द्वेप द्वेप ही उत्पन्न करता है और प्रम प्रमाव अन्तःकरण अथवा मनोवृत्तिका ही पड़ता है। त्रिगुणातीत सम्बदानन्दतत्त्व परमात्माके दर्शनके लिये दिष्ट और वृत्तिका गुणातीतताकी मर्यादातक पवित्र होना भी सर्वया आवश्यक है—

नयन अँ जिमन माँजि चेतिऐ चिदानंदघन राम।
अश्व हस्त्र-दीरघ नहिं होते, ऐसी कसिय कगाम॥
(भगवती मन्जुकेशी देवी)

वर्तमान काल लेकिक और पारलेकिक अथवा पारमार्थिक— हर एक विभागमें सजनता और सत्यात्रताकी नड़ी मार्मिक अपेक्षा कर रहा है। अतः उसकी ओर हमारा घ्यान आकृष्ट होना सर्वाधिक बाञ्छनीय है। एक संतद्धदय एकान्तमें रहकर भी अपनी सिद्ध-समुदार सन्द्रावनाओंसे वह लोक-कल्याण कर सकता है, जो सामान्यजन कितने ही व्याख्यानों-से भी नहीं कर सकते।

अन्तःकरण-विशुद्धि ही सकल साधना-सार । अहै त्योंहि एकाग्रता योग-तत्त्व समुदार ॥ (२)

साधन अनेक हैं-अधिकारके अनुसार, शक्ति और रुचिके भेदसे। कोई कुछ पसन्द करता है और कोई कुछ। जो जिसे पसन्द करता और चाहता है, उसके लिये वही अच्छा है- 'रुचीनां वैचित्र्यादः ।' 'जा कर मन रम जाहि सन : : : ।। । जिसमें मनुष्यकी स्वभावतः अभिरुचि होती है, चाहे वह प्रेय (इष्ट ) हो अथवा श्रेय (साधन ), उसीमें उसके चित्तकी एकाग्रता होती है और जिसमें चित्तकी एकाग्रता होती है, उसीमें अन्तःकरणकी तछीनता होती है और जहाँ तल्लीनता होती है, वहीं सुख-सन्तोपकी प्राप्ति होती है। तत्त्व सत्त्वके तलस्थलमें है—अन्तःकरणकी गहराईमें है। तल्हीनता अथवा पूर्ण सुरतिसे ही उसका अपरोक्षानुभव होता है। परन्तु रुचिके साथ एक बात विचारणीय होती है। वह है राक्तिका प्रश्न । इसीको अधिकार भी कहते हैं । अभिरुचि शक्तिसे ही सार्थक होती है। और यह मानी हुई बात है कि कलियुगी जीवोंकी शक्ति क्षीण होती है, जो प्रत्यक्ष है। अस्तु, चाहे जिसका जो साधन और साध्य हो, उसमें वह निष्ठा-युक्त होता हुआ भी सर्वसुलभ स्वयं शब्दब्रह्म अन्तर्नाद रामनाम-का अवलम्बन ले सकता है-उसका एकान्त जप-योग कर सकता है । जितने आस्तिक वेदनिष्ठ सजन होंगे, उन्हें शब्द-वाद अभिमत ही होगा। जो शब्दवादी हैं, उनकी श्रद्धा भगवन्नाममें भी हो सकती है-चाई वे किसी सम्प्रदायके हों। भिन्न-भिन्न धारणाओं और भावनाओं के क्षेत्रों से उत्पन्न हए भी कितने संत रामनामसे कृतार्थ हुए हैं। कारण यह कि जहाँ आत्मा है, वहीं राम अथवा जो आत्मा है, वही राम एवं जो ज्योति है, वही ध्विन और जो ध्विन है, वही ज्योति—'ध्विनरन्तर्गतं ज्योतिः ज्योतिषोऽन्तर्गतो ध्विनः।' ध्विन और ज्योतिकी तरह नाद-विन्दुका भी ष्रनिष्ठ सम्बन्ध है और वही रामनाम है। आत्मा ही वह केन्द्र है, जिसके समुज्ज्वल समतल स्थलमें सभी मर्तोके संत एकत्र होकर एक स्वरसे रामनामका अखण्डमण्डलाकार मधुरालाप (अजपा जप) करते हैं। अतः जो अध्यात्मपथके पिथक और द्वदय-देशके यात्री हैं, उन्हें भगवनामका आध्यण, उसका एकान्त जप—ऐसा जप जिसका द्वदय अभिमानी हो—करना ऐसा साधन है, जो सभी साधनाओं और निष्ठाओंको बल देता है, जिससे भक्ति, ज्ञान, वैराग्य, योग—सव सिद्ध होते हैं, जो निर्मुणसगुण—उभय ब्रह्मरूपोंका साक्षी और स्वयं सबका साध्य है। अगुन समुन बिच नाम मुसाली। उभय प्रवोषक चतुर दुमावी।।

राम नाम अवरुबं बिनु परमारथ की आस । तुरुसी बारिद बूँद्र गहि चाहत चढ़न अकास ॥

यह अवस्य लक्ष्यमें रखनेकी बात है कि वाकक्रमसे जिसका आरम्भ वैखरीसे होता है, चलनेहीसे सुगमतासे ठीक टिकाने पहुँचते हैं—माता सरस्वती बड़ी सरलतासे मध्यमाकी उस सुरम्य सुख-पुञ्ज कञ्जमें पहुँचा देती है, जिसे शाब्दिक अपनी परिभापामें रफोट कहते हैं, जहाँसे शब्द स्फुटित होते हैं, जहाँ रामनामके नाद-विन्दु चिति और हादिनीके साथ हिल-मिलकर खेलते रहते हैं। तात्पर्य यह कि वाड्यागंसे अजपा और दिय्य नाद (स्वयं शब्दब्रह्म-स्वरूप गुणातीत अनाहत) उभयकी सिद्धि होती है।

स्ततः शब्द-प्रामाण्यतः 'बिन्दु' वाक-पथ गम्य । शब्द-ब्रह्म रामेति ध्वनि-ध्यान-धारणा रम्य ॥ वही गेय, वहि ध्यंय हैं, वही श्रेय, वहि प्रय । गम नाम पीय्प ही 'बिन्दु' प्राण-प्रिय पेय ॥

यद्यि आजकल सहुर बहुत दुर्लभ हो गये हैं और उनसे भी दुर्लभ उनकी पहचान हो गयी है, तथापि यदि भगवत्कृपा और भाग्यसे ऐसा मुयोग लग जाय और कोई रामके प्यारे मिल जायँ, तो उनकी शरणमें प्राप्त हो उनके निर्देशसे ही भजन करना श्रेयस्कर है— 'कि सालिक बेखबर न बुबद वे राहां-रस्मे मिक्क,लहा ।'

क्योंकि गुरु मार्ग और केन्द्रोंके सब भेद जानता है। सचे साधक (भगवान्के लिये भगवान्के रास्तेपर चलनेवाले) को, जब उनकी सहायताका टीक मुहूर्च आ जाता है, (ईश्वर अन्तिम अनिष्ठकारक क्षणमें ही अचिन्त्य रीतिसे सहायता करते हैं) तब भगवान् किसी सहुरुसे अवस्य मिला देते हैं। यह सङ्घटन भगवान् स्वयं अपने जगहुरुरुपसे करते हैं—

जिमे पिय तुम अपनाते हा। अपने मिलनेकी राह उसे आप हि बतलाते हो॥

जबतक ऐसा न हो, कोई सहुद न मिलें, तबतक भगवान्के भरोसे पूर्ववर्ती संतोंके अनुभवोंसे लाभ उठाते हुए सावधानतापूर्वक रास्तेपर चलना चाहिये और अपनेको प्रमुक्ते सामने सच्चा साधक और आराधक सिद्ध कर देना चाहिये। फिर तो वे सँभाल ही लेंगे। अपने कर्तत्यपालनमं वे बड़े सजग रहते हैं—'बड़ी साहिबीमे नाथ, बड़े सावधान हो।' कोई उनके लिये दो पग आगे बढ़ता है, तो वे चार पग आगे आकर उसे अपनाते हैं—

गीति प्रांति स्वारय परमारथ । कोड न राम सम जान जथारथ ॥

हाँ, अवस्य जान लेना चाहिये कि सच्चे गुरु एक सुदीर्ध कालके बाद मिलते हैं, जब भगवान्के मिलनेका मङ्गलमय समय समीप आता है—

> उम्रे बायद कि यार आयद बकनार । ई दौजन सरमद हमा कसरा न देहन्द ॥

अर्थात् इस बातके लिये एक सुदीर्घ जीवनकी अपेक्षा है कि वह प्रियतम सखा गोदमें आये । ऐ सरमद, यह सम्पत्ति सबको नहीं मिलती ।

गुर गोविन्दका मिलना उतना किंटन नहीं, जितना किंटन उनके लिये हृदयमें सबी चाहका होना है। सबी चाहमें एक अन्तुत आकर्षण होता है, जिसके स्क्ष्म शक्ति-तन्तु वहाँतक लिचे हुए होते हैं जहाँ जिसकी चाह होती है, वह होता है। सबी चाह या लगन स्वयं पथप्रदर्शनका काम करती है। वह रास्ता साफ़ करती हुई उधर ही खींच ले जाती है, जिधर वह गयी हुई होती है। सचाईका रास्ता इतना प्रशस्त, विश्वस्त, सुघटित और सुव्यवस्थित अतएव अभय होता है कि उससे कोई भटक ही नहीं सकता। जहाँ, कोई भटकेगा, वहाँ भी वहीं है। वह उठाकर ठिकाने ला देगा—'कस न दीदम कि गुम ग्रुद अज्ञ रहे-रास्त'— किसीको सचाईके रास्तेसे गुमराह होते नहीं देखा।

अतः आन्तरिक साधनकी और विशेष लक्ष्य रखना

उचित है। उसीके बननेसे सब बनता है। अन्तःकरणको ऐसा साधना चाहिये कि वह निश्छल और निरहङ्कार हो, जिससे उसमें भगवान्के लिये सबी चाह उत्पन्न हो सके—

निर्में मानसिक आवास ।

मिलन भाव बुहारि फेंकहु स्वच्छ करहु देवास ।

सीचि नमंत मदिह मारो, मदन उल्लो रास ॥

छरस, नवरस, पंचास महँ बहै एक बतास ।
कहित 'केशी' मठ सँवारहु करहिं जेहि हिर बास ॥

## परमोत्कृष्ट साधन

#### गायत्री

( लेखक--पण्डितपवर श्रीदारकाप्रसाद जी चतुर्वेदी )

हमारे जैसे जीवात्माओं को इहलोक और परलोक दोनों लोकों में मुख एवं शान्ति प्रदान करनेवाला यदि कोई परमोत्कृष्ट साधन है तो वह एकमात्र वेदमाता गायत्रीकी मर्वतोभावेन आराधना ही है। अनेक जन्म धारण करके अनेकों योनियों में भटकनेके बाद तब कहीं भगवत्कृपा अथवा उत्कृष्ट कर्मों के फलरूपमें इस जीवको मानव-शरीर मिलता है। मानव-योनिम भी ब्राह्मण होना महान् पुण्यकर्मों का फल है। फिर ब्राह्मण होकर जिसने वेदमाता गायत्रीका अनुग्रह सम्पादन कर लिया, उसको तो किसी बातकी कर्मा ही नहीं रह जाती।

यद्यपि वेदादि शास्त्रोंमे ऐसे अनेक मन्त्र हैं जिनका साधन करके द्विजवर्ग सब प्रकारकी सिद्धियाँ प्राप्त कर सकता है; तथापि वेदमाता गायत्रीकी महिमा सबसे अधिक है। शौनकीय ऋग्विधानमें तो यहाँतक कहा गया है—

> प्रथमं लक्षगायत्रीं सप्तब्याहृतिसम्पुटाम् । ततः सर्वेवेदमन्त्रैः सर्वसिद्धिश्च विन्दति॥

अर्थात् सप्त व्याह्मतियोंसे सम्पुटित गायत्री मनत्रका एक लक्ष जप किये विना कोई भी वेदमन्त्र सिद्धिपद नहीं हो सकता। इससे स्पष्ट होता है कि गायत्री मन्त्र बैदिक साहित्यके खजानेकी मानो कुंजी है। जिसने गायत्री मन्त्रको साध लिया, उसने मानो उभय लोकोंको अपने वशमें कर लिया।

शुक्राचार्य युद्धमें मारे गये दानवोंको जिस मृत-सञ्जीवन मन्त्रके प्रभावसे जीवित कर देते थे, वह भी गायत्रीप्रधान मन्त्र ही है। जिस ब्रह्माख्नसे तीनों लोक थर्रा जाते थे, उसमें भी गायत्री-मन्त्रकी ही प्रधानता है। विश्वामित्रजीके समस्त अस्त्र-शखोंको विफल करनेवाला विषष्ठजीका ब्रह्मदण्ड गायत्री-मन्त्रात्मक ही था। गायत्रीकी आराधनासे ही विश्वामित्रजीने न केवल ब्राह्मणत्व ही प्राप्त किया था, बिल्क उनमें नवीन सृष्टि रचनेकी शक्ति भी उत्पन्न हो गयी थी। इस प्रकार कितने उदाहरण दिये जायें। ब्राह्मणके लिये तो गायत्री कामधेनुरूषा है। जो ब्राह्मण ऐसे महामिहम गायत्री-मन्त्रका महत्त्व न समझकर उसकी साधनासे विमुख रहता है, उसका ब्राह्मणके घर जन्म लेना व्यर्थ है।

प्राचीन कालके उदाहरणोंपर ही नहीं, बल्कि आधुनिक कालकी घटनाओंपर ही यदि ध्यान दिया जाय तो भी गायत्री-मन्त्रका अनुपम प्रभाव मूर्तिमान् होकर प्रत्यक्ष दीखने लगता है। श्रीज्ञानेश्वरजीको गायत्री-मन्त्रसे जो लाम हुआ था, वह प्रसिद्ध ही है। खामी दयानन्दको इतना प्रसिद्ध करनेवाला गायत्री-मन्त्र ही है। हमारी जानकारीमें एक-दो नहीं, बीसियों ऐसे बाह्मण हैं, जिन्होंने आजन्म गायत्रीको छोड़ अन्य किसी उपायका अवलम्ब नहीं लिया और जो इस लोक और परलोक दोनोंमें सुखी रहे। 'हिन्दी-प्रदीप' पत्रके सम्पादक खर्गीय पण्डित बालकृष्णजी मह गायत्री-

मदको कर्ध्वसे अथःमें उतारो और मदनको अथःसे कर्ध्वमें चढ़ाओं।

मन्त्रके ही बलपर निर्मय होकर सिंहकी तरह दहाइते थे।
मृत पुरुषोंकी बात छोड़िये, महामना पण्डित मदनमोहनजी
मालवीयको देखिये; उनका हिंदूविश्वविद्यालय वेदमाता
गायत्रीकी आराधनाका ही जीता-जागता फल है। जो कार्य
पहले अक्षम्भव-सा देख पड़ता था, वही गायत्री-मन्त्रके
आश्रय-ग्रहणसे अत्यन्त सरल हो गया। इस प्रकार मृतजीवित अन्य अनेक महापुरुषोंके नाम गिनाये जा सकते हैं,
जिन्हें गायत्री-मन्त्रकी आराधनासे अपार लाभ हुआ है।

इतना ही नहीं, बाझण-जाति और गायत्री-मन्त्रका कुछ ऐसा घनिष्ठ सम्बन्ध है कि कितने ही सच्चे ब्राह्मणोंको तो गायत्री-मन्त्रके आराधनसे आजन्म चिद्यत रहनेपर भी अन्तकालमें अपने-आप उसका स्मरण हो आता है। उदाहरणके तौरपर देशपर अपनेको न्यौद्यावर कर देनेवाले स्वर्गीय राष्ट्रमक्त पण्डित मोतीलालजी नेहरूको लीजिये। वे जीवनभर दूसरे वातावरणमें रहे, परन्तु शरीर छोड़ते समय पूर्वसंस्कारवश उन्हें गायत्री-मन्त्रका स्मरण हो आया! इस प्रकारकी घटनाएँ ब्राह्मण-जाति और गायत्री-मन्त्रके अविच्छेश सम्बन्धकी परिचायक नहीं तो और क्या हैं!

इन पंक्तियों के लेखक के जीवनका आराध्य मन्त्र तो गायत्री-मन्त्र ही है । जब में अपने जीवनकी विपम किटनाइयों और उनसे अनायास पार हो जाने के इतिहासपर दृष्टियात करता हूँ, तब गायत्री-मन्त्रके अगणित उपकार प्रत्यक्ष हो जाते हैं और उसके प्रति मेरी निष्ठा यत्परो नास्ति हो जाती है । वारेन हेस्टिंग्ज नामक पुस्तक लिखने के उपलक्ष्यमें तत्कालीन प्रान्तीय सरकारकी ओरसे मुझे जो पुरस्कार मिला, उसे प्रायः सभी हिन्दी-साहित्यानुरागी जानते हैं। उस समय आजीविकाहीन होकर कश्ची गृहस्थीके

भारसे दब जानेके कारण मैं जिस मानसिक अशान्तिका शिकार हुआ था, उसे मैं ही जानता हूँ । परन्तु वेदमाता गायत्रीने वैसे गाढ़े समयमें भी अपना करावलम्ब देकर मुक्को शोकसारसे हँसते-खेलते पार लगाया । मेरे जीवनमें गायत्री माताके ऐसे अनेक उपकार हैं, जिनका स्मरण करके हृदय गद्गद हो जाता है । सच पूछिये तो एकमात्र गायत्री माताकी कृपासे ही मैंने आजतक विविध विषम परिस्थितियों में पड़कर भी सानन्द जीवन बिताया है । उन्हींके भरोसे मैं आज भी चैनकी वंशी बजा रहा हूँ । अस्तु,

वेदमाता गायत्रीका ब्राह्मणमात्रपर वात्सल्य स्नेह है; फिर भी कितने खेदकी बात है कि आजकलके अधिकांश ब्राह्मण गायत्री माताकी साधना तो अलग रही, उनका स्मरण भी नहीं करते। फलतः वे इस जले पेटके लिये ब्राह्मणेतरोंके द्वारपर मारे-मारे फिरते हैं। मैं यह दावेके साथ कह सकता हूँ कि यदि अबसे भी ब्राह्मण-जाति सचेत हो जाय और गायत्री माताकी आराधना करने लगे तो फिर वह पहलेकी तरह शक्तिशालिनी हो सकती है। एक मात्र इसी सर्वोत्कृष्ट साधनसे कोई भी ब्राह्मण अपने लिये उमयलोक बना सकता है। भला, जो वेदमाता गायत्री आयु, पृथियी, ब्रच्य और इन सबसे बढ़कर ब्रह्मवर्चस देनेवाली है, वह क्या कभी विसारनेकी वस्तु है ? मैं नित्य सन्ध्योपासनके समय विसर्जन करते हुए वेदमाता गायत्रीसे यह प्रार्थना किया करता हूँ—

स्तुतो मया वरदा वेदमाता प्रचोदयन्ती पवने द्विजाता । आयुः पृथिष्यां द्रविणं ब्रह्मवर्चसं मद्यं दुःवा प्रजातुं ब्रह्मलोकम् ॥



# ब्रह्मवेत्ता मुनि कौन है ?

वाचो वंगं मनसः क्रोधवेगं विधित्सावेगमुदरोपस्थवेगम्। एतान्वेगान्यो विषद्वेदुदीर्णास्तं मन्येऽहं ब्राह्मणं वै मुनिं च ॥

जो पुरुष वाणीके वेगको, मनके वेगको, कोधके वेगको, काम करनेकी इच्छाके वेगको, उदरके वेगको और उपस्थके वेगको रोकता है, उसको में ब्रह्मवेत्ता मुनि रूमझता हूँ।

( महा० शान्ति० २९९ । १४ )

# कल्याण

# तुलसीदासकी साधना



कथहुँक अंब अवसर पाइ ।

कि कि अंग ! अग्रसर पार्टि के कि अंग्रहीन, इंग्रहीन, इंग्र かかかかかかかかかかかかかか विनय कबहुँक अंब ! अवसर पाइ । द्याइबी, कछु करुन-कथा चलाइ ॥ अँगहीन, छीन मर्लान अधी अघाइ । भरे उदर एक प्रभु-दासी-दास कहाइ ॥ पृक्षितं 'सो है कौन' व सुनत राम कृपालुके मेर्र जानकी जगजनि जनक तर्र तुलसीदास भव なななななななななななななななな वृक्षिंहं 'सो हैं कीन' कहिबी नाम दमा जनाइ । विगरिओ मुनत राम कृपालुके मेरी वनि जाइ ॥ जगजननि जनकी किये बचन सहाइ | तव नाथ-गुन-गन गाइ ॥ --- तुलसीदासजी

सा॰ अं॰ ७८

#### सहज-साधन

( लेखक-अशंबदरीदासती महाराज वानप्रस्थी, बेदान्तभूषण )

इस समय संसारमे जीवोका जीवन बहुत थोड़ा रह गया है। उन्हें न तो पूर्ण आयु ही मिलती ह और न वे पूर्ण सुख-सम्पत्ति और स्वाधीनताका ही उपभोग कर पाते हैं— बीचहीमें कालके वशीभृत हो जाते हैं। ऐसे अलाजीवी जीवोंके कल्याणके लिये यदि कोई सहज-साधन बता दिया जाय तो उनका महान् उपकार हो सकता है। इसी बातको लक्ष्यमें रखकर हमारे गुकदंव परमपूज्यपाद बोगिराज ब्रह्मनिष्ठ श्री११०८ श्रीवनराजजी महाराजने हमें जो सदुपदेश दिया था, उसे ही कल्याणके पाठकोंके समक्ष उपस्थित करके हम आशा करते है कि इस सहज-साधनके द्वारा वे अपना और अपने इष्ट-सिचोंका कल्याण कर सकेंगे। अस्त,

पुज्य गुरुदेवने कहा था कि जो कार्य स्वाभाविक हो-- जो मुखसे और अपनी अखण्ड प्रसन्नतासे हो सके, वही 'सहज' होता है । उस सहज-साधनसे सत्प्रप परमात्माका साञ्चात्कार कर सकते हैं तथा अपने अज्ञानको नष्ट करके सारे जगतुका भला कर सकते हैं। अतः इस स्वत्य जीवनमें मनुष्यमात्रको इस सहज साधनका अभ्यास करना चाहिये। इस साधनको समझनेके लिये पहले तीन शब्दोंकी परिभाषा समझ लेनी चाहिये, क्योंकि इन्हें समझे विना सहज-साधनका अभ्यास हो नहीं सकता । वे तीन शब्द ये हैं---भ्रम, अविद्या या माया और अहङ्कार । (१) जो वस्त वास्तवमे है नहीं, किन्त दिखायी देती है। उसे भ्रम कहते हैं--जैमे मरुखलमे जल या सीपीमें चाँदी आदि। (२) जो वस्तु वास्तवमे है नहीं, किन्तु उत्पन्न हो जाती है उसका नाम अविद्या या माया है-जैसे घर, गाड़ी, धोती इत्यादि। घर वास्तवमे कोई स्वतन्त्र वस्तु नहीं है, पञ्चभूतोंकी समप्रिविशेष ही घर वन जाती है। इसी प्रकार काष्ठ और लोहके समृहविद्योपका नाम गाड़ी है, तथा सूत ही घोती बन जाता है। (३) भीं नामकी कोई वस्तु न होनेपर भी 'में' की प्रतीति होती है-इमीका नाम अहङ्कार है। मैं शरीरादि नहीं हूँ, फिर भी में अमुक अर्थात बदरीदास हूँ--ऐमी बृत्ति होती है । इसे ही अहङ्गर कहते हैं। इस प्रकार इन तीन शब्दोंका अर्थ हृदयङ्गम हो जानेपर मनुष्यका सहजनाधनका अधिकार प्राप्त होता है। इस अधिकारके प्राप्त हुए विना इसमें मफलता नहीं मिलती।

जिन भाग्यवानोंको यह संसार भ्रमवत् जान पड़ता है जौर जो कुछ होने या बननेवाल पदार्थ हैं वे ये सब अविद्या या माया हैं—ऐसा निश्चय होता है तथा मैं, तु, यह, वह—ने सब अहङ्कारके ही खेल दिखायी देते हैं, वे पुरुप या स्त्री ही इस महज-साधनके सचे अधिकारी हैं। ऐसे अधिकारियोनको ही इससे सची सिद्धि मिल सकती है— पापादिकी निवृत्ति तो इसके समरणमात्रसे हो जाती है।

मनुष्य क्या, प्राणिमात्रके भीतर प्रणवकी स्वाभाविक ध्विन हो रही है। वह सुगमतासे सुनी जा सकती है और वड़ी प्रसन्नतामें उसका ध्यान हो सकता है। अतः स्वाभाविक होने के कारण यह प्रणवध्यान ही सहज साधन है। इसके अभ्याससे मनुष्य परमात्माका साक्षात्कार कर जीवन्युक्त हो सकता है—नरमे नारायण हो सकता है। अतः 'प्रणव क्या है', 'उसका अर्थ क्या है' और 'प्रणवध्यान किस प्रकार किया जाता है' इन प्रश्लोंका संक्षेपमें उत्तर देकर कत्याणकामियोंको सहज-साधनका सुगम पथ बताया जाता है। प्रणव परमात्माका नाम है— 'तस्य वाचकः प्रणवः' (यो० यु० १ । २७)। नामीसे नामका भेद नहीं होता। अतः भगवन्नामस्मरण और भगवद्ध्यान—ये दोनी समान-स्पर्में जीवका कत्याण करनेमें समर्थ हैं। प्रणवध्यानके विषयमें सर्वहितेषिणी भगवती श्रुति कहती है—

प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तलक्ष्यमुख्यते । अप्रमत्तेन वेद्धब्यं शरवत्तन्मयो भवेत् ॥ (मुण्यक्ष ००१० ४)

'प्रणय धनुप है, भोपाधिक आत्मा बाण है और अक्षर-ब्रह्म उसका लक्ष्य कहा जाता है। अतः ब्रह्मस्वरूप लक्ष्यका भावधानीये वेधन करना चाहिये और वाणके समान तन्मय अर्थात ब्रह्ममय हो जाना चाहिये।

. अधिकाश लोग ऑकारको ही प्रणय समझते हैं, परन्तु इन दोनोंमें एक मृक्ष्म अन्तर है। प्रणयध्यनि केवल चित्तवृत्तिको रोककर ही सुनी जा सकती है और 'ॐ' उसका गीणरूपमे उचारण करना है। इस प्रकार 'ॐ' प्रणयका ही स्थुल रूप है। यह ओंकार ही त्रियणीत्मक सगुण ब्रह्म है। इसका वाच्य अक्षरब्रह्म निर्मुण और विमु है। ॐ ही अपर और पर बहा है। यह सम्पूर्ण विश्व ओंकार ही है। ॐ-यह अक्षर ही सब कुछ है। भूत, भविष्य और वर्तमान जो कुछ है, सब ॐ ही है। जिसको 'ॐ' कहा गया है और स्वयं ॐ —यह सब ब्रह्म ही है। ब्रह्म परमात्मा या भगवान कुष्ण कोई परोक्ष चन्तु नहीं हैं। अन्तःकरणमें विराजमान यह आत्मा ही ब्रह्म है और वही ओंकार है।

इस ओंकारमें अ, उ, म् ये तीन वर्ण है। इनसे क्रमशः समिष्टिमें विराद् , दिरण्यगर्भ या स्त्रात्मा तथा ईश्वर और व्यष्टिमें विश्व, तजस एवं प्राज्ञका ग्रहण होता है। जिस परमात्मान संसारकी उत्पत्ति, स्थिति और नाश होते हैं उसीका नाम ॐ या प्रणव है। इसके ध्यानकी विधि नीचे लिखी जाती है।

प्रणवश्यान-''इस समय जब कि में जगा हुआ हूँ मेरी जाम्रत्-अवस्था है, मैं स्थूल भोगोंका भोक्ता हूँ और व्यष्टि-पिण्डाण्डमें रहनेसे मेरे शरीरका नहीं, चेतनका नाम 'विश्व' है तथा समिष्टिमें वही 'विराट्' कहा जाता है। यही ओंकारकी अ मात्रा है और यही जाम्रत्-अवस्थाका अभिमानी विश्वास्मा है'—इस प्रकार ॐका उच्चारण करते हुए प्रायः १५ मिनट स्मरण करना चाहिये।

''जिस समय में स्वप्न देखता हूँ उस समय मेरी स्वप्नावस्था होती है, तब में स्क्ष्म विपयोंका भोका होता हूँ और व्यष्टि पिण्डाण्डमें रहनेसे मेरे शरीरका नहीं, चेतनका नाम 'तजस' होता है तथा समष्टिमें वही 'हिरण्यगर्भ' कहा जाता है। यही ओकारकी दूसरी मात्रा उ है और यही स्वप्नावस्थाका अभिमानी स्त्रात्मा है''— इस प्रकार ॐका उच्चारण करते हुए प्रायः २० मिनटनक चिन्तन करे।

'जिस समय में सो जाता हूँ उस समय मेरी सुपुताबस्था होती है। तब में बीजरूपसे सबका मोन्ता होता हूँ और व्यष्टि पिण्डाण्डमें रहनेंगे मेरे शरीरका नहीं, चेतनका नाम 'प्राज' होता है तथा समष्टिमें वही 'ईश्वर' कहा जाता है। यही ओंकारकी तीसरी मात्रा मृहै और यही सुपुतिका अभिमानी कारणात्मा है। यह सबका ईश्वर, सर्वज्ञ और सर्वान्तर्यामी है तथा सम्पूर्ण जगत्की उत्पत्ति और लयका स्थान होनेसे सबका कारण है''—इन प्रकार ॐका उच्चारण करते हुए प्रायः २५ मिनटतक चिन्तन करना चाहिये ।

अन्तमें ''अब में ममाधिस्य हूं । यह मेरी तुर्यावस्था है । इसके सम्बन्धमें विद्वान् लोग ऐसा मानते हैं कि न यह अन्तः प्रश्नं है , न वहः प्रश्नं है , न उमयतः अर्थात् अन्तर्बहिः प्रश्नं है , न प्रश्नानधन है , न प्रश्नं है और न अप्रश्नं है । यह अदृष्ठ, अन्यवहार्य, अश्राह्म, अलक्षण, अचिन्त्य, अल्यपदेश्य, एकात्मप्रत्ययसार, प्रपञ्चका उपश्मम, शान्त, शिव और अर्देतम्य है । यही में हूँ और व्यष्टि पिण्डाण्डकी उपाधिसे मेरा ही नाम 'आत्मा' और समष्टि ब्रह्माण्डकी उपाधिसे मेरा ही नाम 'आत्मा' और समष्टि ब्रह्माण्डकी उपाधिसे मेरा ही नाम 'अत्मात्मा' है । यह तुर्यावस्थाका अभिमानी साक्षी चितनान्मा ही साक्षात् जानने योग्य है' इस प्रकार ऑकारका चिन्तन करते हुए जितनी देरतक बाह्म शृत्ति न हो, तवतक लगातार भ्यान करता रहे । यही प्रणवध्यानकी संक्षित विधि है ।

इस प्रणवः यानमें न तो किसी प्रकारका शारीरिक कष्ट ही है और न पेसेका खर्च ही । केवल सिद्ध या स्वस्तिक आसनसे अथवा जिससे भी सुख्यूर्वक अधिक देरतक बेंठा जा सके, बेंट जाय । इस प्रकार प्रातः, मध्याह और सायं तीनों कालों मे अभ्याम करे । ऐसा करनेसे ब्रह्मतेजकी प्राप्ति होकर जीव निष्पाप हो जाता है तथा उसे परमात्माका साक्षात्कार हो जाता है । ऑकार मन्त्रराज है, इसीसे इसका 'सर्वकर्मारम्भे विनियोगः'—समस्त कमों के आरम्भमें विनियोग किया जाता है । जिसका सब कार्यों के आरम्भमें सङ्कल्प हो, उमीको सहज या स्वाभाविक समझना चाहिये । अतः प्रणवध्यान ही सहज-साधन है और यह सबके लिये उपयोगी एवं परम पावन है ।

अतएव इस सर्वो त्योगी साधनका हमें अहर्निश अभ्यास करना चाहिये। इससे हमारा, हमारे समाजका और हमारे देशका परम कल्याण होकर विश्वभरका श्रेय हो सकता है। यही सोचकर हमारे पृज्यपाद ऋषि-महर्षि और आचार्योंने भी सन्ध्याकी दश्चिष क्रियाओं में सबसे पहले 'प्रणवध्यान' यानी यह सहज-साधन ही रखा है, क्योंकि इसका आवालवृद्ध सभी सुगमतासे अभ्यास कर सकते हैं।



# सर्वोच साधनके लिये एक बात

(लेखक--पं० स्वामी श्रीपराङ्गशाचार्यकी शास्त्री)

संसारमे जब हम विवेचनात्मक दृष्टि डालते हैं तो यह बात स्पष्ट दिखायी देती है कि प्रत्येक प्राणीकी प्रवृत्ति इष्ट-प्राप्ति और अनिष्टिनवृत्तिकी ओर ही है। सबकी यही चेष्टा रहती है कि हमें सब प्रकारके अभीष्ट सुख प्राप्त होते रहें और अवाञ्छनीय दुःख हमारे पास न फटकने पावें। परन्तु यह इष्ट्रपाप्ति और अनिष्टिनवृत्ति केवल मनोरथमात्रसे सिद्ध नहीं हो सकती, इसके लिये विदोप उद्योगकी आवस्यकता है—

'उद्यमेन हि सिद्धवन्ति कार्याणि न मनोर्थः ।'

अतः जो इन्हें पानके लिये उत्मुक हैं, उन्हें इनके अनुरूप उद्योग करना होगा।

किसी भी अर्थकी सिद्धिके लिये शास्त्रोंने दो प्रकारके उपाय बताये हैं—हुए और अहुए । पहले प्राणी हुए उपायका आश्रय लेता है; जब उसे उससे मफलता नहीं मिलती तो वह अहुए उपायके द्वारा अपना मनोरय सिद्ध करनेकी चेष्टा करता है । लोकमे यह बात स्पष्ट देखी जाती है कि जब कोई व्यक्ति बीमार पड़ता है तो उसके इष्ट-मित्र पहले उसकी विभिन्न वैय-डाक्टरोंसे चिकित्सा कराते हैं अथवा जल-वायुके परिवर्तनके द्वारा उसके स्वास्थ्यलामके लिये प्रयत्न करते हैं । ये सब रोगनिवृत्तिके हुए उपाय हैं । जब इनसे सफलता नहीं मिलती तो शतकह, व्वरितकह, मृत्युक्षय, शतचण्डी, वृतिह, सुदर्शन एवं ह्यप्रीय आदि मन्त्रोंके जप अथवा दुर्गावसशाती, रामायण एवं भागवत आदि ग्रन्थोंके पारायण और दान-पुण्यादिके द्वारा उसकी व्याधिनवृत्तिकी चेष्टा करते हैं । ये सब अहुए उपाय हैं ।

संसारमें दुःख इतने अधिक हैं कि उनकी ठीक ठीक संख्या करना प्रायः असम्भय है। उन सबको हमारे पृज्य महर्पियोंने आध्यात्मिक, अधिदैविक और आधिमौतिक—तीन विभागोंमें विभक्त कर दिया है। इन तीन वर्गोंमें ही संसारके सारे दुःख आ जाते हैं। इसीसे ईश्वर कृष्णने सांख्यकारिकाके आरम्भमें 'दुःखत्रयाभिधाताज्जिज्ञासा तदप-धातके हेतीं कहकर त्रिविध दुःखोंकी निवृत्तिके साधनकी जिज्ञासामें ही सर्वदुःखनिवृत्तिकी जिज्ञासाका समावेश कर

दिया है। जपर जो कुछ कहा गया है, उससे यह स्पष्ट ही है कि हष्ट साधनकी अपेक्षा अद्दष्ट साधन विशेष बलवान हैं। उन अद्दष्ट साधनोंमें भी किसी-न-किसी देवताके मन्त्र या स्तोत्रके जप या पाठका ही प्राधान्य रहता है। शास्त्रोंमें दुःखोंके त्रिराशीकरणकी भाँति सात्विक, राजस और तामस भेदसे देवताओंका भी त्रिराशीकरण किया गया है। इसीसे विभिन्न अधिकारी अपनी-अपनी प्रवृत्तिके अनुसार भिन्न-भिन्न देवताओंका अर्चन-पूजन करते हैं। गीतामें श्रीभगवान कहते हैं—

यजन्ते मास्त्रिका देवान् यक्षरक्षांमि राजसाः । प्रतान् भूतगणांश्चान्ये यजन्ते नामसा जनाः॥ (१७१४)

इस क्लोकमे यह बताया गया है कि सात्त्रिक प्रकृतिके पुरुप यक्ष-राक्षसींका और तामसी लोग प्रेत एवं भ्तगणका पूजन करते हैं। किन्तु देवता भी मात्त्रिकादि भेदसे कई प्रकारके होते हैं, जिनका साधक लोग अपनी लौकिक या अलौकिक कामनाओंकी पूर्ति और अनेकों धुद्र दुःखोंकी निवृत्तिके लिये पूजन करते हैं। किन्तु सर्वदुःखांकी निवृत्तिके लिये पूजन करते हैं। किन्तु सर्वदुःखांकी निवृत्तिके लिये पूजन करते हैं। किन्तु सर्वदुःखानवृत्तिपूर्वक परमानन्ददायिनी मुक्तिकी प्राप्ति तो विद्युद्धसत्त्रमय श्रीमन्नागयणकी उपासनासे ही प्राप्त होती है—'हरिस्मृतिः सर्वविपद्विमोक्षणम् ।' इस विपयमें श्रुति, स्मृति, पुराण, रामायण, महाभारत आदि प्रन्थोंसे अनेको प्रमाण उद्धृत किये जा सकते हैं। अतः—

अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारधीः। तीम्रेण भक्तियोगेन यजेत पुरुषं परम्॥

'निष्काम हो, सकाम हो अथवा मोक्षकी कामनावाला हो, उदारबुद्धि साधकको तीव्रतर भक्तियोगके द्वारा परमपुरुप श्रीनारायणकी ही उपासना करनी चाहिये।' उनकी कृपा होनेपर भक्तको भोग-मोक्ष कुछ भी दुर्लभ नहीं रहता।

यद्यपि भगवान् श्रीनारायणके अनेकों नाम और मन्त्र हैं तथा वे सभी भक्तकी समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाले हैं, तथापि उनके अष्टाक्षर मन्त्रका शास्त्रोंमें बद्दा महत्त्व है। इसीसे कहा है—'न वेदाच परं शास्त्रं न मन्त्रोऽष्टाक्षरात्परः'- वेदसे बढ़कर कोई शास्त्र नहीं है और अष्टाक्षर-मन्त्रसे बढ़कर कोई मन्त्र नहीं है। श्रुति कहती है-'ॐ नमो नारा-यणायेति मन्त्रोपासको वैकुण्ठं भुवनं गमिष्यति—'ॐ नमो नारायणाय' इस मन्त्रकी उपासना करनेवाला वैकुण्ठलोकको जायगा।' अनुस्मृतिमें कहा है—

किं तस्य बहुभिर्मन्त्रः किं तस्य बहुभिर्जपैः। नमो नारायणायेति मन्त्रः सर्वार्थसाधकः॥

'भक्तको अनेकां मन्त्र और अनेकों जपींसे क्या प्रयोजन है १ 'ॐ नमा नारायणाय' यह मन्त्र ही सम्पूर्ण अयोंकी सिद्धि करनेवाला है ।' इस मन्त्रको चतुर्वेदसार भी कहते हैं—

> चतुर्णां वेदानां हृदयिमदमाकृष्य विधिना चतुर्भिर्यद्वर्णेः समबटि तु नासयण इति । तदेतद्वायन्तो वयमनिशमास्मानमधुना पुनीमो जानीमो न हरिपरितोषाय किर्माण ॥

अर्थात् विधाताने चारा वेदोंके हृदय (सार) को निकाल-कर चार वर्णोंसे 'नारायण' इस मन्त्रको रचा है। अतः हम अहर्निश इसका कीर्तन करते हुए अपनेको पवित्र करते हैं, इसके सिवा श्रीहरिको प्रसन्न करनेका कोई और साधन नहीं जानते। यह मन्त्र साधकको क्या-क्या दे सकता है, इस विषयमं एक जगह कहा है—

> एंहर्लोकिकमैदवर्यं स्वर्गाद्यं पारलेकिकम् । कैवल्यं भगवन्तं च मन्त्रोऽयं साध्यिष्यति ॥

'यह मन्त्र ऐहिक ऐक्वर्य, स्वर्गलोक, वैकुण्ठलोक, कैवल्य और स्वयं श्रीभगवानकी भी प्राप्ति करा देता है।'

इस प्रकार यर्थाप यह मन्त्र सब प्रकार कल्याणकारी और अत्यन्त महिमान्यित है तथापि विधिविशेषसे अनुष्ठान करनेपर ही इसका यथावत् फल मिल सकता है। यह ठीक है कि किसी भी प्रकार भोजन करनेसे भूख मिट सकती है, किन्तु यदि उसके साथ स्थान, काल और वातावरणकी अनुकूलता भी हो तो उसका एक विशेष लाभ होता है। इसी प्रकार मन्त्रजपके लिये भी अधिकारी और विधिविशेषकी बड़ी आवश्यकता है। नहीं तो कभी-कभी उसका विपरीत फल भी हो सकता है।

मन्त्रानुष्ठानमें सबसे पहले गुरुके उपदेशकी आवश्यकता होती है। सद्गुरुका उपदेश मिले विना कोई भी विद्या सफल नहीं होती—'न प्रसीदित वै विद्या विना सदुपदेशतः।' श्रुतिने भी 'तिद्विज्ञानार्ये स गुरुमेवाभिगच्छेत्सिमित्पाणिः श्रोतियं ब्रह्मानिष्टम्' एसा कहकर विद्याघरणके लिये पहले श्रोतिय और ब्रह्मानिष्ट गुरुकी शरणमें जानेका ही विधान किया है। किन्तु गुरु कैसा होना चाहिये? इस विषयमें आजकल वहुत अज्ञान है। शास्त्रोंमें गुरुके जो लक्षण वताये हैं, उनका इस स्टोकमें संग्रह किया गया है—

सिद्धं सत्सम्प्रदाये स्थिरियमनयं श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठं सन्वस्थं सत्यवाचं समयनियतया साधुवृत्त्या समेतम् । दम्भास्यादिमुक्तं जितविषयगणं दीर्धबन्धुं दयाछं स्वालित्ये शासितारं समरहितपरं देशिकं भूष्णुरीष्सेत् ॥

अर्थात् कल्याणकामी पुरुपको ऐन गुरुकी खोज करनी चाहिये जो सर्वसाधनोंमे पारङ्गत, सत्तम्प्रदायमें दीक्षित, म्यिरबुद्धि, निष्पाप, श्रोत्रिय, ब्रह्मनिष्ठ, सत्त्वगुणमें स्थित, मत्यवक्ता, समयानुकुल माधुनृत्तिसे सम्पन्न, दम्म और अस्यादि दोणेंसे रहित, जितेन्द्रिय, परम सुद्धद्, दयाछ, शिष्यका पतन होनेपर उसका शासन करनेवाला और जीवों-के हितमे तत्यर रहनेवाला हो।

ऐसे सद्गुरुका सम्बन्ध होनेपर ही शिष्य साधन-मार्गमें अग्रसर हो सकता है। गुरुकृपाके विना तो श्रीहरिका भी अनुग्रह नहीं होता, जैसे कि कमलको विकसित करनेवाला सूर्य ही जलसे अलग होनेपर उसे मुखा डालता है—

नारायणोऽपि विक्वतिं याति गुरोः प्रच्युतस्य दुर्बुद्धेः । कमलं जलादपेतं शोषयति रविनं पोषयति ॥

अतः जो उपर्युक्त लक्षणोंसे सम्पन्न और सम्प्रदाय-परम्परागत नारायण-मन्त्रके उपासक हों, उन सद्गुरुसे दीक्षा लेकर इस मन्त्रका अनुप्रान करना चाहिये। मन्त्रसिद्धिके लियं पुरश्चरणकर्ताको मन्त्रके पटल, पद्धति, पीठ-पृजा, कवच और सहस्रनाम —ये पाँच अङ्ग भी अवश्य जानने चाहिये। ये पाँच अङ्ग सभी देव-देवियोके मन्त्रोंमें होते हैं। इनके सिवा मन्त्रके ऋषि, देवता, छन्द, योग और दस प्रकारके न्यासों-का ज्ञान भी होना बहुत आवश्यक है। अपने गुरुदेवसे इन सब मन्त्रोपचारोंका उपदेश ले मार्गशीर्ष शुक्का द्वादशीको नियमपूर्वक इस मन्त्रका जप आरम्भ करे। प्रत्येक दिन बीस सहस्र मन्त्र जप करना चाहिये। इस प्रकार चालीस दिनमें आठ लाख जप करके फिर शुद्धतापूर्वक प्रसन्न मनसे दशांश हवन करे तथा उसके दशांश ब्राह्मणभोजन करावे।

इस प्रकार जब साधक पञ्चाङ्गादि प्रथम साधन और इवनादि उत्तर साधनोंके सहित विधिवत् पुरश्चरण कर ले तो फिर उसे यह देखना चाहिये कि मन्त्र सिद्ध हुआ या नहीं। इस मन्त्रकी सिद्धि होनेपर साधकको ये चिह्न दिखायी देते हैं—स्वप्नमें श्रीवासुदेव, संकर्षण, प्रवुद्ध और अनिरुद्ध, इनमें-से किन्हीं एकके अथवा सबके दर्शन होना । किसी भगवद-बतार या देवविशेषके दर्शन होना । वेदोच्चारण करते हुए विद्वान ब्राह्मण या सिद्ध पुरुषोंके दर्शन होना अथवा उनका आशीर्वाद मिलना । पुष्प-फलान्वित वृक्षोपर चढ्ना, हरे-भरे बाग और खेतोंको देखना । छत्र, चामर और वाहनादिका दर्शन या प्राप्त होना । राजा, राजपत्नी, राजपुरोहित, राजमन्त्री, मेधाच्छन्न गगनमण्डल अथवा वृष्टि होती देखना। जाग्रदवस्थामें मनमें अपूर्व प्रसन्नता, शान्ति, सन्तोप और उत्साह होना तथा सांसारिक प्रलोभनांसे अकस्मात वैराग्य हो जाना-इत्यादि । इन लक्षणोंको देखकर जब निश्चय हो जाय कि हमारा इष्ट-मन्त्र सिद्ध हो गया तो साधक इसका किसी भी लौकिक या पारलौकिक कामनाकी सिद्धिके लिये प्रयोग कर सकता है, अथवा इसीके द्वारा क्रमशः अर्थ-धर्म-काम-मोक्ष सभी पुरुपार्थोंकी साधना कर सकता है। इस मन्त्रके द्वारा यदि शान्ति-कार्य सम्पादन करना हो तो स्वस्तिक मण्डलमे, पौष्टिक कार्य करना हो तो भटक मण्डलमें तथा अन्य अभीष्ट

कार्योकी सिद्धिके लिये चक्राब्ज मण्डलमें मन्त्रदेवकी आराधना करे।

इस प्रकार इस मन्त्रसे ऐहिक और आम्बिक सभी प्रकारकी कामनाएँ सिद्ध हो सकती हैं। यदापि लौकिक कामनाओंकी पूर्ति तो अन्यान्य मन्त्रोंसे भी हो जाती है, परन्त निःश्रेयसरूप मोक्षदानमें तो जैसी शक्ति इस मन्त्रमें है वैसी बहुत ही थोड़े मन्त्रोंमें है। इसकी अपूर्व शक्तियोंके विषयमें अनेकों प्रमाण दियं जा सकतं हैं। मन्त्रके द्वारा सब प्रकारकी भिद्धियाँ प्राप्त हो सकती हैं, यह बात योगाचार्य महर्षि पत जलिने भी स्वीकार की है। 'जन्मीपधिमनत्रतपःसमाधिजाः सिद्धयः' ( यो० सू० ४ । १ ) इस सूत्रमं जन्म, ओपधि, तप और समाधिके समान मन्त्रको भी सिद्धियोकी प्राप्तिका एक साधन वताया है । अतः इसका चिरकालतक नियमानसार अनुष्ठान किया जाय तो इससे अणिमादि सिद्धियोंकी प्राप्ति भी कठिन नहीं है। इसके द्वारा रोगादिकी निवृत्तिमें तो म्बयं इमारा ही पर्याप्त अनुभव है। हमें पूर्ण विश्वास है कि इसके द्वारा कठिन-से-कठिन रोग भी बहुत शीध शान्त हो सकता है।

> अच्युतानन्दगोविन्दनामस्मरणभेषजातः । नक्यन्ति सकला रोगाः सत्यं सत्यं वदाम्यहम् ॥

# एक जिज्ञासुके प्रश्नोत्तर

( हेखक-रायसाहेब ब्राकुष्णहालजी बाफणा )

प्रश्न-हमे क्या करना चाहिये ? कोई कहते हैं कि तुम प्राणायाम करो; कोई बतलाते हैं कि सब कुछ ईश्वरपर छोड़ दो; कोई उपदेश देते हैं कि इस जगत्का प्रपञ्च दुःखमय और स्वप्नवन् है, इससे उपराम हो जाओ । कोई कहते हैं कि भगवान्की जो आज्ञा हो उसे किये जाओ; कोई बतलाते हैं कि धर्मशास्त्रोंके बताये मार्गपर चलो, नहीं तो पाप-पद्धमें फॅस जाओगे । कोई मुझाते हैं कि यह जगत ईश्वरका विकासम्बरूप है, इसकी सेवा करो । कोई समझाते हैं कि भगवान्का भजन-पूजन और स्मरण करना ही एकमात्र कर्तव्य है, इसमें लगे रहो। कोई यह चेत दिलाते हैं कि एक आत्मा हा सर्वत्र व्याप्त है, तुम आत्मा ही हो, अतएव अपने आत्मन्वरूपका अनुसन्धान करते रहो; और कोई यह आदेश देते हैं कि किस पचड़ेमें पड़े हो, निर्विकल्प हो जाओ ।

इस प्रकार हमें भिन्न-भिन्न मार्ग वतलाये जाते हैं,

इनमेसे हम कीन मार्ग ग्रहण करें ? स्त्री-पुत्रादिकोंका मोह छोड़ा नहीं जाता । यदि हम संसारमें उन्मुख होना भी चाहें तो मनको समाधान नहीं होताः यह कहता है कि संसारकी मत्ता भी तो भगवान्की ही सत्ता है, कुटुम्बीजन भी तो भगवान्के ही अंश हैं । फिर उनको हम क्योंकर छोड़ दें ? क्या उनके प्रति हमारा कोई उत्तरदायित्व नहीं है ? जब सब कुछ भगवान् ही करते हैं तो वे जो चाहेंगे करायँगे । उनके सामने हमारी स्वतन्त्रता ही क्या है ? और जब हम म्वतन्त्र नहीं हैं, तब हमसे यह कहना कि तुम अपने आपको भगवान्की चरणोंमें समर्पित कर दो कहाँतक ठीक है ? भगवान्की प्ररणा और आज्ञा भी कैसे समझमें आवे ? तात्पर्य यह है कि इन सब बातोंका ऊहापोह हमें जंजालमें फँसा देता है और चित्तमें विभ्रम उत्यन्न हो जाता है । फलतः हमें क्या करना चाहिये, यह बात समझमें नहीं आती । एक रोगकी अनेक ओषियाँ तो होती हैं: परन्तु किस रोगी-को कौन-सी ओषि अनुकृत पड़ेगी, यह भी तो बताना चाहिये। इसिलये आप हमें बताइये कि हम क्या करें?

उत्तर-प्रश्न ठीक है। उपदेश और साधन साधकोंके स्वभाव, गुण और कर्मोंके अनुसार अलग-अलग हुआ करते हैं; अतएव सब अपने-अपने स्थानपर ही उपयुक्त हैं। मनुष्यके सहज सुन्दर जीवनकी कुंजी तो यही है—-

> आगंकी सुधि तंस, सहजमें जो बनि आवे। दुर्जन हैंसे न काय, चित्तमें खंद न पाते॥

अर्थान् जिस कार्यमें लोकापबाद न हो, जिसमे अपनेकां भय और लजाका शिकार न होना पड़े, वही काम करना और भगवान्के किसी एक नामपर पूर्ण विश्वास रखकर उमे जपते रहना चाहिये। यस, एकमात्र यही मार्ग अंपस्कर और मुलम है। बाकी सब जंजाल है। अपने कुल, धर्म और मर्यादाके अनुसार आचरण करते हुए श्रद्धा-विश्वास एवं प्रमप्वक हरिनाम लेते रहना ही सब साधनोंका सार है।

प्रश्न-नाम-जयमें-हरे राम हो राम राम राम हो हो। हरे इस्ण हो कृष्ण कृष्ण कृष्ण हो हो हो।

यह मन्त्र महामन्त्र क्यों माना जाता है ? इसमें तो न प्रणव (ॐ) है, न दाक्ति-बीज है और न नमस्कार ही है ?

उत्तर-इस मन्त्रके 'हरे' शब्दमं हों बीज निहित है, 'राम'में ॐ कार है और 'कृष्ण' नाममें 'क्री' बीज है। सारा मन्त्र ही बीजोंद्वारा शिक्तमें ओतप्रोत है। फिर 'हरें' शब्दमें 'हरि' (बिष्णु) और 'हर' (महादेव) दोनोंके ही दर्शन होनेके कारण धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष चारोके अधिपति देवोका स्मरण हो जाता है। धर्म, आचरण और मर्यादाके पुरुपोत्तम श्रीराम हैं। अर्थके अधीश्वर लक्ष्मीपति श्रीविष्णु हैं; कामस्वरूप श्रीकृष्ण हैं और मोक्षके प्रदाता श्रीहर-महादेव हैं। इसीलिये यह मन्त्र महामन्त्र कहलाता है। 'हरें' शब्द सम्बोधनात्मक है, इसलिये इस मन्त्रमें नमस्कार और प्रार्थनाका भी समावेश है। इसलिये यह मन्त्र महामन्त्रकी महिमा, सुन्दरता और गम्भीरता और भी अधिकाधिक प्रस्फृटित होती रहती है।

प्रश्न-जैन-सम्प्रदायके लोग चैत्र शुक्रा १३ को और

हिंदू लोग नैत्र ग्रुक्का १५ को अलग-अलग महावीर-जयन्ती मनाते हैं, इसका क्या रहस्य है ? दो महावीर कैसे हुए ? यह भेद केवल साम्प्रदायिक है अथवा सैद्धान्तिक ? इसका स्पष्टीकरण हो जानेसे बहुर्तोकी शङ्काका समाधान हो जायगा ।

उत्तर-चैत्र गुक्का १२को जैनियोंके तीर्थक्कर श्रीवर्धमान भगवान्की जयन्ती है और चैत्र गुक्का १५को श्रीहनुमान्जीकी । ये दोनों सिद्धान्ततः 'महावीर' कहलाते हैं। पहले 'वीर' शब्द-की व्याख्या करके फिर 'महावीर' की व्याख्या की जायगी, और तदनन्तर यह विवेचन किया जायगा कि किस सिद्धान्त-के अनुसार उपर्युक्त दोनों महापुष्प 'महावीर' कहलाये । इन्हीं दोनोंको 'महावीर' की उपाधि क्यों मिली ? अन्य तीर्थक्कर अथवा देवताओंको 'महावीर' क्यों नहीं कहा गया ?

'वीर' शब्दकी अनेकों व्याख्याएँ हैं, परन्तु वे पूरी नहीं उतरती । जैसे यह कहा जाय कि अतुलित और असाधारण बलवालेको 'वीर' कहते हैं तो यहाँ यह प्रश्न उठता है कि बलका अभिप्राय किस बलसे हैं—मनोबलसे, बुद्धिवलसे, तपोबलसे, शारीरिक बलसे अथवा धनबलसे ! फिर यह शङ्का होगी कि उस बलका प्रदर्शन उचित होता है या अनुचित, नैतिक होता है या अनैतिक ? एक छुटेरा साधारण जनताके मुकाबलेमे अधिक बल दिखाता है, परन्तु वह वीरोकी गिनतीमें नहीं आ सकता । ऐसे ही यदि 'वीर' का तात्पर्य मनोबलयुक्त पुरुषसे समझा जाय, अर्थात यह कहा जाय कि मन और इन्द्रियोंको वशमें करनेवालेको 'बीर' कहते है, तो भी शङ्काओंका अन्त नहीं होता। क्योंकि हम कइयोंको देखते हैं कि वे भय, लोभ, हठ और अज्ञानसे भी मन और इन्द्रियोको रोकते हैं। लोहेकी कीलोंपर सोने-वाले, किसी वृक्षकी डालमें हाथ-पैर बाँधकर लटकनेवाले ऐसे ही तो है। कही-कही अशक्त व्यक्तियोंको भी अपना मन रोकना पड़ता है। अतएव यह व्याख्या भी उपयुक्त नहीं हुई। कई लोग विरोधको जीतनेवालोंको 'वीर' कहते हैं, परन्तु यह भी ठीक नहीं जैंचता | चोर यदि मालके मालिकको हरा दे तो वह 'वीर' नहीं कहला सकता। फिर विरोधकी भी कोई सीमा नहीं है, अच्छे कामोंका भी विरोध होता है और बरे कामोंका भी। इसी प्रकार यदि हम कर्मक्षय करनेवालेको 'वीर' कहें तब भी सन्तोष नहीं होता । कमोंका क्षय उदासीनता और अकर्मण्यतासे भी हो सकता है। परन्तु प्रमादी और आलसी व्यक्तिको कभी 'बीर' नहीं माना जा सकता !

अस्तु, तव भीर' किसको माना जाय ? भीर' की सुन्दर व्याख्या यह है कि जो नैतिकतासे और अपने शक्तिभर पुरुषार्थसे धर्मके लिये विरोधका सामना करता है, वह भीर' है। एक मनुष्य शरीरसे निर्वल है, परन्तु यदि वह निःस्वार्थ-भावसे धर्मपर मर मिटता है तो वह निस्सन्देह भीर' है। अतः यदि यह व्याख्या मान्य हो तो अव भहावीर' की व्याख्या शेप रही। भहावीर' वही होगा, जो धर्मस्थापनके लिये समय-समयपर अवतरित हो। यह स्वयं भगवान् अथवा भगवस्वरूप महापुरुषोंसे ही हो सकता है। इसीलिये गीतामे भगवान्ने यह कहा है—भ्धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे। ईश्वरपदमें वीरताको सीमा समाप्त हो जाती है; वहीं नैतिकता, पुरुषार्थ और धर्मकी चरम सीमा है। श्रीवर्धमान भगवान् और श्रीरुद्रावतार हनुमान् ईश्वरपदके अधिकारी हैं, इसलिये वे भहावीर' हो सकते हैं।

संसारमें दो प्रकारकी शक्तियोंके दर्शन होते हैं—एक रफ़रण और विकास, दूसरी संजुन्नन और विराम; एक स्पन्दन, दूसरा स्तम्भन; एक प्रवृक्ति, दूसरी निवृक्ति; एक पॉज़ीटिय, दूसरी नेगेटिव। इन दोनोंके दो सिरे अर्थात् आदर्श भी होने अनिवार्य हैं। प्रवृक्तिका आदर्श सेवाभावमें हो सकता है, वहाँ जगत्के सारे प्रपन्नोंको झेलती हुई हद निःस्वार्थताका दिग्दर्शन होता है। इसी प्रकार निवृक्तिका उच्चतम लक्ष्य शान्ति है, वहाँ त्याग-वैराय्यके द्वारा ध्येय शान्त पद पाना है। संसारके पूर्ण विकासके समय इन दोनों आदर्शोंको धारण करनेवाले भगवान् श्रीहन्मान् तथा तीर्थद्वर श्रीवर्धमान हैं, अतएव वे ही पूर्ण ऐश्वर्यवान् हैं। सेवाभावके आदर्श श्रीहन्मान्जी तथा शान्त पटने आदर्श श्रीवर्धमान भगवान् हैं। इसीसे वे महावीर है।

# षट्कर्म

( लेखक--श्रीकमलाप्रसादिसिंहजी )

'हठयोगप्रदीपिका' प्रत्यके कर्ता स्वात्माराम योगीने १ घौति, २ वस्ति, ३ नेति, ४ नौलि, ५ कपालभाति और ६ त्राटकको पट्कर्म कहा है। आगे चलकर उन्होंने गजकरणीका भी वर्णन किया है। परन्तु 'भक्तिसागर' प्रत्यके रचयिता चरणदासजीने १ नेति, २ घौति, ३ वस्ति, ४ गजकर्म, ५ न्योली और ६ त्राटकको पट्कर्म कहा है तया १ कपालभाति, २ घौकनी, ३ वाघी और ४ शङ्खपपाल—इन चार कर्मोंका नाम लेकर उन्हें पट्कर्मोंके अन्तर्गत कर दिया है। दोनोंभे यही अन्तर है कि एकने गजकर्मको और दूसरेने कपालभातिको पट्कर्मके अन्तर्गत माना है। चूंकि ये पट्कर्मकी शाखामात्र हैं, अतएव इम विभेदका कोई वास्तविक अर्थ नहीं होता।

### नियम

पट्कमंके साधकके लिये हठयांगमें दिखलाये हुए स्थान, भोजन, आचार-विचार आदिके नियमोंको मानना परमावश्यक है। यहाँ यहाँ कहा जा सकता है कि स्थान रमणीक और निरापद, भोजन साच्विक—जैसे दूध, घी, घोटा हुआ वादाम और मिश्री आदि पुष्ट और लघु पदार्थ, तथा परिमित होना चाहिये। आचार-विचारमे एकान्त-सेवन, कम बोलना, वैराग्य, साहस हत्यादि समझना चाहिये।

नोलि, नोलिक, नलिकया या न्योली अमन्दावर्नवंगेन तुन्दं सस्यापसन्यतः। नतासो श्रामयदेषा नीलिः सिद्धः प्रचक्ष्यते॥ ( इष्टयोगप्रदीपिका )

अर्थात् कंधोंको नवायं हुए अत्यन्त वंगकं साथ, जलकी भॅवरके समान अपनी तुन्दको दक्षिण-वाम भागोंसे वृमानेको सिद्धोने नौलि-कर्म कहा है।

न्योगी पद्मासन मी करें। दोनों पर पुटनों पर धेरे।। पेट रु पीट बराबर होय। दहने बार्ये नते बिकाय।। जो गुरु करके ताहि दिखाँव। न्योसी कर्म सुगम करि पाँच॥ ( भक्तिसायर)

वास्तवमें तुन्दको दायं-वायं धुमानंका रहस्य किताबोसं पढ़कर माल्म करना असम्भव नहीं तो कठिन अवस्य है। इसका हमने कुछ अनुभव किया है, अतः इसका स्वरूप कुछ यों समझना चाहिये। जब शौच-स्नान, प्रातःसन्थ्या आदिसे निवृत्त हो लिये हों और पेट साफ तथा इलका हो गया हो, तब पद्मासन (सिद्धासन या उत्कटासन) लगाकर, रेचक कर, वायुको बाहर रोक, विना देह हिलायं, केवल मनोबलस पेटको दायेंसे बायें और बायंस दायें चलानेकी भावना करे और तदनुक्ल प्रयास करे। इसी प्रकार सायं-प्रातः स्वेद आनेतक प्रतिदिन अभ्यास करते-करते पेटकी स्थूलता जाती रहती है। तदनन्तर यह सोचना चाहिये कि दोनों कुक्षियाँ दम गयीं और वीचमें दोनों ओर से ते के जुटकर मूलाधारसे हृदयतक एक गोलाकार खंभ खड़ा हो गया। यही खंभा जब बँध जाय, तब नौलि सुगम हो जाती है। मनोवल और प्रयासपूर्वक अभ्यास बदानेसे यह खंभा दायं-वायें घूमने लगता है। इसे चलानेमें छातीके समीप, कण्टपर और ललाटपर भी नाडियोंका दन्द्र माल्म पड़ता है। एक बार न्योली चल जानेपर चलती रहती है। पहले पहल चलने के समय दस्त दीला होता है। जिसका पेट हलका है तथा जो प्रयासपूर्वक अभ्यास करता है, उसको एक महीनेके भीतर ही न्योली सिद्ध हो जायगी।

इस कियाका आरम्भ करनेसे पहले पश्चिमतानासन और मयूरामनका थोड़ा अभ्यास कर लिया हो तो यह किया शीव्र भिद्ध हो जाती है। जयनक ऑत पीठक अवयवेंसे भलीमाँति पृथक् न हो तवनक ऑत उठानेकी किया सावधानीके साथ करे, अन्यथा ऑतें निर्वल हो जावँगी। किसी-किसी समय आधात पहुँचकर उदररोग, शोथ, आमवात, कठिवात, राव्रमी, कुठजवात, शुकदोप या अन्य कोई रोग हो जाता है। अतः इस कियाको शान्तिपूर्वक करना चाहिये। अँतड़ीमें शोध, अतादिदोप या पित्तप्रकोपजनित अतिसारप्रवाहिका (पीचश्र), संग्रहणी आदि रोगोंमें नौठिकिया हानिकारक है।

मैक पेटमें रहन न पार्व । अपान वायु तासों वश आर्व ॥ तापितरी अरु गोला शुरू । रहन न पार्वे नेक न मृतु ॥ ओर उदस्के साग कहावें । सो भी वे रहने नहिं पार्व ॥

मन्दाधिसन्दोपनपाचनादिसन्धापिकाऽऽनन्दकरी सदेव।
अशेपदोपामयशोषणी च
हठिकियामालिरियं च नौलिः॥
( हठयोगप्रदीपिका )

'यह नोलि मन्दामिका भली प्रकार दीपन और अन्नादि-का पाचन और सर्वदा आनन्द करती है और समस्त वात आदि दोप और रोगका शोपण करती है। यह नौलि हठयोगकी सारी क्रियाओंमें उत्तम है।'

अँतिङ्गोंके नौलिके वश होनेसे पाचन और मलका सा॰ अं॰ ७९--- बाहर होना स्वाभाविक है। नौलि करते समय साँसकी किया तो रक ही जाती है। नौलि कर चुकनेपर कण्ठके समीप एक सुन्दर अकथनीय स्वाद मिलता है। यह हठयोगकी सारी कियाओं से श्रेष्ठ इसिलये है कि नौलि जान लेनेपर तीनों बन्ध सुगम हो जाते हैं। अतएव यह प्राणायामकी सीढ़ी है। घौति, वस्तिमें भी नौलिकी आवश्यकता होती है। दाङ्कपपाली कियामें भी, जिसमें मुखसे जल ले ॲतिह्यों में घुमाते हुए गुदाद्वारा टीक उसी प्रकार निकाल दिया जाता है जैसे शङ्कमें एक ओरसे जल देनेपर धूमकर जल दूसरी राहसे निकल जाता है, नौलि सहायक है। नौलिकियाकी नकल यन्त्रों-द्वारा पश्चाच्यों से अमीतक न बन पड़ी है।

### वस्तिकर्म

वस्ति मृलाधारके समीप है। रंग लाल है और इसके देवता गणेश हैं। वस्तिको साफ करनेवाले कर्मको विस्तिकर्म? कहते हैं। 'योगसार' पुस्तकमे पुराने गुइ, त्रिफला और चीतेकी छालके रससे बनी गोली देकर अपानवायुको वश करनेको कहा है। फिर वस्तिकर्मका अभ्यास करना कहा है।

विस्तिकर्म दो प्रकारका है— १. पवनविस्त २. जलविस्त । नौलिकर्मद्वारा अपानवायुको ऊपर खींच पुनः मयूरासनसे त्यागनेको 'विस्तिकर्म' कहते हैं। पवनविस्ति पूरी सथ जानेपर जलविस्ति सुगम हो जाती है, क्योंकि जलको खींचनेका कारण पवन ही होता है। जब जलमें डूबे हुए पेटसे न्योली हो जाय, तब नौलिंम जल ऊपर खिंच जायगा।

> नाभिद्धज्ञले पाया न्यस्तनालोक्कटासनः । आधाराकुञ्चनं कुर्यात् क्षालनं वस्तिकर्मतत् ॥
> ( इठयोगप्रदीपिका )

अर्थात् गुदाके मध्यमें छः अङ्कुल लम्बी बाँसकी नलीको रक्षे जिसका छिद्र किनिष्ठिका अँगुलीके प्रवेशयोग्य हो; उसे घी अथवा तेल लगाकर सावधानीके साथ चार अङ्कुल गुदामें प्रवेश करे और दो अङ्कुल वाहर रक्षे । पश्चात् बैठनेपर नामितक जल आ जाय इतने जलसे भरे हुए टबमें उत्कटासनसे बैठे अर्थात् दोनों पाणियों—पैरकी एड्योंको मिलाकर खड़ी रखकर उनपर अपने स्फिच ( चृतड़ ) को रक्षे और पैरोंके अग्रभागपर बैठे और उक्त आसनसे बैठकर आधारा-कुञ्चन करे, जिससे बृहद् अन्त्रमें अपने-आप जल चढ़ने लगेगा । बादमें भीतर प्रविष्ट हुए जलको नौलिक्रमसे चलाकर त्याग दे । इस जलके साथ अन्त्रस्थित मल, आँव,

कृमि, अन्त्रोत्पन्न सेन्द्रिय विष आदि बाहर निकल आते हैं। इस उदरके क्षालन (धोने) को बस्तिकर्म कहते हैं। धौति, वस्ति दोनों कर्म भोजनसे पूर्व ही करने चाहिये और इनके करनेके अनन्तर खिचडी आदि इल्का भोजन शीध कर लेना चाहिये, उसमें विलम्ब नहीं करना चाहिये। वस्तिक्रिया करनेसे जलका कुछ अंश बृहद् अन्त्रमें शेष रह जाता है, वह धीरे धीरे मूत्रद्वारा बाहर आवेगा । यदि भोजन नहीं किया जायगा तो वह दूषित जल अन्त्रोंसे सम्बद्ध सूक्ष्म नाडियोद्वारा शोषित होकर रक्तमें मिल जायगा । कुछ लोग पहले मुलाधारसे प्राणवायुके आकर्षणका अभ्यास करके और जलमें स्थित होकर गुदामें नालप्रवेशके विना ही वस्तिकर्मका अभ्यास करते हैं। उस प्रकार वस्तिकर्म करनेसे उदरमें प्रविष्ट हुआ सम्पूर्ण जल बाहर नहीं आ सकता और उसके न आनेसे धातुक्षय आदि नाना दोप होते हैं। इसमें उस प्रकार वस्तिकर्म नहीं करना चाहिये। अन्यथा 'न्यस्तनालः' (अपनी गुदामें नाल रखकर) ऐमा पद स्वात्माराम क्यों देते ? यहाँ यह भी जान लेना आवश्यक है कि छोटे छोटे जलजन्तुओंका नलद्वारा पेटमें प्रविष्ट हो जानेका भय रहता है । अतएव नलके मुखपर महीन वस्त्र देकर आकुञ्चन करना चाहिये। और जलको बाहर निकालनेके लिये खड़ा पश्चिम-तान आसन करना चाहिये।

कई साधक तालाय या नदीमें जलका आकर्षण करते हैं, जिससे कभी-कभी जलके साथ स्क्ष्म जहरीले जन्तु ऑतोंमें प्रवेशकर नाना प्रकारके रोग उत्पन्न कर देते हैं। किन्न गङ्गाजी और हिमालयसे निकलनेवाली अनेक बड़ी-बड़ी नदियोंका जल अधिक शीतल होनंके कारण न्यून शक्तिवालों को इन्छित लाभके स्थानमें हानि पहुँचा देता है। जल अधिक शीतल होनेसे उसे शोषण करनेकी किया स्क्ष्म नाडियोंद्वारा तुरंत चालू हो जाती है और शीतल जलमें ऑव या कफकी उत्पत्ति होती है। अतः टब या अन्य किसी बड़े बरतनमें बैठकर गुद्ध और सहन हो सके, ऐसे शीतल जलका आकर्षण करना विशेष हितकर है।

हठयोग, आयुर्वेद और पाश्चात्य ऐलोपेधिक आदि चिकित्साशास्त्रोंकी विस्तिक्षया भिन्न-भिन्न प्रकारकी है। हठ-योगमें आन्तरिक बलसे जल खीचा जाता है। आयुर्वेदमें गंगानुसार भिन्न-भिन्न ओपिध्योंके घृत-तैल-कायादि चढ़ाये जाते हैं। पाश्चात्त्योंने इसी कियाके लिये एक यन्त्रका आविष्कार किया है, जिसे प्रनिमां या 'द्वहा' कहते हैं। साबुन मिला हुआ गुनगुना जल, रेड्डीका तेल तथा ग्लिसरीन आदि मलशोधक ओषि यन्त्रद्वारा गुदाके मार्गसे ऑतमें चढ़ाते हैं। पश्चिममें इसकी चाल इतनी बढ़ गयी है कि बहुत लोग तो सप्ताहमें एक बार एनिमा लगाना आवश्यक समझने लगे है। इस एनिमाद्वारा चित्तकमें के समान लाम नहीं होता, क्योंकि चढ़ा हुआ सम्पूर्ण जल तो बाहर आ नहीं सकता। बित्क कभी-कभी तो ऐसा भी देखा जाता है कि जलका अधिकांश भीतर रहकर भयक्कर हानि कर देता है। और अपने उद्योग और परिश्रमद्वारा जो जल चढ़ाया जाता है, उसमें तथा जो जलयन्त्रद्वारा पेटमें चढ़ाया जाता है उसमें उतना ही अन्तर है जितना दम मील पैदल और मोटरपर टहलनेमें है। इसके अतिरक्त गरम जल चढ़ानेके कारण वीर्यम्यान और मृत्रस्थानको उप्णता पहुँ चती है, जिससे थोड़ी हानि तो बार-बार पहुँचती रहती है। यह दोप हटयोगर्की विस्तिमें नहीं है।

यही जु बक्ती कर्म हे, गुरु बिनु पात्रे नाहि। रित-गुदाके रोत जा, समाके नशि जाहि॥ ( भॉक्तमासर )

वस्तिकर्ममें मृलाधारके पीड़ित और प्रश्नालित होनेसे लिङ्ग और गुदाके रोगोका नाहा होना स्वामाविक है।

गुल्महीहोद्रं चापि वातपित्तककोङ्गवाः । वस्तिकमेप्रभावेन क्षीयन्ते सकलामयाः ॥ (हरुणेगप्रदापकाः)

अर्थात् विस्तिकर्मके प्रभावने गुत्म, प्रीहा, उदर (जलोदर) और वात-पित्त-कफ इनके बन्द या एकमे उत्पन्न हुए सम्पूर्ण रोग नष्ट होते हैं।

धारिबन्द्रियान्तःकरणप्रसादं दशाच कान्ति दहनप्रदीष्तिम् । अदोषदोषोषचर्यं निहन्या दभ्यस्यमानं जलवस्तिकर्म ॥ । इठयोगप्रदीषिका )

'अभ्यास किया हुआ यह वस्तिकर्म साधकके सम धातुओं, दस इन्द्रियों और अन्तःकरणको प्रसन्न करता है। मुखपर मास्विक कान्ति छा जाती है। जटराग्नि उद्दीप्त होती है। वात-पित्त-कप आदि दोपोंकी बृद्धि और न्यूनना दोनें। को नष्ट कर साम्यरूप आरोग्यको करता है।' हाँ, एक बात इस सम्बन्धमें अवश्य ध्यान देनेकी है कि वस्तिकिया करनेवालोंको पहले नेति और धौतिकिया करनी ही चाहिये, जिनका वर्णन नीचे दिया जाता है। अन्य कियाओंके लिये ऐसा नियम नहीं है।

राजयक्षमा (क्षय), सङ्ग्रहणी, प्रवाहिका, अधोरक्त-पित्त, भगन्दर, मलाशय और गुदामें शोध, सन्तत्व्वर, आन्त्रमित्रपात (हरूका Typhoid), आन्त्रशोध, आन्त्रशण, कप्ततृद्धिजनित तीक्षण श्वासप्रकोप इत्यादि रोगोंमें वस्तिकिया नहीं करनी चाहिये।

यह वस्तिकिया भी प्राणायामका अभ्यास चाल् होनेके बाद नित्य करनेकी नहीं है। नित्य करनेसे आन्त्रशक्ति परावलिम्बनी और निर्वल हो जायगी, जिससे बिना बस्ति-कियाके भविष्यमें मलशुद्धि नहीं होगी। जैसे तम्बाक् और चाय पिये बिना शौच नहीं होता, वैसे ही नित्य बस्तिकर्म अथवा षट्कम करनेवालोकी स्वामायिक आन्तरिक शक्तिके बलसे शरीर-शुद्धि नहीं होती।

## धातिकर्म

चतुरङ्गुलविस्तारं हस्तपञ्चद्शायतम् । गुरूपदिष्टमार्गेण सिक्तं वस्तं शनैर्प्रसेत् ॥ पुनः प्रत्याहरेचैतदुदिनं धौतिकर्म तत् । (इठथोगपदीपिका)

अर्थात् चार अंगुल चोड़े और पंद्रह हाथ लम्बे महीन वस्त्रको गरम जलमें भिगोकर थोड़ा निचोड़ ले। फिर गुरूपदिष्ट मार्गसे धीरे-धीरे प्रतिदिन एक एक हाथ उत्तरोत्तर निगलनेका अभ्यास बढ़ाता जाय। आठ-दस दिनमें पूरी घोती निगलनेका अभ्यास हो सकता है। करीब एक हाथ कपड़ा बाहर रहने दिया जाय। मुखमें जो प्रान्त रहे, उसे दाहोंसे भली प्रकार दवा नौलिकमें करे। फिर धीरे-धीर बख निकाले। यहाँ यह जान लेना आवश्यक है कि बख निगलने-के पहले पूरा जल पी लेना चाहिये। इससे कपड़ेके निगलने-में सुभीता तथा कफ-पित्तका उसमें सटना आसान हो जाता है और कपड़ेकी बाहर निकलनेमें भी सहायता मिलती है। घौतिको रोज साबुनसे घोकर स्वच्छ रखना चाहिये। अन्यथा घौतिमें लगे हुए दूपित कफरूप विजातीय द्रव्यके परमाणु पुनः दूसरे दिन भीतर जाकर हानि पहुँचावेंगे।

अनेक साधक वाँसकी नवीन करची (काईन, भोजपुरी भाषामें) या बटका बरोह सवा हाथका लेकर पहले जल पी, पीछे हानै: हानै: निगलनेका अभ्यास करते हैं। सूतकी

एक चढ़ाव-उतराववाली रस्सीले भी धौति साधते हैं। जब-जब निगलते हैं, तब-तब जल बाहर निकलने लगता है और करची आदिको भीतर धुसनेमें भी सुभीता होता है।

घौतिकर्ममें कोई-कोई तो लाल वस्त्रका प्रयोग करते हैं और इस कियाको दूरसे देखनेवाले यह अफवाह उड़ा देते हैं कि उन्होंने अमुक महात्माको अपनी अँतड़ियाँ और कलेजा निकालकर घोते देखा था, अपनी आँखों देखा था। इससे यद्यपि योगियोंकी मान्यता बढ़ती है, तथापि झुठका प्रचार होता है।

> कासश्चासञ्चीहकुष्ठं कफरोगाश्च विंशतिः । धौतिकर्मप्रभावेन प्रयान्त्येव न संशयः ॥ ( इठयोगप्रदीपिका )

> काया होवें शुद्ध ही, मंत्रे पित्त कफ रोग । शुकदेव कहें शिती करम, मार्वे योगी लोग॥ (भक्तिसागर)

पाश्चार्त्योंने Stomach Tube (स्टॉमक ट्यूब) बनाया है। कोई एक सवा हाथकी स्वरकी नली रहती है, जिसका एक मुख खुला रहता है और दूसरे सिरेसे कुछ जपर हटकर बगलमें एक छेद होता है। जल पीकर खुला सिरा जपर रखकर दूसरा सिरा निगला जाता है और जल रवरकी नलिकाद्वारा गिर जाता है।

चाहे किसी प्रकारकी भौति क्यों न हो, उससे कफ, पित्त और रंग-विरंगे पदार्थ बाहर गिरते हैं । ऊपरकी नाडीमें रहा हुआ एकाध अन्नका दाना भी गिरता है। दॉत खट्टा-सा हो जाता है। परन्तु मन शान्त और प्रसन्न हो जाता है। वसन्त या ग्रीष्मकालमें इसका साधन अच्छा होता है।

घटिका, कण्डनलिका या श्वासनलिकामें शोथ, शुक्क काश, हिक्का, वमन, आमाशयमें शोथ, ग्रहणी, तीक्ष्ण अतिसार, ऊर्ध्व रक्तिपत्त (मुँहसे रक्त गिरना) इत्यादि कोई रोग हो, तब घौतिकिया लाभदायक नहीं होती। और आवश्यकता न रहनेपर इस कियाको प्रतिदिन करनेसे पाचनिकयामें उपयोगी पित्त और कफ घौति निगलनेके कारण विकृत होकर बाहर निकलते रहेंगे, जिससे पाचनिकया मन्द होकर शरीरमें निर्वलता आ जायगी। पित्तप्रकोपसे ग्रहणीकला दूपित होनेपर घौतिकिया की जायगी तो किसी समय घौतिका भाग आमाश्यय और लघु अन्त्रके सिन्बस्थानमें जाकर फँस जायगा। इसी प्रकार धौति फट जानेपर भी उसके फँस जानेका भय रहता है। यदि ऐसा हो जाय तो योड़ा गरम जल पीकर ब्रह्मदातुन चलानेसे धौति निकलकर बाहर आ जायगी। इन कारणोंसे पित्तप्रकोपजन्य रोगोंमें धौतिका उपयोग करना अनुचित माना गया है।

### नेतिकर्म

नेति दो प्रकारकी होती है--जलनेति और सूत्रनेति। पहले जलनेति करनी चाहिये। प्रातःकाल दन्तधावनके पश्चात् जो साँस चलती हो, उसीसे चुल्लूमें जल ले और दूसरी साँस बंदकर जल नाकद्वारा खीचे । जल मुखमें चला जायगा । सिरके पिछले सारे हिस्सेमें, जहाँ मस्तिष्कका स्थान है, उस कर्मके प्रभावसे गुदगुदाहर और सनसनाहर या गिनगिनाहर पैदा होगी। अभ्यास बढ़नेपर आगे ऐसा नहीं होगा। कुछ लोग नासिकाके एक छिद्रसे जल खींचकर दूसरे छिद्रसे निकालनेकी क्रियाको 'जलनेति' कहते हैं। एक समयमे आध सेरसे एक सेरतक जल एक नासापुटसे चढ़ाकर दूसरे नासापुटसे निकाला जा सकता है। एक समय एक तरफर्न जल चढ़ाकर दूसरे समय दूसरी तरफसे चढ़ाना चाहिये। जलनेतिसे नेत्रज्योति बलवती होती है। यह स्कल और कॉलिज़के विद्यार्थियों के लिये भी हितकर है। तीक्ष्ण नेत्ररोग, तीक्ष्ण अम्लपित्त और नये ज्वरमें जलनेति नहीं करनी चाहिये। अनेक मनुष्य रोज मुबह नासापुटसे जल पीते हैं। यह किया हितकर नहीं है। कारण, जो दोप नासिकामे सञ्चित होंगे वे आमाशयमें चले जायँगे । अतः उपःपान तो मुँदसे ही करना चाहिये। जलनेतिके अनन्तर सूत्र लेना चाहिये । महीन सतकी दस-पन्द्रह तारकी एक हाथ लम्बी विना बटी डोरको, जिसका छः-सात इंच लम्बा एक प्रान्त बटकर कमशः पतला बना दिया गया हो। पिघले हुए मोमसं चिकना बनाकर जलमें भिगो लेना उचित है। फिर इस क्रिग्ध भागको भी थोड़ा मोडकर जिस छिद्रसे वायु चलती हो उस छिद्रमें लगाकर और नाकका दूसरा छेद अँगुलीसे बन्दकर, खूब जोरसे बारम्बार पूरक करनेसे सूतका भाग मुखमें आ जाता है । तब उसे तर्जनी और अङ्गुष्टसे पकड़कर बाहर निकाल है। पुनः नैतिको धोकर दूसरे छिद्रमे डालकर मुँहमेंसे निकाल ले । कुछ दिनके अभ्यासके बाद एक हाथसे सूतको मुँहसे खींचकर और दूसरेंसे नाकवाला प्रान्त पकड़कर धीरे-धीरे चालन करे।

इस कियाको 'धर्षणनेति' कहते हैं। इसी प्रकार नाकके दूसरे रन्ध्रसे भी, जब वायु उस रन्ध्रसे चल रहा हो, अभ्यास करे। इससे भीतर लगा हुआ कफ पृथक् होकर नेतिके साथ बाहर आ जाता है। नाकके एक छिद्रसे दूसरे छिद्रमें भी सूत चलाया जाता है, यद्यपि कुछ लोग इसे दोपयुक्त मानकर इसकी उपेक्षा करते हैं। उसका कम यह है कि सूत नाकके एक छिद्रसे पूरकद्वारा जब खींचा जाता है तो रेचक मुखदारा न कर दूसरे रन्ध्रद्वारा करना चाहिये। इस प्रकार सूत एक छिद्रसे दूमरे छिद्रमें आ जाता है। इस कियाके करनेमें किसी प्रकारका भय नहीं है। सध जानेपर इसे तीसरे दिन करना चाहिये। जलनेति प्रतिदिन कर सकते हैं। नेति डालनेमें किसी-किसीको छींक आने लगती है, इसलिये एक-दो सेकण्ड श्वासोच्छ्यासकी कियाको बंद करके नेति डालनी चाहिये।

नाक कान अरु दाँतका रांग न व्यापे काय। उज्ज्वल होदे नैन ही, नित नेती कर सांय॥ (भक्तिसागर)

कपालशोधिनी चैव दिव्यदृष्टिप्रदृश्यिनी। जत्रृथ्वजातरोगोधं नेतिराग्रु निदृन्ति च॥ (इटयोगप्रदोषिका)

'नेति कपालको ग्रुख करती है, दिव्यदृष्टि देती है। स्कन्य, भुजा और सिरकी सन्धिके ऊपरके सारे रोगोंको नेति शीघ ही नष्ट करती है।' प्रायः देखा जाता है कि स्वरकी या दूसरे प्रकारकी नलिकासे शौकीन लोग नाकद्वारा जल पिया करते हैं। इसकी महन्ता भी लोगोपर विदित है।

कफ्से या नेतिके कारण नास्किक जपरके भागमें दर्द हो, रक्त निकले या जलन हो तो गोधृत दिनमें दो बार सूँध । धृतको हथेलीमें लेकर एक नामापुट बन्दकर दूसरे नासापुटमें सूँधे, तब वह ऊपर चहेगा । पाण्डु, कामला, अम्लिपक्त, ऊर्ध्व रक्तिपक्त, पिक्तवर, नासिकामें दाह, नेत्रदाह, नेत्राभिष्यन्द (नेत्रोंकी लाली), मस्तिष्कदाह हत्यादि पिक्तप्रकोपजन्य रोगोंमिंसे कोई रोग हो तो इस नेतिका उपयोग न करें । अधिक आवश्यकता हो तो सम्हाल-पूर्वक करे, परन्तु घर्पणिकया न करें । पिक्तप्रकोपके समय जलनेतिका उपयोग हितकर है ।

त्राटककमें निरीक्षेषिश्वरूदशा सूक्ष्मरूथं समाहितः । अश्रुसम्पातपर्यन्तमाचार्येद्याटकं स्मृतम् ॥ ( इटयोगप्रदीपिका ) 'समाहित अर्थात् एकाप्रचित्त हुआ मनुष्य निश्चल दृष्टिसे स्क्ष्म लक्ष्यको अर्थात् लघु पदार्यको तबतक देखे, जबतक अश्रुपात न होवे । इसे मत्स्येन्द्र आदि आचार्योने त्राटककर्म कहा है ।'

त्राटककर्म टकटकी लांग । पलक पलक सो मिलै न तांग ॥ नैन उघार ही नित रहै । होय दृष्टि फिर शुकदंब कहै ॥ आँख उलटि त्रिकुटोमें आनौ । यह भी त्राटककर्म पिछानो ॥ नैसं ध्यान नैनके होई । चरणदास पूरण हो सोई ॥

सफेद दीवारपर सरसोंबराबर काला चिह्न दे, उसीपर दृष्टि टहराते-टहराते चित्त समाहित और दृष्टि शक्तिसम्पन्न हो जाती है। म्स्मेरिज़ममें जो शक्ति आ जाती है, वही शक्ति त्राटकसे भी प्राप्य है।

#### मोचनं नेत्ररोगाणां तन्द्रादीनां कपाटकम् । यत्नतस्त्राटकं गोप्यं यथा हाटकपेटकम् ॥

(इठयोगप्रदीपिका)

'त्राटक नेत्ररोगनाशक है। तन्द्रा, आलस्यादिको भीतर नहीं आने देता। त्राटककर्म संसारमें इस प्रकार गुप्त रखनेयोग्य है, जैसे मुवर्णकी पेटी संसारमें गुप्त रक्खी जाती है। स्योकि—

#### भवेद्वीर्यवती गुप्ता निर्वीर्या तु प्रकाशिता।

उपनिषदों में त्राटकके आन्तर, बाह्य और मध्य — इस प्रकार तीन भेद किये गये हैं। हठयोगके प्रन्थों में प्रकारभंद नहीं है। उक्त तीनों भेदोका वर्णन क्रमशः नीचे दिया जाता है।

हृदय अथवा भूमध्यमें नेत्र बन्द रखकर एकाप्रता-पूर्वक चक्षुवृत्तिकी भावना करनेको 'आन्तर त्राटक' कहते हैं। इस आन्तर त्राटक और ध्यानमें बहुत अंशों में समानता है। भूमध्यमें त्राटक करनेसे आरम्भमें कुछ दिनीतिक कपालमें दर्द हो जाता है तथा नेत्रकी बरौनीमें चञ्चलता प्रतीत होने लगती है। परन्तु कुछ दिनोंके पश्चात् नेत्रवृत्तिमें स्थिरता आ जाती है। हृदयदेशमें वृत्तिकी स्थिरताके लिये प्रयक्ष करनेवालोंको ऐसी प्रतिकुलता नहीं होती।

चन्द्र, प्रकाशित नक्षत्र, पर्वतके तृणाच्छादित शिखर अथवा अन्य किसी दूरवर्ती लक्ष्यपर दृष्टि स्थिर करनेकी कियाको बाह्य त्राटक कहते हैं। केवल सूर्यपर त्राटक करनेकी मनाही है। कारण, सूर्य और नेत्रज्योतिमें एक ही प्रकारकी शक्ति होनेसे नेत्र-शक्ति सूर्यमें आकर्षित होती रहेगी, जिससे

नेत्र दो-ही-तीन मासमें कमज़ोर हो जायँगे। यदि सूर्यपर त्राटक करना हो तो जलमें पड़े हुए सूर्यके प्रतिबिम्बपर करें। इस प्रकार किसी दूरवर्ती पदार्थपर त्राटक करनेकी कियाको 'बाह्य त्राटक' कहते हैं।

काली स्याहीसे कागज़पर लिखे हुए 'ॐ', बिन्दु, किसी देवमूर्ति अथवा भगवान्के चित्र, मोमवत्ती या तिलके तेलकी अचल वत्ती या वत्तीके प्रकाशने प्रकाशित धातुकी मूर्ति, नासिकाके अग्रभाग या समीपवर्ती किसी अन्य लक्ष्यपर दृष्टि स्थिर रखनेकी कियाको 'मध्यत्राटक' कहते हैं। केवल भूमध्यमें खुले नेत्रसे देखनेकी किया प्रारम्भमें अधिक समय न करो, अन्यथा नेत्रोंकी नाड़ियाँ निर्वल होकर दृष्टि कमज़ोर (short sight) हो जायगी।

इन तीनों प्रकारके त्राटकके अधिकारी भी भिन्न-भिन्न हैं। जिस साधककी पित्तप्रधान प्रकृति हो, जिसके मस्तिष्क, नेत्र, नासिका या द्ध्यमें दाह रहता हो, नेत्रमें फूला, जाला या अन्य कोई रोग हो, वह केवल आन्तर त्राटकका अधिकारी है। यदि वह बाह्य लक्ष्यपर त्राटक करेगा तो नेत्रको हानि पहुँचेगी। जिनकी दृष्टि दूरकी वस्तुओं के लिये कमज़ोर हो, जिनकी वातप्रधान प्रकृति हो या जिन्हें शुक्रकी निर्वलता हो, वे समीपस्थ मूर्ति आदिपर त्राटक न करें। चन्द्रादि उज्ज्वल लक्ष्यपर त्राटक करें। जिनकी दृष्टि दोपरहित हो, त्रिधातु सम हों, कफप्रधान प्रकृति हो, नेत्रोकी ज्योति पूर्ण हो, वे 'मध्य-नाटक' करें।

जिनको दो चार वर्ष पहले उपदंश (Syphilis) या सुजाक ( Conorrhea ) रोग हुआ हो अथवा जो अम्लिपत्त, जीर्ण-ज्वर, विपमज्वर, मजातन्तु-विकृति, पित्ताशयिकृति इत्यादि किसी व्यथासे पीड़ित हो अथवा तम्बाकृ, गाँजा आदिके व्यसनी हो, वे किसी प्रकारका त्राटक न करे। इसी प्रकार मानसिक चिन्ता, क्रोध, शोक, पुस्तकांका अध्ययन, सूर्यताप या आँचका सेवन करनेवाले भी इस त्राटककी क्रियामे प्रवृत्त न हों।

पश्चात्त्योंका अनुकरण करनेवाले कुछ लोग मदापान, मांसाहार तथा अम्ल पदार्थादि अपथ्य वस्तुओंका सेवन करते हुए भी 'मेस्मेरिज़म' विद्याकी सिद्धिके लिये त्राटक किया करते हैं। परन्तु ऐसे लोगोंका अन्यास पूर्ण नहीं होता। अनेकोंके नेत्र चले जाते हैं, और अनेकों पागल हो जाते हैं। जिन्होंने पथ्यका पालन किया है, वही सिद्धि प्राप्त कर सके हैं। यम-नियमपूर्वक आसनोके अभ्याससे नाड़ीसमूह मृदु हो जानेपर ही बाटक करना चाहिये। कठोर नाड़ियोंको आघात पहुँचते देरी नहीं लगती। बाटकके जिशासुओं के लिये आसनों के अभ्यासके परिपाककालमें नेत्रके व्यायामका अभ्यास करना विशेष लाभदायक है। प्रातःकालमें शान्तिपूर्वक दृष्टिको शनैः शनैः वार्ये, दायें, नीचेकी ओर, ऊपरकी ओर चलानेकी क्रियाको नेत्रका व्यायाम कहते हैं। इस व्यायामसे नेत्रकी नसें हद होती हैं। इसके अनन्तर बाटक करनेसे नेत्रकी हानि पहुँचनेकी भीति कम हो जाती है।

त्राटकके अभ्याससे नेत्र और मस्तिष्कमें उण्णता बद् जाती है। अतः नित्य जलनेति करनी चाहिये। तथा रोज सुवह त्रिफलाके जलसे अथवा गुलावजलसे नेत्रोंको धोना चाहिये। मोजनमें पित्तवर्द्धक और मलावरोध (कब्ज़) करने-वाले पदार्योंका सेवन न करे। नेत्रमें आँस् आ जानेके बाद फिर उस दिन दूसरी बार त्राटक न करे। केवल एक ही बार प्रातःकालमें करे। वास्तवमें त्राटकके अनुकृल समय रात्रिके दोसे पाँच बजेतक है। शान्तिके समयमें चित्तकी एकाग्रता बहुत शीव होने लगती है। एकाध वर्षपर्यन्त नियमितरूपसे त्राटक करनेसे साधकके सङ्कल्य सिद्ध होने लगते हैं, दूसरे मनुष्योंके हृदयका भाव मात्र्म होने लगता है, सुदूर स्थानमें स्थित पदार्थ अथवा घटनाका सम्यक् प्रकारसे बोध हो जाता है।

### गजकर्म या गजकरणी

गजकर्म यहि जानिये, पिंगे पेट भनि नोर । फेरि युक्तिसों काढ़िये, रोग न होय शरीर ॥

हाथी जैसे मूँड्से जल खींच फिर फेंक देता है, वैमे गजकर्ममें किया जाता है। अतः इसका नाम गजकर्म या गजकरणी हुआ। यह कर्म भोजनसे पहले करना चाहिये। विपयुक्त या दूषित भोजन करनेमें आ गया हो तो भोजनके पीछे भी किया जा सकता है। प्रतिदिन दन्तधावनके पश्चात् इच्छाभर जल पीकर अँगुली मुखमें दे उलटी कर दे। कमशः बढ़ा हुआ अभ्यास इच्छामात्रसे जल बाहर फेंक देगा। भीतर गये जलको न्योलीकर्मसे भ्रमाकर फेंकना और अच्छा होता है। जब जल स्वच्छ आ जाय, तय जानना चाहिये कि अब मैल मुखकी राह नहीं है। पित्तप्रधान पुरुषके लिये यह किया हिनक रहै।

### कपालभातिकर्म

भक्षावलोहकारस्य रेचप्रौ ससम्भ्रमौ । कपालभातिर्विख्याता कफदोषविशोषणी ॥ ( इठयोगप्रदीपिका )

अर्थात् लोहारकी भाषीके समान अत्यन्त शीष्रतासे कमशः रेचक-पूरक प्राणायामको शान्तिपूर्वक करना योगशास्त्रमें कफदोषका नाशक कहा गया है तथा 'कपालभाति' नामसे विख्यात है।

जब मुपुम्णामेसे अथवा फुफ्फुसमेंसे श्वासनिलकादारा कफ बार-बार ऊपर आता हो अथवा प्रतिस्थाय ( जुक्राम ) हो गया हो, तब सूत्रनेति और धौतिक्रियासे इच्छित शोधन नहीं होता । ऐसे समयपर यह कपालमाति लामदायक है । इस क्रियासे फुफ्फुम और समस्त कफवहा नाड़ियों मे इकडा हुआ कफ कुछ जल जाता है और कुछ प्रस्वेदद्वारा बाहर निकल जाता है, जिसमे फुफ्फुस-कोपोकी छुद्धि होकर फुफ्फुस बलवान् होते हैं। साथ-साथ सुपुम्णा, मस्तिष्क और आमाराय-को छुद्धि होकर पाचनशक्ति प्रदीम होती है। परन्तु उरःअत हृदयकी निर्वलता, वमनरोग, हृल्लास ( उबाक ), हिक्का, स्वरमङ्ग, मनकी भूमित अवस्था, तीक्ष्ण ज्वर, निद्रानाद्या, ऊर्ध्व रक्तिपत्त, अस्लिपत्त इत्यादि दोपोके समय, यात्रामें, और वर्षा हो रही हो ऐसे समयपर इस क्रियाको न करे।

यदि यह किया अधिक वंगपूर्वक की जायगी तो किसी नाइमिं आघात पहुँच सकता है । और शक्तिंग अधिक प्रमाणमें की जायगी तो फुफ्फुसकोपोंमें शिथिलता आ जायगी, जिससे वायुको बाहर फेंकनेकी शक्ति न्यून हो जायगी, जीवनी-शक्ति भी श्रीण हो जायगी तथा फुफ्फुसोंमें वायु शेव रहकर वार-वार डकार बनकर मुँहमेसे निकलता रहेगा।

इस कियास आमाशयमें संग्रहीत दूपित पित्त, पाक न होकर शेप रहा हुआ आहार-रस और विकृत क्लेम्स जलमें मिश्रित होकर वमनके साथ बाहर आ जाते हैं। कुछ जल आमाशयमेंसे अन्त्रमें चला जाता है। कुछ स्क्ष्म नाहियों हारा रक्तमे मिल जाता है। परन्तु इससे कुछ भी हानि नहीं होती। वह जल मल-मूत्रद्वारसे और प्रस्वेदरूपसे एक-दो घण्टेमें बाहर निकल जाता है। इस कियाको करनेवालेके लिये भोजनमें खिचड़ी अथवा दूध-भात लेना विशेष हितकर है।

अजीर्ण, धूपमें भ्रमणसे पित्तदृद्धि, पित्तप्रकोपजन्य रोग, जीर्ण कप-व्याधि, कृमि, रक्तविकार, आमवात, विषविकार और त्यचारोगादि व्याधियोंको दूर करनेके लिये यह किया गुणकारी है।

तीक्ष्ण कफप्रकोप, वमनरोग, अन्त्रनिर्बलता, क्षतयुक्त संग्रहणी, दृदयकी निर्बलता एवं उरःक्षतादि रोगोंमें यह क्रिया न करे । इसी प्रकार आवस्यकता न होनेपर इस कियाको नित्य न करे । शरद्-ऋतुमें स्वामाविक पित्तवृद्धि होती रहती है । ऐसे समयपर आवस्यकतानुसार यह किया की जा सकती है ।

# सची साधना और उसका मुख्य ध्येय

( हेखक-पं०श्रीदामोदर नी उपाध्याय )

त्रिलोकीके नाथ मङ्गलमय श्रीमगवान्की मायासे उत्पन्न सन्, रज और तमने इस त्रिमुबनको ऐसा वाँच रखा है कि इसे समझनेमें संसारी प्राणियोंकी बुद्धि सदा असफल रही है। हाँ, जिन्होंने महारानीके महत्त्वको जान लिया है उनकी सफलतामें सन्देह नहीं। पञ्चभूत, मन, बुद्धि, अहङ्कार, प्राण और जीव-इनके मेल्से बना हुआ यह मानव-दारीर ऐसा यन्त्र है, जो साधनाके लिये सब तरहसे उपयुक्त माना गया है। हमें अपनी समस्याओंको हल करनेके लिये, तीनो प्रकारके सन्तामेंसे बचनेके लिये दो वार्तोका जानना जरूरी है। वे दो बाते हैं—मनका विषय क्या है! और मनका कर्तव्य क्या है! मनका वियय करना विज्ञानसे सम्बन्ध रखता है। मनका निवास दारीरमें रहता है, इस-च्ये दारीरिक विज्ञानके आचार्य पूज्य महर्षि अमिबेदाजीन जो बहुमृल्य विचार प्रदान किये हैं वे यहाँ उपस्थित किये जा रहे हैं।

#### चिन्त्यं विचार्यमृद्धं च ध्येयं सङ्कल्प्यमेव च । यत् किंचिन्मनसो ज्ञेयं तत् सर्वे हार्थसंज्ञकम्॥

क्या करना, क्या नही— इसका चिन्तन करना, पूर्व-परका विचार करना, तर्क करना, ध्यान करना (भावना-ज्ञान), गुण-दोपका विवेचन करके निश्चय करना, इन्द्रियों के अर्थोंका अनुभव करना तथा और भी तमाम प्रपञ्चकी वातोकी जानकारी रखना मनका विषय (धर्म) है। जाग्रत-कालमें प्रत्यक्षरूपसे मन विषयोंका भोग करता या व्यवहार करता है। स्वामावस्थामें कल्पनाद्वारा उपयोग करता है। शेष सुपृष्ठि और तुरीयावस्थासे विषयोंका कोई सम्बन्ध नहीं है।

(२) 'एकहि साथे सब सधै' इस उक्तिके अनुसार जब इन्द्रियराज मन ठिकानेपर आ जायगा तो पराधीन इन्द्रियाँ तो अपने आप रास्तेपर आ जायँगी। इस सत्यसे भी कोई मुख नहीं मोड़ सकता कि परम कृपाछ जगदीश्वर परमेश्वरकी अमृतमयी दया जिस जीवपर हो जाती है, वह उस वास्तविक साधनामें संलग्न हो जाता है जिसका वर्णन वेदों, उपनिषदों, पुराणोंमें है। यही नहीं, बौद्ध, जैन, मुमलमान, ईसाई—सभी धर्मों के माननेवाले इस साधनाकी ओर आये और सफल हुए हैं। सच पूछा जाय तो पुस्तकों के उपर उन भ्तपूर्व संत-मुक्त महात्माओंका स्थान है, जो हमारे लिये सचित्र उदाहरणरूप हैं। जो जीव सारहीन, प्रपञ्चयुक्त और एक-न-एक दिन नष्ट होनेवाली साधनामे उलझकर अपना मानव-जीवन गँवा देता है, उसपर भगवान्का अनुग्रह असम्भव है; बल्कि ऐसे साधक तो सची साधनाकी छायासे भी दूर हो रहते हैं।

श्रीमद्भागवतके ग्यारहवें स्कन्धमे उद्भवजी कहते हैं— 'भगवन्! योगसाधन-जैसे दुस्तर अभ्यासको वही व्यक्ति कर सकता है, जिसका मनपर पूरा-पूरा अधिकार हो गया हो: साथ-ही-साथ मनपर अधिकार कर लेना सभीका काम नहीं है। इसलिये कोई ऐसी साधना वतलाइये, जिसका पालन करनेसे सहजहींमें सिद्धि मिल जाय। वहुधा देखा जाता है कि योगी मनको वशमें करनेके उपाय करते करते थक जाते हैं, फिर भी उसको वशमे न कर सकनेके कारण बहुत ही दु:खी होते हैं।' इस उदाहरणसे हमारा केवल यही अभिप्राय है कि मन कितना भयङ्कर है, जो योगियों-तकको धोखा देकर पछाइ डालता है। अपना कल्याण चाहनेवाले मनकी ओरसे सदा ही सावधान रहते हैं।

भली या बुरी—चाहे कैंसी भी साधना साधी जाय, मनको तो अनिवार्यरूपसे नेता बनना पड़ेगा। नेता जिधर ले जायगा, उधर ही जनता (इन्द्रियाँ) जायगी। मनकी भारसे हम निजी रूपसे डरते रहते हैं, इसीलिये मनके प्रति हमारा विद्रोह है।

(३) श्रीमद्भागवत-माहात्म्य-वर्णनके तीसरे अध्यायमें श्रीनारदजी कहते हैं कि 'कलियुगमें इतनी विम्न-बाधाएँ हैं कि मनको एकाम रखना बड़ा ही कठिन है।
मुक्तिरूपी साध्यको पानेके लिये श्रीभगवान्के चरणोंमें
अनुराग, उनके परम पवित्र नार्मोका कीर्तन होना
आवश्यक है। कारण भक्ति भगवान्को अति प्रिय है और
मुक्ति ठहरी भक्तिकी दासी। श्रानियोंके ज्ञानकी और

बुद्धिमानोंकी बुद्धिकी चरम सीमा यहींतक है कि इस मिथ्या नाशवान् शरीरसे सत्यस्वरूप अविनाशी ईश्वरको प्राप्त कर लें। भक्तियोगद्वारा जो साधना सम्पादित की जाती है। उसमें पर्याप्त सुगमता है। यह आज इस युगमें दिन-पर-दिन उन्नतिपर है।

# बौद्ध सिद्धोंकी साधना

(लेखक--पं० श्रीपरशुरामजी चतुर्वेदी एम्० ए०, एल्-एल् बी०)

महात्मा गौतमबुद्धने संसारमात्रको दुःखमय मानकर 'दःखनिरोध' को सबका अन्तिम ध्येय निश्चित किया था और इसके लिये सभी संस्कारोंका शमन, चित्तमलोंका त्याग एवं तृष्णाका क्षय परमावश्यक बतलाया या । इस निरोध या विरागमयी पूर्ण शान्तिकी अवस्थाको ही 'निर्वाण' का नाम दिया गया था-जिसकी उपलब्धि चित्तको सर्वप्रथम वस्तु-स्थितिका अनुभव प्राप्त करने योग्य और पूर्णरूपंण चिन्तनशील वनानेपर अवलियत रहती है। वस्त्रस्थितिके ज्ञानका अभिप्राय पहले उनके द्वारा निर्दिष्ट प्रसिद्ध मध्यम या आर्ष्टाङ्कक मार्गके रहस्यको हृदयङ्गम करना था-जो क्रमशः एक अनिर्वचनीय 'धर्म'के रूपमे समझा जाने लगा और जिस आगे चलकर किसी-न किसी प्रकार सुन्य, धर्म-तथता या भृततथताके भी नाम दिये गये। यही धर्म अथवा रान्य बौद्ध मिद्धोंका 'बोहि' (बोधि ), 'जिण रअण' ( जिनरत्न ), 'सहज', 'महासुह' ( महासुख ), 'धाम' 'अणुत्तर' ( अन्तर ) या 'जिनडर' ( जिनपुर ) है-जिमका साधनाद्वारा प्राप्त कर लेना परमार्थ या परम पुरुपार्थ समझा जाता है। 'निर्वाण' शब्द वास्तवमें निपेधार्थक नहीं और न 'शुन्य' शब्द ही निषेधवाची है । दोनोंका तात्पर्य एक ही स्थिति या वस्तुर्म्थितिके पारमार्थिक रूपमे है-जो न तो सत् है, न असत् ही है। परन्तु जो सभीके लियं परमलक्ष्य है।

महात्मा गौतमबुद्धने संज्ञा था चेतनाको ही चित्त, मन या विज्ञान माना या और इसी चित्तको हम अनेक अबौद्ध दर्शनोंकी शब्दावलीके अनुसार 'आत्मा'की भी संज्ञा दे सकते हैं। यह चित्त स्वभावतः शुद्ध और मलरहित है; किन्तु इसीके अन्तर्गत वह मृलवीज भी वर्तमान है जिससे 'भव' एवं 'निर्वाण' दोनोंका किस्कुरण हुआ करता है और इसीलिये जिसके बद्ध हो जानेने बन्धन और मुक्त होनेसे परममोक्षका लाभ भी हुआ करता है। अनङ्गवन्नने इस चित्तका स्वभाव दर्शते हुए लिखा है— अनल्पसङ्करपतमोऽभिभृतं
प्रभञ्जनोन्मत्ततिहस्रकं च।
रागादिदुर्वारमकाविक्तं
चित्तं हि संसार्मुवाच वज्री ॥

अर्थात्, वज्रयानाचार्योके अनुसार, जब चित्तमें अनेकानक सङ्कर्द्योका अन्यकार भरा रहता है और जब वह तूफानके समान उन्मत्त, विजलीकी भाँति चञ्चल एवं रागादिके मलांसे अवलित रहता है तो उमीको संसारका नाम दिया जाता है। और—

प्रभास्त्ररं कल्पनया विमुक्तं प्रहीणरागादिमलप्रलेपम् । ग्राह्यं न च प्राहकमग्रसस्वं तदेव निर्वाणवरं जगाद ॥

अर्थात् वही जव, प्रकाशमय होनेके कारण, सारी कल्पनाओसे रहित होता है, जब उसमें रागादिके मल नहीं रहते और जब, उसके विपयमें, शाता अथवा शेय होनेका प्रक्षन भी नहीं उठता, तब उसी श्रेष्ठ वस्तुको निर्वाण भी कहा जाता है। अत्र एव सिद्ध भुसुकुपाके शब्दोंमें—

अपणा मांसे हरिणा वेरी ।

अर्थात् इरिणरूपी चञ्चल चित्त अपने मांस (सङ्कल्प-विकल्पादि दोगों) के कारण आप-ही-आप शत्रु भी बन जाता है और इसी प्रकार जब वह निश्चल होकर समरसकी अवस्थामें प्रवेश करता है तो काण्हपाके अनुसार, साधकको विपयादि निराद्य होकर आप-ही-आप त्याग देते हैं और वह स्वयं वज्रघर या सिद्धाचार्यकी अवस्था प्राप्त कर लेता है।

परन्तु चित्तकी उक्त चञ्चलता किस प्रकार दूर की जाय तथा उसे फिरसे निश्चल किस प्रकार बनाया जाय ? सरहपाके अनुसार हमारे चित्तकी यह एक विशेषता है कि वह रागादिद्वारा शस्त या बद्ध रहनेपर ही इधर-उधर चारों ओर भागा फिरता है, इनसे मुक्त होकर वह स्वभावतः स्थिर हो जाता है। इसलिये मूलतत्त्वको 'खसम' (ख=आकाश, सम=समान) अथवा शून्य मानते हुए अपने मनको भी तदनुसार 'खसम-स्वभाव' या शून्यरूप कर देना आवश्यक है, जिससे वह 'अमन' (अर्थात् अपना चञ्चल स्वभाव छोड़कर अमनस्कसा) हो जाय और उसे सहजावस्थाकी उपलब्धि सरलतापूर्वक हो सके। सिद्ध तेलोपाका कहना है—

चित्त खसम जिह समसुह पइटुइ । इन्द्रोअ-विसअ तिह मत्तण दीसः ॥ आइ रिहअ एहु अंत रिहअ । वरगुरु पात्र अद्दअ कहिअ॥

अर्थात् जिस समय चित्त खसम ( शुन्यरूप ) होकर सममुखमें प्रवेश करता है, उस समय किसी भी इन्द्रियके विषय अनुभवमे नहीं आ पाते । यह सममुख आदि एवं अन्त दोनोसे रहित होता है और आचार्य इसे ही अद्भय नाम देते हैं । मनको इस प्रकार 'अमन' करनेवाली क्रियाको सिद्धोंने 'मनका मार डालना' या 'मनका निःस्वभावीकरण' भी कहा है और इसके अभ्यासको स्पष्ट करते हुए सिद्ध शान्तिपाने सईके धुननेका एक मुन्दर रूपक भी दिया है । वे कहते ई--

अर्थात् रूईको धनते धुनते उसके सूक्ष्म-से-सूक्ष्म अंद्रा निकालते चलो, (फिर देखोगे कि ) अंद्रा-अंद्रा विक्लेपण करते करते अन्तमें कुछ भी शेप नहीं रह जाता। (जान पड़ता है कि ) रूईको धुनते-धुनते उसे सून्यतक पहुँचा दिया। इसी कियाको एक दिकारके रूपकद्वारा भीधि-चर्यावतार में इस प्रकार बतलाया गया है—

> इमं चर्मपुटं तावरस्वनुद्ध्येव पृथक् कुरु । अस्थिपञ्चरतो मांसं प्रज्ञाशस्त्रेण मोचय ॥ अस्थीन्यपि पृथक् कृत्वा पश्य ज्ञानमनन्ततः । किमन्न सारमस्तीति स्वयमेव विचारय ॥

अर्थात् इस चमड़ेकी ऊपरी वस्तुको अपनी बुद्धिकी सहायतारे अलग कर दो और तब अपनी प्रशाद्वारा अस्थि-पञ्चररे मासको भी निकाल दो; फिर हिंदुयोंको भी दूरकर अपने विवेकद्वारा सोचोगे तो स्वयं समझ लोगे कि अन्तमें कुछ भी तत्त्व नहीं रह जाता । सब कुछ वास्तवमे निःसारमात्र है। मनका आकार-प्रकार पूर्ण करनेवाले सङ्कल्प-विकल्पादि-को दूर करनेपर भी इसी प्रकार श्रून्यमात्र रह जाता है। अतएव सिद्ध सरहपाका कहना है कि घर अथवा वन-जहाँ कहीं भी हम रहे, हमें केवल अपने मनके स्वभावका ज्ञान प्राप्त कर लेना आवश्यक है। बोधि सब कहीं निरन्तर वर्तमान है, इसल्ये किसी एक स्थितिमे 'भव' और दूसरीमें 'निर्वाण' का अस्तित्व हुँद्ना निरी मूर्खता होगी। हमें केवल इस रहस्यसे परिचित हो जाना चाहिये कि मूलमें चित्त नितान्त निर्मल और विकल्परहित है और वही अवस्था हमारे लिये परम पदकी स्थिति है, जिसे समरसके रूपम प्राप्त कर लेनेपर जहाँ कहीं भी चित्त जाता है, वहाँ उसे अचित्तके रूपमे ही इम अनुभव करते हैं । उस निर्मल और भावाभावरहित दशाको प्राप्त कर छेनेपर चित्त कहीं भी विस्फुरित हो, उसे नाथ (प्रभास्वर) के स्वरूपका ही बोघ होता है, क्योंकि जैंसे जल और उसका तरङ्ग दोनों वास्तवमें एक ही अभिन्न वस्तु हैं, उसी प्रकार भवका साम्य भी आकाशके साम्यके ही स्वभावका होता है। रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञाननामक पाँचों स्कन्ध एवं प्रथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाशनामक पाँची भूत और ऑख, कान, नाक, जीभ, काम और मननामक छहीं आयतन इन्द्रियाँ-ये सभी सहज स्वभावद्वारा बद्ध-मे हैं, अतएव हम चाहिये कि अपने सङ्कल्पाभिनिविष्ट मनका विशोधन कर उसे निःस्वभाव बना दें, जिससे वह शून्यमे प्रवेश कर समरसकी स्थितिमें आ जाय । जिस प्रकार जलमें जल प्रवेश करता है, उसी प्रकार चित्त भी सहजसे मिलकर समरसकी अवस्थामे आता है । सहज जैसा बाहर है, वैसा ही भीतर भी रहता है। चौदहीं भुवनोमें वह निरन्तर वर्तमान है; वह अशरीरी शरीरमें ही छिपा है; उसे जो जानता है, वही मक्त है।

शरीरके ही भीतर पाये जानेवाले उक्त सहज या महा-मुखका उत्पत्तिस्थान, काण्डपाके अनुसार, इडा एवं पिङ्गलानामक दो प्रसिद्ध नाड़ियोंके संयोगके निकट ही वर्तमान है; उसे पवनके नियमनद्वारा प्राप्त करना आवश्यक होता है। काण्डपाने कमलके रूपकद्वारा उक्त महासुखका वर्णन करते हुए लिखा है कि बायी नासिकाकी ललना-नामक (प्रजाखरूप) चन्द्रनाडी और दाहिनी नासिकाकी रसनानामक (उपायस्वरूप) सूर्यनाडी उस महासुख-कमलके दो खण्डस्वरूप हैं। उसकापौधा गगनके जलमें, जहाँ अमिताभ या परम आनन्दमय प्रकाश-पङ्करूपमें वर्तमान है, उत्पन्न होता है; उसका मुख्य नाल अवधूती अथवा मूलशक्ति होती है और उसका रूप हंकार अथवा अनाहत शब्दका होता है। इस महासुख-कमलके मकरन्दका पान योगी या साधकलोंग साधनाद्वारा, शरीरके भीतर ही कर लिया करते हैं। काण्हपा अन्यत्र फिर कहते हैं—

जइ पवण-गमण-दुआंर दिढ़ ताला वि दिजइ । जइ तसु घोरान्थारें मण दिव हो किजइ ॥ जिण रअण उअरें जइ सौं बरु अम्बरु छुप्पइ । भणइ काण्ह भव भुक्षन्ते णिव्वाणो वि सिज्झइ ॥

अर्थात् यदि पवनके निर्ममनद्वारपर दृद् ताला लग जाय और वहाँके घोर अन्धकारमें ग्रुद्ध या निश्चल मनका दीप जलाया जाय और यदि वह जिनरत्वकी ओर उच्च गगनसे स्पर्श कर जाय तो संसारका उपभोग करते समय भी हमारे लिये निर्वाणकी सिद्धि हो जाय । जिसका मन निश्चल हो गया, उसका उसी क्षण वायुनिरोध मी सिद्ध हे और वायुनिरोध होनेपर मन आप-से-आप निश्चल होता है । दोनोंका पारस्परिक सम्बन्ध है ।

उक्त प्रकारसे पवन एवं मनको जिस स्थानपर एक साथ निश्चल किया जाता है, उसे सिद्धोंने 'उद्धमेर' अथवा मेरुदण्ड ( मुषुम्णा ) का सिरा कहा है। काण्हपाने बतलाया है कि वह पर्वतके समान सम विषम है, अतएव वहाँ चटना-उतरना सरलतापूर्वक नहीं हो सकता। उसकी गम्भीर कन्दरामें सारा जगत विनष्ट होकर शून्यमें लीन हो जाता है और हमारे द्रवाकार चञ्चल चित्तका निर्मल जल भी तन्मय हो जाता है। उसी ऊँचे पर्वतके शिखरको सिद्धोने महामद्रा या मूलशक्ति (नैरात्मा) का निवासस्थान भी बतलाया है। सिद्ध शवरपा कहते हैं कि उक्त पर्वतपर अनेक वहे-बड़े बक्ष पृष्पित हैं और उनकी डालें गगनचुम्बिनी हैं। वहाँ अकेली शवरी (नैरात्मा) वनका एकान्त-विहार किया करती है। वहीं त्रिधातकी सन्दर सेज भी पड़ी है और साधक योगी वहाँ पहुँचकर उक्त दारिकाके साथ प्रेम-पूर्वक समय व्यतीत करने लगता है। नैरात्माको सिर्द्धोन शवरीके अतिरिक्त डॉबी, चण्डाली, ग्रण्डिनी, जोइणि (योगिनी) या पवनधारिणींके नामोसं भी अभिहित किया है और उसका अनेक प्रकारसे वर्णन भी किया है। काण्हपाने उस डोवीको चौसठ पॅखुडीवाले कमलपृष्पके

जपर चढ़कर सदा नाचती रहनेवाली बतलाकर, उसके साथ अपना विवाह-सम्बन्ध स्थापित करनेका रूपक वाँधा है और सिद्ध डोंबिपाने उसे ही श्रीष्ठ पार कराकर जिनपुर पहुँचानेवाली कहा है। इसी प्रकार सिद्ध विरूपाका कहना कि वह अकेली शुण्डिनी (कलाली) इधर इडा और पिञ्कला नाडियोंको एक अर्थात् सुपुम्णा नाडीमे प्रविष्ट कराती है और उधर वोधिचित्तको ले जाकर प्रभास्वर श्रून्यमें भी बाँधा करती है; उसके निकट चौसठ घटीयन्त्रों मेमद (महासुख) सँभालकर रक्ला रहता है और वहाँ एक बार भी पहुँचकर मदपी फिर लौटनेका नामतक नहीं लेता।

सिद्धोने अपनी साधनाको सहज मार्गका नाम दंकर उसे अत्यन्त सरल और सीधा भी बतलाया है। सिद्ध सरहपा इसके सीधेपनके विषयमें कहते हैं- 'जब कि नादविन्दु अथवा चन्द्र और सूर्यके मण्डलका अस्तित्व नहीं और चित्तराज भी स्वभावतः मक्त है। तो फिर सरल मार्गका त्याग कर वंकमार्ग ग्रहण करना कहाँतक उचित कहा जा सकता है ? बोधि सदा निकट वर्तमान है, उसे लङ्का (कहीं दूर) जानेकी आवश्यकता नहीं; हाथमें ही कड्कण है, दर्पण हुँद्ते फिरनेसे कोई भी लाभ नहीं होगा। स्वयं अपने मनमें ही अपनेको सदा अवस्थित समझ लो। पार वहीं लगता है जो दुर्जनोंके साथमें पड़कर विषय नहीं होता । सहज मार्ग ग्रहण करनेवालेके लिये ऊँचा-नीचा, बायाँ-दाहिना, सभी एक भाव हो जाते है। इसी प्रकार सिद्ध भादेपाने अपने निजी अनुभवद्वारा इसके महत्त्वका वर्णन करते हुए कहा है कि 'अमीतक मैं मोहम पड़ा था, अब मैंने सद्गरुबोधद्वारा इसका ज्ञान प्राप्त किया है। मेरा चित्त अब नष्ट (शान्त) हो गया और गगन-समुद्रमें रल (हिल-मिल) कर एक या तदाकार हो गया। मुझे अब दसों दिशाओंमें शून्य-ही-शून्यका अनुभव होता है। वज्रगुरुके उपदेशद्वारा गगन-समुद्रको में अपने मनमे ही उतार लाया हूँ। 'सहजके वास्तविक रूपका पूर्ण वर्णन अत्यन्त कठिन होनेसे उसके मार्गका उपदेश भी विना निजी अनुभवके स्पष्टरूपसे हृदयङ्गम नहीं हो सकता और इसी कारण काण्हपाका कहना है कि जो कुछ भी इस विषयमें कहा जाता है, वह सभी मिथ्या सा है। भुद वास्तवमे गुँगा है और दिाप्य विधर है। 'वाक्पथातीत' वस्तुका वर्णन कैसे होगा ?



प्रेममाधनाके साध्य

# प्रेम-साधनाके साध्य

चोरी करत कान्ह घर पाये ।

निसिवासर मोहिं बहुत सतायो अब हिर हाथि आये ।।

माखन दिध मेरो सब खायो बहुत अचगरी कीन्ही ।

अब तो हाथ परे हो लालन तुमिह भले हों चीन्हीं ।।

दोउ कर पकिर कहचो कित जैहो माखन लेउँ मँगाइ ।

तेरी सों में नेक न चाख्यो सखा गए सब खाइ ।।

मुख तन चिते बिहाँसि हाँसि दीन्हो रिस सब गई बुझाइ ।

लिये स्थाम उर लाइ ग्वालिनी सरदास बिल जाइ ।।

—सृरदासजी

## बौद्ध-साधना

(लेखक --डा० श्रीबनयतीष भट्टाचार्य एम्० ए०, पी-एच्० डी०)

साधन दो प्रकारके होते हैं—लौकिक और अलौकिक । लौकिक साधनका अर्घ होता है अभ्यास—उद्योग—किसी चरम उद्देश्यकी सिद्धिके लिये लगातार प्रयत्न । अलौकिक साधन कहते हैं उन आध्यात्मिक या मानसिक साधनाओंको जो योग अथवा तन्त्रकी प्रक्रियासे अलौकिक सिद्धियों अथवा मिक्तकी प्राप्तिके लिये की जाती हैं ।

लौकिक साधन तो प्रायः सभी करते हैं। जीवन स्वयं एक साधना है, वालक ज्ञान प्राप्त करने के लिये अध्ययनरूपी साधन करते हैं। गवैये 'कलावंत' कहलाने के लिये 'रियाज' करते हैं, स्वर साधते हैं। लेखक प्रन्थकार बनने के लिये निवन्ध-पर-निवन्ध लिखते हैं। व्याख्यानदाता व्याख्यानदाती हैं। चोर भी चोरी करते समय लोगोकी नजर बचानकी साधना करते हैं। चोर भी चोरी करते समय लोगोकी नजर बचानकी साधना करते हैं। चोर भी हैं जो अहिंसा, सत्य एवं निःस्वार्थ लोकसेवा आदि सद्गुणों एवं श्रेष्ठ आचरणोंका अभ्यास करते हैं। लगातार अभ्यास करनेसे—रगडपट्टी करनेसे निश्चय ही योडी-बहुत दक्षता या पट्टता प्राप्त होती है। इस पट्टताको ही सिद्धि कह सकते हैं। साधकों में दूसरे लोगोंकी—असाधकोंकी अपेक्षा यही विजेपता होती है, उन्हें न्यूनाधिक रूपमें सिद्धि या सफलता प्राप्त होती ही है।

योग अथवा तन्त्रकी साधना इससे विलक्षण होती है। इसका सम्बन्ध मनोराज्यसे होता है और यह मनकी अव्यक्त इक्तियोंका विकास करनेके लिये की जाती है। इस प्रकारकी अलौकिक साधना ही प्रस्तुत नियन्थका विषय है। उसमें भी यहाँ हम केवल बौद्ध-साधनापर ही विचार करेंगे। जिसका वर्णन बौद्ध-सम्प्रदायके प्रकाशित ग्रन्थों में मिलता है।

वौद्धोंकी तान्त्रिक साधनामें सर्वप्रथम आवश्यकता होती है एक सुसंस्कृत साधककी, जिसकी परीक्षा किसी अधिकारी गुरुके द्वारा की जा चुकी हो तथा जिसे तान्त्रिक साधनाके योग्य करार दिया जा चुका हो।

जिस प्रकार तान्त्रिक साधनाके अनेक भेद हैं, उसी प्रकार साधकोंकी भी साधनकी कठिनता एवं सुगमताके अनुसार अनेक श्रेणियाँ होती हैं। तन्त्रोंकी भी चार श्रेणियाँ हैं—(१) किया-तन्त्र, (२) चर्या-तन्त्र, (३) योग-तन्त्र और (४) अनुत्तरयोग-तन्त्र । और इन चार प्रकारके तन्त्रोंसे सम्बन्ध रखनेवाले उपासक भी चार श्रेणियोंमें विभक्त हैं।

प्रारम्भिक श्रेणीके साधक, तथा जिनका तन्त्रके रहस्यों में अभी प्रवेश ही हुआ है ऐसे साधक क्रिया एवं चर्याकी निम्नतर श्रेणीमें भर्ती किये जाते थे। उन्हें सब प्रकारके निषिद्ध खाद्य एवं पेय पदार्थों का त्याग करना पड़ता था और ब्रह्मचर्यके कठोर नियमों का पालन करना पड़ता था।

ऊँची श्रेणीके साथकोंको आचारके विषयमें स्वतन्त्रता होती थी, उनपर किसी प्रकारके नियम लागू नहीं होते थे। उन्हें अलौकिक सिद्धियाँ प्राप्त होती थीं, और वे 'सिद्ध' कहलानेके अधिकारी होते थे।

अद्भयवज्र नामके एक प्रसिद्ध तन्त्रकारने साधकोंको दो श्रेणियोंमें विभक्त किया है—दीक्ष और अदीक्ष । दीक्षोंको आचारसम्बन्धी कटोर-से-कटोर नियमोंका पालन करना पड़ता या और दैनिक चर्या एवं खाद्य तथा पेय पदार्थोंके सम्बन्धमें भी उनपर कई प्रकारके बन्धन थे । अदीक्ष वर्गके साधक मनुष्योंके बनाये तथा ईश्वरके बनाये सभी नियमोंसे परे होते थे, क्योंकि वं ही सब प्रकारके नियम बनानेवाले थे और प्रकृतिके नियमोंका सञ्चालन करनेवाले भी वे ही थे ।

तान्त्रिक साधनाके रहस्योंमें प्रवेश प्राप्त किये हुए साधकोंके संक्षेपमें यही भेद हैं। परन्तु ये सब बातें ग्रन्थोंके आधारपर नहीं सीखी जा सकतीं, अतः यह आवश्यक है कि इनका उपदेश गुरुमुख्ये प्राप्त किया जाय। इतना ही नहीं, पुस्तकोंसे सीखी हुई अज्ञात रहस्यमयी साधनाओंके करनेमें थोड़ी-बहुत जोखिम भी रहती है।

ऐमी दशामें ऐमे गुरुकी, जो आध्यात्मिक साधनाओं के रहस्योंमें शिष्यका प्रवेश करा सके, और भी अधिक आवश्यकता हो जाती है। अतः किसी भी रहस्यमयी साधनामें गुरुका स्थान प्रमुख होता है। इसीलिये तन्त्र और योगके सभी सम्प्रदायों में, जिनमें बौद सम्प्रदाय भी शामिल है, गुरुका बढ़ा माहात्म्य वर्णन किया गया है।

गुरुके विना कोई भी मिद्धि प्राप्त नहीं हो सकती। गुरु-

के विना गूढ़ सिद्धान्तों और साधनाओं को समझना असम्भव है! जिस पुरुषकी दीक्षा हो जुकी है, उसके लिये कौन-सा मन्त्र अथवा साधना अनुकूल होगी—यह गुरु ही बतलाते हैं। कम-से-कम परिश्रमसे और विना अधिक समय बरबाद किये सिद्धि प्राप्त करनेका सर्वोत्तम उपाय क्या है, यह बतलाना गुरुका ही काम होता है!

इस प्रकार हम देखते हैं कि साधनके लिये गुरु और शिष्यकी बड़ी आवश्यकता है, जो दोनों ही अधिकारी होने चाहिये। तान्त्रिक साधनाके दो रूप हो सकते हैं—मन्त्र-साधन और देव-साधन, अथवा दोनोंकी साधना एक ही कालमें की जा सकती है। इस साधनाका योगके साथ, विशंपकर हटयोगके साथ धनिष्ठ सम्बन्ध है—जैसा कि आगे चलकर इसी निबन्धमें समझाया जायगा।

यहाँ यह बतला देना आवश्यक है कि हठयोगकी साधना आध्यात्मिक साधनाओं में सबसे नीचे दरजेकी साधना है, क्योंकि दारीरको गुद्ध करना और उसे ऊँची साधनाओं के लियं तैयार करना ही इसका काम है। सभी प्रकारकी आध्यात्मिक साधनाओं में ध्यान और चित्तकी एकाग्रता परम आवश्यक है और द्यारीरिक मल बहुधा ध्यानमें बाधक होते हैं।

हठयोगके द्वारा शारीरिक मलोका शोधन हो जानेपर साधक मन्त्र अथवा देवतापर अथवा परब्रह्ममें चित्तको स्थिर कर सकता है। पहली साधना मन्त्रयोगकी है, दूसरी तन्त्र-योगकी और तीसरी राजयोगसे सम्बन्ध रखती है।

अधिक से-अधिक मनोयोगके साथ मन्त्रका अखण्ड जाप करनेसे महान् शक्ति प्राप्त होती है। मन्त्रके अक्षर व्यक्त हो जाते हैं। मानिक चक्षुके सामने चमकने लगते हैं और फिर अग्निशिखाकी माँति दीप्तिमान् हो जाते हैं। किसी विशेष उद्देश्यको लेकर मन्त्रज्ञप करनेसे मन्त्रका ऊपर बताये हुए ढंगसे साक्षात्कार होकर उस उद्देश्यकी प्राप्ति हो जाती है। जिस मन्त्रका इस प्रकार साक्षात्कार हो जाता है, उसे सिद्धमन्त्र कहते हैं। सिद्धमन्त्रके उच्चारणसे आश्चर्यजनक सिद्धि हो सकती है।

इसी प्रकार दीर्घकालतक एक निश्चित विधिके अनुसार श्रद्धा-मक्तिपूर्वक और किसी मुयोग्य गुरुके निरीक्षणमें किसी देवताविशेपका ध्यान करनेसे उस देवताका साक्षात्कार हो जाता है। देवता साधकके सामने प्रकट होकर उसके मनोरथको पूर्ण करता है। इसके बाद देवता साधकका परित्याग नहीं करता और एक प्रकारसे उसके अधीन होकर रहता है।

राजयोगकी पद्धतिसे साधक परमातमाकी प्राप्तिके मार्गमें ज्यों ज्यों अप्रसर होता है, त्यों त्यों उसे अणिमा, रूपिमा आदि अष्ट महासिद्धियाँ प्राप्त होती हैं।

तन्त्रशास्त्रके अनुसार यह विश्व शक्तिका एक बहुत बड़ा खजाना है। सृष्टि और संहारकी सारी शक्तियाँ इसके अंदर केन्द्रीभृत रहती हैं और इनमेसे किसी भी शक्तिको आकर्षण करके आत्मसात् करना और उस शक्तिसे शक्तिशाली होना प्रत्येक मनुष्यके लिये सम्भव है। आध्यात्मिक साधनाके द्वारा प्रकृतिके सुक्षम नियमोंपर अधिकार प्राप्त किया जा सकता है।

इस विपयपर विस्तारसे लिखनेके लिये स्थान नहीं है, किन्तु मैं देवताके साक्षात्कारकी भूमिकाओंका वर्णन करना आवश्यक समझता हूँ। परन्तु ऐसा करनेके पूर्व मैं यह स्पष्ट बतला देना चाहता हूँ कि मैं स्वयं साधक नहीं हूँ और इस अपूर्व आध्यात्मिक सिद्धिका मुझे कोई निजी अनुभव नहीं है; अतः मैं जो कुछ कहूँगा वह मेरे पढ़े-पढ़ाये तान्त्रिक प्रन्थोंके आधारपर ही होगा।

साधकको चाहिये कि वह प्रसन्न मनसे किसी ऐसे एकान्त स्थानमें जाय, जो ग्रुद्ध और स्वच्छ हो तथा जिसके आसपासका हश्य सुन्दर हो। वह मुखासनसे बैठकर अपने इष्टदेवका ध्यान प्रारम्भ करे। ध्यानमें उसे इतना तन्मय हो जाना चाहिये कि उसे बाह्य अनुसन्धान विस्कुल न रहे और इस प्रकार उसे उस व्यापक शक्तिके साथ, जिसे बौद्धोंकी भाषामें 'शून्य' कहते हैं, अभेदका चिन्तन करना चाहिये। उसके चित्तकी अवस्था उस समय वैसी ही हो जानी चाहिये, जैसी मुधुप्तिकालमें होती है।

चिरकालतक इस साधनका अभ्यास करनेसे उसके मानिसक नेत्रोंके सामने कुछ खास लक्षण दिखायी देने लगते हैं) जिनसे यह प्रमाणित होता है कि साधक देवताके साक्षात्कार-की ओर क्रमशः वट रहा है।

ये चिह्न या लक्षण पाँच प्रकारके होते हैं। प्रारम्भमें मृगतृष्णाका दर्शन होता है। इसके बाद धूमका दर्शन होता है। तीसरी भूमिकामे साधकको अन्तरिक्षमें जुगुनुओं-की भाँति ज्योतिःकण दिखलायी देते हैं। चौथी भूमिकामें एक ज्योतिके दर्शन होते हैं। और पाँचवीं भूमिकामें मेघ- रहित आकाशमें व्याप्त रहनेवाली सूर्यकी ज्योतिके समान एक स्थिर प्रकाशका दर्शन होता है।

अर्थात् काफी समयतक ध्यानका अभ्यास करते रहनेसे साधकको एक ऐसे स्थिर प्रकाशका दर्शन होता है, जो कभी कम नहीं होता । साधक इस अवस्थाको पहुँचकर उससे कभी च्युत नहीं होता और नीचेकी अवस्थाओंका अनुभय नहीं करता ।

अब साधक इस विश्वासके साथ कि मेरे इष्ट देवता मुझे दर्शन देंगे, उनका निरन्तर ध्यान कर सकता है। देवता-के साक्षात्कारकी भी तीन भूभिकाएँ होती हैं।

पहली भूमिकामें बीजमन्त्रका दर्शन होता है। आगे चलकर यह एक अस्पष्ट मानव आकृतिमें बदल जाता है। स्थानका क्रम जारी रखनेसे और आगे चलकर साधकको देवताका स्पष्ट रूप दिखायी देने लगता है, जिसमें उसके सारे अङ्ग, वर्ण, आयुध एवं वाहन अलग-अलग दिखलायी देते हैं। यह रूप अत्यन्त मनोहर होता है, जिसका दर्शन कर साधक अलैकिक आनन्दसे भर जाता है।

देवताका निरन्तर ऑलोंके सामने रहना ही उसकी सिद्धि है। प्रारम्भमें उसकी दिव्य मूर्ति बार-बार प्रकट होती है और छिप जाती है। निरन्तर अभ्याससे उसका दर्शन स्थायी हो जाता है । इस अवस्थाको पहुँच जानेपर साधक सिद्ध कहलाने लगता है । उसका इष्टदेव उसकी सारी कामनाओं-को पूर्ण कर देता है और उसका कभी परित्याग नहीं करता । साधक अलौकिक शक्तियोंसे सम्पन्न हो जाता है और उसका प्रकृतिके नियमोंपर भी अधिकार हो जाता है ।

मन्त्रका देवताके साथ एक प्रकारका अमेद-सम्बन्ध होता है, उसका भी इसी प्रकार साक्षात्कार हो सकता है। मन्त्रके अक्षर पहले साधकके सामने प्रकट होते हैं और धीरेधीरे अधिक दीतिमान होकर शक्तिसे जाज्वस्थमान हो उठते हैं। इनका दर्शन जब स्थायी रूपसे होने लगता है, तब मन्त्रकी सिद्धि हो जाती है। उस मन्त्रसे साधकको वह सब कुछ प्राप्त हो सकता है, जो उसे देवतामे प्राप्त हो सकता या।

उपर्युक्त साधनकी प्रक्रिया बड़ी लंबी है, उसके लिये वर्षोतक अथवा जीवनभर धेर्यपूर्वक अभ्यास करनेकी आवश्यकता होती है। यह अवकाशके समय केवल दिल बहलानेके लिये करनेकी चीज नहीं। साधन एक कला है। मनुष्य-जीवन इस कलाके अभ्यासके लिये ही है। यह जीवनमें प्राप्त होनेवाली सबसे बड़ी और सबसे दिल्य रहम्यम्य अनुन्ति है। हमारा जीवन साधनके विना उद्देश्यहीन होता है।

# बौद्ध मूर्तितत्व

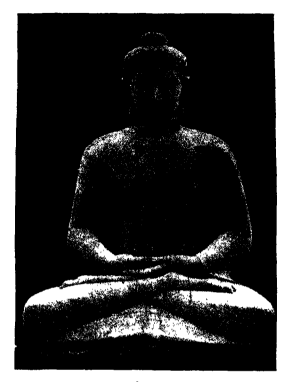
( लेखक--श्रीभगवतीपसादसिंहजी, एम्. ए. )

बौद्धधर्ममें मृतियोंका निर्माण वज्रयान मतके प्रादुर्भावके साय हुआ है। वज्रयानके मुख्य प्रन्थोंके अनुसार इन देवी-देवताओंका यथार्थमें कोई अस्तित्व ही नहीं है, वे सब केवल शून्यताके ही भिन्न-भिन्न रूपान्तर हैं। इन देवी-देवताओंके रूप उपासकोंकी भावना तथा सिद्धिके अनुमार प्रकट हुए माने जाते हैं।

अत्र 'क्षेपमें बौद्धधर्मके इन देवी-देवताओं की मुख्य-मुख्य परम्पराओं का इाल मुनिये। सबसे पहले बोधिचित्त अर्थात् अव्यक्त पूर्ण ज्ञानसम्पन्न स्थितिकी कल्पना की जाती है। इसी बोधिचित्तकी पाँच इत्तियाँ अथवा अवस्थाएँ मानी गयी हैं और इन्हींको सुप्रिक्ष पाँच ध्यानी बुद्ध कहा गया है। इन ध्यानी बुद्धों के नाम वैरोचन, रन्नसम्भव, अमिताभ, अमोधिसदि तथा अलोम्य हैं। पाँचों ध्यानी बुद्ध पद्मासनमें बैठे हुए दिखलाये जाते हैं। पद्मासनमें इस प्रकार पालधी मारकर बैठने हैं कि दोनों पेरोंके तलवे अपरकी ओर दिखलायी दें। घ्यानी बुद्धोंकी विभिन्नतामृत्वक उनकी हस्तमृद्राएँ होती हैं। घ्यानी बुद्ध वेरोचनके दोनों हाथ मुप्रसिद्ध धर्मन्वक अथवा व्याख्यान मद्रामें होते हैं। इस हस्तमृद्रामें दोनों हाथ वक्षःस्थलके समीप होते हैं और दाहिना हाथ बायें हाथके अपर रहता है। दाहिने हाथकी तर्जनी अँगुली उसी हाथके अप्टेंचे मिली होती हैं और इन दोनोंका सम्पर्क बायें हाथकी किनिष्ठका अर्थात् सबसे छोटी अँगुलीस होता है। ध्यानी बुद्ध रज्ञसम्भवकी हस्तमृद्राएँ वरद होती हैं। इस मुद्रामें बायों हाथ हथेली अपर किये हुए गोदमें रक्खा रहता है और दाहिना हाथ हथेली अपर किये हुए इस प्रकार कुछ आगे बढ़ा हुआ होता है जैसे उस हायसे किसीको कोई चीज़ दी जा रही हो। ध्यानी बुद्ध अमिताम समाधि-मुद्रामें दिखलाये जाते हैं। इस मुद्रामें



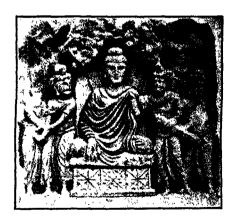
ध्यानी बुद्ध रत्नसम्भवकी वरद हस्त-मुद्राका चित्र



ध्यानी बुढ अमिताभ और उनकी समाधिनामक हस्तमुद्रा



ध्यानी बुद्ध अमोधिसिद्धिकी अभय हस्तमुद्राका चित्र



ध्यानी बुद्ध अक्षोभ्यकी भूस्पर्शनामक हस्तमुद्रा समझाने-के लिये मारकी सेनासे आकान्त बुद्धमूर्तिका चित्र



दोनों हाथ हथेली जपर किये हुए एक दूसरेके जपर (यायेंके ऊपर दाहिना ) गोदमें रक्खे हुए दिखलाये जाते हैं । ध्यानी बुद्ध अमोघसिद्धि सदा अभय-मुद्रामें दिखलाये जाते हैं। यह मुद्रा भी प्रायः वरद-मुद्राही-सी है। भेद केवल इतना ही है कि दाहिना हाथ वक्षःस्थलके पास उठा हुआ होता है और उसकी इथेली सामनेकी तरफ होती है। यह मुद्रा अभय, रक्षा अथवा आश्वासन दिया जाना सूचित करती है। पाँचवें ध्यानी बुद्ध अक्षोम्य भूत्पर्श-मुद्रामें दिखलाये जाते हैं। इस मुटामें बायाँ हाथ उसी स्थितिमें रहता है जैसा कि वरद तथा अभय मुद्राओं में । दाहिने हाथकी हथेली नीचेकी ओर होती है और उसकी अँगुलियाँ दाहिने घटनेसे नीचेकी ओर झकी हुई पृथ्वीका स्पर्श करती हुई दिखलायी जाती हैं। गीतमबद्धकी खड़ी अथवा बैठी जितनी मुर्तियाँ मिलेंगी, वे उपर्यक्त पाँच भद्राओंमेंने किसी-न-किसीमें होंगी। इनमेंसे पिछली चार महाओंके चित्र अन्यत्र दिये जाते हैं। इनसे उनके यथार्थ स्वरूप अच्छी तरह समझमें आ जायँगे। सिद्धार्थने भूरपर्श-मुद्राका प्रदर्शन उस समय किया था, जिस समय मार अर्थात कामदेवने अपनी कन्याओं सहित उनपर इसलिये आक्रमण किया या कि वे अपनी तपस्यारं विमुख हो जावें। इसपर बढ़ने प्रथ्वीको साक्षी करनेके लिये उसका स्पर्श किया था और अपने ध्येयकी हदता सचित की थी। इस मद्राके प्रदर्शन करते ही भार शीघ ही अन्तर्हित हो गया या और फिर उसने गीतमको अब्ध करनेका प्रयत्न नहीं किया। भगवान शाक्यसिंहने धर्मचक-मुद्राका अवलम्बन उस समय किया या जब ज्ञान-प्राप्तिके अनन्तर सारनाथनामक स्थान-पर सर्वप्रयम बौद्धधर्मका उपदेश प्रारम्भ किया। बौद्ध-धर्मके प्रचारका सूचक पहियारूपी धर्मचक है आर सारनाथ ( जो कथाओंके अनुसार पूर्वकालमें मृगोंका रमना रह चुका था ) मर्तिथोंमें मृगोंद्वारा सूचित किया जाता है। अतः अधिकतर जहाँ गीतम बद्धकी प्रतिमा धर्मचक-मुद्रामें मिलेगी वहाँ मुर्तिके नीचे अगल-बगल दो हिरन और बीचमें एक पहिया भी मिलेंगे ।

ध्यानी बुद्धोंके रंग क्रमशः सफेद, पीला, लाल, हरा और मेचक (नीला) हैं। ये रंग अधिकतर चित्रोंमें ही मिलते हैं और इनका गृद्ध तत्व परम गहन है। इन रंगोंका सम्बन्ध तान्त्रिक पट्कमेंसे है। शान्तिसम्बन्धी पुरश्चरणोंमें श्वेत रंगवाली मूर्ति प्रयुक्त होती है। रक्षासम्बन्धी विधियोंमें पीले रंगकी मूर्तियाँ काममे लायी जाती हैं। आकर्षण तथा वशीकरणमें हरे और लाल रंगोंका प्रयोग होता है और उचाटन तथा मारण-विधियों में नीला रंग काममें लाया जाता है। जिन ध्यानी बुद्धका जो विशेष रंग है, वही उनसे समुद्रत समस्त देवी-देवताओका रंग होगा। हाँ! कभी-कभी एक ही ध्यानी बुद्ध अथवा उनसे उत्पन्न कोई देवी या देवता भिन्न-भिन्न रंगों में भी मिलेंगे। इसका अर्थ एक ही मृर्तिका विभिन्न-पट्कर्म-विधियों में प्रयोग समझना चाहिये।

उपर्युक्त ध्यानी बुद्धोंके वाहन कमशः दो सर्प, दो सिंह, दो मयूर, दो गरुड तथा दो इस्ती हैं। इसके अतिरिक्त ध्यानी बुद्धोंके चिह्न कमशः चक्र, रत्नछटा (मणियोंका समृह), कमल, विश्ववत्र (दोनों ओर तीन फलवाला छोटा सा शस्त्र) और वत्र (त्रिश्चलम्हश छोटा सा शस्त्र) है। भारतवर्धमें ध्यानी बुद्धोंकी अलग मूर्तियाँ अथवा चित्र प्रायः नहीं मिलते। ऐसे चित्र नैपाल तथा तिन्वतमें प्रचुरतासे मिलते हैं। इसी कारण पाठकोंको प्रायः उपर्युक्त सब बातोंके देखनेका अवसर कम ही मिलेगा। तथापि आगेके विपयको स्पष्ट करनेके निमित्त उपर्युक्त विस्तृत वर्णन दिया गया है।

इन पाँच ध्यानी बुद्धोंके अतिरिक्त कही कही बज़-सत्व नामक एक छठे ध्यानी बुद्धकी भी कल्पना की जाती है। वज्रसत्व ध्यानी बुद्धोंके पुरोहित माने जाते हैं और इस पदके सूचक घंटा तथा वज्र उनके हाथींमें दिखलाये जाते हैं। पाँचो ध्यानी बुद्ध तापस-वेषमें ही दिखलाये जाते हैं। वं सदैव ध्यानमम रहते हैं। सृष्टिके कार्य ध्यानी बुद्धोसे उत्पन्न दिव्य बोधिसत्वगण करते हैं। पाँचीं ध्यानी बुद्धोंकी शक्तियाँ क्रमशः वज्रधावीश्वरी, मामकि, पांडरा, आर्यतारा तथा लोचना हैं। और इनसे उत्पन्न दिव्य बोधि-सन्व कमशः संमतभद्र, रत्नपाणि, पद्मपाणि ( सुप्रसिद्ध अवलोकितेश्वर), विश्वपाणि तथा वज्रपाणि हैं। छठे ध्यानी बद्ध वजसत्वकी शक्तिका नाम वजसत्वात्मिका है और इन दोनोंसे उत्पन्न दिव्य बोधिसत्वका नाम घण्टापाणि है। ध्यानी बद्धोंकी शक्तियाँ अपने पतियोंके चिह्न तथा वाहनींसे पहचानी जाती हैं। इसके अतिरिक्त उनके पतिकी विशिष्ट इस्तमुद्रायुक्त ध्यानासन मूर्ति उनके मुकुटमे सामने बनी रहती है। इसी प्रकार प्रत्येक वंश (जिसके लिये विशिष्ट शब्द 'कुल' है) के देवी तथा देवताओं के मुक्तरमें उस वंशके जन्मदाता ध्यानी बुद्धकी \_\_\_\_\_

विशिष्ट हस्तमुदायुक्त ध्यानासन-मूर्ति दिखलायी जाती है और यही उनका मुख्य चिह्न माना जाता है।

महायानीय मतके अनुसार धर्म अमर अथवा सनातन माना जाता है और बुद्धका व्यक्तित्व इस धर्मके पूर्ण शानका साधनमात्र माना जाता है । प्रत्येक युगमें एक-न-एक मनुष्यशरीरधारी बुद्ध (अथवा ज्ञानी) धर्मका प्रचार करते हैं। एक बुद्धके निर्वाण प्राप्त होनेसे दसरे बुद्धके जन्मतक कल्पके अधिष्ठाता ध्यानी बुद्धसे उत्पन्न दिन्य बोधिसत्व बौद्ध 'धर्म' की देखरेख करते हैं। गौतम बुद्धको गत हुए प्रायः २४०० वर्ष व्यतीत हो चुके हैं और अवसे लगभग २६०० और बीत जानेपर ( अर्थात् गौतम बुद्धकी मृत्युके ५०००वर्प उपरान्त)बुद्ध मैत्रेयका जन्म होगा । इस समय बौद्धमतका भद्रकला चल रहा है और इसके अधिष्ठाता ध्यानी बुद्ध अमिताभ हैं। अतः इन ५००० वर्षोमें ध्यानी बुद्ध अमिताभसे उत्पन्न (दिव्य ) बोधिसत्व पञ्चपाणि (जिनका दूसरा नाम अवलेकितेश्वर है) का प्रवन्ध चलता रहेगा। यही इस युगके प्रधान (दिव्य) बोधिमस्य हैं।

इन उपर्युक्त दिश्य बोधिसत्वोंकी मूर्तियाँ अनेक आसनोमें वैटी अथवा खड़ी मिलती हैं। साधारणतया इनकी पहचान मुकुटफ अथवा मुकुटके पीछे प्रभामण्डलमें बने हुए ध्यानी बुद्ध में हो जाती है। अन्यथा इनके हाथमें स्थित ध्यानी बुद्ध ने चिह्नोंने ये पहचाने जाते हैं। जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है, 'बोधिसत्व' अवस्था 'बुद्ध' अवस्थाके पूर्वकी स्थित मानी गयी है। अतः बोधिमत्व प्रायः राजसी वेदामें मुकुट-आभूपणादियुक्त दिखलाये जाते हैं और बुद्ध तापसवेदामें।

जिस प्रकार भागवत अर्थात् वैष्णव-धर्ममं विष्णुके २४ अवतार माने गये हैं और जिस सिद्धान्तपर जैनधर्ममं २४ तीर्यद्वरोंकी भावना की जाती है, टीक उसी प्रकार प्राचीन (अर्थात् हीनयानीय) बौद्धधर्ममें २४ अतीत मानुपी बुद्धोंकी यात मिलती है। महायानमतमें भी २४से ३२तक अतीत मानुषी बुद्धोंकी वात मिलती है। इन मानुपी बुद्धोंमें आखिरी सात (जिनमें सबसे अन्तमें गौतम-बुद्धका नाम आता है) विशेषरूपसे प्रसिद्ध हैं। इनके नाम विवश्यी, शिखी, विश्वभू, क्रञ्जच्छन्द, कनकमुनि, काश्यय तया शाक्यिसिंह हैं। ये सातों मानुषी बुद्ध एक साथ पद्मासनमं भूस्पर्श-सुद्धायुक्त मिलते हैं और यही सातकी गणना

इनकी पहचान है। कभी-कभी इनकी संख्या भावी बुद्ध मैत्रेयको मिला लेनेसे आठ मिलती है। इनमेंसे प्रत्येकका एक विशिष्ट क्रक्ष माना गया है।

गौतम बुद्धकी मूर्तियोंके साथ बोधिसत्व अवलोकितेश्वर तथा भावी बुद्ध मैत्रेय पार्षदोंके रूपमें चँवर लिये हुए दिखलाये जाते हैं।

वज्रयानीय बौद्धधर्मका मुख्य गढ़ इस समय महाचीन (तिब्बत) है। वहाँके प्रधान शासक दलाईलामा महात्मा गौतम बुद्धके अवतार माने जाते हैं और उनके बाद पदमें श्रेष्ठ शीगचींके ताशीलामा वोधिसत्व अवलोकितेश्वरके अवतार माने जाते हैं। वज्रयानका गायत्रीतृत्य मुख्य मनत्र 'ॐ' मणिपद्में हुम्' इन्हीं बोधिसत्व अवलोकितेश्वरका पडक्षरी मनत्र है। अवलोकितेश्वरके अगाध करणासागर होनेका उल्लेख उत्पर किया जा चुका है। इनके मुख्य चिद्ध कमल तथा मुमिरनी हैं।

इनके अतिरिक्त वर्तमान बौद्धधर्ममे बोधिसत्व मंजुश्रीका भी पद बहुत ऊँचा माना गया है। इस स्थानपर वोधिसत्व मैत्रेय (भावी बुद्ध) तथा मंजुश्रीके विषयमे कुछ शब्द अनुपयुक्त नहोंगे।

कहा जाता है कि बौद तन्त्रोंक प्रधान आचार्य मैत्रेय हैं। ये इस समय तुिपतनामक स्वर्गम विराजमान है। असक्कने इसी तुिपत स्वर्गमें घ्यानद्वारा गमन करके आचार्य मेत्रेयसे तन्त्रोंके रहस्यको जाना था। मेत्रेय ही एक ऐमे देवता हैं, जिन्हें हीनयानीय तथा महायानीय दोनो सम्प्रदायवाल मानते हैं। मैत्रेयका चिह्न उनके गुकुटमें आगेकी ओर बना हुआ एक छोटा सा चैत्य या स्तृष् है। इस म्तृपकी कथा यो है।गीतम बुद्धक पूर्ववाल मानुती बुद्ध कार्यप गयाके समीप कुकुटपादिगिरिके शिखरपर गड़े हुए हैं और उनके भौतिक अवशंपके जपर एक स्तृप विद्यमान है। जिस समय गौतम बुद्धके निर्वाणके ५००० वर्षोंके उपरान्त मैत्रेय बुद्धरूपके स्तृपपर जायँगे और काश्यप बुद्ध मैत्रेय बुद्धको उनके वस्त्र त्रिचीवर (लँगोट, धोती और बुपहा) देगे।

उपर्युक्त मुकुटस्थित चैत्यके अतिरिक्त मैत्रेयके चिह्न धर्मचक्र तया अमृतकुम्म (अमृतका लोटा, शीशी या कमण्डलु ) भी हैं।

# कल्याण



जावामे मिली हुई प्रजापार्यमता देवीका चित्र । इस समय यह मूर्ति Leyden में हैं । संसारभरकी बीज-मूर्तियोभे यह सबसे मुन्दर हैं ।



बोधिमन्व अवलेकितेश्वर । मुकुटमें इनके जनक ध्यानीवुड अभिनाभको समाधिमुद्रायुक्त मूर्ति बनी है । द्राथमे सनाल कमल भी इनकी पहिचान है ।

बोधिसत्व मंजुश्री स्मृति, मेघा, बुद्धि तथा वाक्पदुताके स्वामी माने जाते हैं। अर्थात् इनकी उपाछनासे ये शक्तियाँ प्राप्त होती हैं। साधारणतया इनके बायें हाथमें बौद्धधर्मकी सुप्रमिद्ध पुस्तक प्रशापारमिता दिखलायी जाती है और दाहिने हाथमें अज्ञानान्धकारको काटनेवाला खड़ दिखलाया जाता है। कहा जाता है कि महात्मा मंजुश्रीहीने नैपाल देश-में सभ्यता तथा बौद्धधर्मका प्रचार चीनसे आकर किया था। कहते हैं कि नैपाल देश पहले झील रूपमें जलम्म था और इस विशाल जलराशिके मध्य भगवान् आदिबुद्धका स्थान था, जहाँ पृथ्वीके गर्भसे निरन्तर ज्वाला निकलती थी। जलके कारण यह स्थान अगम्य था। अतः मंजुश्रीने एक ओरसे इस विशाल जलराशिमें नहर-सी निकाल दी। यही नहर

आजकल वागमती नदीके रूपमें बहती है। इस नहरद्वारा सब जल बह गया और सूखी भूमि निकल आयी। यहींपर बस्ती बस गयी और अब सरलतापूर्वक आदिबुद्धकी ज्वालाके ऊपर मन्दिर बन गया। (इस समय यह मन्दिर स्वयम्भूनाथके नामसे विख्यात है।)

ध्यानी बुद्धांसे उत्पन्न अन्य देवी-देवताओंका वर्णन देनेसे लेखका विस्तार वढ़ जायगा और कदाचित् पाठकगण भी उस वर्णनको सरलतापूर्वक हृदयङ्गम न कर सकें। जिनको इस विषयमें अधिक जानकारीकी इच्छा हो। उन्हें श्रीविनयतोप भट्टाचार्यकृत Indian Buddhist Iconography तथा उन्हीं द्वारा सम्पादित 'साधनमाला' नामक ग्रन्थ देखना चाहिये।

## सिद्धिसाधक साधनाकी संक्षिप्त रूप-रेखा

( लेखक--न्यास्यानवाचस्पति आचार्यदेव श्रीमद् विजय-रामचन्द्र सूरीश्वरजी महाराज )

### ज्ञान और क्रियाकी आवश्यकता

इस जगतमें साधना कौन नहीं करता ? यथार्य हो या अयथार्थ, मुखदायी हो या दुःखदायी, अल्प हो या अधिक-जहाँ-जहाँ कामना है, वहाँ-वहाँ साधना है ही। कामनाकी पूर्ति-के लिये किये जानेवाले प्रयत्न ही साधना हैं। कामनायुक्त विश्वका जीवन साधनामय है। इतना होनेपर भी साधनाके सम्बन्धमें विशेष विचार करनेकी आवश्यकता है। जैसे कामनामात्रसे इष्टकी सिद्धि नहीं होती, वैसे ही केवल साधना-से या प्रयत्नमात्रसे भी इष्टरिद्धि नहीं होती । सिद्धि प्राप्त करानेवाली साधनाके लिये साधनींका यथार्थ शान और उसी-के अनुकुल कियाशीलता भी आवश्यक है। ज्ञानश्चन्य किया किया कियाशून्य ज्ञान सिद्धिसाधक नहीं बन सकता। साधनींका यथार्थ ज्ञान हुए विना इष्टकी प्राप्तिके लिये प्रायः वे ही कियाएँ होती हैं जो वस्तुतः इष्ट-प्राप्तिकी बाधक हैं। और साधनोंका यथार्थ ज्ञान होनेपर भी यदि उसके अनुसार किया नहीं होती तो विपरीत किया चाल रहनेके कारण इष्टकी प्राप्ति द्र इटती जाती है। कामनाकी प्रेरणासे साधनामें लगे हुए जीवमात्रको यह बात समझ लेनी चाहिये: क्योंकि साधनींको ठीक जाने विना और वास्तविक साधनोंके सेवनमें दत्तचित्त हुए विना इस अनादिकालीन विश्वमें अनन्त कालतक भी न तो कोई आत्मा इष्टको प्राप्त कर सका है, न कर सकता है और न कर सकेगा ही-यह निर्विवाद है।

सा॰ अं॰ ८१—८२

### साधनाका हेत्

इस संसारमें मनुष्यमात्रकी प्रवृत्तिका केन्द्रित ध्येय कौन-सा है ! कोई धनके पीछे पड़ा हुआ है तो कोई कीर्तिके, कोई स्त्रीके लिये प्रयत्नशील है तो कोई पुत्रके लिये और कोई शक्तिके लिये जी-तोड़ चेष्टा कर रहा है तो कोई सत्ताके लिये। इस प्रकार मनुष्य भिन्न-भिन्न प्रकारकी कामनाओंको लेकर अपनी-अपनी शक्ति, अनुकृतता और समझके अनुसार भिन्न-भिन्न प्रकारकी प्रवृत्तियोंमें लगे हैं; परन्तु इन सारी कामनाओं और तमाम प्रवृत्तियोंके पीछे सभीका ध्येय एक सा है। वह ध्येय है-दुःखका नाश और मुखकी प्राप्ति । दुःख सबकी नापसन्दगीकी चीज है और सुख सबकी पसन्दगीकी। दुःखसे सर्वथा रहित, सुखसे परिपूर्ण, और जिसका किसी भी कालमें परिवर्तन या नाश सम्भव न हो—ऐसी अवस्था प्राप्त हो जाय तो फिर कोई पुरुष कामना नयों करे, प्रयत्न नयों करे ? अनिष्टकी और अपूर्ण इष्टकी विद्यमानता ही कामना पैदा करती है। अनिष्ट टल जाय, सम्पूर्ण इष्ट प्राप्त हो जाय और उसमें किसी भी समय जरा भी अल्पताका होना निश्चित रूपसे असम्भव हो जाय तो फिर कामनाके लिये अवकाश ही नहीं रहता । सुख ऐसा मिले कि जो दुःखके अंशमात्रसे भी रहित हो और इस प्रकारसे सम्पूर्ण हो कि किसी भी कालमें किसी भी जीवको उससे बढ़कर सुन्त मिलना सम्भव ही न हो और ऐसा दुःखरहित तथा सम्पूर्ण सुख किसी भी कालमें अल्पताको या विनाशको प्राप्त होनेवाला न हो तो ऐसे सुखको प्राप्त जीवोंमें किसी प्रकारकी भी कामनाका कभी भी पैदा होना सम्भव नहीं है। साधनाकी तभीतक आवश्य-कता है, जबतक कि इस प्रकारके सुखकी प्राप्ति नहीं हो जाती।

### प्रचलित साधना सिद्धिसाधक नहीं है

मन्प्यको उपर्यक्त प्रकारके सुखकी वास्तविक साधना करनेमें ही अपने जीवनकी सफलता माननी चाहिये। मनुष्यको दुःख नहीं सहाता, इतना ही नहीं; दःखयक्त सुख भी नहीं सुहाता। अधिक सुखमें भी यदि अन्य दुःख होता है तो वह भी मनुष्यके मनमें खटका करता है और वह यों सोचा ही करता है कि कब मेरे इस इतनेसे दुःखका नाश होगा ?' इसी प्रकार जिसको अपूर्ण सुख प्राप्त है, वह भी शेप सुखकी इच्छा किया ही करता है। साथ ही प्राप्त मुखके चले जानेका विचार भी मनुष्यको सताता रहता है । अतएव सबको पसन्द तो वही सुग्व है, जो दुःखसे रहित भी हो, सम्पूर्ण भी हो और शाश्वत ( नित्य ) भी हो। ऐसे खास सुखको चाहनेवाला जगत् आज किस तरहकी साधना कर रहा है ? क्या जगतकी वर्तमान माधना इसको यह सुख प्राप्त करा सकती है ? यदि नहीं तो, क्या वर्तमान साधना भ्रम नहीं है ? क्या वह इष्ट्रप्राप्तिम वाधक नहीं है ? साधक-मात्रके लिये यह प्रश्न विचारणीय है। जिस कामनासे जो प्रयन्न किया जाता हो। यदि उसका परिणाम उस कामनास विपरीत हो अथवा यदि उस प्रयन्तसे वह कामना सिद्ध न होती हो, तो उसके कारणका विचार तो करना ही चाहिये न ? बहुत सीधे ढंगसे इस प्रश्नपर विचार किया जा सकता है। दुःखरहित, सम्पूर्ण और शाश्वत मुखकी प्राप्ति क्या नारायान साधनोंसे हो सकती है ? जो साधन स्वयं परिवर्तन म्बभाववाले और नाराबान हैं, उनके द्वारा शाश्वत मुख कैसे मिल सकता है ? धन, स्त्री, कीर्ति, सत्ता और पत्र-परिवार आदिको सुखके साधन माननेवाले लोग जरा ६कं और विवेकी बनकर विचार करें। इनमेंसे कौन-सी वस्तु नित्य है या अत्पता आदि परिवर्तनको नही प्राप्त होनेवाली है ? एक भी नहीं। असंख्य धनवान भिखारी बन गये, अनेकों कीर्तिमान पुरुपोंको भयद्वर कलङ्का टीका लगाकर बरे हाल मरना पड़ाः और कितने ही सत्ताधारियोंने अपनी सत्ता खो दी-एसा इतिहास कहते हैं। स्त्री तथा पुत्र-परिवासदिका नाश नो रचा ही हुआ है। इतनेपर भी मान लीजिये कि धन मिल गया, कीर्ति और सत्ता मिल गयी तथा स्त्री और पुत्र-

परिवारादिकी भी प्राप्ति हो गयी और मान लीजिये ये सब वस्तुएँ अपने पास सदा रहीं भी; परन्तु एक दिन हमारा तो मरना निश्चित ही है न ! उस समय तो उन सक्को छोड़ना पड़ेगा ही न ? आजतक कोई ऐसा नहीं जन्मा और भविष्यमें अनन्त कालतक कोई ऐसा जन्म भी नहीं सकता, जिसकी मृत्यु न हो । जन्मके साथ मृत्यु तो लगी ही हुई है । इस संसारमे ऐसा कोई जन्म सम्भव ही नहीं है कि जो मृत्यु-के साथ न जुड़ा हुआ हो । हॉ, ऐसी मृत्यु जरूर सम्भव है कि जो जन्मके साथ न जुड़ी हुई हो; और ऐसी ही मृत्यु उसके बादकी हमारी दुःखरहित सम्पूर्ण और शाश्वत सुखसे युक्त स्थितिकी सूचक है। इस संसारमें ऐसी ही मृत्युको अपने समीप लानेका प्रयास करना चाहिये और यही सम्री साधना है। इसके अतिरिक्त और सब साधनाएँ तो नाम-मात्रकी ताघना हैं। उनसे इष्टकी प्राप्ति नहीं होती वरं उसका अवरोध होता है । अज्ञानी जगत् इष्टकी अवरोधक साधनाओं-को इप्रकी प्राप्ति करानेवाली मान बैटा है। यही कारण है कि वह जीवनके तमाम क्षणोंको धन, कीर्ति, सत्ता और प्त्र-परिवारादिकी प्राप्तिके प्रयत्नमें ही खो रहा है। मृत्युके बाद धन आदि कोई भी चीज साथ नहीं चलती। आत्मा चला जाता है और सुखके साधन मानकर जिन धनादि पदार्थाकी-इमने इकडा किया था, वे सब जहाँ के तहाँ रह जाते हैं। हमार आँखोके सामने अनेकों चले गये और धनादिमेंसे कुछ भी वे अपने साथ न ले जा सके। यह भी हमने देखा । इतनेपर भी उन्हीं धनादिको सुखके साधन मानकर हम अपना जीवन उन्होंकी साधनामें बिता दें, तो यह क्या भ्रम नहीं है ? यह क्या अज्ञानपूर्ण किया नहीं है ? फिर, धर्नाद वस्तुएँ क्या केवल परिश्रमसे ही मिल सकती हैं ? इस जगत्में धनादि-के लिये प्रयत्न करनेवाले कितने हैं और धनादिका प्राप्त करके श्रीमान बननेवाले कितने हैं? क्या ऐसा एक भी मनुष्य हुँदकर निकाला जा सकता है जिसको धनादिकी पुरी प्राप्ति हो गयी हो और इस कारण जिसकी धनकी कामना नष्ट हो गयी हो? धनादिके लिये प्रयत करनेवाले लगभग सभी है, परन्तु धनी बहुत थोड़े हैं। इससे एक ऐसी वस्तुकी सूचना मिलती है, जिसकी अपेक्षा प्रयत्न करनेवालेको भी रहती है। यह वस्त है--पुण्य । चाहे जितनी मेहनत की जाया परन्तु पुण्यके अभावमें धनादिकी प्राप्ति नहीं हो सकती। और धनप्राप्तिका पुण्य होनेपर भी यदि भोगके लिये पुण्य न हुआ तो प्राप्त धनादि-का भी भोग नहीं किया जा सकता। ऐसी वस्तुएँ पुण्यके

नाशके साथ ही नाशको प्राप्त हो जाती हैं। कदाचित् किसीके जीवनके अन्ततक पुण्योदय ही वर्तमान रहे और इस कारण धनादिका नाश न हो, तो अन्तमें मृत्यु तो तैयार ही बैठी है, जो धनादिका वियोग अवस्य ही करा देगी। इस प्रकार साधकमात्रको सबसे पहले यह तो निश्चय कर ही लेना प्रधार्थ साधना नहीं है; क्योंकि उससे दु:खरहित, सम्पूर्ण और शाश्वत सुखकी प्राप्ति नहीं हो सकती। इतना निर्णय हुए विना यथार्थ साधनाकी रुचिका उत्पन्न होना सम्भव ही नहीं है।

### यथार्थ साधना

धनादिकी साधना बाधक है, ऐसा निर्णय करनेके बाद यह निर्णय करना शेप रहा कि फिर साधक साधना कौन-सी है ? दःखरहित, सम्पूर्ण और शाश्वत सुखमय स्थितिकी प्राप्तिके लिये ऐसी मृत्युको प्राप्त करना चाहिये कि जिसके बाद जन्म न हो। जहाँ जन्म है, वहाँ दु:खका सर्वथा अभाव और मुखका एकान्त सदभाव सम्भव नहीं है। इसल्यि जन्मके कारणको मिटाना चाहिये। जो जन्मके कारणसे परे है, वही दःखके कारणसे परे है। भिन्न-भिन्न गतियोंमें, भिन्न-भिन्न योनियो आदिके द्वारा विभिन्न सामग्रियोंके साथ होनेवाला जन्म आत्माके भृतकालीन और भविष्यकालीन जीवनका सूचक है। आत्मा ही एक गतिसे दूसरी गतिमें और एक स्थानसे दूसरे स्थानमें परिभ्रमण करता है । वस्तुतः आत्मा जन्म या मृत्युको प्राप्त नहीं होता । आत्मा तो या, है और रहेगा । मृत्य तो आत्माके गत्यन्तर या स्थानान्तर-की सूचक है। अनन्त कालसे हमारा आत्मा इस प्रकार विभिन्न गतियों में भ्रमण कर रहा है। इस भ्रमणका कारण है जड़ कर्मका संयोग । जिस मृत्युके साथ ही आत्मा जड़ कर्मों के संयोगसे सर्वथा मुक्त हो जाता है, वही मृत्य भावी जन्मसे जड़ी हुई नहीं होती । एक बार जड कर्मके संयोगसे आत्मा मुक्त हो जाय तो फिर उसका पुनः संयोग नहीं होता और इस कारण पुनः जन्म भी नहीं होता। इसीलिये इस मंगरमें यदि कोई यथार्थ साधना है तो वह एक ही है-और वह है जड़ कमसे मुक्त बनानेकी साधना । इस साधनामें लग जानेवाले जीव क्रमशः अपने आत्माके साथ जड कर्म-के संयोगको घटाते चले जाते हैं। अल्प संयोगको उसके वियोगसाधक बननेमें सहायक बना लेते हैं और अन्तमें उत्कट साधनाके प्रतापसे ऐसी मृत्युको प्राप्त होते हैं कि जिस मृत्युके

साथ ही आत्मा जड कर्मके संयोगसे सर्वथा मुक्त हो जाता है। आत्माकी यह शाश्वत स्थिति होती है; क्योंकि जब जन्मका कारण नहीं रह जाता, तब मृत्यु भी सम्भव नहीं होती। यह स्थिति दुःखरहित तथा सम्पूर्ण सुखमयी होती है। इसमें दुःखके कारणका सर्वथा अभाव हो जानेके साथ ही आत्मा अपनी सम्पूर्ण स्वाभाविक स्थितिको प्राप्त हो जाता है।

### साधनादर्शकसम्बन्धो निश्रयकी आवश्यकता

इस प्रकारकी साधना ही इष्टको प्राप्त करानेवाली साधना है, परन्तु ऐसी साधनाके लिये विशिष्ट आलम्बनकी आवश्यकता है। धनादिकी साधनाका निषेध करनेपर भी ऐसे अनेकों साधनादर्शक पूर्वकालमें हो गये हैं, इस कालमें हैं और आगे भी होंगे, जो चेतन, जड और चेतन-जडके संयोगके विषयमें यथार्थ ज्ञान नहीं रखते। ऐसे लोगोंके द्वारा दिखलायी हुई साधना चेतनको जड कर्मके संयोगसे सर्वथा मुक्त करके दुःखरित सम्पूर्ण और शाक्षत मुखकी प्राप्ति करानेमें सफल नहीं होती। ऐसा होना स्वाभाविक ही है। इस स्थितिमें अपने आत्माको कर्मके संयोगसे सर्वथा मुक्त करनेकी साधनामें लगना चाहनेवाले जीवोंको सबसे पहले साधनादर्शकके स्वरूप के विषयमें निश्चय करना चाहिये। यों न करनेवाले आत्मा यथार्थ साधनासे विश्वत रह जाते हैं, और अयथार्थ साधनासे नाना प्रकारके कष्ट सहनेपर भी कष्टमयी संसार-परिश्रमणकी स्थितिको नाश करनेके बदले उसको और भी बढ़ा लेते हैं!

## माधनाके मृलभृत दर्शकोंका स्वरूप और उनके द्वारा स्थापित शासन

यथार्थ साधनाके मूलभूत दर्शक वे ही हो सकते हैं, जो असत्यवादके सभी कारणोंसे परे पहुँचे हुए हैं। राग, द्वेप आर मोह आदि ऐसे दुर्गुण हैं कि जो इच्छापूर्वक असत्यमें कारण बनते हैं, और अज्ञानके योगसे असत्य बेल्वनेका इरादा न होनेपर भी असत्य बुल्वा देते हैं। इन गगादि दुर्गुणोंसे और अज्ञानके लेशमात्रसे भी रहित होनेके कारण श्रीवीतराग और सर्वज्ञ परमपुरुप ही यथार्थ साधनाके मूलभूत दर्शक हो सकते हैं। इन तारकों ( उद्धारकों) में आत्माका अनन्त ज्ञानगुण प्रकट हुआ रहता है; इस कारण ये तारक अनन्त भूतकालके, वर्तमानके और अनन्त भविष्यकालके सम्पूर्ण ज्ञानसे सम्पन्न होते हैं। चेतन और जड प्रत्येक पदार्थका, उसके प्रत्येक परिवर्तन और परिवर्तन के कारण आदिका सर्वतोगामी ज्ञान इन तारकोंको होता है। श्रीवीतराग

और सर्वज्ञ बने हुए ये आत्मा भी किसी कालमें इस संसारके ही मसाफिर थे, इन्होंने भी अनन्त कालतक इस संसारमें परिभ्रमण किया था। ऐसे आत्माओं में एक विशिष्ट प्रकारकी अनादिकालीन योग्यता होती है, जो आवश्यक सामग्रीका संयोग पाकर प्रकट हो जाती है। यह योग्यता, सची साधनाके मार्गकी प्राप्ति होनेके पहले ही, उन तारकोंको नाना प्रकारसे उत्तमजीवी बना देती है। क्रमशः वे अपनी योग्यताके बलसे सची साधनाके मार्गमें सुविश्वस्त बन जाते हैं। इस प्रकार सची साधनाके मार्गमें सुविश्वस्त बने हुए वे तारक परम आराधक बननेके साथ ही परोपकारकी सर्वश्रेष्ठ भावनासे अतिराय ओतप्रोत हो जाते हैं । यह भावना दुःखके मारे कन्दन करते हुए और मुखके लिये तरसते हुए विश्वभरके जीवोको सची साधनाका मार्ग प्राप्त करवाकर उन्हें दुःखमुक्त और मुखके भागी बनानेकी होती है। इस प्रकारकी उत्कट भावनामें रमते हुए वे एक ऐसा अतुलनीय और अनुपम पुण्यकमं अर्जन करते हैं कि जिसके प्रतापसे वे श्रीवीतराग और सर्वज्ञ बननेके साथ ही निवृत्तिमार्गके प्रतिपादक, समस्त पदार्थोंके प्ररूपक और उन्मार्गके उच्छेदक शासनकी स्थापना करनेवाले होते हैं। इस शासनको ही श्रीजैनशासन कहते हैं । जगतुके सब पदार्थोंके स्वरूपको यथार्थरूपमें बतलाना, सची साधनाके यथार्थ मार्गका प्रतिपादन करना और विवरीत मार्गीकी अकल्याणकारिता दिखलाना-यही जैनशासनका कार्य है। ऐसे शासनके प्रति श्रद्धालु वे ही बन सकते हैं, जिनके भावी जन्मसे अलिप्त मृत्यु समीप पहुँची हुई होती है । ऐसे आत्मा ही जैन हैं । किसी भी जाति, कुछ या देशमें उत्पन्न आत्मा ऐसी श्रद्धालताके द्वारा जैन बन सकता है। सची साधनाके अर्थी प्रत्येक आत्माके लिये। जैन-शासन है। वस्तुमात्रको उसके यथार्थ स्वरूपमें स्वीकार करना ही जैनत्वकी प्राप्ति है। इस जैनत्वकी प्राप्ति जिस किसी आत्माको होती है, उसे ऐसा ही भान होता है कि श्रीवीतराग और सर्वज्ञ जिनेश्वर देवोंने जीव आदि तत्त्वींका जो स्वरूप दिखलाया है, वही वास्तविक है । ऐसे श्रीजिनेश्वर देव आजतक अनन्त हो चुके हैं, वर्तमानमें क्षेत्रान्तरोंमें विद्याण कर रहे हैं और भविष्यमें भी अनन्त होंगे । इस प्रकार श्रीजैनशासन अनन्त आत्माओंद्वारा प्रकाशित होनेपर भी, उसकी परस्पर अविरुद्धता अखण्डरूपसे सरक्षित है: क्योंकि उन सभी तारकोंका अनन्त ज्ञानादि गुणोंमें साम्य होता है। प्रवाहकी दृष्टिसे यह शासन अनादि भी है और व्यक्तिकी अपेक्षासे इस शासनको आदिवाला भी मान सकते हैं। इस प्रकार

आदि-अनादिका विवेक करानेवाले िखान्तको 'स्यादार' कहते हैं। स्याद्वादका प्रत्येक कयन सापेक्ष होनेके कारण उसमें वस्तुके किसी भी धर्मका अपलाप नहीं होता । इसीलिये इस विश्वमें अगर कोई यथार्थवादी है तो वह वही है कि जो ग्रुद्ध स्याद्वादके सिद्धान्तको स्वीकार करता है। यही कारण है कि श्रीजैनदर्शनका सारा वर्णन विशिष्ट, स्वतन्त्र और सम्पूर्णरूपसे यथार्थवादी है। इसीसे हम कहते हैं कि सबी साधना चाहनेवालेके लिये श्रीजैनशासन ही एक वास्तविक शरणभूत है।

### चेतन या जड उद्भव या विनाशको प्राप्त नहीं होता

अनन्त ज्ञानके स्वामी श्रीजिनेश्वरदेव कह गये हैं कि यह जगत अनादि, अनन्त है। इसका कोई स्रष्टा, संरक्षक या संहारक नहीं है। जगत् था, है और रहेगा। जो है उसका कभी समूल नाश नहीं होता, और जो नहीं है उसकी किसी कालमें उत्पत्ति नहीं होती। यह जो कुछ भी उद्भव और विनाश दिखायी देता है, वह किसी अवस्थाविशेषका उद्भव और विनाश है । मूलरूपमें तो विश्वकी कोई भी चीज न नयी उत्पन्न होती है और न नष्ट होती है। वस्तरूपमें विश्व स्थायी है और अवस्थारूपमे परिवर्तनशील है। विश्वमें चेतन और जड—दो प्रकारकी वस्तुएँ यीं। हैं और रहेगी । अनन्तानन्त आत्मा और अनन्तानन्त पुद्र लें-के धामका नाम ही जगत है। चेतनके साथ जह कर्मोंका संयोग अनादिकालसे होनेके कारण ही चेतनकी विभिन्न प्रकारसे उत्पत्ति और विनाशमयता दिखायी देती है । वस्तृतः चेतन न उत्पन्न होता है और न विलीन। चेतनकी अवस्थान्तरीं-को ही जन्म-मृत्य आदि कहा जाता है। पुद्रल भी विभिन्न अवस्थाको प्राप्त होते हैं, परन्तु उनका समूल विनाश कभी नहीं होता । मान लीजिये—एक घर टूट गया, इससे उस घरका विनाश हो गया; पुद्र लीके इस प्रकारके समृहका नाश हो गया, परन्तु इससे पुद्रलीके अस्तित्वका नाश तो हुआ ही नहीं । इसी प्रकार जड कर्मके योगसे मुक्त होनेवाला आत्मा शाश्वत सखमय अवस्थाको प्राप्त हो जाता है; वह संसारमें जन्म-मरणादिरूप परिश्रमण नहीं करता, तो भी उसका अस्तित्व तो बना ही रहता है।

### आत्माका स्वरूप और उनके भेद

कर्मके संयोगसे बद्ध होकर अनन्तानन्त आत्मा अनादिकालसे इस संसारमें परिभ्रमण करते हैं। इन अनन्ता-नन्त आत्माओंमें ऐसे भी अनन्तानन्त आत्मा हैं कि जो मुक्तदशाको प्राप्त होनेकी योग्यतासे हीन हैं, और ऐसे भी अनन्तानन्त आत्मा हैं जो मुक्तदशा प्राप्त करनेकी योग्यतासे सम्पन्न होनेपर भी योग्य सामग्रीके न मिलनेके कारण अनन्त कालतक मक्तदशाको प्राप्त नहीं होंगे। ऐसे आत्माओंको कमशः 'अभव्य' और 'जातिभव्य' कहते हैं । विश्वमें विद्यमान अनन्तानन्त आत्माओंका एक तीसरा वर्ग भी है। इस तीसरे वर्गके अनन्तानन्त आत्माओंको 'भव्य' कहा जाता है। इन 'भव्य' आत्माओं मेंसे अनन्त आत्मा आजतकके अनन्तकालमे सची साधनाके द्वारा मुक्तदशाको प्राप्त हो चुके है। वर्तमानमें बहुसंख्यक आत्मा सची साधना कर रहे हैं और भविष्यके अनन्त कालमें अनन्त आत्मा सची साधनाके द्वारा मुक्तदशाको प्राप्त होंगे । निश्चयात्मक दृष्टिसे किसीके अनुग्रहसं कोई अपने साध्यको सिद्ध नहीं कर सकता। निश्चयदृष्टिसे तो सब कुछ आत्माको ही करना पहेगा, परन्त व्यवहारदृष्टिसे उपकारक आदिकी मान्यता आदि रूपोंमें उपासना भी आवस्यक है। क्योंकि शुद्ध व्यवहारकी अवज्ञा करनेवाला गुद्ध निश्चयदृष्टिको नहीं पा सकता । आत्मा अनादिकालीन कर्मसंयोगसे सुबद्ध और परिणामी स्वभाववाला है-एंसा मानकर जो अपने आत्माको कर्मसंयोगसे मुक्त करना चाहते हैं, वे ही अनन्त शानके स्वामी श्रीजिनेश्वरदेवींके द्वारा उपदिष्ट सची साधनाके मार्गपर विश्वस्त बनकर शुद्ध व्यवहारका पालन करते हैं और अन्तमें मुक्ति पा सकते हैं। अनादिकालीन कर्मसंयोगसे आत्माको मक्त करना ही सचा साध्य है। ऐसा हुए विना दुःखरहित, सम्पूर्ण और शाश्वत इष्टकी प्राप्ति नहीं हो सकती । सक्ति प्राप्त करनेकी योग्यता रखनेवाले आत्मा भी इस साध्यका स्वीकार तभी कर सकते हैं, जब कि उनकी 'तथाभन्यता' नामक योग्यता परिपक्कताको प्राप्त हो जाती है। इस साध्यको प्राप्त करनेके पहले ही ऐसे आत्मा मक्तिके अद्वेषी बन जाते हैं। यही उनको प्राप्त होनेवाली साधनाका सुचक है।

## अपुनर्बन्धक आत्मा

प्रत्येक आत्मा अनादि काल्से ही अपने ज्ञानादि गुणोंको ढकनेवाले ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकारके जड कमोंसे आहृत होता है। नदी-घौत-पापाण-न्यायसे, अध्यवसायके बलसे जवतक इन आवरणोंमें मन्दता नहीं आती और जवतक मोहनीय आदि कमोंके द्वारा पुनः नहीं बँध सकने-जैसी उत्कृष्ट सुन्दर आत्मदशाकी प्राप्ति नहीं होती, तवतक आत्मा श्रीवीतराग परमात्माकी सिद्धिदायक उपासना आदिके योग्य नहीं होता। ऐसी दशाको प्राप्त आत्मा 'अपुनर्बन्धक' कहलाता है। ऐसे आत्मा प्रथम गुणस्थानकमें सार्यकताके साथ रहनेवाले माने जाते हैं। 'अपुनर्बन्धक' आत्मा भयद्वर भवकी ओर बहुत मानकी दृष्टिवाले या तीवभावसे पापका आचरण करनेवाले नहीं होते। वे समस्त प्रवृत्तियों में औचित्यकी रक्षा करते हैं। वे मुक्तिके अद्रेषी होकर धर्म, अर्थ और काम—इन तीनों पुरुपायों में धर्मको प्रधान मानते हैं। ऐसी दशामें वे सामग्रीकी अनुकृलताके मिलनेपर सचे साध्यको और उस साध्यको सिद्ध करनेवाले साधनोंको भी सहजहीं में पा जाते हैं।

### मुक्ति किसे कहते हैं ?

श्रीजैनशासनका आदेश है कि 'आत्मा अपने मृहमृत स्वरूपको सर्वथा आवरणरहित बना दे, जड कर्मके संयोगसे अपनेको सर्वथा मुक्त कर दे।' इसीका नाम मुक्ति है। आत्माका सदाके लिये अपने स्वरूपमें ही मुस्थित हो जाना तभी सम्भव है, जब कि अनादि काल्से आत्माके माय प्रवाहरूपसे लग्न हुए समस्त कर्मोंका क्षय हो जाय। कर्मोंके सम्बन्धसे ही आत्माका स्वरूप छिग हुआ है। अनन्त ज्ञान आदि गुणमयता ही आत्माका स्वरूप है। और ये गुण ज्ञानावरणीय आदि कर्मोंसे आवृत हैं, इसीसे आत्माका स्वरूप तिरोभृत हो रहा है। आत्माके इस तिरोभृत स्वरूपका सम्पूर्ण आविर्भाव करके सदाके लिये अपने स्वरूपमें मुस्थित हो जाना ही मुक्ति है।

### विवेककी सची चाह कव जागती है ?

मुक्तिके इस स्वरूपकी यथार्थता जान लेनेपर इसे प्राप्त करनेकी अभिलापा होना सहज है। मुक्तिके इस स्वरूपके प्रति रुचि हो जानेपर आत्माकी अर्थ-कामकी ओर रहनेवाली उपादेय बुद्धि नारा होने लगती है। श्रीवीतराग परमात्माकी मिक्ति, तारकोंके आज्ञानुसार संसारका त्याग करके महान्रतादिके द्वारा संयम-साधनामें प्रतिष्ठित हुए सद्गुकओंकी सेवा और 'दान, शील, तप तथा भाव' रूप धर्मानुष्ठानोंके प्रति उनका आदर बढ़ता ही जाता है। यों अर्थ-कामके प्रति उपादेय बुद्धिका नाश होने लगने तथा परमात्माकी मिक्त आदि सदनुष्ठानोंके प्रति आदरबुद्धि बढ़नेसे वे आत्मा उस सुन्दर परिणामके स्वामी बन जाते हैं कि जिस परिणामके योगसे आत्माके साथ संलग्न कर्मोमें राजास्वरूप 'मोहनीय कर्मके विशेषरूपसे शिथिल होता जाता है। मोहनीय कर्मके

भी अनेकों प्रकार हैं। इनमें 'मिथ्यात्वमोइनीय' नामक प्रकार बहुत ही भयञ्कर है । वह वस्तुको यथास्थित स्वरूपमें माननेमें बाधा पहुँचाता है। यथार्थ मुक्तिके प्रति आकर्षित और सदनुष्ठानोंके प्रति आदरबुद्धि रखनेवाले 'अपूनर्बन्धकता'-को प्राप्त आत्माओंकी जीव, अजीव आदि सभी पदार्थोंके जाननेकी इच्छा भी अतिशय उग्र बनती जाती है। इससे पौद्रलिक पदार्थीका उत्कट लोभ, और उसके योगसे वेगको प्राप्त उत्कट माया, उत्कट मान और उत्कट क्रोध,-जिनको 'अनन्तानुबन्धी कपाय' कहते हैं)-घटने लगते हैं। इसीके साथ वस्तुके यथार्थ स्वरूपकी पहचानमें विध करनेवाला 'मिण्यात्वमोहनीय'का बल भी बहुत क्षीण होता जाता है। उस आत्माम देवता, गुरु और धर्मके निर्वाध खरूपको जाननेकी उत्कट इच्छा पैदा हो जाती है। तातपर्य यह कि म्किके प्रति देपका नाश हो जानेपर की जानेवाली साधना आत्माके लिये मुन्दर सामग्री प्राप्त करा देती है और मुक्तिके सचे स्वरूपके प्रति आकर्षित होनेपर जो साधना होती है, वह आत्मामें वस्तुमात्रके वासाविक रूपका परिचय देनेवाले विवेककी उत्कट चाह उत्पन्न कर देती है।

# 'अपूर्वकरण' द्वारा ग्रन्थिभेट

इस विवेककी चाहके प्रतापसे साधक आत्माओंमें आत्मन्यरूपको तिरोभूत कर रखनेवाले और अपने स्वरूपके आविर्मावमें अतिराय विष्ठ करनेवाले राग और द्वेपके प्रति द्वेप जाग्रत् हो उठता है। यह द्वेप उन आत्माओमें एंमा उत्तम, गुद्ध, निर्मल परिणाम प्रकट करता है कि जिससे आत्माकी उत्कट राग-द्वेपमय दशा शिथिल होने लगती है। आत्माकी उत्कट राग-द्वेपमय दशाको 'दुर्भेद्य प्रत्थि' कहते हैं। इस प्रन्थिका भेद हुए विना जीवादि पदार्थोंके यथावस्थित स्वरूपके प्रति शङ्कारहित रुचि नहीं पैदा होती । इस रुचिके पैदा हुए विना कोई भी माधक मुक्ति प्राप्त करानेवाले अनुशनोका सम्यक् प्रकारसे सेवन नहीं कर सकता । वस्तुके वास्तविक स्वरूपको जाननेकी उत्कट इच्छा इस रचिके उत्पन्न करनेमें वड़ी सहायक होती है। आत्मामें यह एक ऐसे मुन्दर परिणामको उत्पन्न कर देती है कि जो आत्माकी उत्कट राग-द्देषमय दशारूपी दुर्भेदा प्रतिथका भेद करनेमें समर्थ होता है। इस परिणामको (अपूर्वकरण) कहते हैं। इस (अपूर्व-करण' नामक मानसिक परिणामसे आत्माकी उत्कट राग-देपमय दशासप दुर्भेद्य प्रनिथ ट्रकडे-ट्रकडे हो जाती है और इसीके साथ-साथ आत्मामें अनन्त ज्ञानी श्रीवीतराग परमात्मा

जिनेश्वरदेवोंके—(जो रागादि शतुओंके ऊपर अन्तिम विजय प्राप्त करने तथा प्रकृष्ट पुण्योदयके द्वारा तीनों लोकोंकी ध्योगक्षेमकर' नायताको सार्थक बनानेवाले धर्मतीर्थकी स्थापना करनेवाले होनेके कारण जिनेश्वरदेव कहलाते हैं।) द्वारा उपदिष्ट जीवादि तत्त्वोंको उनके स्वरूपमें रुचियुक्त करनेकी एक विशेष शक्ति उत्पन्न हो जाती है। इसी शक्तिको श्रीजैनशासनमें 'सम्यग्दर्शन' कहते है। आत्माका यह सम्यग्दर्शन गुण जैसे अधिगमसे प्रकट होता है, वैसे ही नेसर्गिक भी प्रकट होता है। किसी भी उपायस हो, 'अनन्तानुबन्धी कषायों' का और 'मिथ्यात्वमोहनीय' का उपशम किया क्षयोपशम होना चाहिये, —अपूर्वकरणके द्वारा आत्माकी ग्रन्थिका भेद हो जाना चाहिये, और ऐसा होनेपर ही आत्माकी दशाक अनुसार औपशमिक किया क्षयोपशम होना स्वाहिये, स्वरूपके द्वारा आत्माकी प्रत्यक्ति गुण आत्मामें प्रकट होता है।

# चतुर्थ गुणस्थानकवर्ती आत्माकी समझ कैसी होती है ?

इस सम्यय्दर्शनकी प्राप्तिमे आत्मा भी कौन है और मरा क्या कर्तच्य हैं? आदि वातोंको भलीभाँति समझ सकता है। मुक्ति ही अपना सम्पूर्ण स्वरूप है; ऐसा पका निश्चय होनेमें फिर आत्माको कोई भी बाधा नहीं होती। वह समझ सकता है कि – 'मुझे जो यह रुचि उत्पन्न हुई है, यही मेरी सिद्धिपदकी साधनाका आदिस्वरूप है। यह रूचि र्याद मुरक्षित हो जाय तो फिर मेरे अनन्त ज्ञानस्वरूपका प्राकट्य हुए विना नहीं रहेगा । इस स्वरूपको प्रकट करनेके लियं मुझको सर्व प्रकारसे हेयस्वरूप अर्थ और कामकी आसक्तिका सर्वथा नाश करना पड़ेगा । और इसके नाशक लिये देवताकी तरह श्रीवीतराग परमात्माकी वीतराग होनंकी ही भावनामें सेवा करनी पड़ेगी । अर्थ-कामकी आसक्ति छोड़कर, घर-वार आदि समस्त बाह्य भावींका त्यांग करके, पाँच महावतीका धारक वनकर, धारण किये हुए पाँची महात्रतींके पालनमें धीर होकर, सम्यग्-दर्शन, सम्यग्-ज्ञान और सम्यक्-चारित्रकी साधनामें ही संलग्न रहकर, शुद्ध माधुकरी वृत्तिसे ही अपने परमगुद्ध संयमयुक्त जीवनका निर्वाह करते हुए और संसर्गमें आनेवाले किसी भी योग्य आत्माको एक धर्मका ही उपदेश देनेवाले सदगुरुओंकी ही वैसा ही बननेके लिये उपासना करनी पड़ेगी। (सामर्थ्य प्रकट हो गया हो तो उसी समय, नहीं तो सामर्थ्यको प्रकट करकं ) सच्चा निर्मन्थ बनकर गुद्ध संयमकी साधना करनी पड़ेगी।' आत्माकी जो ऐसी भावनामय उत्तम दशा है, यही आत्माका 'चतुर्थ गुणस्थानकवर्तां' पना है।

### सिद्धिसाधनाके साधन

इस गुणस्थानकमें पहुँचे हुए आत्मा भलीभाँति समझ सकते हैं कि जैसा साध्य हो, साधन भी वैसे ही होने चाहिये। मेरा साध्य है सिद्धिपदकी साधना । मुक्ति इसीका पर्याय है, और इसका स्वरूप है आत्माका अपने शुद्ध स्वरूपमें शाश्वत-काल रहना। आत्माका ग्रुद्ध स्वरूप है—अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त चारित्र और अनन्त सुख । अनन्त गुणमय आत्माका यह मुख्य स्वरूप है। इस स्वरूपकी प्राप्तिमें साधन वही हो सकता है, जो इसके प्रकट करनेमें सहायक हो। शद्ध स्थिरतारूप अनन्त चारित्रको प्राप्त किये विना आत्माका इष्ट, ऐसा मुख-जो दुःखके लेशसे शून्य है तथा सम्पूर्ण और सदा स्थिर ग्हनेवाला है—नहीं मिल सकता। इसके लिये अहितकर प्रवृत्तियोंका जिसमें निरोध हो और हितकर प्रवृत्तियोंकी प्रवृत्ति हो, ऐसे चारित्ररूप साधनकी साधना किये यिना काम नहीं चल सकता। ऐसे सचारित्रकी आराधनाके लिये सम्यक् तत्त्वज्ञानकी अतिराय आवश्यकता है, और वह जान इस सम्यग्दर्शनके विना साध्य नहीं है। अतएव सम्यक् चारित्रके साथ मेरे लिये सम्यग्-ज्ञान और सम्यग्दर्शनकी भी साधना अत्यन्त आवश्यक है ।

# छठे और मातवें गुणस्थानकका स्वामित्व

सम्यग्-दर्शन, सम्यग्-ज्ञान और सम्यक्-चारित्र—इन तीनोकी उत्कट साधना तो यतिलोग ही कर सकते हैं। इन तीनोकी साधना करनेवाले यति प्रमत्तावस्थामें होते हैं, तब छठे प्रमत्तके नामसे परिचित—अथवा जिसका दूसरा नाम सर्वविर्वात है, उस गुणस्थानकके स्वामी माने जाते हैं। जिस अवस्थामें हेय प्रवृत्तिमात्रका त्याग हो जाता है, ऐसी इस सम्यग्दर्शन, सम्यग्-ज्ञान और सम्यक्-चारित्ररूप रज्जन्यकी साधनाक परिणाममें साधक आत्मा जब एकरस बन जाता है, तब वह यति सातवें 'अप्रमत्त' नामक गुणस्थानकका स्वामी हो गया—ऐसा माना जाता है।

## यतिरूप माधक बननेके लिये क्या करना चाहिये ?

यतिस्य साधक बननेके लिये दुनियादारीकी सारी प्रवृत्तियोंका — जो हिंसामय हैं—त्याग करना पड़ता है और पृथ्वीकाय, अप्काय, अप्रकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और त्रसकाय'—इन छहों कायके जीवोंकी हिंसा आदिसे सर्वथा दूर रहना पड़ता है। सान आदि अङ्गशोभा वगैरहमें भी जीवोंकी हिंसा होनेके कारण यतियोंके लिये वे भी त्याज्य हैं।

देश, नगर, ग्राम और घर: माता, पिता या अन्य कोई भी सम्बन्धी; धन, धान्य, कोई भी वस्तु-इन सबका अथवा यों कहिये कि अनन्त शानियोंके द्वारा संयमकी साधनाके लिये बतलाये हुए आवश्यक उपकरणोंके सिवा सर्वस्वका त्याग किये विना यतिपन की साधना सम्भव नहीं है। कोई आत्मा गृहस्थमें रहता हुआ भी छठे और सातवें गुणस्थानकके योग्य अवस्थाको परिणामरूपमें प्राप्त हो जाय और कदाचित परिणामकी धारामें आगे बढते-बढते मुक्तिपदका भोका भी वन जाय, ऐसा होना असम्भव नहीं है। परन्तु यह सिद्धि-साधनाका राजमार्ग नहीं माना जा सकता । राजमार्ग तो यही माना जाता है । असत्य, चोरी, अब्रह्म-विपय-सेवन--अथवा सर्वव्यापी अर्थ हें तो-परभावमें रमण और परिग्रह भी हिंसामें निमित्त होनेके कारण, इनका भी त्याग किये विना यतिपनकी साधना सम्भव नहीं है। क्षमा, निर्मिमानता, निर्लोभता, ब्रह्मचर्य, तप, संयम, इन्द्रियोंका निग्रह, सत्य, अस्तेय और अपरिग्रह आदि तो यतिधर्मके अत्यावश्यक अङ्ग हैं। इन धर्मोंकी साधनाके विना यतिपनकी साधना नहीं की जा सकती।

### श्रीनवपद

यतिलोग श्रीनवपदके अम्बण्ड साधक होते हैं। श्रीनव-पदकी निरन्तर साधनामें ही सचा यतिपन है। श्रीनवपद ही जैनशासनका सर्वस्व है। श्रीनवपद ही जगतके जीवोके लिये सिद्धि-साधनाका सचा अङ्ग है । इन श्रीनवपदीं में प्रथम पद्दपर श्रीअरिहन्त परमात्मा माने जाते हैं, जो तारकों-की सन्त्री साधनाके मूलभूत प्रकाशक हैं। दुसरे पदपर श्री-सिद्धपरमातमा माने जाते हैं, जो श्रीअरिइन्तदेवोंके द्वारा प्रकाशित साधनामार्गका सेवन करके अपने आत्माको जड कर्मके संयोगसे सर्वथा मुक्त कर चुके हैं । तीसरे पदपर श्रीआचार्य भगवान् माने जाते हैं, जो यति होनेके पश्चात मोक्षमार्गके आचारोंमें जीवोंको प्रवृत्त करनेवाले विशिष्ट गुणासे सम्पन्न महान् आचार्यपदको प्राप्त हुए हैं। चौथे पदपर श्रीउपाध्याय भगवान माने जाते हैं। जो यति होनेके उपरान्त तत्त्वज्ञानके पाठकपनकी गुणविशिष्टतासे गीतार्थ गुर्वादिद्वारा उपाध्याय पदको प्राप्त हो चुके हैं । पाँचवें पदपर साध-भगवान माने जाते हैं, जो यतिरूपसे अपना-पराया हित-साधन किया करते हैं। इस नवपदमें शुद्ध देव, शुद्ध गुरु और शद्ध धर्मका भी समावेश हो जाता है। श्रीअरिहन्त-परमात्मा और श्रीसिद्धपरमात्मा, ये गद्ध देव हैं । श्रीआचार्य- भगवान्, श्रीउपाध्यायभगवान् और श्रीसाधुभगवान्—ये शुद्ध गुरु हैं। और सम्यग्-दर्शन, सम्यग्-ज्ञान, सम्यक्-चारित्र और सम्यक्-तप—ये चार शुद्ध धर्म हैं। जो पुरुष श्रीसिद्धि-पदकी, आत्ममुक्तिकी अथवा आत्माको अपने ही स्वरूपमें शाश्वतकालतक मुस्थित करनेकी इच्छा रखते हैं, उन्हें श्रीनवपदकी साधनामें ही संलग्न हो जाना चाहिये।

## आठवें, नवें और दसनें गुणस्थानकपर आत्मा क्या करता है ?

इस श्रीनवपदकी साधनामें संलग्न रहनेवाला यति बहुत ही सहजमें अप्रमत्त बन सकता है। अप्रमत्तताके योगसे वह साधक यति अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोम तथा मिण्यात्वमोइनीय, मिश्रमोइनीय और सम्यक्त्वमोइनीय नामक सातों कर्मप्रकृतियोंका क्षय करके ऐसी तत्त्वइचिको प्राप्त हो जाता है कि जो कभी नाश नहीं होती। इन सात कर्मप्रकृतियोंको नामशेष करके वह साधक यति 'चारित्र-मोहनीय'की शेष इक्कीस प्रकृतियोंका,--जिन्होंने आत्माके 'अनन्त चारित्र' नामक गुणको दक रक्खा है,---नाश करनेकी तैयारी करता है। इस तैयारीके समय यति 'अपूर्वकरण' नामक आठवें गुणस्थानकका स्वामी बनता है। इस गुणस्थानकमें रहनेवाला साधक आतमा अनेकों विभिन्न रूपोंमें आत्माको हानि पहुँचानेवाले 'मोहनीय कर्म' और उसकी रोप इकीस प्रकृतिरूप इकीस शत्रुओंको इस तरहसे निर्बल बनाकर क्रमसे बैठा देता है कि जिससे वह (साधक आत्मा ) नवें 'अनिबृत्तिकरण' और दसवें 'मूक्ष्मसम्पराय' नामक गुणस्थानकोंमें इन इक्तीस शत्रुओंके नाशका कार्य कर सकता है। यह साधक आत्मा इकीस शत्रओंमेंने बीमका और इक्कीसवेंके भी अधिकांश भागका नाश तो नवें गुणस्थानकमें ही कर डालता है और इक्कीसवेंके नहीं-जैसे बचे हुए भागका बिनाश दसवेंमें करता है। इसीलिये दसर्वे गुणस्थानकका नाम 'सुक्ससम्पराय' है।

# बारहवें गुणस्थानकमें सची विश्रान्ति

श्रीनवपदकी आराधनाके द्वारा इस स्थितिपर पहुँचनेके लिये जीव-तत्त्व और अजीव-तत्त्व दोनोंका यथास्थित ज्ञान होना चाहिये। पुण्य और पापरूप बनकर आत्माके साथ बँधे रहनेवाले कर्मोंकी निर्जराके लिये उनके आनेमें कारणरूप जो-जो आश्रव हैं। उन्हें रोकनेवाले ग्रुद्ध संवरभावको धारण करके संवरके साधनोंकी सुन्दर-से-सुन्दर साधना भी चादू ही

रहनी चाहिये। एकमात्र मोक्षको ध्येय बनाकर, उस मोक्षके लिये ही जीव और अजीव-तत्त्वको जानकर, पुण्य-पापरूप आश्रवसे बचनेके लिये ग्रुद्ध संवररूप भावकी साधनाके साध-ही-साथ निर्जराके कारणरूप बारह प्रकारके तपाँकी—जिनमें सम्यग् शानकी भी साधना भलीमाँति होती है,—साधनाके द्वारा सारे कमोंको निर्जर करके मोक्षपदकी प्राप्ति की जा सकती है। मिध्यात्व आदि बन्धके कारणोंसे सावधान रहकर, संवर और निर्जराकी साधना करनेवाला ही, दसवें गुणस्थानकतक पहुँचकर सब कमोंमें शिरोमणि माने जानेवाले भोहनीय' कर्मका पूर्णतया विनाश कर सकता है। यह आत्मा सीधा ही बारहवें 'क्षीणमोह' नामक गुणस्थानकपर पहुँचकर सबी विश्रान्तिका अनुभव करता है। संसारमें इस आत्माको कहीं सबी विश्रान्ति मिलती है, तो वह यहीं मिलती है।

## बारहवें गुणस्थानकमें बचे हुए तीनों घाति-कमोंका भी क्षय

सम्यग्-दर्शनके प्राप्त होनेसे पूर्वके अज्ञानमात्रको ज्ञानरूप बना चुकनेवाला साधक आत्मा अपने मतिज्ञान और अत्रज्ञानको, ज्ञान और ज्ञानीकी सेवाके द्वारा तथा ज्ञानके ग्रुद्ध स्प्रेयपूर्वक अभ्यासादिके द्वारा 'ज्ञानायरणीय कर्म' का क्षयोपश्चम करके, निर्मल बना चुकता है। कोई-कोई आत्मा तो 'अवधिज्ञान' या 'मनःपर्यवज्ञान' अथवा उन दोनों ज्ञानोंको भी पा चुका होता है। इस प्रकार दो ज्ञान, तीन ज्ञान या चार ज्ञानसे सम्पन्न 'क्षीणमोही' आत्मा इस गुणस्थानकमें बचे हुए तीनों धातिकर्मोंका भी विनाश कर देता है। पहले मोहनीयरूपी धातिकर्मका क्षय हुए विना वार्काके तीनों—'ज्ञानावरणीय', 'दर्शनावरणीय' और 'अन्तराय'—घातिकर्मोंका क्षय होता ही नहीं।

### अजीव-तत्त्वके एक प्रकाररूप आठ कर्म

आत्माके आत्मस्वरूपको आवृत करनेवाले कर्म आठ हैं—'शानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयुष्य, नाम, गोत्र और अन्तराय'। इन आठोंको कर्मकी मूल प्रकृति कहते हैं, क्योंकि इनसे उत्तरमें अनेकों भेद हो जाते हैं। ज्ञानावरणीयकी उत्तर-प्रकृति पाँच हैं, दर्शनावरणीयकी उत्तर-प्रकृति पाँच हैं, दर्शनावरणीयकी उत्तर-प्रकृति तो हैं, आयुष्यकी उत्तर-प्रकृति चार हैं, नामकी उत्तर-प्रकृति ४२, ६७, ९३ और १०३ हैं। गोत्रकी दो हैं और अन्तरायकी पाँच हैं। इन

सारी प्रकृतियोंका जैन शास्त्रोंमें विस्तारसे विवेचन किया गया है। ये आठ कर्म भी अजीव-तत्त्वका ही एक प्रकार है। इस 'प्रकार'का व्यक्तिशः निर्माण करनेवाला आत्मा है और यही रूप इसका आदि भी है, परन्तु इसका अस्तित्व तो अनादिकालसे ही है। जैसे अनन्तानन्त आत्मा अनादि हैं वैसे ही ये आठ कर्म और आत्मा तथा इन कर्मोंका संयोग भी अनादि ही है।

## चार घातिकर्मीका कार्य

इन आठ कर्मोंमें चार घातिकर्म हैं और चार अधाति । चार धातिकर्म आत्माके मुख्य गुण अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त चारित्र और अनन्त वीर्यको आवृत करते हैं । मोहनीय कर्मकी क्षीणताके साथ-साथ दूसरे घाति-कर्म भी क्षीण होते हैं। मोहनीयका विनाश हुए विना शेप घातिकर्मीका विनाश होता ही नहीं। वीतरागताका रोधक मोहनीय है। वीतरागताकी प्राप्तिके लिये मोहनीयका नाश करना चाहिये। मोहनीयके नाशके लिये शुद्ध चारित्रकी माधना आवश्यक है। शुद्ध चारित्रकी साधनाके लिये शुद्ध जान चाहिये और ग्रुद्ध ज्ञान तभी होता है, जब कि सम्यगु-दर्शननामक गुण प्रकट हो । शुद्ध सम्यग् दर्शनको रोकने-वाला भी मिथ्यात्वनामक मोहनीय है। मोहनीयके मुख्य भेद दो हैं-- 'दर्शनमोहनीय' और 'चारित्रमोहनीय'। दर्शनमोहनीयके सात प्रकार हैं और चारित्रमोहनीयके इक्कीस । 'अनन्तानुबन्धी क्रोधः मानः माया और लोभ तथा मिध्यात्वभोइनीय, मिश्रमोहनीय और सम्यक्त्वमोहनीय'-इन सातके उपरामसे 'उपराम-सम्यक्त्व' होता है। इन सातक क्षयोपरामसे 'क्षायोपरामिक सम्यग्-दर्शन' होता है और इन सातके क्षयसे 'क्षायिकसम्यकृत्व' होता है। ये तीनों प्रकारके सम्यग्-दर्शन ज्ञानको सम्यक् बनानेवाले हैं। 'अयोपशम-सम्यक्त्व' नाशवान् होनेके साथ ही दूषित होनेकी सम्भावना रखता है। 'उपशम-सम्यक्त्व' शुद्ध होनेपर भी नाश होनेवाला है। 'क्षायिकसम्यक्त्व' शुद्ध होनेके साथ ही शाश्वत रहनेवाला है। यह सम्यक्त्य आत्माको शुद्ध ज्ञान-सम्पन्न बनानेके साथ ही शुद्ध चारित्रका सेवक बनाकर वीतराग, सर्वज्ञ और सर्वदर्शी बना देता है।

### इकीस प्रकृतियोंके विनाशका ध्येय

ग्रुद्ध सम्यग्-दर्शनकी साधनामें लगा हुआ आत्मा मुक्तिरूप साध्यकी सिद्धिके लिये ही जीवादि तत्त्वोंका सुन्दर ज्ञाता बनना चाहता है । जीवादि तत्त्वोंका ज्ञान मुक्तिरूप

**साध्यको सिद्ध करनेके लिये हो,** तभी वह सम्यग-ज्ञान है। इस सम्यग्-ज्ञानकी साधना भी विरतिरूप फलको उत्पन्न करनेवाली है। इसीलिये सम्यग्-दर्शन और सम्यग्-ज्ञान 'चारित्रमोहनीय'की इकीस प्रकृतियोंके विनाशकी भावनाको सदा जीवित रखते हैं। 'देशविरति'के रोकनेवाले 'अप्रत्याख्यानी कोध, अप्रत्याख्यानी मान, अप्रत्याख्यानी माया और अप्रत्याख्यानी लोभ'-ये चार कषाय हैं; 'सर्वविरति'के रोकनेवाले 'प्रत्याख्यानी क्रोध, प्रत्याख्यानी मानः प्रत्याख्यानी माया और प्रत्याख्यानी लोभ'—ये चार कषाय है तथा 'यथाख्यात चारित्र'के अथवा 'वीतरागता'के रोकनेवाले 'संज्वलन क्रोध, संज्वलन मान, संज्वलन माया और मंज्यलन मोह?-ये चार कपाय हैं। इस प्रकार कल बारह कपाय और इन कपायोंको उद्दीपन करनेवाले--- 'इास्प-मोहनीय, रतिमोहनीय, अरतिमोहनीय, शोकमोहनीय और जुगुप्सामोहनीय तथा स्त्रीवेद, पुरुषवेद एवं नपुंसकवेद, ये नौ-जो 'नोकषायमोहनीय'के नामसे विख्यात हैं-मिलकर इक्कीस प्रकृतियाँ होती हैं । इन इक्कीस प्रकृतियोंका विनाश ही सम्यग्-दर्शन और सम्यग्-शानके साधकका ध्येय होता है।

#### पाँच प्रकारके चारित्र

इस ध्येयकी सिद्धिके लिये साधक सम्यक्चारित्रकी साधनामें ऐसा लग जाता है कि जिसके फलस्वरूप साती दर्शन-मोहनीयके क्षयसे 'क्षायिकसम्यक्त्व' का म्वामी बनकर समभावरूप 'सामायिक-चारित्र'का उपासक बननेके लिये 'सामायिक' नामक चारित्रकी साधनामें प्रतिष्ठित हो जाता है । सामायिक चारित्रकी साधनामें संलग्न वह आत्मा पट्काय आदिका ज्ञाता वनकर 'छेदोपस्थानीय' नामक चारित्रको स्वीकार करता है । तदनन्तर 'परिहारविशृद्धि' नामक चारित्रकी सामग्री मिलनेपर उसकी भी आराधना करता है। परन्त यह कोई नियम नहीं है कि प्रत्येक मोक्षगामीको इसका आचरण करना ही चाहिये । इसकी आराधनाके विना ही क्षपक-श्रेणी-जैसी साधनाके द्वारा इक्कीसों चारित्रमोहनीय-का क्षय किया जा सकता है। इस क्षयको नवें गुणस्थानकमें साधकर रोप बचे हुए सूक्ष्म लोभके क्षयके लिये दसवें गुण-स्थानकमें जाय । दसवें गुणस्थानकमें सूक्ष्म लोभका भी क्षय करके बारहवेंमें जाय और 'क्षीणमोह' नामक गुणस्थानकका स्वामी हो जाय । वहाँ बचे हुए तीनों घातिकर्मीका समूल संहार करनेपर अर्थात सर्वज्ञ और सर्वदर्शी बननेपर वह तेरहवें 'सयोगी केवली' नामक गुणस्थानकका स्वामी माना जाता है। 'क्षीणमोह' नामक गुणस्थानकमें कषायरहित होनेके कारण 'यथाल्यात'नामक पाँचवें चारित्रकी साधना होती है। तेरहवें गुणस्थानकमें भी यही चारित्र होता है। तेरहवें गुणस्थानकमें केवल काययोग और वचनयोगकी ही प्रवृत्ति होती है तथा जरूरत पड़नेपर परमर्पिलोग द्रव्यमनका भी उपयोग करते हैं। इसके बाद योगनिरोधरूप 'अयोगी केवली'नामक चौदहवें गुणस्थानकमें होप रहे हुए चार अधातिकमोंका भी सम्पूर्णतया क्षय करके वह मुक्तिपदका भोक्ता बन जाता है। अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त चारित्र और अनन्त सुखके स्वामी बनकर ऐसे आतम झादावतकाल एक ही-सरीखी स्थितिमें रहते हैं और यही साधनाका सच्चा साध्य है।

# देशविरतिरूप गृहस्थ साधक पाँचवें गुणस्थानकमें-

इस साध्यकी सिद्धिके लिये ही यह साधना आवश्यक है और सचे स्वरूपकी साधना भी यही है । जो आत्मा 'सर्व-विरति' रूप चारित्रकी साधनामें समर्थ न हों, वे भी सम्यग-दर्शन, सम्यग्-ज्ञान और देशविरतिरूप चारित्रके द्वारा साधना कर सकते हैं। स्थूल अहिंमा, स्थुल सत्य, स्थूल अचौर्य, स्थल ब्रह्मचर्य यानी परदारा-परित्याग और स्वदारा-संतोप और स्थूल अपरिग्रहका पालन-ये पाँच अण्वत हैं; दिशाओं के परिभ्रमणका, भोग्य और उपभोग्य वस्तुओं के परिमाणका और विना प्रयोजनके पापींका विरमण करना---ये तीन गुणवत हैं और सामायिक, देशावकाशिक, पौपध और अतिथिसंविभाग-ये चार शिक्षावत हैं। इस प्रकार कुल बारह अथवा इनसे कम बर्तीका पालन देशविरतिरूप चारित्र कहलाता है। जो इन वर्तोका पालन करता हुआ श्रीनवपदकी आराधनामें संलग्न रहता है, वह भी गृहस्य साधक है। ऐसा साधक पाँचवें 'देशविरति' नामक गुण-स्थानकका स्वामी माना जाता है। पडायश्यक आदि अनुष्ठानींकी साधना तो इस साधकको भी करनी ही चाहिये।

## अविरत सम्यग्दृष्टिकी साधना

जो देशविरतिरूप चारित्रकी साधनामें भी समर्थ न हों, वे सम्यग्दर्शन और सम्यग्जानकी साधनाके द्वारा आगे बढ़ते हुए, परिणाममें 'देशिवरित' और 'सर्वविरित' आदि अवस्थाओं को प्राप्त कर सकते हैं। सम्यग्दर्शनकी आराधना सङ्सठ प्रकारसे होती है। उसमें सम्यग्जानकी साधना भी आ जाती है और सम्यक्चारित्रका भी अभ्यास होता है।

### क्षपणाके विना सिद्धि नहीं

'सास्वादन' नामक दूसरा और 'सम्यग् मिथ्यात्व' नामक तीसरा गुणस्थानक पतनको प्राप्त आत्माओं के लिये हैं। य्यारह्वा गुणस्थानक उस आत्माके लिये हैं, जो 'चारित्र-मोहनीय' की क्षपणा न करके उपशमना करता है। जब सुन्दर साधनाके द्वारा मोहनीयकी क्षपणा होगी तभी बीत-रागताके, केवल ज्ञानके और केवल दर्शनके प्राप्त होनेपर योगके निरोधद्वारा सब कर्मोंका क्षय होगा; और तभी मनुष्य-जीवनके साध्य मोक्षकी सिद्धि होगी। इसके विना किसी भी आत्माके लिये, किसी भी रीतिम, मोक्षरूप साध्य-की सिद्धि सम्भव नहीं है।

## उपसंहार और अभिलापा

श्रीजिनेश्वर देवोंके द्वारा उपदिष्ट अर्थात् उनके शासन-द्वारा उपदिष्ट साधनाके सन्मार्गकी यह तो एक अत्यन्त संक्षिप्त और सचनमात्रकी रूप-रेखा है। साधनाके समस्त अङ्गोका श्रीजैनशासनमें साङ्गोपाङ्ग वर्णन मिल सकता है। साधकका स्वरूप, साध्यका परम ग्रुद्ध निश्चय, संमार और मोध, जीव और अजीब, ज्ञान और अज्ञान, सम्यकृत्व मिष्यात्व, वन्व और निर्जरा, आश्रव संवर, शुद्ध देव, शुद्ध गुरु और शुद्ध धर्म आदि सभी खरूपों और तत्वोंका मुन्दर-से-मन्दर साङ्गोपाङ्ग और निर्भानत वर्णन श्रीजैनशासनमें है। श्रीजैनदर्शनको स्वीनार कियं विना एकान्तवादकी उपासनासे छुटकारा नहीं मिल सकता और एकान्तवाद तत्त्वकी प्राप्तिमें प्रतिबन्धक है। अतएव 'सची साधनाके अभिलापी सभी लोग इस रूप-रेखा-को पटकर श्रीजैनशासनकी अनुपम साधनाके सन्मार्गके अभ्यासकी ओर आकर्षित हों और परिणाममें कल्याण-कामियोंकी कल्याण-कामनासे ही उत्पन्न इस सबे शासनके साधक बनकर साध्यरूप सिद्धिपदके भोक्ता बनें ।' इसी एक अभिलापाके साथ लेखकी समाप्ति की जाती है।



# कल्याण 🦳

# कामविजय



ਧਸ-ਫ਼ੀਫ਼ਾ

# रासमें कामविजय

मानों माई घन घन अंतर दामिनि ।

घन दामिनि दामिनि घन अंतर सोभित हरि ब्रजभामिनि ।।

जम्रुना पुलिन मिल्लिका मनोहर मरद सुहाई जामिनि ।

सुंदर सिस गुन रूप राग निधि अंग अंग अभिरामिनि ।।

रच्यो रास मिलि रिसकगई सों मुदित भई ब्रजभामिनि ।।

स्वंजन मीन मराल हरन छिब भावभेद गजगामिनि ।।

को गित गुनही सह स्थाम सँग काम विमोहो कामिनि ।।

弘老子先子在我在我在我在我在我在我在我在我在我在我在我在我在我在

--सूरदामजी

# जैनसम्प्रदायके साधन

( लेखक-शीनरेन्द्रनाथजी जैन )

जैनसम्प्रदायके तत्त्वोंका स्क्म विवेचन करनेपर यह शात होगा कि जैन तत्त्वशन व्यापक होनेके साथ ही निसर्ग-सिद्ध तत्त्व है। निसर्ग जैसे अनादि-अनन्त होता है, वैसे ही जैन तत्त्वशान भी अनादि-अनन्त है। श्रीमहावीर आदि तीर्यक्कर पुरुष उस तत्त्वके संस्थापक हैं, न कि निर्मापक। जैनतत्त्व कहता है—

पक्षपातो न मे बीरे न द्वेषः कपिखादिषु। अर्थात् श्रीमहाबीरस्वामीसे मेरा पक्षपात नहीं और कपिछादि अन्य ऋषियोंसे द्वेष भी नहीं।

श्रीमहावीरस्वामीने ऐसा कहा है, इसीलिये वह सत्य है— ऐसा दुरिममान जैनतत्त्वको नहीं है। लेकिन जो सत्य और निसर्ग था, उसीका कथन श्रीमहावीरस्वामीने किया है; इसिलिये वह सत्य है।

इस लेखमें मुख्यतया जैनसम्प्रदायके साध्य, साधक और साधन — इन तीन बातोंपर प्रकाश डालनेका प्रयत्न किया जाता है।

## जनसम्प्रदायका साध्य

सव सम्प्रदायांने अन्तिम साध्य तो मोक्ष ही बतलाया है। हेकिन उस मोक्षके स्वरूपके विषयमें बड़ा मतभेद है।

जैनतत्त्वने जीवकी मुख्यतासे दो अवस्थाएँ मानी हैं— (१) संसारी अवस्था और (२) मुक्त-अवस्था। यह जीव अनादि कालसे कर्मके सम्बन्धसे इस संसारमें भ्रमण करता है। जब वह ध्यानबल्से आठों कर्मोंका नाद्य कर देता है। तब उसे उमका अन्तिम साध्य प्राप्त होता है।

उस अवस्थामें जीवने ज्ञानादि अनन्त गुर्णोकी स्वाभाविक अवस्था प्राप्त होती है। उसी अवस्थामें वह फिर सदाने लिये विद्यमान रहता है, उससे फिर संसारी अवस्थामें कभी वापस नहीं आता। ऐसी आत्यन्तिक अवस्थाको भोक्षे कहते हैं और वही जैनतत्त्वका मर्योत्कृष्ट अन्तिम साध्य है।

मुक्त जीवका लक्षण इस प्रकार कहा है—
अहिवह कैम्मवियला सीदीभूदा णिरंजणा णिर्चा ।
अहिंगुणा किदकिंच्चा लोयमाणिंवासिणो सिद्धा ॥

(गो० जी० ६८)

इन सात विशेषणोंकी सिद्धि मार्मिकतासे की गयी है-

- (१) सदाशिवमतवाले कहते हैं कि जीव सदा कर्मसे रिहत, शुद्ध ही होता है; जीवकी अशुद्धावस्था ही नहीं है। जीव सदैव मुक्त ही है। इस मतका निराकरण करने के लिये पहला विशेषण 'अष्टविधकर्मविकलाः' दिया है। जीव आठों कर्मोंसे रहित होकर ही शुद्ध-मुक्त होता है।
- (२) सांख्यमतवाले मानते हैं कि बन्ध-मोक्ष, सुख-दुःख—ये सब प्रकृतिको होते हैं, आत्माको नहीं । उसका निराकरण करनेके लिये 'शीतीभृताः'—सुखस्वरूप कहा।
- (३) मस्करीमतवाले कहते हैं कि मुक्त जीव वापस संसारमें आता है। उसका निराकरण करनेके लिये 'निरञ्जनाः' यह विशेषण दिया है। अर्थात् मुक्त जीव भावकमोंसे रहित होनेसे, उसको वापस लौटनेमें कुछ निभिक्त ही नहीं रहता।
- (४) बौद्ध कहते हैं कि सब पदार्थ क्षणिक है। उक्त मिद्धान्तका निराकरण करनेके लिये 'नित्याः' यह विशेषण दिया है।
- (५) नैयायिक तथा वैशेषिक मतवाले मानते हैं कि मुक्तिमें बुद्धव्यदि गुणोंका भी विनाश हो जाता है । दीप-निर्वाणकी तरह सबका अभाव हो जाता है । इस मतका निराकरण करनेके लिये 'अष्टगुणाः' यह विशेषण दिया है । आठ कर्मोंके अभावसे शानादि आठ गुणोंकी आविर्भृति होती है ।
- (६) ईश्वरवादी परमात्माको जगत्का कर्ता मानते हैं, उनके मतके निराकरणार्थ 'कृतकृत्य' यह विशेषण दिया है।
- (७) मण्डलीमतवाले जीवको सदाके लिये ऊर्ध्व-गमनवाला मानते हैं, उसके निराकरणार्थ 'लोकाग्रस्थिताः' यह विशेषण दिया है।

लोकाकाशके अग्रभागपर सिद्धशिला विद्यमान है। वहाँ-पर मुक्त जीव सदैव विराजमान रहते हैं।

श्रीकृष्ण, राम, विष्णु आदि इतिहासप्रसिद्ध सत्पुरुपोंको जैनमतमें पुण्यपुरुप तो जरूर माना है, लेकिन उनकी सांसारिक अवस्थाको ही आदर्श न समझकर वीतराग-अवस्था-को साध्य माना है। सश्चा आदर्श, पूज्य या देव वही हो सकता है कि जो 'वीतराग', 'सर्वश्न' और 'हितोपदेशी' है। विना रागादिके अभावसे ज्ञानमें पूर्णता तथा सत्यता नहीं आती और जो स्वयं पूर्णताको नहीं पहुँच पाया, वह सबी मार्गका उपदेशक भी कैसे हो सकता है। इसलिये जैनमतने अपना आराध्यदेय वीतराग, सर्वज्ञ एवं हितीपदेशी परमातमाको ही कहा है।

#### साधक

जैनधर्मने पहले पूर्णत्यागका ही उपदेश दिया है और उसके बाद उस पूर्ण त्यागकी शक्ति न हो तो आंशिक त्याग-रूप गृहस्थ-धर्मका उपदेश दिया है।

साधक या उपासकके तीन प्रकार माने गये हैं---

- (१) पाक्षिक, (२) नैष्ठिक और (३) साधक।
- (१) त्याग या त्रतके प्रहण करनेका जिसका सङ्कल्प है और 'यह धन्य दिन कब आवेगा, जब कि मैं व्रती बन्ँगा' ऐसी जिसको लगन लगी है, वह भव्य जीव 'पाक्षिक' कहलाता है।
- (२) जो व्रतोंका पालन करता है। वह 'नैष्टिक' है। जीर---
- (३) जो आत्मध्यानमें निमम रहता है, उसको साधक' कहते हैं। यहस्यको अपना जीवन इस तरह विताना चाहिये कि जिससे धर्म, अर्थ, काम-इस त्रिवर्गमे परस्पर विरोध न आवे। जिससे धर्ममें दूषण लगे, ऐमा अन्याययुक्त अर्थोपार्जन और पशुतुल्य कामसेवन नहीं करना चाहिये। सदैव पूर्ण त्यागकी ओर अपना दृष्टिविन्दु रखनेवाला ही सच्चा यहस्य कहलाता है।

गृहस्वसे उत्कृष्ट पूर्ण त्यागरूप यतिधर्म बतलाया है। पञ्च पापीका पूर्णरूपसे त्याग करनेवाला, आरम्म और परिम्रहका त्याग करनेवाला, शरीर और भोगसे विरक्त-इस प्रकार आत्महित साधनेवाला 'यति' कहलाता है। गृहस्थ और यति दोनींका साध्य मोध ही होनेसे वे 'मुस्ध' कहलाते हैं।

केवल बाह्य आचारको धर्म नहीं कहते। लेकिन भाव-पूर्वक आचरणको ही धर्म कहते हैं। उसीसे इप्टर्शिद्ध हो सकती है। केवल लोगोंसे मान-प्रतिष्ठादिकी चाह रखनेवाला भावरहित बाह्यवेषी साधु भी मुमुक्तु नहीं है। इसलिये भाव-पूर्वक पञ्चपापत्यागरूप धर्मका पालन करनेवाला 'सच्चा साधक' कहलाता है।

#### साधन

उपरिनिर्दिष्ट उत्रतम साध्यका साधन सम्यग्दर्शनः

सम्यन्तान और सम्यन्तारित्र—हन तीनोंकी पूर्णता वतलायी गयी है। आत्मस्वरूपके प्रति समीचीन श्रद्धा, आत्मस्वरूपका समीचीन ज्ञान और आत्मस्वरूपमें आत्माका लय होनेसे ही आत्माको निजतत्त्वकी प्राप्ति होती है। निजको निज और परको पर समझना—हसीको सम्यग्दर्शन कहते हैं। दृष्टिमें अर्थात् श्रद्धानमें समीचीनता आनेसे ही ज्ञानमें समीचीनता आती है और जिसे आत्मज्ञानकी झलक मिल गयी, उसकी आत्मप्रवृत्ति पर-पदार्थसे हटकर स्वयं आत्मस्वरूपमें प्रवृत्त होती है। जिसने अपना ध्येयविन्दु देख लिया, वह उसको आज नहीं तो कल—कभी-न-कभी अवस्य प्राप्त करेगा। आत्मज्ञानीकी मुक्ति अवस्यम्भावी होनेसे उसीको जीवनमुक्त कहते हैं।

आत्मज्ञानिवरहित कितना ही तप, त्याग और धर्म किया जाय, वह सब निरर्थक है। समीचीन श्रद्धाके आठ अङ्ग हैं—

- (१) 'तत्त्वम् इदम् एव ईदृशम् एव, अन्यत् न च अन्यथा न' इस प्रकारकी अचल श्रद्धाको 'निःशङ्कित' अङ्ग कहते हैं।
- (२) जिसने आत्माको आत्मा और परको पर समझ लिया, उसे आत्मरसमें ही सच्चा आनन्द मिलता है, भोग भोगनेकी इच्छा नहीं होती । मोक्षमार्गपर आरूद हुए कुछ आत्मशानी सुमुक्षुओंकी विषय-भोगकी ओर जो प्रवृत्ति दिखायी देती है, वह केवल 'चारित्र-मोह' के तीव उद्यवध है। भोगके पश्चात् उन्हें तीव पश्चात्ताप होता है और वे अपने आत्माकी निन्दा करते हैं। इस प्रकार भोग भोगनेकी अभिलापा न रखना—इसको 'निःकाक्कित' अक्न कहते हैं।
- (३) तत्त्वज्ञानी पुरुष कभी किसीसे ग्लानि नहीं करेगा। वह गुणानुरागी होनेसे गुणी पुरुषकी सेवा-ग्रुश्रूपा करेगा, रोग आदिसे पीड़ित उसके शरीरसे कभी घृणा नहीं करेगा। यह 'उसका निर्विचिकित्सा' अङ्ग है।
- (४) अज्ञानी या असमर्थ लोगोंके आचरणके द्वारा यदि कहीपर धर्मकी निन्दा होती हो तो उसका प्रमार्जन करना—यह 'छपगृहन' अङ्ग है।
- (५) धर्मसे च्युत पुरुषको उपदेशादिद्वारा पुनः धर्ममें स्थिर करना—यह 'स्थितीकरण' अङ्ग है।
- (६) दूसरे लोग ऐसा करते हैं, इसलिये स्वयं भी करना—यह गतानुगतिक द्वति न रखकर मिथ्यामार्ग और मिथ्यामार्गपर चलनेवाले पुरुषोंको मनसे सम्मति न देना,

वाणीसे उनकी स्तुति न करना और शरीरसे उनका आदर-सत्कार न करना तथा उनसे सम्पर्क (सहवास) न रखना— इसको 'अमृढदृष्टि' अङ्ग कहते हैं।

- (७) प्राणिमात्रके प्रति प्रेमभाव रखना, किसीको दुःख न पहुँचाना—यह 'वात्सल्य' अङ्ग है।
- (८) उपदेशादिद्वारा धर्मको प्रकाशमें लाना—प्रसार करना, यह 'प्रभावना' अङ्ग है।

सम्यादर्शनके ये आठ अङ्ग माने गये हैं। सम्याद्धिमें ये आठो अङ्ग (गुण) अवस्य रहते हैं। समीचीन श्रद्धांसे जानमे समीचीनता तो आती है, परन्तु ज्ञानकी पूर्णता कपाय-मोहके अभाव होनेपर होती है।

इसी तरह मोह और योगका अभाव होनेपर चारित्रकी पूर्णता होकर परमोच अन्तिम साध्य मोक्ष प्राप्त होता है। कर्मपुद्रस्तकी उत्पत्ति तथा निरोधका हेतुनिर्देश

जैनतस्वने पुद्रल-द्रव्यके २२ प्रकार (वर्गणाएँ) माने हैं। उनमेसे कोई (आहार-वर्गणा) दारीरादिरूपमें परिणत होते हैं, कोई (भाषा-वर्गणा) दाव्दरूपमें परिणत होते हैं, कोई (मनावर्गणा) अष्टदल कमलाकार मनरूप बनते हैं और कोई (कार्माण-वर्गणा) कर्मपुद्रलरूप वनते हैं। ये सब वर्गणाएँ लोकाकादामें भरी हुई हैं।

कर्मपुद्गल अचेतन होनेसे स्वयं आत्माके पास नहीं जाते, लेकिन अनादिकालीन बढरूप आत्माके 'योग'रूप परिणाममें ऐसी आकर्षक शक्ति है कि जिसके द्वारा वे कर्म-पुद्गल खींचे जाते हैं। कर्मपुद्गल नये नहीं बनते; क्योंकि असत्की उत्पत्ति तया सत्का नाश कभी नहीं होता, किन्तु उनका अवस्थान्तर होता है। कार्माण-वर्गणाके ही आत्माके द्वारा खींचे जानेपर उसको 'कर्म' यह संजा प्राप्त होती है। और उसकी स्थिति क्ष्रजुमार वह आत्माके पास रहकर जब उस कर्मकी स्थिति पूर्ण हो जाती है, तब वह फल देकर आत्मासे निकल जाता है और कार्माण-वर्गणारूप अपनी पूर्व अवस्थामें आ जाता है। कार्माण-वर्गणारूप अपनी पूर्व अवस्थामें आ जाता है। कार्माण-वर्गणा सामान्य है, उसमें ज्ञानावरणादि प्रकार नहीं हैं; लेकिन जब वह कर्मरूप बनती है, तब उसमें ज्ञानावरणादि प्रकार होते हैं। आत्माके अलग-अलग गुणोंपर आवरण डाल्डोसे उनको अलग-अलग नामसे बोधित किया गया है।

( १ ) जो ज्ञान-गुणगर आवरण डालता है, उसे 'ज्ञानावरण' कहते हैं।

- (२) जो दर्शन-गुणगर आवरण डालता है, उसे
   (दर्शनावरण' कहते हैं।
- (३) जिससे आत्माको सुख-दुःख होता है, उसे बेदनीय' कहते हैं।
- (४) जो आत्माके मुख-गुणपर आवरण डालकर आत्माको मोहित करता है, जिससे आत्मा आत्माको भूलकर परको आत्मा समझनं लगता है, उमे 'मोहनीय' कर्म कहते हैं।
- (५) जिससे यह आत्मा चतुर्गतिमें भ्रमण करता है, वह 'आयु-कर्म' है।
- (६) जिससे जीवको अपनी-अपनी गतिके अनुसार शरीर-इन्द्रिय-आकृति प्राप्त हो। उसे 'नामकर्म' कहते हैं।
- (७) जिसमे जीव उच्च आचरणवाले अथवा नीच आचरण वाले कुलमें उत्पन्न हो, उसे भोत्रकर्म कहते हैं।
- (८) जिमसे जीवको इष्ट वस्तुका लाम आदि न हो, उमें 'अन्तराय' कहते हैं।

इस प्रकार कर्मपुद्रलके निमित्तमे आत्मा इस संपारमे दुखी होकर भटकता है। कर्म आत्माको भ्रमाता है, ऐसा कहना भी टीक नहीं है; क्योंकि कर्म तो बेचारे अच्वतन हैं, उनमें आत्माको भ्रमानेकी बुद्धि कैंम उत्पन्न हो सकती है। वास्तवमें आत्मा ही कर्मके वन्धनमें तथा मुक्तिमें कारण है। आत्मपरिणामने ही कर्म खींचे जाते हैं और आत्म-परिणामने ही उनका नाश होता है। कर्मके उटयमें मेरा हानि-लाभ हुआ, इस तरहकी कत्यना मनुष्य करता है; लेकिन वास्तवमें देखा जाय तो कर्म अपना कुछ भी नहीं करते। प्रत्येक द्रव्य परिणमनशील है। जिसकी परिणति जैसी होनेवाली है, वैसी ही होती है; उसमें परवस्तु केवल निमित्त बन जाती है।

इमलिये आत्मा ही कर्म-पुद्रलको खींचनेमें निमित्त है एवं उसका निरोध भी आत्मा ही कर सकता है।

#### सिद्धशिला

िसद्ध होनेका क्षेत्र कर्मभूमि ही होनेसे जम्बूद्वीप-लवणोदसमुद्र, धातकीखण्ड-कालोदसमुद्र और पुष्करार्ध द्वीप—इन ढाई द्वीगॉमॅसे ही जीव सिद्ध होते हैं।

सिद्धशिलाका क्षेत्र पैतालीस लाख योजन है। मुक्त जीवोंका अमूर्त आकार होनेसे एक ही स्थानसे सिद्ध होने- वाले जीव परस्परमें एकक्षेत्रावगाहरूप होकर रहते हैं। सिद्ध जीव जिस आकाश-प्रदेशसे उनकी मुक्ति होती है। उसी प्रदेश-पङ्क्तिसे सीधे ऊर्ध्वगमन कर लोकाकाशके अप्र-यागमें स्थित सिद्धशिलापर विराजमान होते हैं।

#### षड्द्रव्य

जैनतत्त्वने लोक-अलोकमें जितनी वस्तुएँ या पदार्थ मौजृद हैं, उन सबका समावेश ६ द्रव्योंमें किया है— (१) जीव, (२) पुद्रल, (३) धर्म, (४) अधर्म, (५) आकाश और (६) काल। इनमें (१) जीवद्रव्य सब द्रव्योंका जाता होनेसे प्रधान माना गया है। उसका म्वभाव ज्ञान-दर्शन-उपयोगरूप है। (२) जिसमें स्पर्श, रस, गन्ध और वर्ण—ये चार गुण पाये जाते हैं, वह पुद्रल, है। (३) जो गतिमान जीव और पुद्रलकी गमन करनेमें सहायता करता है, वह धर्म-द्रव्य है। (४) जो स्थितिमान जीव और पुद्रलके स्थिर रहनेमें सहकारी होना है, वह अधर्म-द्रव्य है। (५) जो समस्त द्रव्योंको ठहरनेकी जगह देता है, वह आकाश-द्रव्य है। (६) जो सब द्रव्योंके परिणमनमें निमित्त बनता है, वह काल-द्रव्य है।

इनमें धर्म, अधर्म और आकाश—ये तीनों द्रव्य एक-एक अखण्ड द्रव्य हैं। धर्म-अधर्म तो सम्पूर्ण लोकाकाशमें व्यात हैं और आकाश-द्रव्य सम्पूर्ण लोक-अलोकमें व्यात है। आकाश-द्रव्य अनन्त और व्यापक है। उसमें के जितने भागमे छहीं द्रव्य रहते हैं, उसको लोकाकाश कहते हैं। उसके बाहर अनन्त आकाररूप अलोक है। लोकाकाशके बाहर धर्म-अधर्मादि द्रव्य न होनेसे यहाँ जीव और पुद्रल-द्रव्य नहीं जा सकते।

कर्मसे छूटा हुआ मुक्त जीव क्रध्वंगमन करके लोकाकादाके अन्ततक ही जा सकता है। ऊपर धर्म-द्रव्य न होनेसे अलोकमें नहीं जाता।

#### गुणस्थान

मोह और योगके निमित्तसे आत्माके सम्यक्त्व और चारित्र गुणोंकी जो अवस्थाएँ हैं, उनको गुणस्थान कहते हैं। उनके मुख्यतासे १४ प्रकार हैं—(१) मिध्यात्व, (२) सासादन, (३) मिश्र, (४) अविरत-सम्यक्त्व, (५) देशविरत, (६) प्रमत्त-विरत, (७) अप्रमत्त विरत, (८) अपूर्वकरण, (९) अनितृत्तिकरण, (१०) सूक्ष्म साम्पराय, (११) उपशान्त मोह, (१२) क्षीण मोह, (१३) स्वोग-केवल और (१४) अयोग-केवल ।

(१) आत्मस्वरूपकी पहचान न होनेसे पर-पदार्यको अपना समझकर उसपर मोह-ममत्व करना तथा पञ्चेन्द्रिय-विषयोंको भोगनेकी अभिलाषा करना—इस अवस्थाको 'मिथ्यात्व' कहते हैं। यह मिथ्यात्व ही जीवको संसारमें भ्रमण करानेमें प्रमुख कारण माना गया है। इस मिथ्यात्वके उदयसे जीवकी उपदेश करनेपर भी सत्य तत्वपर श्रद्धा नहीं होती और विना उपदेशके ही अधर्ममार्गकी ओर स्वयं प्रवृत्ति होती है। मिथ्याहिएके तीन प्रकार पाये जाते हैं—(क) कोई तो अनादिकालसे मोह-जंजालमें फँसे हुए अज्ञानन्धकारके कारण आत्मज्ञानरूप प्रकाशसे विश्वत हैं। (ख) कोई दूसरेके उपदेशसे मिथ्यामार्गपर आरूढ़ होकर भूतवाधावाले पुरुपकी तरह यथेच्छ चेष्टा करते हैं। और (ग) कोई यह सच है कि वह सच है, इस संशय-पाशमें पढ़े हुए हैं। इस प्रकार मिथ्याहिए जीव आत्मज्ञानसे विमुख होकर निरन्तर पञ्चेन्द्रियोंके विषय भोगनेमें रत रहते हैं।

इस गुणस्थानके बाद एकदम चौथा गुणस्थान प्राप्त होता है। दूसरा और तीसरा गुणस्थान चौथेसे उतरते समय आते हैं।

- (२) सासादन (स+आसादन)—इस नामसे ही यह प्रतीत होता है कि सम्यक्त्वसे आसादना—विराधना—च्युति होनेपर जबतक जीव मिथ्यात्व अवस्थाको नहीं पहुँच पाता, ऐसे बीचके परिणामको सामादन गुणस्थान कहते हैं।
- (३) जिसमे मिथ्यात्व और सम्यक्त्वकी मिश्र अवस्था पायी जाती है अर्थात् जिसे मिथ्या भी नहीं कह सकते और सम्यक् भी नहीं कह सकते, ऐसे दही और गुड़के मिश्रणके स्वादकी तरह जो जात्यन्तररूप अवस्था प्राप्त होती है, उस परिणामको भिन्ने गुणस्थान कहते हैं।
- (४) अविरत-सम्यक्त्व—इसमें आत्मस्वरूपकी पहचान होनेमें जीव परद्रव्यमें मीह-ममत्व नहीं रखता, विषयभोग इच्छावश नहीं भोगता; लेकिन उसकी जो उस ओर प्रवृत्ति दिखायी देती है, वह केवल चारित्र-मोहके तीव उदयवश होती है। कर्मोदयवश उसे विपयोंको भोगना पड्ता है, न कि उन्हें वह भोगता है।

इसे सन् तत्त्वका स्वरूप तो वह जरूर समझता है, लेकिन चारित्र-मोहके उदयवश वह कुछ भी त्याग-ग्रहण नहीं कर सकता; इसिलये इसको अविरत-सम्यक्त्व कहते हैं। यही जैनियोंका 'कर्मयोगी' है।

(५) जहाँ जीव स्थूल पञ्चपापोंका त्याग तो कर देता है लेकिन सूक्ष्म पापोंको उपजीविका-साधन आदिके कारण नहीं छोड़ सकता, ऐसे आंशिक त्यागको 'देशविरत' कहते हैं। यहाँ पापोंका स्थूलतः त्याग और सूक्ष्मतः त्याग है, इस दृष्टिसे इसको 'विरताविरत' भी कहते हैं। त्यागीका वेष धारण करनेसे ही कोई त्यागी नहीं बनता, समीचीन श्रद्धापूर्वक पापोंको हेय समझकर त्याग करनेवाला बती कहलाता है। इसी तरह बत पालनेमें माया-कपटाचार, मिथ्यापन-असदाचार और निदान (बतोंसे भोग भोगनेको मिलें—ऐसी आकाङ्क्षा)—ये तीन शल्य नहीं होने चाहिये। राजालोग या क्षत्रियलोग भी बतोंका पालन कर सकते हैं। आहिंसाणु-वती भी युद्ध इत्यादिमें विरोधी-हिंसा कर सकता है। कहा है—

यः शस्त्रवृत्तिः समरे रिपुः स्था-द्यः कण्टको वा निजमण्डलस्य । अस्त्राणि तत्रैव नृपाः श्लिपन्ति न दीनकानीनग्रभाशयेषु ॥

- (६) प्रमत्त-विरत—इसमें पञ्चपापों का पूर्ण त्याग होता है। बाह्य—घर, कपड़े आदि परिग्रहों का और अन्तरङ्ग कषाय, राग-द्रेषादिकों का त्याग कर नैसिंगिक—जन्मजात दिगम्बरत्वको धारणकर, शरीरको तपका साधन जानकर उसके रक्षणार्थ मिक्षात्रत्तिसे अयाचक त्रृत्तिसे प्रामुक (निर्जन्तु) शुद्ध भोजन लेनेवाला, उपजीविकाके साधनभूत असि, मिक्ष, कृषि आदि सब आरम्भ-क्रियाओं का त्याग करनेवाला, शास्त्र-स्वाध्याय, धर्मोपदेश और आत्मध्यानमें सदैव तत्यर रहनेवाला वनवासी साधु, मुनि अथवा तपस्वी प्रमत्त-विरत गुणस्थानवर्ती कहा जाता है। इसमें संयम तो होता है, लेकिन प्रमाद रहता है; आत्मस्वरूपमें जितनी सावधानता होनी चाहिये उतनी नहीं होती। आहार लेना, गमनागमन करना, नित्रा लेना आदि प्रमाद (आत्मस्वरूपमें असावधानी) रहते हैं; इसलिये इसको प्रमत्त-विरत गुणस्थान कहते हैं।
- (७) जिसमें प्रमाद नहीं रहता, आत्मस्वरूपमें परिपूर्ण सावधानता रहती है, उसको 'अप्रमत्त-विरत' गुणस्थान कहते हैं। इसके दो भेद हैं—(१) खस्थान अप्रमत्त और (२) सातिशय अप्रमत्त । खस्थान अप्रमत्तवाला जीव छटेसे सातवेंमें और सातवेंसे छटेमें—इस प्रकार बार-बार चढ़ता-उतरता रहता है। लेकिन जब सातिशय अप्रमत्तवतीं होता है, तब

बहाँसे घ्यानस्थ होकर नियमसे वह ऊपर ही चढ़ता है। वहाँ-से ऊपर चढ़नेके दो प्रकार हैं—(१) उपश्रम-श्रेणी और (२) क्षपक-श्रेणी। उपश्रम-श्रेणीसे चढ़नेवाला जीव चारित्र-मोह कर्मका उपश्रम (कर्मका अनुदय होकर आत्माके पास कुछ कालतक दबकर रहना—इसको उपश्रम कहते हैं) करते-करते ८, ९ तथा १० गुणस्थानों में जाकर नियम-से ११ वें गुणस्थानमें ही जाता है, उसके ऊपर नहीं जा सकता; उसका रास्ता वहींपर बन्द हो जाता है। उसको वहाँसे नियमसे फिर वापस लौटना ही पड़ता है।

और जो दूसरी क्षपक-श्रेणीसे चढ़ता है, वह चारित्र-मोहका क्षय (नाश) करते-करते ८, ९ तथा १० गुणस्थानोंमें चढ़कर नियमसे एकदम १२ वें गुणस्थानमें जाता है, वहाँसे फिर कभी वापिस नहीं लौटता। वह नियम-से १३ वें और १४ वें गुणस्थानमें आरूढ़ होकर मोक्षको प्राप्त कर लेता है।

श्रेणी चढ़ते समय परिणामींकी तीन अवस्थाएँ होती हैं— (१) अधःप्रवृत्तकरणः (२) अपूर्वकरणः और (३) अनिवृत्तिकरणः।

सातवें सातिशय-अप्रमत्त गुणस्थानमें अधःप्रकृत्तकरण परिणाम होते हैं । वहाँ परिणामोंकी विशुद्धि न्यूनाधिक होने-से पीछेसे चढ़नेवाले जीवोंके परिणाम आगेके जीवोंके परिणामों-के सहश हो सकते हैं । भिजसमयवतीं जीवोंमें सहशता पायी जाती है ।

- (८) आठवें अपूर्वकरणमें अपूर्वकरणरूपपरिणाम होते हैं। अर्थात् परिणामोंकी विद्युद्धि अपूर्व-अपूर्व ही होती जाती है। भिन्नसमयवर्ती जीवोंमें विसदद्यता ही रहती है। लेकिन एक-समयवर्ती जीवोंमें सदृशता तथा विसद्द्यता भी पायी जाती है।
- (९) अनिवृत्तिकरणमें परिणामोंकी विद्युद्धि समान रूपसे बढ़ती जाती है। जहाँ भिन्नसमयवर्ती जीवोंमें विसदशता ही और एकसमयवर्ती जीवोंमें सदशता ही पायी जाती है, उसको अनिवृत्तिकरण गुणस्थान कहते हैं।
- (११) उपशान्तमोहमें सम्पूर्ण कषाय—चारित्रमोह कर्मका उपश्चम हो जानेसे आत्मपरिणामोंकी विशुद्धि तो पूर्णतया (यथाख्यात चारित्ररूप) होती है, लेकिन वह कुछ कालतक ही रहती है। उपश्चमका काल पूर्ण होनेपर कर्म-का नियमसे उदय होता है और उससे परिणामोंमें फिरसे अशुद्धि होकर वह नियमसे नीचेके गुणस्थानमें आता है।

(१२) क्षीणमोहमें कपायका सम्पूर्ण नादा होनेसे वीतरागता उत्पन्न होती है। संसारके प्रमुख कारण मोहका तो यहाँपर नादा हो जाता है; किन्तु आत्मप्रदेश-परिस्पन्दन-रूप मनोयोग, वचनयोग और काययोग रहनेसे योड़ा-बहुत संसार कायम रहता है।

(१३) बारहवेंमें मोहकर्मका नाश होनेसे शेष ज्ञानावरण आदि तीन घातीय कर्मोंका नाश होकर यह १३ वाँ गुणस्थान प्राप्त होता है। यहाँ ज्ञानकी परिपूर्णता होती है। अवतक कषायोंके रहनेसे ज्ञानमें मिलनता और अपरिपूर्णता थी, लेकिन अब कपायोंका अभाव होनेसे ज्ञान भी निर्मल और परिपूर्ण हो जाता है। केवल ज्ञान—निर्मल और परिपूर्ण ज्ञान प्राप्त होनेसे आत्मा परमारमा कहा जाता है। वीतराग, सर्वज्ञ और हितोपदेशी होनेसे यही सभा आराध्य और ध्येय है।

(१४) अयोग-केवल गुणाऱ्यानका काल हस्य अ, इ, उ, ऋ, ल वर्णों उच्चारणके काल-जितना स्क्ष्म है। इस गुणास्थानमें मन-वचन-कायकी प्रवृत्ति भी वंद होकर योगका अभाव होनेसे संसारदशाका अन्त हो जाता है और आत्मा मुक्त होकर ऊर्ध्वगमनके द्वारा सिद्धशिलामें जाकर सदाके लिये वहीं विराजमान हो जाता है।

आत्माकी तीन अवस्थाएँ हैं।(१) वहिरात्मा,(२) अन्तरात्मा और (३) परमात्मा । १ से ३ गुण-स्थानवाला बहिरात्मा, ४ से १२ गुणस्थानवर्तीतक अन्तरात्मा और १३-१४ गुणस्थानवर्ती परमात्मा कहलाता है।

# चतुर्दश मार्गणा

मार्गणा कहते हैं अन्वेषण या शोधको । जीव कौन-सी गतिमें है, उसके कितने इन्द्रिय हैं, कौन-सा काय है, कौन-सा योग है—इत्यादि रूपमें जिनके द्वारा जीवका अन्वेषण किया जाता है, उनको मार्गणा कहते हैं। मार्गणा १४ प्रकारकी है—

१ २ ३ ४ ६ गइ-इंदिये-सुकाये-जोगे-वेदे-कसाय-णाणेय । ४ १० ११ १२ १३ १४ संजम-दंसण-लेस्सा-भविया-संमत्त-साण्णि-आहारे ॥

१.—गति-मार्गणा—गतिके ४ भेद हैं—(१) देव, (२) मनुष्य, (३) तिर्यञ्च और (४) नरकगति।

१-देवगति-देय चार प्रकारके होते हैं--(१) भवनवासी, (२) व्यन्तर, (३) ज्योतिष्क और (४) कल्पवासी। सारु अंट ८३-- इन चारों प्रकारके देवों में प्रत्येकके दस मेद हैं। (१) इन्द्र (सवका स्वामी), (२) सामानिक (पिता, गुरु आदिके रूपमें इन्द्रों के समान स्तवा रखनेवाले), (३) त्रायिक्षंश (सेकेटरी—मन्त्रीकी तरह कारबार देखनेवाले ये तैंतीस ही देव होते हैं), (४) पारिषद (इन्द्रकी समामें बैटनेका जिनको अधिकार है), (५) आत्मरश्च—इन्द्रके रखक (Body guard), (६) लोकपाल (कोतवालकी तरह प्रजारक्षक), (७) अनीक (सेनाकी तरह रहनेवाले), (८) प्रकीर्णक (प्रजाकी तरह सामान्य देव), (९) आभियोग्य (धोड़े बैलकी तरह इन्द्रोंके विमानको वहन करनेवाले)और (१०)किल्विपिक (श्रुदकी तरह राज्यके बाहर रहनेवाले)—ये दस प्रकार उपरिनिर्दिष्ट भवनवासी आदि देवोंम होते हैं। व्यन्तर और ज्योतिष्क देवोंमें उक्त दस प्रकारोंमेसे त्रायिक्षंश और लोकपाल—ये दो प्रकारके देव नहीं होते। उनमे शेष आठ ही प्रकारके देव होते हैं।

भवनवासी देवोंके १० भेद हैं—(१) असुरकुमार, (२) नागकुमार, (३) विद्युत्कुमार, (४) मुपर्णकुमार, (५) अग्निकुमार, (६) बालकुमार, (७) स्तनितकुमार, (८) उद्घिकुमार, (९) द्वीपकुमार और (१०) दिक्कुमार। इनके आवास पृथ्वीके नीचे और पृथ्वीपर असंख्यात द्वीप-समुद्रोंके पार विविध द्वीपोंमें हैं।

ब्यन्तरवासी देवोंके ८ भेद हैं—(१) किन्नर, (२) किम्पुद्भप, (३) महोरग, (४) गन्धर्व, (५) यक्ष, (६) राक्षस, (७) भूत और (८) पिशाच । इनके आवास भी भवनवासी देवोंकी तरह ही हैं।

ज्योतिष्क देवोंके ५ मेद हैं— (१) सूर्य, (२) चन्द्र, (३) ग्रह, (४) नक्षत्र और (५) तारका। पृथ्वीसे ऊपर ७९० योजनसे लेकर ९०० योजनतक—११० योजनमें इनका आवास है। इनके विमान सदैव गमनशील रहते हैं। इनकी गमनिक्रयासे ही दिन, रात आदि कालमेद समझे जाते हैं।

कल्पवासी देवींका आवास ऊपर स्वर्गलोकमें है। इनमें १६ कल्पविमान हैं। इनके ऊपर ९ ग्रैवेयक विमानः ९ अनुदिश विमान और ५ पञ्चोत्तर विमान हैं।

(२) मनुष्यगित—मनुष्योंके दो भेद हैं—(१) आर्य और (२) म्लेच्छ। क्षेत्र, जाति, कर्म, चारित्र और दर्शनकी अपेक्षाते आर्योंमें भी भेद पाया जाता है। म्लेच्छ भी कर्मभूमिज और अन्तर्द्वीपज—दो प्रकारके हैं। शक- यवनादि कर्मभूमिज म्लेच्छ हैं। पर्वतोंका जो अन्तमाग समुद्रमें जाता है, उसको अन्तद्वींप कहते हैं। उसपर रहनेवाले अन्तद्वींपज म्लेच्छ हैं। वे अश्वमुख, किपमुख आदि भिन्न-भिन्न प्रकारके हैं।

#### (३) तिर्यञ्जगति-इनके ५ प्रकार हैं।

(१) पृथ्वी, वनस्पति, अग्नि, वायु, जल—ये एकेन्द्रिय हैं। (२) आळी, शङ्क आदि दीन्द्रिय हैं। (३) चींटी, खटमल आदि जीन्द्रिय हैं। (४) मक्खी, भ्रमर आदि चतुरिन्द्रिय हैं। और (५) गाय, भैंस आदि पञ्चेन्द्रिय हैं। एकेन्द्रियसे चतुरिन्द्रियतक सभी जीव असंज्ञी (मनरिहत) होते हैं और पञ्चेन्द्रियोंमें कोई संज्ञी और कोई असंज्ञी होते हैं।

(४) नरकगति--पृथ्वीके नीचे सात नरक हैं । उनमें रहने वार्लोको सदैव दुःख ही होता है ।

#### × × ×

२-इन्द्रिय-भागणा—इन्द्रियाँ पाँच हें—(१) स्पर्शनेन्द्रिय, (२) रसनेन्द्रिय, (३) ब्राणेन्द्रिय, (४) चक्षुरिन्द्रिय और (५) कणेन्द्रिय। इनके विषय भी अलग-अलग हैं। एंजी जीवोंकी अपेक्षा असंज्ञी जीवोंकी इन्द्रियोंका विषय-क्षेत्र बड़ा रहता है। उनकी इन्द्रियों अधिक तीक्ष्ण होती हैं। एंजी जीवोंके कणेन्द्रियका क्षेत्र १२ योजन (४८ कोस) का है; स्पर्शन, रसन, घाणका ९ योजन है और चक्षुका ४७२६३ हैं योजन है। चक्रवतीं राजा भरत, जब सूर्यविमान उदयाचलपर आता है तव, उसमे स्थित जिन-विम्बका दर्शन करते थे। इसीस सूर्यनमस्कारकी प्रथाका पता चलता है।

३-काय-मार्गणा-काय ६ प्रकारकी है—(१) पृथ्वीकाय, (२) अप्काय, (३) तेजःकाय, (४) वायुकाय, (५) वनस्पतिकाय और (६) त्रसकाय। पृथ्वीसे लेकर वनस्पतिकायतक सबकी उत्पत्ति अपने योग्य स्पर्श-रसादि गुणोसे होती है। उनमें मांस, चर्म आदि घातु-उपधातु नहीं रहते; इसल्यि उपजीविकावश इनको भक्षण करनेवाला शाकाहारी कहलाता है। ये पाँचों काय प्राणिमात्रके जीवन हैं। इनको भक्षण किये विना प्राणी जीवित नहीं रह सकता।

द्वीन्द्रियसे पञ्चेन्द्रियपर्यन्त जीवोंके शरीरको त्रसकाय कहते हैं। इनके शरीरमें मांस, चर्म आदि होनेसे उनको भक्षण करनेवाला मांसाहारी कहलाता है।

४-याग-मार्गणा---मन-वचन-कायद्वारा आत्मप्रदेशके

परिस्पन्दको योग कहते हैं। उसके मुख्य तीन मेद हैं-(१) मनोयोग, (२) वचनयोग और (३) काययोग। मनकी प्रवृत्तिको मनोयोग, वचनकी प्रवृत्तिको वचनयोग और कायके व्यापारको काययोग कहते हैं। मनोयोगके ४ मेद हैं-(१) सत्यमनोयोग, (२) असत्यमनोयोग, (३) उभयमनोयोग और (४) अनुभयमनोयोग। इसी प्रकार वचनयोगके भी ४ मेद हैं-(१) सत्य, (२) असत्यका (३) उभय और (४) अनुभय। सत्य और असत्यका अर्य तो सरल ही है। उभयमें सत्य और असत्यका मिश्रण रहता है। और जो न सत्यरूप है न असत्यरूप है, उसे अनुभय कहते हैं। असंश्चियोंकी भाषा तथा आमन्त्रण, आशा, याचना इत्यादिरूप जो वचन हैं, उनमें सत्यासत्य कुष्ठ भी न होनेसे वे सब अनुभय हैं।

काययोगके ७ भेद हैं—(१) औदारिक, (२) औदारिक मिश्र, (३) वैक्रियिक, (४) बैक्रियिक (५) आहारक मिश्र, (५) आहारक मिश्र और (७) कार्माण । जिस अवस्थामें जो जो शरीर रहता है, उसके निमित्तसे वहाँपर वह योग भी रहता है।

सब तियंश्व और मनुष्योंके शरीरको औदारिक शरीर कहते हैं। देव और नारकी जीवोंके बैक्षियिक शरीर होते हैं। किन्हीं-किन्हीं ऋदिधारी मुनिको भी विकिया-ऋदि प्राप्त हो सकती है।

आहारक शरीर-छटे गुणस्थानवर्ती मुनियोंमेंसे किसी-किसीको यह देह प्राप्त हो सकता है।

शुभ्रवर्णका, धातुरहित, एक हाथ ऊँचा, पुरुपाकार पुतला किसी-किसी मुनिक मस्तकमंसे असंयमके परिहारके लिये, शास्त्रमें कुछ शङ्का आ जाय, तब जिन-वन्दनाके लिये बाहर निकलता है। उस पुतलेको आहारक शरीर कहते हैं।

औदारिकादि शरीरपर जो कान्ति है, उसको तैजस शरीर कहते हैं।

कर्मके पिण्ड (समृह) को कार्माण शरीर कहते हैं। तैजस और कार्माण—ये दोनों शरीर सब संसारी जीवोंके होते हैं।

५-वेदमार्गणा-मैथुन-सेवनकी इच्छाको वेद कहते हैं। वेदके मुख्य दो भेद हैं-भाववेद और द्रव्यवेद। मैथुन-सेवनके परिणामको भाववेद कहते हैं। शरीरके बाह्य लिङ्गको द्रव्यवेद कहते हैं। इन दोनोंके भी (१) पुंवेदः (२) स्त्रीवेद और (३) नपुंसकवेद—ये ३ प्रकार हैं। प्रायः जो द्रव्यवेद रहता है, वैसा ही भाववेद भी रहता है; लेकिन कभी-कभी भिन्न भी रहता है। स्त्रीके साथ रमणकी इच्छाको पुंचेद कहते हैं। पुरुषके साथ रमणकी इच्छाको स्त्रीवेद कहते हैं। जो न पुद्रप हैं न स्त्री, वे नपुंसक कहलाते हैं।

६-कनाय-मार्गणा-कषाय ४ हैं-(१) क्रोधः (२) मानः (३) मायाः और (४) लोभः।

कर्मरूप क्षेत्रमें जो ऐहिक सुख-दु:खरूप धान्य (बीज) कर्षण करता (बोता) है, उसको कषाय कहते हैं। वास्तवमें जीवोंको जो सुख या दु:ख मिलता है, वह सब कपायका ही प्रताप है। प्रायः नरकगितमें कोध, तिर्यक्षगितमें माया, मनुष्यगितमें मान और देवगितमें लोभ अधिकतासे पाया जाता है।

७-ज्ञान-मार्गणा-ज्ञानोपयोगके ७ भेद हैं-(१) मिति, (२) श्रुत, (३) अविध (ये तीनों जब सम्यग्दृष्टिको होते हैं तो सम्यग्ज्ञान कहलाते हैं, और मिथ्यादृष्टिको होते हैं तो मिथ्याज्ञान कहलाते हैं), (४) कुमिति, (५) कुश्रुत, (६) कुअविध, (७) मनःपर्यय और (८) केवल।

- (१) इन्द्रियों तथा मनसे जो ज्ञान होता है, उसे मितज्ञान कहते हैं।
- (२) मितशानसे जाने हुए पदार्थके विषयमें जो विशेष शान होता है अथवा उसके सम्बन्धसे किसी अन्य पदार्थका जो ज्ञान होता है, वह श्रुतशान है। श्रुतशान केवल मनका विषय है।
- (३) इन्द्रियोंकी सहायता विना आत्मशक्तिसे द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी मर्यादामें जो रूपी (पुद्गल) पदार्थको स्पष्ट जानता है, वह अवधिज्ञान है।
- (४) इन्द्रियोंकी 'सहायता' विना आत्मशक्तिसे दूसरेके मनके विषयोंको जो जान लेता है, वह मनःपर्यय ज्ञान है।
- (५) लोक-अलोककी समस्त वस्तुओंको उनके त्रिकालवर्ती पर्यायोसिहत आत्मशक्तिसे युगपत् जो जानता है, वह केवलज्ञान है।

दर्पणकी तरह समस्त वस्तुओंका प्रतिभास इस केवल-ज्ञानमें झलकता है।

मतिज्ञान और श्रुतज्ञान समस्त छद्यस्य अर्थात् अस्प-ज्ञानी (१ से १२ गुणस्थानतकके)जीवोंको होता है। अवधि- श्रान नारकी जीवों, देवताओं और किन्हीं-किन्हीं मुनियोंको होता है। मनःपर्यय श्रान किन्हीं-किन्ही मुनियोंको ही होता है और केवल श्रान सर्वत्र देवोंको (१३-१४ गुणस्थानवर्ती जीवों और सिद्ध परमात्माको) ही होता है।

८-संयम-मार्गणा-व्रत्वाचारणा, सिमितिपालना, कषाय-निम्नहा, दण्डत्याग और इन्द्रियजय-इनको संयम कहते हैं। अर्थात् (१) अिंहसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपिरम्नह-इन पाँच महावर्तोका पालन करना, (२) ईर्ष्या, भाषा, एषणा, आदान-निक्षेपण और व्युत्सर्ग-इन पाँच सिमितियोंको पालना; (३) क्रोध, मान, माया और लोभ-इन कपार्योका निम्नह करना; (४) मन-वचन-कायसे कृत, कारित एवं अनुमोदित तीनों प्रकारके दण्डका (हिंसाका) त्याग करना और (५) पञ्चीन्द्रयोंपर विजय प्राप्त करना। इनका नाम स्यम है।

संयमके ७ भेद और हैं-(१) सामायिक, (२) छेदोपस्थापना, (३) परिहारनिशुद्ध, (४) सूक्ष्मसम्पराय, (५) यथाख्यात, (६) देशसंयम और (७) असंयम।

९-दर्शनमार्गण-शान होनेके पूर्व वस्तुका जो सामान्य प्रतिभास होता है, उसको दर्शन कहते हैं। इसके ४ भेद हैं-(१) चक्षुदर्शन, (२) अचक्षुदर्शन, (३) अविधदर्शन और (४) केवलदर्शन।

- (१) चक्षुरिन्द्रियसे होनेवाले मतिज्ञानमे पूर्व जो सामान्य प्रतिभास होता है। वह चक्षुदर्शन है।
- (२) चक्षुके अतिरिक्त अन्य इन्द्रियोंके द्वारा होनेवाले मतिज्ञानसे पूर्व जो सामान्य प्रतिभास होता है, वह अचक्षुदर्शन है।
- (३) अवधिज्ञानके पूर्व जो दर्शन होता है, वह अवधिदर्शन है।
- (४) केवलज्ञानके साथ-साथ जो दर्शन होता है, वह केवल-दर्शन है।

श्रुतज्ञान मितज्ञानपूर्वक ही होता है, इसलिये उसके पूर्व अलग दर्शन नहीं होता। तथा मनःपर्यय ज्ञान होते समय प्रथम मनमें विचार उत्पन्न होता है, फिर मनःपर्ययज्ञानी आत्मशक्तिसे परकीयमनोगत विचारको जानता है; इसलिये मनःपूर्वक होनेसे इसके पूर्व भी अलग दर्शन नहीं होता। छद्यस्थको दर्शनपूर्वक ही ज्ञान होता है और सर्वज्ञको ज्ञान एवं दर्शन एक साथ होते हैं।

#### दर्शनमें ज्ञानमें

- (१) सामान्य प्रतिभास है। विशेष प्रतिभास है।
- (२) निराकार है। साकार है।
- (३) निर्विकल्प है। सविकल्प है।

१.०—तेरुपा—कवायसे अनुरक्षित जो आत्मपरिणामोंकी प्रवृत्ति है, उसे लेश्या कहते हैं। लेश्या ६ हैं—(१) कृष्ण, (२) नील, (३) कापोत, (४) पीत, (५) पद्म और (६) ग्रुक्ष। इन छः प्रकारके शरीर-वर्णको द्रव्यलेश्या कहते हैं और परिणामकी संक्षेत्रारूप या विशुद्धरूप जो अवस्था है, उसको भावलेश्या कहते हैं।

इन छः लेश्याओं के परिणाम कैसे होते हैं, इसके लिये हण्टान्त दिया जाता है। (१) कृष्णलेश्यावाला जीव फल खानेकी इच्छासे वृक्षको जड़से उखाड़नेकी इच्छा रखता है। (२) नीलवाला उसे स्कन्धसे (तनेसे) काटनेकी इच्छा रखता है। (३) कापोतवाला केवल बड़ी शाखाको काटनेकी इच्छा करता है। (४) पीतवाला जिसमें फल लगे हैं, केवल उतनी ही छोटी टहनीको काटनेकी इच्छा करता है। (५) पद्मलेश्यावाला केवल फलको तोइकर खानेकी इच्छा करता है। और (६) शुक्र लेश्यावाला केवल नीचे पड़े हुए फलोंको खानेकी इच्छा करता है। इस प्रकार परिणामोमें कथायकी मन्दता अधिकाधिक होनेसे विशुद्धि अधिकाधिक बढ़ती है। कौन-कौन-सी लेश्यावालोंके कैसे-कैसे परिणाम होते हैं, इसका भी साधारण अनुमान किया जा मकता है।

- (१) तीव्रकोधी, वैर न छोड़नेवाला, लड़ने-झगड़नेवाला, निर्दय एवं धर्मद्वेषी—ये कृष्णलेक्याके चिह्न हैं।
- (२) मन्द, बुद्धिहीन, विषयलोखुप, मानी, मायावी, आलसी, दूसरोंको फँसानेमें कुशल एवं तीवलोभी—ये नील-लेक्याके लक्षण हैं।
- (३) दूसरेकी तिन्दा करनेवाला, शोक करनेवाला, भय रखनेवाला, दूसरोंका तिरस्कार और अपनी प्रशंसा करनेवाला तथा कार्य-अकार्यको न जाननेवाला, कापोत-लेक्यावाला होता है।
- (४) कार्याकार्यको और सेव्य-असेव्यको जाननेवाला, समता-भाव रखनेवाला, दयावान्, दानी और विनयवान्— ये सब पीतलेक्याके चिह्न हैं।

- (५) त्यागी, भद्र, क्षमाशील, साधुओंकी पूजा-भक्ति करने-वाला पद्मलेख्यावाला कहलाता है।
- (६) पक्षपातग्रन्यः, भोगकी आकाङ्क्षा न रखनेवाला तथा राग-द्वेपसे श्रन्य पुरुष शुक्रलेश्याधारी होता है।

इनमें कृष्ण, नील और कापोत—ये तीन अशुभ और शेष तीन शुभ हैं। जीवकी भली-बुरी अवस्था होनेमें प्रमुख कारण लेक्या ही है। जैसी-जैसी लेक्या होती है, वैसी-वैसी ही क्रिया जीव करता है। शुभ लेक्या ही जीवको उन्नत बनाती है।

११-मन्यस्व-मार्गणा-जीव दो प्रकारके हैं—(१) भव्य तथा (२) अभव्य ! जिसमें अन्तिम साध्य मोक्षको सिद्ध करनेकी योग्यता है, वह भव्य और जिसमें वह योग्यता नहीं है, वह अभव्य कहलाता है ! जीयोंकी ये दोनों राशियाँ निसर्गसिद्ध और नियत हैं । भव्य कभी अभव्य नहीं होता और अभव्य कभी भव्य नहीं होता !

भव्य जीवों के भी दो प्रकार हैं—(१) भव्य तथा (२) अभव्यसम भव्य। जिनको कभी-न-कभी मुक्ति अवस्य प्राप्त होगी, वे भव्य हैं। इनके अतिरिक्त कुछ ऐसे भी भव्य हैं, जिनमें भव्यत्व होनेसे योग्यता तो जरूर है परन्तु वैसा निमित्त ही न मिलनेसे वे कभी मुक्तिको नहीं प्राप्त करते, सदा-सर्वदा अभव्यकी तरह संसारहीमे रहते हैं। उन्हें अभव्यसम भव्य कहते हैं।

१२-सम्प्रकरत-मार्गणा-सात तत्त्रोंका जैसा स्वरूप है, वैसा ही समझना अर्थात् आत्माको आत्मा और परद्रव्यको पर समझना —इसीको सम्यग्दर्शन कहते हैं। इसीको आत्माकान या मेदविजान कहते हैं। यह जिसको प्राप्त हो गया, उसकी प्रवृत्ति सहज ही परद्रव्यसे हटकर आत्माकी ओर मुद्र जाती है। इसिव्ये सम्यक्त्व ही सिद्धिका पहला प्रमुख साधन माना गया है।

१२-संजित्ब-मार्गणा-संसारी जीव दो प्रकारके होते हैं—
(१) संज्ञी और (२) असंज्ञी। हिताहितका विचार करनेवाली और परोपदेशको प्रहण करनेवाली मनःशक्तिको संज्ञा कहते हैं। वह संज्ञा जिसको है, वह संज्ञी है और जिसको नहीं, वह असंज्ञी है। मनसहित जीवोंको संज्ञी और मनरहित जीवोंको असंज्ञी कहते हैं। एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय—ये सब असंज्ञी ही हैं। पञ्चेन्द्रिय तिर्यक्वोंमें कुछ असंज्ञी और कुछ संज्ञी होते हैं। मनुष्य, देव, नारकी—ये सब संज्ञी ही हैं।

१४-आहार-मार्गणा-यदापि लोकभाषामें आहारका अर्थ भोजन है, तथापि जैनपरिभाषामें आहारका अर्थ कर्म और नोकर्मका ग्रहण करना है। जवतक संसार है, तबतक कर्मका ग्रहण तो सदैव रहता है; इसल्यि यहाँपर उसकी विवक्षा न रखकर केवल नोकर्म (शरीर, इन्द्रिय आदि) के लिये जो परमाणुओंका ग्रहण होता है, उसकी विवक्षासे आहार-मार्गणाद्वारा जीवका निरूपण किया गया है। इस नोकर्माहार-की अपेक्षासे कोई जीव आहारक और कोई अनाहारक होते हैं।

विग्रहमितमें (एक शरीरको छोड़कर दूसरा शरीर धारण करनेके लिये गमनरूप अवस्थाको विग्रहमित कहते हैं) रहनेवाले, केवल समुद्धात करनेवाले केवली, अयोग-केवली और सिद्ध परमातमा—ये सब अनाहारक हैं; शेष सब आहारक हैं।

#### आठ कर्मीका विवरण

आठ कर्मोंका स्वरूप पीछे लिखा गया है। उनमें (१) ज्ञानावरण, (२) दर्शनावरण, (३) मोहनीय, (४) अन्तराय—ये चार घातीय कर्म तथा (१) वेदनीय, (२) आयु, (३) नाम और (४) गोत्र—ये चार अघातीय कर्म है। घातीय कर्म जीवके ज्ञान, दर्शन, मुख और वीर्य—इन चार गुणोंका घात करते हैं; किन्तु अघातीय कर्म आत्मगुणोंका साक्षात् घात नहीं करते, केवल आत्माको संसारके बन्धनमें रखनेके लिये कारण बनते हैं। इसलिये १३ वें गुणस्थानमें ही केवली भगवान्के चार घातीय कर्मोंका नाश हो जानेसे उनमें गुणोंका पूर्ण विकास हो जाता है। सिद्ध और अरिहंतमें गुणोंके विकासकी दृष्टिसे कुछ भी अन्तर नहीं है।

जीवकी नानाविध सांसारिक सुख-दुःखरूप अवस्थाका कारण ईश्वरवादी ईश्वरको मानते हैं, किन्तु जैनतत्व कर्मको ही उसका कारण मानता है। अपने-अपने पूर्वोपार्जित कर्मके उदयसे ही जीव सुख-दुःख भोगता है और उसीको ध्यान-तपद्वारा क्षय करके उनसे मुक्ति पाना भी आत्माके ही हाथमें है।

जीव और अजीव-तत्त्वके ही आधारपर आश्रवादि तत्त्व माने गये हैं।

आश्रव-जीवके पास कर्मके आनेको आश्रव कहते हैं। आश्रवके दो भेद हैं--(१) भावाश्रव और (२) द्रव्याश्रव। आत्माके जिन परिणामोंसे कर्म आते हैं, उन परिणामोंको मावाश्रव कहते हैं । मावाश्रवके ५ प्रकार हैं—-(१) मिध्यात्व, (२) अविरति, (३) प्रमाद, (४) कपाय और (५) योग। १ले गुणस्थानमें मिध्यात्वादि पाँच ही परिणामोंसे कर्मका आश्रव होता है, आगे मिध्यात्व नहीं रहता। २ से ४ गुणस्थानमें अविरति आदि ४ प्रकारके परिणामोंसे कर्माश्रव होता है; आगे मिध्यात्व, अविरति—-ये दो नहीं रहते।

५-६ गुणस्थानमें प्रमाद आदि ३ प्रकारके परिणामों से कर्माश्रव होता है । इसके आगे प्रमाद भी नहीं रहता ।

७से १० गुणस्थानतक कषाय और योगसे ही कर्माश्रव होता है। इसके आगे कषायका भी अभाव होता है।

११से १३तक केवल योग ही कर्माश्रवका कारण होता है।

१४ वें गुणस्थानमें आश्रवका कुछ भी कारण नहीं रहता। वहाँ केवल पूर्वबद्ध कर्मकी निर्जरा करना ही शेष रहता है।

भावाश्रव मुख्य कारण है, और द्रव्याश्रव उसका कार्य है। भावाश्रव होनेपर ही द्रव्याश्रव होता है, अन्यथा नहीं।

आत्माकी ओर कर्मकी आगमनरूप कियाको द्रव्याश्रय कहते हैं। कर्मरूप होनेयोग्य कार्माण-वर्गणा जो आत्माके पास आती है, वह तो आनेके समय सामान्यरूप (एकरूप ही) होती है; लेकिन आत्मासे बद्ध होनेके बाद पूर्विस्थित ज्ञानावरणादिरूप ७ प्रकारोंमें उसका यथासम्भव बटवारा हो जाता है। इसलिये द्रव्याश्रवके ज्ञानावरणादिरूप ८ प्रकार कहे गये हैं।

बन्ध-कर्मका आश्रय होनेके बाद ही बन्ध होता है। आश्रयको बन्धका कारण और बन्धको आश्रयका कार्य माना गया है। इसके भी दो भेद हैं—(१) भावबन्ध और (२) द्रव्यबन्ध। जिन परिणामींसे कर्म और आत्माका बन्ध होता है, उसको भावबन्ध कहते हैं। ये वे ही परिणाम होते हैं जोिक भावाश्रयमें होते हैं। कर्म-परमाणु और आत्मप्रदेशका एकक्षेत्रावगाहरूप जो अन्योन्य प्रवेश है, उसको द्रव्यबन्ध कहते हैं।

बन्धका वर्णन ४ प्रकारसे किया गया है-

(१) प्रकृतिबन्धः (२)प्रदेशवन्धः (३) स्थितिबन्धः और (४) अनुभागबन्ध---

- (१) बाँधे गये कर्मका क्या-क्या स्वभाव है, यह प्रकृतिबन्ध बतलाता है।
- (२) बाँधे गये कर्म कितने आये, इसके निर्णयको प्रदेशवन्ध कहते हैं।
- (३) कर्म आत्माके पास कितने कालतक रहेगा। इसके निर्णयको स्थितियन्थ कहते हैं।
- (४) कर्मका पल क्या मिलेगा, यह अनुभागवन्धते ज्ञात होता है।

आत्माके योगरूप परिणाममें जैसा तीव्र-मन्द परिस्पन्दन होता है, वैसा ही तीव्र या मन्द कर्मका स्वभाव और संख्या होती है और आत्माके कपाय-परिणाममें जैसी तीव्र-मन्दता होती है, उसी मात्रामें कर्मकी स्थिति और फल तीव्र या मन्द होते हैं।

कर्मका आत्माके साथ बन्ध होता है, इसका अर्थ यह नहीं कि आत्मा कर्मरूप (जड ) बन जाता है। द्रव्यमें अगुरुलघु नामकी एक ऐसी शक्ति है, जिससे एक द्रव्य दूसरा द्रव्य कभी नहीं बनता। जीव जीवत्व अवस्थामें ही और पुद्रल जडत्व अवस्थामें ही रहता है। लेकिन इनमें ऐसी एक वैभाविक नामकी शक्ति है, जिससे ये दोनों अनादि कालसे अन्योन्यसम्प्रक्त होनेके कारण विभावरूप अवस्थामें पड़े हैं। इनकी यह विभाव-अवस्था अनादि कालसे कनक-पाषाणकी तरह है। पद्गलकी विभावरूप अवस्था (कर्म) के निमित्तसे जीवमें विभाव-परिणमन होता है और जीवके विभाव-परिणामोंके निमित्तसे पुद्रल कर्मरूप (विभाव-अवस्थारूप ) बनते हैं । ऐसा इनका संयोग-सम्बन्ध अनादि-कालसे है। ये पहले दो अलग-अलग शुद्ध द्रव्य थे, फिर इनका संयोग हुआ-ऐसी बात नहीं है। कनक-पाषाणमें शुद्ध सुवर्णत्व और पाषाणत्वका संयोग नहीं हुआ है, वह अनादिकालसे कनक-पापाणरूप ही है; लेकिन उनमें विभिन्नता ( द्वैविध्य ) की जा सकती है । इसी तरह आत्मा ही आत्माके द्वारा कर्मको दूर कर सकता है।

इस प्रकार कर्म और आत्माका एकक्षेत्रायगाहरूप जो सम्बन्ध है, उसको बन्ध कहते हैं।

संबर-कर्मके आनेको रोकने अर्थात् कर्मको न आने देनेका नाम संवर है। इसके दो भेद हैं-(१) भाव-संवर और (२) द्रव्य-फेवर। आत्माके जिन परिणामींसे कर्मका आना बंद हो जाता है, उसको भाव-संवर कहते हैं और कर्मके न आनेको अर्थात् द्रव्याश्रवके निरोधको द्रव्य-संवर कहते हैं। जिन परिणामोंसे कर्मका आना बंद होता है, उनके सात विभाग किये गये हैं—(१) वत, (२) समिति, (३) गुप्ति, (४) धर्म, (५) अनुप्रेक्षा, (६) परीघहजय और (७) चारित्र।

१-हिंसा, असत्य ( घूट ), चोरी, मैधुन और परिग्रह ( ममत्य )-इन पञ्च पापोंके त्यागको नत कहते हैं । आंद्रिक त्यागको अणुनत और पूर्ण त्यागको महान्नत कहते हैं । पाँच प्रकारके पापोंकी अपेक्षासे नतोंके भी (१) अहिंसानत, (२) सत्यन्नत, (३) अचीर्यनत, (४) ब्रह्मनत और (५) परिग्रहत्यागनत—इस प्रकार ५ भेद किये गये हैं ।

२-समितिके पाँच भेद हैं—(१) ईर्या, (२) भाषा, (३) एपणा, (४) आदान-निक्षेपण और (५) ब्युत्सर्ग ।

- (१) जीव-जन्तु देखकर गमन करनेको ईर्या-सिमिति कहते हैं।
- (२) सत्य, प्रिया, हित और मित वचनको भाषा-समिति कहते हैं।
- (३) प्रासुक (निर्जन्तु) शुद्ध आहारको एपणा-समिति कहते हैं।
- (४) जीव-जन्तु देखकर कोई भी चीज उठाना या रखना-इसे आदान-निक्षेपण-समिति कहते हैं।
- और (५) जीव-जन्तु देखकर मल-मूत्र-विमर्जन करना ब्युत्मर्ग-समिति है।

३-गुप्ति-गुप्तिके तीन भेद हैं—(१) मनोगुप्ति, (२) वचनगुप्ति और (३) कायगुप्ति । मनकी कियाको रोकना मनोगुप्ति है, वचनकी कियाको रोकना वचनगुप्ति और कायकी (शरीरकी) कियाको रोकना कायगुप्ति है।

४-वर्म-धर्म कहते हैं स्वभावको । क्षमादि आत्माके स्वभाव हैं और क्रोधादि आत्माके विभाव-परिणाम हैं। धर्मके दस भेद हैं--(१) क्षमा—क्रोधका अभाव, (२) मार्दच—मानका अभाव, (३) आर्जव—मायाका अभाव, (४) शौच—ल्रोभका अभाव, (५) सत्य—इद्ध न बोलना, (६) संयम—इन्द्रियोंको अपने काचूमें (स्वाधीन) रखना, (७) तप—कष्ट सहन करना, (८) त्याग—स्वार्धबुद्धि न रखना, (९) आकिश्चन्य—परायी वस्तुपर ममत्व न रखना और (१०) ब्रह्मचर्य—कामदेवपर विजय प्राप्त कर आत्मामें लीन रहना । ये ही आत्माके स्वभाव हैं इनसे आत्मा उन्नत होता है।

५-अनुप्रेक्षा-पुनः पुनः चिन्तनको अनुप्रेक्षा या भावना कहते हैं। इनसे मनके संस्कार व्रतादिमें हढ़ होते हैं। अनुप्रेक्षाके बारह भेद हैं---

- (%) अनित्यानुप्रेक्षा-संसार अनित्य है। विषय, राज्य, धन, जीवन-ये सब चञ्चल हैं, नश्वर हैं। इस प्रकारके विचारोंसे इनके प्रति मोह कम होता है।
- (२) अञ्चरणानुष्रेक्षा-मरणसे कोई भी रक्षा नहीं कर सकता, धर्म ही शरण्यभूत है—ऐसी भावना करनी चाहिये।
- (३) संसारानुप्रेक्षा-इस संसारमें यह जीव चौरासी लाख योनियोंमें नटकी तरह नाना वेष (जन्म) धारण करता हुआ भटकता है—इस तरह विचार करना।
- (४) एकत्वानुप्रेक्षा-अपने-अपने कर्मका फल अपनेको ही भोगना पड़ता है और मरनेके बाद अकेले ही जाना पड़ता है, कोई भी साथी नहीं होता-ऐसा विचार करना।
- (५) अन्यत्वानुप्रेक्षा-जिनको त् अपना समझता है, ये सब कनक-कान्ता-शरीर आदि पराये हैं--ऐसा विचार करना।
- (६) अशुचित्वानुप्रेक्षा-यह शरीर रक्त, मांस, हड्डी आदि अर्पावत्र वस्तुओंकी खान है—ऐसा विचारकर देहपर ममत्व न रखना ।
- (७) आश्रवानुष्रक्षा-मिष्यात्व, अविरति, कपाय आदि परिणामोंसे कर्म आत्माके पास आते हैं और उन्हींके कारण आत्मा इस संसारमें भटकता है—इसल्यिये इनसे निवृत्त होना ।
- (८) संबरानुप्रक्षा-नतः, समिति आदि परिणामीसे कर्म आत्माके पास नहीं आते—इसिल्पि इनमें सदैव प्रवृत्ति रखना ।
- (॰.) निर्जरानुष्रक्षा-तपके प्रभावसे कर्म विना फल दिये ही निकल जाते हैं—इसलिये तप, ध्यान आदिमें लीन रहना।
- (१.०) लोकानुप्रेक्षा-नरकगतिकी रचना ही ऐसी है कि जिससे दुःख होता है। मध्यलोककी रचना और ऊर्ध्वलोककी रचना और ऊर्ध्वलोककी रचनाह्य लोकके आकारको छक्ष्यमें लाकर इनसे मैं कब मुक्त होऊँ—ऐसा विचार करना।
- (१९) बांधिद्वर्तम-इस संसारमें जीवने ऐन्द्रिय सुख तथा ऐश्वर्य तो अनेक भावोंमें प्राप्त किया, लेकिन बोधि अर्थात् सम्यक् ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हुई, अब यह दुर्लभ बोधि प्राप्त करके मुक्के अपना आत्मकल्याण करना चाहिये—ऐसी भावना करना।

(१२) धर्मानुप्रेक्षा-धर्मके स्वरूपका विचार कर धर्ममें लीन होना।

ये बारह भावनाएँ संवेग ( संसारसे और पापसे भीति ) और वैराग्य ( संसार और भोगसे निवृत्ति ) होनेके लिये करनी चाहिये।

६—परीयह-जय—दुःख सहन करनेको परीषह-जय कहते हैं। परीपह २२ प्रकारके हैं—(१) छुधा, (२) तृपा, (३) श्रीत, (४) उष्ण, (५) दंश-मश्रक, (६) नाग्न्य, (७) अरति, (८) खी, (९) चर्या, (१०) निपद्या, (११) श्रव्या, (१२) आक्रोश, (१३) वध, (१४) याचना, (१५) अलाभ, (१६) रोग, (१७) तृणस्पर्श, (१८) मल, (१९) सत्कृार-पुरस्कार, (२०) प्रज्ञा, (२१) अज्ञान और (२२) अदर्शन।

ध्यान सामायिक तप करते समय दैविक, मानुषिक, तैर्यिञ्चिक—जो भी उपसर्ग और ऊपरके परीपह आवें, उनसे न डरना; उनको शान्तिसे सहन करके आत्मध्यानसे च्युत न होना—इसीका नाम परीपह जय है। इससे मनका वल बढता है।

- ७-चारित्र-चारित्रके ५ भेद हें---
- (१) सामायिक-सन्न जीवोंपर समताभाव रखकर आत्म-ध्यानमें लीन होना ।
- (२) छंदोपस्थापना-त्रतों में दोप या भङ्ग हो तो प्राय-श्चित्तादि लेकर उसमें फिरसे स्थिर रहना।
- (२) परिहार-विशुद्धि-कषायकी मन्दतासे परिणामोंकी ऐसी विश्वद्धि होती है कि जिसमें विहार करते समय प्राणियों-को बाधा न पहुँचे । इस प्रकारकी ऋदिकी प्राप्ति ही परिहार-विश्वद्धि है ।
- (४) सूक्ष्म साम्पराय—केवल सूक्ष्म लोमरूप कषाय वाकी रहनेसे परिणामोंकी विशेष ग्रुद्धता होती है। इसीको सूक्ष्म-साम्पराय कहते हैं।
- (५) यथाल्यात-कपायोंका पूर्ण अभाव होनेसे आत्माकी स्वाभाविक अवस्था प्राप्त होती है। इसीका नाम यथाख्यात है। इन सब परिणामोंसे कर्मका आना बंद हो जाता है।

निर्जरा-कर्मकी स्थिति पूर्ण होनेके बाद कर्मके धनैः-शनैः आत्मासे पृथक् होनेको निर्जरा कहते हैं। उसके दो भेद हैं—(१) भाव-निर्जरा और (२) द्रव्य-निर्जरा। जिन आत्माके परिणामोंसे कर्म निकल जाता है, उनको भाव-निर्जरा और कर्मके निकलनेको द्रव्य-निर्जरा कहते हैं। कर्मका निकलना दो प्रकारसे होता है—(१) सविपाक और (२) अविपाक। कर्मकी स्थिति जब पूर्ण हो जाती है, तब वह आत्माको पल देकर निकल जाता है। आत्मपरिणामोंको विभावरूप करना ही कर्मका उदय-फल है। इस विभावपरिणामसे फिर कर्मका अभाव होता है। यही सविपाक द्रव्य-निर्जरा है। तपके प्रभावसे फल न देकर जो कर्मोंका निकल जाना है, उसको अविपाक निर्जरा कहते हैं।

#### × × ×

मोक्ष-आत्मासे कर्मके पूर्णतया पृथक् होनेका नाम ही मोक्ष है। मोक्षके दो भेद हैं--(१) भावमोक्ष और (२) द्रव्यमोक्ष। आत्माके जिन परिणामोंसे कर्म पृथक् होता है, उनको भावमोक्ष कहते हैं और कर्मके पृथक होनेको द्रव्यमोक्ष कहते हैं।

घातीय कमोंका पूर्णतः क्षय होनेसे आत्माके सब गुण विकसित हो जाते हैं। इसिटिये उसको भावमोक्ष भी कह सकते हैं। क्योंकि भावमोक्ष होनेके बाद द्रव्यमोक्ष अवस्यम्भावी होता है। आयु-कर्मकी स्थिति जवतक रहती है, तमीतक अघातीय कर्मोंका अस्तित्व रहता है। यं अघातीय कर्म आत्माके गुणोंका साक्षात् घात (आवरण) करनेवाले न होनेसे घातीय कर्मोंके नए होनेके बाद इन अघातीय कर्मोंका रहना न रहनेके बराबर ही है।

इस प्रकार कमंसे मुक्त हुआ आत्मा कमंका फिर आश्रवादि होनेका कुछ भी निमित्त न होनेसे कमोंसे सदैव अलिप्त रहता है। वह अपने परमात्मस्वरूपमें सदैव लीन रहता है।

## तपस्या, श्रुत तथा त्रतोंका विवरण 'तवसुदवदवं चेदा झाणरहष्ट्ररंघरो हवे'

- —तप, श्रुत और व्रतका पालन करनेवाला आत्मा ही ध्यानरूपी रथपर आरूद हो सकता है। ध्यानसे ही जीवका अन्तिम साध्य मोक्ष प्राप्त होता है; इसलिये मोक्षका साधन ध्यान और ध्यानके साधन तप, श्रुत, व्रत हैं।
- (१) अनहान, (२) अवमीदर्य, (३) द्वृत्ति-परिसंख्यान, (४) रसपरित्याग, (५) विविक्तहाय्यासन और (६) कायक्लेश—ये छः बाह्य तप हैं। और (१) मार्याश्चर्म, (२) विनय, (३) वैयावृत्त्य, (४) स्वाध्याय,

(५) व्युत्सर्ग और (६) ध्यान—ये छः अन्तरङ्ग तप हैं। केवल शरीरको कृश करना ही तपका मुख्य हेतु नहीं है; राग, द्वेष और मोहको कम करना ही उसका प्रमुख हेतु है।

श्रुत कहते हैं शास्त्रोंके स्वाच्यायको । ज्ञानीका ही तप सफल होता है । अज्ञानपूर्वक तप सच्चा तप नहीं कहलाता ।

त्रत नाम है संयमका । इन्द्रियोंके विषयमें यथेच्छ प्रवृत्तिको अत्रत कहते हैं और इन्द्रियोंपर विजय प्राप्त करना ही त्रत या संयम है ।

#### मन्त्र-जपके प्रकार

ध्यान करते समय ध्येयका जो नामोचार किया जाता है, उसको मन्त्रजप कहते हैं। आत्माका ध्येय तो एक परमात्मा ही है। उस लक्ष्यिवन्दुको सामने रखकर नाम-जप करनेमं कोई आपत्ति नहीं है। परमात्मामं अनन्त गुण होनेसे उन गुणोंके चिन्तनरूप मन्त्रजपके भी अनेक प्रकार हो सकते हैं। जगत्में मङ्गलरूप, लोकोत्तम और द्यारण्यभृत पञ्चपरमेष्ठी ही होनेसे पञ्चणमोकार मन्त्र ही मन्त्र-जपका मुख्य प्रकार है।

णमो अरिष्ट्रंताण, णमो सिद्धाणं, णमो आइरियाणं, 'णमो उवज्झायाणं, णमो लोए सम्बसाहुणं'

--यह (३५ अक्षरका) पञ्चणमोकार महामन्त्र है। इस मन्त्र-जपसे जीवके सब दुःख-पाप दूर होते हैं और आत्मा परमात्मा हो जाता है। इसी मन्त्रको संक्षिप्त करनेसे छः अक्षरका 'अरिहंत सिद्ध', पाँच अक्षरोंका अनि-आ-उन्सा, चार अक्षरोंका 'अरिहंत'; दो अक्षरोंका 'सिद्ध' और एकाक्षरी मन्त्र 'ॐ' इत्यादि अनेक प्रकार बन सकते हैं।

ध्यान-ध्यानका सचा ध्येय तो परमारमा ही है; लेकिन जबतक आत्मदर्शन नहीं होता, तबतक मनको एकाग्र करनेके लिये पञ्चपरमेष्टियोंका आदर्श रखना चाहिये। पञ्चपरमेष्टी ये हैं—

- (१) अहंत परमेष्ठी-जिसने चार घातीय कमोंका नाश कर दिया है, और इससे जिसको अनन्त ज्ञान, दर्शन, मुख और वीर्य-ये अनन्तचतुष्टय प्राप्त हुए हैं, परम औदारिक शरीरमें रहनेवाला वह शुद्ध परमात्मा अईत कडलाता है।
- (२) सिद्ध परमेशं-जिसने आठों कमोंका और शरीरादि नोकर्मका पूर्णतया नाश कर दिया है, जो लोका-काशके अग्रभागमें सिद्धशिलापर विराजमान है, जिसने अपना अन्तिम साध्य प्राप्त कर लिया है, ऐसा परमात्मा सिद्ध परमेश्ची कहलाता है।

- (३) आचार्य-कान, दर्शन, चारित्र, तप और वीर्य-इन पाँच आचारों में जो अपनेको और इतर मुनियोंको लीन करते हैं, जो मुनिकुलोंके गुद हैं और उनको प्रायक्षित्तादि दण्ड देनेका जिनको अधिकार है, उनको आचार्य कहते हैं।
- (४) उपाध्याय—जो रत्नत्रयमें लीन होकर सदैव धर्मोपदेश देनेमें तत्पर रहते हैं, ऐसे विशेष प्रतिभासम्पन्न मुनिको उपाध्याय कहते हैं।
- (५) साधु परमेष्ठी—जो अपना आत्महित साधता है, उसको साधु कहते हैं। आरम्भ-परिग्रहसे रहित होकर, सदैव आत्मध्यान और शास्त्र-स्वाध्यायमे लीन होकर मोक्षमार्गका जो साधन करता है, वह साधु है।

परमध्यान—उपर्युक्त प्रकारसे पञ्चपरमेष्ठीका ध्यान करते-करते जो आत्मध्यानमे लीन हो जाता है, जहाँ मैं ध्याता हूँ, और यह मेरा ध्येय है ऐसा भेद न रहकर निर्धिकत्य समाधि प्राप्त होती है, जब मन-वचन-कायकी सब चेष्टाएँ बंद होकर आत्मा आत्मरूपमें लीन हो जाता है, तब उसको शब्द आत्मध्यान या परमध्यान कहते हैं।

शुक्तध्यान-शुक्लध्यानके चार भेद हैं---

## (१) पृथनत्ववितर्कविचार--

विशेष तर्कणाको वितर्क और अर्थ (ध्येय पदार्थ), व्यक्षन (ध्यानके मन्त्रजपके शब्द) तथा योग (मन-वचन-काययोग)—इनकी संक्रान्ति (पलटने) को विचार कहते हैं। जिसमें गुण, पर्याप, द्रव्य-ऐसे भिन्न-भिन्न अर्थोंका ध्यान होता है, उसको प्रयक्त्य-वितर्क कहते हैं। यहाँ तीनों योग रहते हैं। यह ध्यान ८, ९, १०, ११-इन चार गुणस्थानोंमें होता है।

#### (२) एकत्ववितर्क-

द्रव्य, गुण और पर्याय-इनमेंसे किसी एकका जहाँपर ध्यान होता है और जहाँ तीनों योगोंमेंसे किसी एक योगद्वारा आत्मप्रदेश-परिस्पन्दन होता है, उसको एकत्विवतर्क कहते हैं। यहाँ विचार (अर्थ-व्यक्जन-योगकी संक्रान्ति) नहीं रहता। यह ध्यान बारहवें गुणस्थानमें होता है।

### (३) सूक्ष्मक्रिया-प्रतिपाति-

सा० अं० ८५--

जिसमें पादका विहार (पैरोंसे गमन) न होकर पद्मासन या खड़्नासनसे विहार होता है, उस शरीरिक्रयाको स्क्ष्मिकिया कहते हैं। उसका प्रतिपात (विनाश) नहीं होता । ऐसा केवल स्थमकाययोग ही जहाँ रहता है, जहाँ वितर्क-विचारादि सब विकल्पोका अभाव होकर शुद्ध परमध्यानकी प्राप्ति होती है, वह स्थमकिया-प्रतिपातिनामक तीसरा शुक्कध्यान है। यह १३वें गुणस्थानमें होता है।

#### ( ४ ) ब्युपरतिक्रयानिवर्ति--

योगका पूर्ण अमाव होनेसे जो आत्मस्थिरता और विद्युद्धि होती है, जिसमें विद्युद्धि सूक्ष्म किया भी बंद हो जाती है, उसको ब्युपरतिकयानिवर्तिनामक चौथा ग्रुक्कच्यान कहते हैं। यह ध्यान अयोगी परमात्मा—१४ वें गुणस्थानवालेको होता है।

#### पश्चमहाकल्याणिक--

देवादिद्वारा जो उत्सव मनाया जाता है, उसको कत्याणिक कहते हैं। तीर्थक्कर मगवानके गर्भमें आनेसे लेकर मोक्षपदमें जानेतक अर्थात् उनके गर्भ, जन्म, तप, केवल, मोक्ष--इन पाँच प्रसंगोंको लेकर उत्सव मनाया जाता है। इस प्रकार कल्याणिक के ५ भेद माने गये हैं—

#### (१) गर्भकत्याणिक-

तीर्यक्कर भगवान्ते गर्भमं आनेने छ: मास पूर्व इन्द्र कुनेरको नीचे भेजते हैं । वह छ: महीनेतक रोज रत्नवृष्टि करता है, तथा तीर्यक्करके माता-पिताकी यथायोग्य सेवा करता है। माताको १६ स्वप्न दीख पड़ते है—जिनमें वह कमशः (१) हाथी, (२) वैल, (३) सिंह, (४) स्नान करनेवाली लक्ष्मी, (५) पुष्पमाला, (६) पूर्णिमाका चन्द्र, (७) सूर्य, (८) दो मुवर्णकलश, (९) दो मतस्य, (१०) सरीवरके कमल, (११) समुद्र, (१२) सिंहासन, (१३) देव-विमान, (१४) नागेन्द्रभवन, (१५) रत्नराशि और (१६) अभिशिखानको देखती है। इनका फल तीर्यक्करके पिता यह बतलाते हैं कि तुम्हारे गर्भमें त्रैलोक्यभूषण ऐसा मन्य पुरुष आनेवाला है, जिसका यश सुनकर सबको आनन्द होगा।

#### (२) जन्मकत्याणिक--

तीर्थङ्करका जन्म होते ही त्रिभुवनमें सब जीवोंको मुख माल्म होता है। इन्द्रादि देव तीर्थङ्कर भगवानको मेर-पर्वतपर छे जाकर वहाँ उनका जन्माभिषेक-महोत्सव करते हैं और कुवेरादि देव बालकुमार होकर तीर्थङ्करकी सेवामें तत्पर रहते हैं। तीर्थङ्करको जन्मसे ही (१) मतिज्ञान, (२) श्रुतज्ञान और (३) अवधिज्ञान—ये तीनों ज्ञान रहते हैं।

#### (३) तपकल्याणिक---

तरुण अवस्थामें श्रावकव्रतका ग्रहण कर यथायोग्य राज्यादिका भोग भोगकर संसारसे उदासीन होकर जिन-दीक्षा ग्रहण करते हैं । आरम्भ और परिग्रहका त्यागकर मुनिके २८ मूलगुण धारण करते हैं । पश्चमुष्टिकेशलोच करते हैं और उग्रध्यानरूप तप करते हैं ।

#### (४) केवलकत्याणिक--

तप करते करते जब चार घातीय कमोंका नाश हो जाता है, तब भगवान्को केवलज्ञानकी प्राप्ति होती है। इन्द्र समवशरणकी रचना करता है, जिसमें बारह प्रकारकी सभा बैठती है। उन सबको भगवान् दिल्य ध्वनिद्वारा उपदेश करते हैं। भगवान्का विहार भव्य जीवोंकी पुण्य-वर्गणावश होता है।

#### ( '१ ) मोक्षकल्याणिक—

जब आठों कर्मोंका नाश होकर उनका शरीर कपूरकी तरह विलयको प्राप्त हो जाता (उड़ जाता ) है, नख और केशमात्र शेष रहते हैं, तब देव उनसे भायामय शरीर निर्माणकर उसका हवन करते हैं और उस भूमिको पवित्र समझते हैं।

महापुरुपोंके सम्बन्धसे भूमि और काल भी पवित्र माने जाते हैं। जिस क्षेत्रपर उनके गर्भ, जन्म, मोक्ष आदि होते हैं, वह भूमि पवित्र मानी जाती है और जिस-जिस तिथिको ये सब होते हैं, वे तिथियाँ भी पवित्र मानी जाती हैं।

इन महापुरुषोंका स्मरण संसारको होता रहे, इसी हेतुसे ये उत्सव मनाये जाते हैं।

इस प्रकार जैन-सम्प्रदायके साधनोंका संक्षेपमें वर्णन किया गया । विषय गहन और विस्तृत होनेसे केवल उद्देयरूपसे या नामनिर्देशरूपसे ही सब विषयोंका अति संक्षेपसे वर्णन करना पड़ा है । इन सबका विस्तृत ज्ञान प्राप्त करनेके लिये जैनशास्त्रोंको देखना चाहिये। जिससे मालूम होगा कि जैनागम कितना अपार, कितना गहन और कितना स्क्ष्मतत्त्वनिर्देशक है।

छन्नस्थ जीवोंका ज्ञान अपूर्ण तथा सदोप होता है, इसलिये सम्भव है कि एक अज्ञानीद्वारा लिखे गये इस लेखमे कुछ त्रुटियाँ अवस्य रह गयी हों, जिनको कि विज्ञ पाठक शास्त्राधारसे खुद्ध कर लेंगे—ऐसी आशा है।

# जीवन-सिद्धिका मार्ग

(लेखक-श्रीजयभगवानजी जैन, बी० ए०, एल्-एल्० बी०)

### जीवनकी विकटता

जीवन सुनहरे प्रभातके साथ उठता है। अरुण सूर्यके साथ उभरता है। उसके तेजके साथ खिलखिलाता है। उसकी गतिके साथ दोइता-भागता है। उसकी सन्ध्याकी छायाके साथ लंबा होता है और उसकी अस्तव्यस्तताके साथ निश्चेष्ट हो सो जाता है।

> सुबह हाती है, जाम होती है। उम्र याँ ही तमाम होती है।

तो क्या श्रम और विश्राम ही जीवन है ? काम और अर्थ ही उद्देश है ? साँझ-सबेरवाला ही लोक है ।

यदि यों ही श्रम और विश्रामका सिलिसला जारी रहता, यदि यों ही काम और अर्थका रंग जमा रहता तो क्या ही अच्छा था! जीवन और जगत् कभी प्रश्नके विषय न बनते। परन्तु जीवन इतनी सीधी-सादी चीज़ नहीं। माना कि इसमें सुस्वम है, कामनाएँ हैं, आशाएँ हैं, उमंगें हैं; यह अत्यन्त रोचक, अत्यन्त प्रेरक है; जी चाहता है कि इनके आलोकमें सदा जीवित रहा जाय। परन्तु इन्हींके साथ इसमें कैसे-कैसे दु:स्वम हैं, असफलताएँ हैं, निराशाएँ हैं, विषाद हैं। वे कितने कर और घिनीने हैं, जी चाहता है कि इनके आलोकसे भागकर कहीं चले जायें।

कितना खंद है कि जीवनको कामना मिली पर सिद्धि न मिली। इस सिद्धिके लिये यह कितना आतुर है। इसके लिये यह कैसी-कैसी बाधाओं में गुजरता है। कैसी-कैसी बेदना, विपदा, आधात-प्रधात सहन करता है। परन्तु सिद्धिका कहीं पता नहीं चलता। यदि भाग्यवश कहीं सिद्धि हाथ भी आयी तो वह कितनी क्षणस्थायिनी है, कितनी दुःख-दायिनी है। वह प्राप्तिकालमें आकुलतासे अनुरक्षित है, रक्षाकालमें चिन्तासे संयुक्त है और भोगकालमें क्षीणता

और शोकसे ग्रस्त है। उसका आदि, मध्य और अन्त-तीनों ही दुःखं भरे हैं। इस सिद्धिमें सदा अपूर्णताका
भाव बसा है। यह सब कुछ प्राप्त कर लेनेपर भी रक्क है,
रिक्त है, वाञ्छायुक्त है। यह सारी जिंदगी दुरंगी है।
इसकी सुन्दरतामें कुरूपता बसी है। इसके सुखमें दुःख
रहता है। इसकी इँसीमें रोना है। इसके खोलस्पमें भयानकता
है। इसकी आसक्तिमें अचिच है। इसके योगमें वियोग है।
विकासमें हास है। बहारमें खिजा है, यीवनमें जरा है।
यहाँ हर फूलमें ग्रल है। इतना ही नहीं, यह समस्त ललामलीला, यह सारा उमंगमरा जीवन, यह सम्पूर्ण माँझ-सबेरवाला लोक मृत्यसे व्यास है।

# जीवनके मृल प्रक्रन

क्या यही लोक है, जिसमें कामनाका तिरस्कार है, आशाका अनादर है और पुरुषार्यकी विफलता है ? क्या यही जीवन है, जहाँ हजार प्रयत्न करनेपर भी छन्तुष्टिका लाभ नहीं और हजार रोक-थाम करनेपर भी अनिष्ट अनिवार्य है ? क्या यही उद्देश्य है कि वेदनासे सदा तड़पा करो और अन्तमें क्षीण होते होते मृत्युके मुँहमें चले जाओ ? क्या इसीके लिये चाह और वेदना है ? क्या इसीके लिये उद्यम और पुरुषार्य है ? क्या इसीके लिये अहुर्व और प्राणोंकी आहुति है ?

नहीं, यह मनचाहा जीवन नहीं। यह तो उस जीवन-की पुकार है, अनुसन्धान है, तलाश है। यह तो उसतक पहुँचनेका उद्यम है, उसे पानेका प्रयोग है। इसीलिये यह जीवन असन्तुष्ट और अशान्त बना है। उद्यमी और पुरुपायों बना है। अस्थिर और गतिमान् बना है। यह कहीं तृप्त नहीं, शान्त नहीं, स्थिर नहीं!

यदि ऐसा है तो यह अपने पुरुषार्थमें सफलीभूत क्यों नहीं होता ? यह पुरुषार्थ करते हुए भी अपूर्ण क्यों है ? आशाहत क्यों है ? खेदखिन्न क्यों है ?

इसका कारण पुरुषार्थकी कमी नहीं, बल्कि सद्लक्ष्य, सद्ज्ञान और सदाचारकी कमी है। इसका समस्त पुरुषार्थ भूल-भ्रान्तिसे ढका है। अज्ञानसे आच्छादित है। मोहसे प्रस्त है। इसे पता नहीं कि जिस चीजकी इसमें भावना बसी है वह क्या है, कैसी है और कहाँ है। इसे पता नहीं कि उसे पानेका क्या साधन है, उसे सिद्ध करनेका क्या मार्ग है! इसलिये यह जीवनको उस और नहीं ले जा रहा है, जिस ओर यह जाना चाहता है। यह उस चीजकी प्राप्तिमें नहीं लगा है, जिसे यह प्राप्त करना चाहता है। यह केवल परम्परागत मार्गका अनुयायी बना है। मोहकी गाँउको और भी उलझा देनेवाले उन रूढ़िक पदार्थोंका साधक बना है, जिन्हें सिद्ध करते करते यह इतना अभ्यस्त हो गया है कि वे इसका जीवन ही बन गये हैं।

इस भूल, अज्ञान और मोहके कारण यद्यपि इस जीवने अपने वास्तविक जीवनको भूला दिया है, उसे बंदी बनाकर अन्धकृपमें डाल दिया है, परन्तु उसने इसे नहीं भुलाया। वह सदा इसके साथ है। वह घनाच्छादित सूर्यके समान अन्तर्गहामेंसे ही फूट-फूटकर अपना आलोक देता रहता है। इसके सस्वप्नोंमें बैठकर,इसकी आशाओंमें आविष्ट होकर, इसकी भावनाओंमें भरकर अपना परिचय देता रहता है। वह वेदनामयी भाषामें पुकारता रहता है भी यह जीवन नहीं हैं। में इससे भिन्न हूँ। और हूँ। तत् हूँ। परे हूँ। दूर हूँ। अंदर हूँ। १ इसी प्रतीतिसे प्रेरित हुआ जीव बार-बार प्राणींकी आहुति देता है । बार-बार मरता और जीता है । बार-बार पुतलेको घडता है, बार-बार इमे रक्त कान्तिवाले मादक रससे भरता है। बार-बार इसके द्वारोंसे लखाता है। परन्त बार-बार इसी नाम-रूप-कर्मात्मक जगतुको अपने सामने पाता है, जिससे यह चिरपरिचित है। बार-बार उसीको देख इसे विश्वास हो जाता है, निश्चय हो जाता है, कि यही तो है जिसकी इसे चाह है। यही तो है जो इसका उद्देश्य है। इसके अतिरिक्त और कोई जीवन नहीं, कोई उद्देश्य नहीं, कोई लोक नहीं। परन्त ज्यों ही यह धारणा धरकर यह नाम-रूप-कर्मात्मक जीवन-में प्रवेश करता है, इसे फिर वहीं वाञ्छा, वहीं वेदना, वहीं दुःख आ घेरते हैं। फिर वही विफलताएँ, वही निराशाएँ, वही अपूर्णताएँ आ उपिखत होती हैं । फिर वही भय, फिर वही शङ्का, फिर वही प्रश्न उठने शुरू होते हैं । क्या दुखी जीवन ही जीवन है ! क्या मरणशील जीवन ही जीवन है ! यदि नहीं तो जीवन क्या है ! उद्देश्य क्या है ! फिर वही तर्क-वितर्कः, फिर वही मीमांसा ग्रुरू हो जाती है।

#### प्रश्न हल करनेके विफल साधन

जीवने इन प्रश्नोंको हल करनेके लिये मितज्ञानसे बहुत तरह काम लिया। उसके विश्वस्त साधनोंपर—इन्द्रिय, मन और बुद्धिपर बहुत तरह विश्वास किया। इन्हें अनेक तरहसे घुमा-फिराकर जाननेकी कोशिश की। परन्तु इन्होंने हमेशा एक ही उत्तर दिया। लैंकिक जीवन ही जीवन है। शरीर ही आत्मा है। भोग-रस ही मुख है, धन-धान्य ही सम्पत्ति है। नाम ही वैभव है। रूप ही मुन्दरता हे। शरीरबल ही बल है। सन्तित ही अमरता है। मान-यश ही जीवन है। कीर्ति ही पुण्य है। इन्हें ही बनाये रखने, इन्हें ही सुदृद्ध और बलवान् बनाने, इन्हें ही सीम्य-सुन्दर करनेका प्रयत्न करना चाहिये; इसीमें भलाई है। प्राकृतिक नियमानुसार कर्म करते हुए भोग-रस लेना ही जीवनमार्ग है। प्रवृत्ति ही जीवनमार्ग है। सुख-दुःख खयं कोई चीज नहीं, ये सब बाह्य जगत्के आधीन हैं। बाह्य जगत्को दुःखदायी कल्पना करनेसे सुख होता है। इसिलेये जगत्के दुःखदायी कल्पना करनेसे सुख होता है। इसिलेये जगत्के दुःखदायी पहल्को मुलाने और उसके सुखदायी पहल्को परिपृष्ट करनेकी जलरत है।

इस तथ्यको ही तथ्य मान जीवने इसे अनेक प्रकारसे स्वीकार करनेकी कोशिश की। बुद्धिके सुझाये हुए अनेकों मार्गों से इसे सिद्ध करनेकी चेष्टा की। अज्ञानमार्गको मार्ग बनाया। उद्योगमार्गका आश्रय लिया। कर्ममार्गको ग्रहण किया। यान्त्रिक मार्गको अपनाया। विज्ञानमार्गको धारण किया। शिल्पकलामार्गपर चला। संघटनमार्गपर आरुद्ध हुआ। नीतिमार्गका अवलम्बन लिया। परन्तु इसके दुःखका अन्त न हुआ। प्रश्न ज्यों-का-त्यो बना ही रहा-'जीवन क्या है ?'

#### प्रश्न हल करनेका वास्तविक साधन

इतना होनेपर जीवको निश्चय हुआ कि सांसारिक जीवन इष्ट जीवन नहीं, यह जगत् इष्ट लोक नहीं । प्रचलित मार्ग सिद्धिमार्ग नहीं । बाह्य बुद्धिज्ञान यथार्थ साधन नहीं । जीवन-उद्देश, जीवन-लोक, जीवन-सुख-दुःख, जीवन-ग्रुद्धिका मार्ग बाह्य जगत्के आश्रित नहीं । बाह्य जगत्की शक्तियोंको सुलाकर, उन्हें खुश करके, उनपर विजय करके या उन्हें व्यवस्थित करके जीवनकी सिद्धि नहीं हो सकती, सुखकी प्राप्ति नहीं हो सकती । जीवन कोई और ही चीज़ है । इसके जाननेका साधन भी और ही है । बाह्य बुद्धिज्ञान इसके लिये पर्याप्त नहीं ।

यह जाननेके लिये कि जीवन क्या है, यह जानना होगा कि जीव क्या होना चाहता है और क्या होनेसे डरता है। इसका निर्णय अन्तर्शनके द्वारा हो सकता है। उस शानके द्वारा जो अन्तर्शृहाका प्रकाशक है। उस शानद्वारा जो अन्तर्लोकमें बैठी हुई सत्ताको देख सकता है। उसकी वेदनामयी अनक्षरी भाषाको सुन सकता है। उसके भावनामय अर्थको समझ सकता है। उस शानके

द्वारा जो सहजसिद्ध है, स्वाशित है, प्रत्यक्ष है। जिसे अन्तर्ज्ञान होनेके कारण मनोवैशानिक intuition कहते हैं। जिसे अन्तर्ध्वनि सुननेके कारण अध्यात्मवादी श्रुतज्ञान कहते हैं। जिसकी अनुभूति 'श्रुति' नामसे प्रसिद्ध है।

इस ज्ञानको उपयोगमें लानेके लिये साधकको ज्ञान्त-चित्त होना होगा। अपनेको समस्त विकल्पों और दुविघाओं-से पृथक् करना पड़ेगा। निष्पक्ष एकटक हो पूछना होगा। 'जीवन क्या चाहता है ?' फिर निरक्षरी अन्तर्ध्वनिको सुनना होगा।

#### फिर जीवन क्या है ?

जीव जीवन चाहता है । ऐसा जीवन जो निरा अमृतमय हो, मरणशील न हो । जो स्वाधीन हो । किसी तरह भी पराधीन न हो । जो घनिष्ठ हो ! आसक्त हो । किसी तरह भी जुदा न हो । जो निकटतम हो, अभ्यन्तर हो, लय हो । तिनक भी दूर न हो, परे न हो । जो परिशुद्ध हो, निर्मल हो, तिनक भी दोपयुक्त न हो । जो सचेत हो, जाप्रत् हो, ज्योतिष्मान्—जाज्वस्यमान हो । तिनक भी जडता, मन्दता, अन्धकार जिसमें न हो । जो सुन्दर और मधुर हो, ललाम और अभिराम हो, स्वयं अपनी लीलामे लय हो । जो सर्वपूर्ण हो, जिसमें कोई भी वाञ्छा न हो । जो सर्वपूर्ण हो, जिसमें कोई भी वाञ्छा न हो । जो सर्वपूर्ण हो, परिपूर्ण हो, जिसमें कोई भी वाञ्छा न हो । जो सर्व उसमे हो, पर वह अपने सिवा कुछ भी न हो । वह वह ही वह हो ।

यह है जीवका इष्ट जीवन। इसे पाना है जीवका अन्तिम
उद्देश, इसके प्रति कभी भय पैदा नहीं होता। प्रश्न उसीके
प्रति नहीं होती, कभी प्रश्न पैदा नहीं होता। प्रश्न उसीके
प्रति पैदा होता है, जो अनिष्ट है, भयोत्पादक है—जैसे दुःख
और मृत्युः परन्तु इष्टके प्रति कभी प्रश्न पैदा नहीं होता,
कभी शक्का नहीं उठती कि जीवन सुखी क्यों है, जीवन
अमर क्यों है। इसका कारण यही है कि इष्ट जीवन आत्माका धर्म है—उसका वास्तिवक स्वभाव है। आत्मा उसे निज
स्वरूप मान स्वीकार करता है—सदा उसकी प्राप्तिकी भावना
करता है। यह विवादका विषय नहीं। समस्याका विषय
नहीं। यह भक्तिका विषय है। आसिक्तका विषय है।
सिद्धिका विषय है।

यह इष्ट जीवन अलौकिक है, अद्भुत और अनुपम है। इसे ऑखने कभी देखा नहीं, कानने कभी सुना नहीं, हाथ-ने कभी खुआ नहीं, शारीरिक पुरुषार्यने कभी सिद्ध किया नहीं। यह शरीरसे, इन्द्रियोंसे, मनसे, वाणीसे दूर है, परे है; अतः इसकी प्रतीति सदा दूरकी होती है। नेति-नेतिके द्वारा इसका विवेचन होता है, तत् शब्दद्वारा इसका सङ्केत होता है।

#### जीवन साध्य है

यह जीवन अन्तरात्माकी वस्तु है। यह उसमें वैसे ही निहित है, ओतप्रोत है, जैसे अनगढ़ पाषाणमें मूर्ति, विखरी रेखाओं में चित्र, मूक तारों में राग और बेखिली भावनामें काव्य। ये भाव जवतक अभिव्यक्त नहीं होते, दिखायी नहीं देते, सोये पड़े रहते हैं, तवतक बाहरसे देखनेवालोंको ऐसे माल्य्म होते हैं कि यह भिन्न हैं, इससे दूर हैं, महान् हैं। इनकी पापाणसे, रेखासे, तारसे, भावनासे क्या तुलना, क्या सम्बन्ध। ये विल्कुल तुच्छ हैं, हीन हैं, क्षुद्र हैं। ऐसे उसपर हज़ार न्योछावर हो सकते हैं। वह दुर्लभ है, कष्टसाध्य है, अप्राप्य है।

परन्तु वे इससे इतने भिन्न नहीं, इतने दूर नहीं कि वे इसमें आ ही न सकें, समा ही सकें। उनकी विभिन्नता जरूर है;परन्तु वह वास्तविक विभिन्नता नहीं, केवल अव्यवस्थाकी विभिन्नता है। उनकी दूरी क्षेत्रकी दूरी नहीं, केवल अवस्था-की दूरी है। यदि विभिन्न पुरुषार्थ किया जाय तो यह अव्यवस्था दूर होकर वे भाव इसीमें सिद्ध हो सकते हैं।

जब पापाण उत्कीर्ण हो जाता है, वह पापाण नहीं रहता। वह मूर्ति बन जाता है। वह कितना माननीय और आदरणीय है। जब रेखाएँ मुख्यबस्थित हो जाती हैं, वे रेखाएँ नहीं रहतीं, वे चित्र बन जाती हैं। वे कितनी रोचक और मनोरञ्जक हैं। जब तार झंकारने लगता है, वह तार नहीं रहता, वह राग बन जाता है। वह कितना मधुर और सुन्दर है। और जब भावना सुखरित हो उठती है, वह भावना नहीं रहती, वह काव्य बन जाता है। साक्षात् भाव बन जाता है। वह कितना महान् और स्फूर्तिमान् है!

इस पाषाण और मूर्तिमें, इस रेखा और चित्रमें, इस तार और रागमें इस भावना और काव्यमें कितना अन्तर है ? बहुत बड़ा अन्तर है । दोनोंके बीच अलक्ष्यता, मूर्च्छा और अव्यवस्थाका मरुखल है । जो अपनी अटललक्ष्यता, ज्ञान और पुरुषार्थसे इस दूरीको लॉषकर इस सिरेको उस सिरेसे मिला सकता है, वह निस्सन्देह एक कुशल कलाकार है । वह भूरि प्रशंसा और आदरका पात्र है । भगोड़ी लक्ष्मी उसके चरणोंको चूमती है और घातक काल स्वयं उसकी कीर्तिका रक्षक बनता है । जीवन भी एक कला है। जबतक इष्ट जीवनका भाव इसमें अभिन्यक्त नहीं होता, यह बाहरसे देखनेवालीको अत्यन्त भिन्न, अत्यन्त दूर, अत्यन्त अप्राप्य मालूम होता रहता है।

परन्तु वास्तवमें इष्ट जीवन आत्मासे भिन्न नहीं है। यह तो उसका स्वभाव है। धर्म है। स्वरूप है। इनकी विभिन्नता वास्तविक विभिन्नता नहीं है, केवल अवस्थाकी विभिन्नता है। यह मूर्च्छित है, वह जाप्रत् है। यह भावनामयी है, वह भावमय है। इनकी दूरी क्षेत्रकी दूरी नहीं है, केवल अव्यवस्थाकी दूरी है।

जब आत्मामें इस अलैंकिक जीवनकी भावना मूर्ति-मान् हो जाती है, चित्रित हो जाती है, साक्षात् भाव बन जाती है, तब आत्मा आत्मा नहीं रहता, यह परमात्मा हो जाता है। यह ब्रह्म नहीं रहता, यह परब्रह्म बन जाता है। यह पुरुष नहीं रहता, यह पुरुषोत्तम बन जाता है।

इस आत्मा और परमात्मामे कितना अन्तर है ? बहुत बड़ा अन्तर है । दोनोंके बीच भूल, भ्रान्ति-मिथ्यात्व, अविद्या, मोह-नृष्णाका सागर लहरा रहा है । जो अपने ध्रुव लक्ष्य, सर्वज्ञान और पुरुपार्थ-बलसे इस दूरीको लाँघकर इस सिरेको उस सिरेसे मिला देता है, मर्त्यको अमृतसे मिला देता है, वह निःसन्देह सर्वोत्कृष्ट कलाकार है । वह संसार-सेतु है । वह तीर्थक्कर है । वह लोकतिलक है । वह जगद्दन्द्य है । काल उसका द्वारपाल है । इन्द्र, चन्द्र उसके चारण हैं । लक्ष्मी, सरस्वती और शक्ति उसकी उपासक हैं ।

यह भूल, अज्ञान और मोह ही जीवनके अभ्युदयमें सबसे बड़ी हकावटें हैं। इनके आवेशमें कुछ-का-कुछ दिखायी देता है। कहीं-का-कहीं चला जाना होता है। जो अनात्म है, असत्य है, पर है, बाह्य है, वह आत्म, सत् और स्व दिखायी देता है और जो वास्तवमें आत्म, सत्य और स्व है, वह असत्य, मिथ्या और तुच्छ दिखायी देता है। जो दुःख और मृत्युका मार्ग है वह सुख और अमृतका मार्ग, और जो वास्तवमें सुख और अमृतका मार्ग है वह दुःख और मृत्युका मार्ग दिखायी देता है। यही विपरीत दर्शन है।

यह भूल, अज्ञान और मोह ही संसार-दुःख और मृत्युके कारण हैं। यही जीवनके महान् रात्रु हैं। इनकी विजय ही विजय है। जिसने इन्हें जीत लिया, उसने दुःख-शोकको जीत लिया, जन्म-मरणको जीत लिया, लोक-परलोकको जीत लिया, इनका विजेता ही वास्तवमें जिन है, जिनेश्वर है, अईत् है।

### आत्मसिद्धिका मार्ग

भूलका अन्त, मिथ्या धारणाका अन्त उसके पीछे-पीछे चलनेसे नहीं होता, न उसके भुलानेसे होता है और न उससे मुँह छिपानेसे होता है। वह मरीचिका है, आगे ही आगे चलती रहती है। वह छाया है, पीछे-ही-पीछे चलती रहती है। वह सब ओरसे घेरे हुए है, जहाँ जाओ वह साथ-साथ लगी हुई है। उसका अन्त दार्ये-बायें चलनेसे भी नहीं होता। उसका अन्त तो जहाँ हो वहींसे, उसी स्थानमें होकर उसका सामना करनेसे होता है।

अज्ञानका अन्त उसकी मानी हुई बातोंको माननेसे नहीं होता, न संशयमें पढ़े रहनेसे होता है, न अनिश्चित मित बने रहनेसे होता है। उसका अन्त तो उसके मन्तव्योंको, उसके ज्ञातव्योंको स्पष्ट और साक्षात् करनेसे होता है—उनमें सत्य-असत्य, हित-अहित, निज-परका विवेक करनेसे होता है।

मोहका अन्त परम्परागत भावोंमें पहे रहनेसे नहीं होतान उनकी सिद्ध-चृद्धि करनेसे होता है। न उनकी तृष्ण, और वासनाको हृदयमें बसानेसे होता है। मोहका अन्त सुग्धकार भावोंकी मूद्रता देखने, उनकी निन्दा, आलोचना और प्रायश्चित्त करनेसे होता है। तृष्णा-प्रनियर्थोंको शिथिल करनेसे होता है। वासनाके त्यागसे होता है। यह त्याग धर्मकर्मका विधान करनेसे नहीं होता। दण्ड दण्डका विधान करनेसे होता है। उनकी गतिका निरोध और संवरण करनेसे होता है। अरेर उन्हें अहिंसामय बनानेसे होता है।

इस तरह भव-कारणोंका अन्त प्रवृत्तिमार्गसे नहीं होता, निवृत्तिमार्गसे होता है। संवरमार्गसे होता है। अहिंसामार्ग-से होता है।

परन्तु आत्मिशिद्धका मार्ग केवल निषेध, संवर और संन्यासरूप नहीं है। यह विधिरूप भी है। निषेध, वर और संन्यास आत्मसाधनाकी पहली सीदी है, साधककी पाद-पीठिका है। इसमें अभ्यस्त होनेसे आत्मा सिद्धिमार्गपर आरूद रहनेमें समर्थ हो जाता है। वह स्थिर, उज्ज्वल और शान्त हो जाता है। अवाध और निर्विध हो जाता है। परन्तु इतना मात्र होकर रह जानेसे काम नहीं चलता। मिथ्यात्व, अज्ञान और मोहका समूल नाश नहीं हो जाता। वे अनादि कालसे अभ्यासमें आनेके कारण अन्तरचेतनाकी गहराईमें पैठ गये हैं। वे किसी भी रुमय अङ्कुरित हो उठते हैं। वे निष्कारण ही आत्माको उद्विम, भ्रान्त और अशान्त बना देते हैं। जबतक उनके गुप्त संस्कारोंका समूल उच्छेद नहीं हो जाता, संसार-चक्रका अन्त नहीं होता।

इन संस्कारोंको निर्मूल करनेके लिये निषेषके साथ विधिको जोड़ना होगा । प्रमाद छोड़कर सदा सावधान और जागरूक रहना होगा । समस्त परम्परागत भावों, संज्ञाओं और वृत्तियोंसे अपनेको पृथक् करना होगा । इन्द्रिय और मनको बाहरसे हटा अंदर ले जाना होगा । अपनेमें ही अपको लाना होगा । ध्यानस्य होना होगा ।

अंदर बैठकर निर्वात होकर ज्ञानदीपक जगाना होगा। ज्ञान-प्रकाशको उसीके देखनेमें लगाना होगा। जिसके लिये यह सब देखना-जानना है, हूँ हुना-भालना है। उसीकी भावनाओंको सुनना और समझना होगा, जो वेदनामयी निरक्षरी भाषामें निरन्तर गाती रहती है कि भी अजर-अमर हूँ। तैजस और ज्योतिष्मान् हूँ। सुन्दर और मधुर हूँ। सन्य, परिपूर्ण और महान् हूँ। ।

इस अन्तर्ध्वनिके सामने समस्त लक्ष्योंको त्यागकर इसी भावनामय जीवनको आत्मउद्देश्य बनाना होगा । इसे श्रुव-समान दृष्टिमें समाना होगा । आत्माको निश्चयपूर्वक विश्वास कराना होगा-'सोऽइम्' 'सोऽइम्', मैं वही हूँ ।

समस्त विज्ञानोंको छोड़ ज्ञान-उपयोगको इसी अमृतमय जीवनमें लगाना होगा। इसी जीवनको विश्वद और साक्षात् करना होगा। अंदर-ही-अंदर देखना और जानना होगा— 'सोऽहम्', 'सोऽहम्'। समस्त रूढिक भावों और वृत्तियोंसे हटाकर ममत्वको इसी लक्ष्यमें आसक्त करना होगा। इसीके पीछे चलना होगा। इसीके समता-रसमें भीगना होगा, सराबोर हो जाना होगा। निरन्तर अनुभव करना होगा 'सोऽहम्', 'सोऽहम्'।

संक्षेपतः यह मार्ग आत्मश्रद्धाः, आत्मबोषः, आत्म चर्याका मार्ग है। वत्य दर्शनः, सत्य ज्ञानः, सत्य दृत्तिका मार्ग है। वत्य-पारमिताः, प्रज्ञा-पारमिताः, शील-पारमिताका मार्ग है। सत्यदर्शनः, सम्यक् ज्ञान और सम्यक् चारित्रका मार्ग है।

- १. प्रक्ष० १ । १०; ५ । ३; सुण्डक० ३ । १ । ५; १ । २ । ११; कैनल्य० १ । २; लाठीसंहिता अध्याय ३ ।
  - २, रह्मकाण्ड, श्रावकाचार ॥ ३ ॥
  - ३. तस्वार्थाधिगमसूत्र १। १

यह है वह विधि-निषेधात्मक सिद्धिमार्ग, जो गहरे-से-गहरे बैठे हुए संस्कारोंको जीर्ण कर देता है, विध्वंस कर देता है। इनसे ढकी हुई आत्मशक्तियोंको मुक्त कर देता है। उन्हें जाग्रत् और सचेत बना देता है। भावनामयी आत्माको भावनाके गह्नरसे निकाल साक्षात् भावात्मा बना देता है।

यह मार्ग बहुत कठिन है। अनेक परिषहोंसे सङ्कीणें है। इस पथके अनुयायीको अनेकों प्राकृतिक मानुषिक विपदाओं और क्रूरताओंको सहन करना पड़ता है। अनेकों शारीरिक और मानसिक बाधाओंको झेलना होता है। इसके लिये अदमनीय उत्साह, दृढ़ सत्याग्रह और अटल साइसकी जरूरत है। इतना ही नहीं, यह मार्ग लंबा भी बहुत है। इसके लिये दीर्घ पुरुपार्थकी, श्रेणीयद्ध अभ्यासकी, निरन्तर चलते रहनेकी जरूरत है। सोते-जागते, चलते-फिरते, खाते-पीते, उठते-बैठते—हर समय आत्मलक्षी, आत्मज्ञानी, अत्मज्ञानी होनेकी आवश्यकता है। सङ्कल्प है तो प्सोऽहम्', आचार है तो प्सोऽहम्'। यहाँतक कि यह मार्ग जीवनमें उतर जाय, साक्षात् जीवन वन जाय, यहाँतक कि प्वह' और पीं' का अन्तर भी विलय हो जाय। आत्मा निरहङ्कार बन जाय, केवल वही वह रह जाय।

यह सिद्धिमार्ग किसी बाह्य विधि-विधान, क्रियाकाण्ड, परिग्रह-आडम्बरमें नहीं रहता। यह किसी भाषा, वाक्य या ग्रन्थमें नहीं रहता। यह किसी सामाजिक प्रथा, संस्था या व्यवस्थामें नहीं रहता। यह किसी सामाजिक प्रथा, संस्था या व्यवस्थामें नहीं रहता। यह किसी पूजा-वन्दना, स्तुति-प्रार्थनामें नहीं रहता। यह साध्यके अनुरूप ही अलीकिक और गूढ़ है। यह साध्यके साथ ही अन्तरात्मामें रहता है। उसके उद्देश्यवल, हानिवल और पुरुषार्थबलमें रहता है। यह त्रिशक्ति ही संसारकी साधक है। यह त्रिशक्ति ही मोक्षकी साधक है। मेद केवल इनके उपयोगका है, इनकी गतिका है। यदि इन शक्तियोंको बाहरसे हटा अन्तर्भुखी बना दिया जाय, इन्हें परसिद्धिकी बजाय आत्मसिद्धिमें लगा दिया जाय, इन्हें वाह्य उद्देश्य, बाह्य ज्ञान, बाह्य पुरुषार्थसे वदलकर आत्म-उद्देश्य, आत्मश्चान, आत्मपुरुषार्थमें तबदील कर दिया जाय, तो यह त्रिशक्ति जीवनको बजाय इस पारके उस पार

ले जानेवाली हो जाती है। बजाय संसारके मोक्षकी साधक बन जाती है। बजाय मृत्युके अमृतकी साधक हो जाती है!

यह त्रिशक्ति आत्मामें ही रहती है, आत्मरूप ही है। अतः वस्तुतः आत्मा ही साधक है, साधन है और साध्य है। आत्मा ही पथिक है, पंथ है और इष्टपद हैं।

यह त्रिशक्ति एकतामें रहकर ही सिद्धिकी साधक है, अन्यथा नहीं। जैसे इनकी बाह्यमुखी एकता संसारकी साधक है, वैसे ही इनकी अन्तर्मुखी एकता मोक्षकी साधक है। जैसे सारमें किसी भी पदार्थकी सिद्धि केवल उसकी कामना करनेसे नहीं होती, केवल उसका बोध करनेसे नहीं होती, बिल्क कामना और बोधके साथ पुरुषार्थ जोड़नेसे होती है, ऐसे ही परमात्मपदकी सिद्धि केवल उसमें श्रद्धा रखनेसे, केवल उसे जान लेनेसे नहीं होती, बिल्क आत्मश्रद्धा, आत्म-श्रानके साथ आत्मपुरुपार्यके जोड़ लेनेसे होती है।

वास्तवमें जो परमात्मपदको अपना उद्देश्य बनाता हुआ आत्मज्ञानसे उसे देखता और जानता हुआ आत्मपुर्क्ष्पार्थसे उसकी ओर विचरता है, वही सत्य है, मार्ग है, जीवन है। वही धर्म है, धर्ममूर्ति है, धर्मतीर्थ है, धर्म-अवतार है।

इस तरह विचरते हुए जिसके समस्त संश्योंका उच्छेद हो गया है, जिसकी समस्त ग्रन्थियाँ शिथिल हो गयी हैं, समस्त तृष्णाएँ शान्त हो गयी हैं, समस्त उद्योग बंद हो गये हैं। जो आत्मलक्षी है, आत्मज्ञानी है, निरहङ्कार है। जिसने अपनी आशा अपनेहीमें लगा ली है, अपनी दुनिया अपनेमें ही बसा ली है, अपनी ममता अपनेमें ही जमा ली है। वही कृतकृत्य है, अचल है, ईश है। उसके लिये काँच और काझन क्या ! शत्रु और मित्र क्या ! स्तुति और निन्दा क्या ! योग और वियोग क्या ! जन्म और मरण क्या ! दु:ख और शोक क्या ! वह सूर्यके समान तेजस्ती है, वायुके समान स्वतन्त्र है, आकाशके समान निर्लेप है। मृत्यु उसके लिये मृत्यु नहीं, वह मृत्युका मृत्यु है, वह मोक्षका द्वार है, वह महोस्सव है।

यह सिद्धिमार्ग वेषधारीका मार्ग नहीं, तथागतका मार्ग है। मृद्का मार्ग नहीं, सन्मतिका मार्ग है। यह निर्वलका मार्ग नहीं, वीरका मार्ग है।



# जरश्रुस्त्रधर्मकी साधना

# (निःस्वार्थ-सेवा)

( लेखक ---श्रीफीरोज कावसजी दावर एम् ० ए०, एल्-एल्० बी० )

जरथुस्त्रीय उपासनाका साधन बहुत व्यापक और जटिल भी है। कोई श्वेत पगड़ीवाला पारसी पुरोहित ही जो इस उपासनाके रहस्योमें विधिपूर्वक दीक्षित हुआ हो, वही अधिकारके साथ इस विषयमें कुछ कह सकता है। मैं तो एक सामान्य मनुष्य हूँ; इसलिये इस उपासनाके गभीर रहस्योंके विषयमें कुछ कहनेका साहस न करके, केवल नि:स्वार्थ सेवा-साधनके विषयमें ही कुछ कहँगा। क्योंकि निःस्वार्थ सेवा जरथुस्त्र-सम्प्रदायका हृद्गत ही है। हमारे धर्म-का सर्वोत्तम प्रतीक वह कमल है, जिसमेसे एक देवता उदय हो रहे हैं। यह कमल श्वेत है, जो जरशुस्त्रीय सम्प्रदायकी पवित्रताका चिह्न है। यही हमारे पुरोहितों और हमारे धार्मिक अथवा अंशतः धार्मिक कृत्योंमें भाग लेनेवाले लोगोंका वर्ण है। यह कमल पङ्करे उत्पन्न हुआ पङ्कज है, पर उसमे अभी कोई कलङ्क नहीं लगा है। जरशुस्त्र-धर्मको माननेवाला सचा अनुयायी सांसारिक जीवन व्यतीत करता है; पर इसके लोभ-मोह उसे अपना शिकार नहीं बना सकते, न उसपर अपना कीचड़ ही उछाल सकते हैं, न उसे राग-द्वेषके द्वन्द्व-सङ्घर्षसे विचलित ही कर सकते हैं। कमलकी निष्कलङ्करतासे ही दिव्य देवभावका उदय होता-सा प्रतीत होता है, जैसा कि हिंदू-कलाकी कुछ कृतियोंमें देख पड़ता है; ऐसे ही निर्मल हृदयमें, जो हो संसारमे पर संसारका न हो, अहरमब्द निवास करते हैं । जरथुस्त्र-धर्मको माननेवाला पवित्रात्मा पुरुष इस प्रकार एक कमल है, मकड़ा नहीं जो अपनी कामनाओं के जालमें स्वयं केन्द्र बना दैवात् पास आनेवाली मिक्लयोंकी घातमें लगा रहता है।

हमारे धर्मका चिह्न संन्यासका गेरुआ वस्त्र नहीं, बिल्क संवाकी 'कुष्टी' (विद्युद्ध मेखला) है । संन्यासधर्मका हमलोग आदर करते हैं, पर अपने धर्मकी भावनाके अनुसार निष्काम कर्म और अहेतुक परोपकारके जीवनको अधिक पसंद करते हैं। हमलोग अपनी सब कर्मशक्तियोंको ईश्वरमें ही नहीं गड़ा देते, न दुनियाको और अपनी पीठ फेर देते हैं; बिल्क हमलोग उस ईश्वरका अनुसन्धान करते हैं जो उन पतित-पीडित असंख्य मनुष्योंके हृदयोंमें निवास करता है जिन्हें सहायताकी आवश्यकता है। हम जानते हैं कि संसार अमका एक चक्कर है; पर हम इस भ्रमके मूलमें जो सत्य है, उसके अभिमुख होते हैं। जो मनुष्य संसारको केवल कल्पित या प्रातिभासिक क्षणिक दृश्यमात्र समझता है, उसे ऐसे संसारकी सेवा करनेमें कभी उत्साह नहीं हो सकता । उत्साह तभी होगा, जब उसे यह विश्वास होगा कि जीवन मिथ्या नहीं, इसका कुछ अर्थ है, कुछ अभिप्राय है। अतः श्रीमत् शङ्कराचार्यके केवला-द्वैत' की अपेक्षा श्रीमद्रामानुजाचार्यका 'विशिष्टाद्वैत' जरशुख-के अनुयायियोंको अधिक आकर्षक और प्रेरक प्रतीत होता है । 'स्वामी रामतीर्थके ग्रन्थ' की भूमिकामें रेवरेंड सी. एफ्. एंड्रज इस 'केवलाद्वेत' सिद्धान्तके विपयमें कहते है कि यह तो जीवनकी महान् समस्याका एक अवैध और बहत सस्ता-सा समाधान ( illegitimate short cut ) है। जगद्रहित ईश्वरकी भावना किसी कदर भावमय स्थितिकी ही भावना है। भगवान् है भावमय, पर जब हमारे हृदय भक्तिमें लीन होते और हमारी प्राणेन्द्रियिकयाएँ विश्वमानवकी सेवामें लग जाती हैं। तब वे शक्ति और प्राणेन्द्रियक्रियाके रूपमें प्रकट होते हैं। जरथुस्त्र-सम्प्रदायने मानव-जातिकी सेवाका व्रत लेकर अपनी रक्षा कर ली है। वह एक साथ दोकाम करता है, मनुष्य और ईश्वर दोनोंके ही प्रति एक साथ ही अपने कर्तव्यका पालन करता है। जरथुस्त्रको माननेवाला पुरुप मनुष्यकी जो सेवा करता है, वही भगवानकी पूजा हो जाती है।

किसी महान् पारमार्थिक जीवनके लिये अपने स्वजनोंका त्याग करना, जीवनके सुख-साधनों और भरे-पूरे घरके आनन्दको लात मार देना बड़े भारी आत्मनिग्रहका काम है। पर इससे भी अधिक आत्मसंयमकी आवश्यकता होती है, सबके बीचमें बैठकर ईश्वरकी ओर अपना मन एकाग्र करनेमें— जहाँ सब तरफ सब प्रकारके ऐसे-ऐसे प्रलोभन हैं जो बड़े-बड़े साधु-महात्माओंको भी डिगा देनेका भय दिखाते हैं। यह है सबसे कठिन काम, पर असम्भव नहीं—जैसा कि राजा जनककी कथासे मान्द्रम होता है। एक बार राजा जनकने कुछ आदिमयोंके सिरपर जलसे लवालब भरा हुआ एक-एक घड़ा रखवाया और उन्हें शहरके बाजारमें घूम-फिर आनेकी आजा दी। बाजारमें बड़ा मेला था और ढोल और नगारे बड़े जोर-जोरसे बजाये जा रहे थे और इन्हें यह आजा हुई कि घड़ेका

पानी छलके नहीं, उसमेंसे एक बूँद भी नीचे न गिरे, जिससे गिरेगा उसका सिर काट लिया जायगा । ये लोग घड़े सिरपर रक्खे, बाजारमें घूमें। पर सिर कटनेके भयसे इनके मनकी इतनी एकाग्रता हो गयी थी कि इन्हें रास्तेमें न कही कोई बाजे सुनायी दिये, न इनका किसी ओर ध्यान गया, न किसीके घड़ेसे एक बूँद पानी नीचे गिरा । इसी प्रकार हमलोगोंमें जो साधु प्रकृतिके लोग हैं, वे इस जीवनयात्रामें मार्ग चलते हुए दीन-दुखियोंकी सहायता करते चलते हैं पर दिन-दिन बदनेवाले प्रलोभनोंसे नहीं विचलित होते ।

सेवाका यह उपदेश सीधा-सादा-सा होनेपर भी इसके लिये यह तो आवश्यक होता ही है कि नेवा करनेवाला पुरुष, प्रथमतः, विशुद्ध और विनम्न हो। जिस पुरुषको अपनी शक्तियोंका अभिमान है और जो अपनी प्रतिष्ठाको सदा बनाये रहनेकी चिन्तामें व्यम रहता है, वह अपनेसे बड़ेके सिधा और किसीकी सेवा करनेका अधिकारी नहीं है। बड़ेकी सेवा भी वह आर्थिक लामके लिये ही कर सकता है। गर्वका सिर ऊँचा ही होता है, पर प्रायः इसे नीचा ही देखना पड़ता है; नम्रता नमा करती है और दीनजन-सेवाफ कार्योंमें दीनवत्सल भगवान्कां देखा करती है। सेवाधिकारकी दूसरी आवश्यकता है प्रेमगद्भ द हृदय । प्रमसे ही तो माता अपने शिशुकी सेवा करती है और प्रेमसे ही पुत्र-पुत्री अपने वृद्ध माता-पिताकी सेवा करती हैं, चाहे माता-पिताकी पास उन्हें देनेके लिये अब कुछ भी न रहा हो। प्रमसे ही सेवा हो सकती है। प्रेमकी

उत्पत्ति होती है अहङ्कारकी लीनतामें और उसका लय होता है सेवा और आत्मदानमें । परन्तु किसीका प्रेम अपने परिवारमें ही बँधा रह सकता है—ऐसे प्रेमको स्वार्यपरतासे कुछ अधिक नहीं माना जा सकता । यहींसे धर्मकी प्रवृत्ति आगेको बढ़ती है और यह अनुभव होता है कि भक्ति जितनी ही गाढ़ी होती है, प्रेमका क्षेत्र भी उतना ही विस्तृत होता है। तब देश और धर्मके भेद भी भूल जाते हैं और साधु, संत, सिद्ध, महात्मा मनुष्यमात्रमें उसी प्रभुके दर्शन करते हैं और विश्वनन्धुसे छोटी किसी चीजसे सन्तुष्ट नहीं होते।

संसारके कल्याण-साधनमें परस्परकी सेवा अनिवार्य है, क्योंकि कोई अंदा अपने अंद्रीसे अलग नहीं रह सकता। यदि एक अंद्रा दूसरे अंद्रासे और सब अंद्रा अपने पूर्ण अंद्रीसे पृथक् हो जायँ तो सम्पूर्ण कुछ रह ही नहीं जाता और अंद्रा भी परस्पर सहयोगके अभावसे नष्ट हो जाते हैं। यदि एकत्व ही जीवनका साध्य है तो सेवा और सहायता ही इसके साधन हैं और विद्युद्ध निःस्वार्थ परोपकारका एक छोटा-सा भी काम भगवान्की नित्य अर्चाका ही एक कृत्य है। इस सेवाभावका जगत्में प्रचार हो, सब लोग सुली हों, यही जरधु अध्यक्षि साधना है। सीधी-सी बात है, पर किसी कविने कहा है कि 'इतने रास्ते चक्कर-पर-चक्कर काटते हुए! इतनी जातियाँ और इतने सम्प्रदाय! भला, इन सबका क्या काम या धि जब कि जगत् जो कुछ चाहता है, वह इतना ही कि सदय हो दया करो, और कुछ नहीं!'

# मृत्यु वाघिनको तरह पकड़कर हे जाती है

सुप्तं व्याव्रं महोवो वा मृत्युरादाय गरुछति । संचिन्वानकमेवैनं कामानामविद्यप्तकम् ॥ वृक्षीवोरणमासाद्य मृत्युरादाय गरुछति । इदं कृतमिदं कार्यमिदमन्यत्कृताकृतम् ॥ पवमीहासमायुक्तं मृत्युरादाय गरुछति । कृतानां कलमशासं कार्याणां कर्मसंगिनाम्॥

जलका वेग जैसे सोते हुए बाधको बहाकर ले जाता है, वैसे ही काल नाना प्रकारके मनोरय बाँघते हुए और कामनाओंसे अतृप्त हुए पुरुषको घसीटकर ले जाता है। भेंडक बच्चेको जैसे बाधिन उठाकर ले जाती है, ऐसे ही मृत्यु पकड़कर ले जाती है। पुरुष यह विचारता होता है कि मैंने यह कार्य कर लिया, यह कार्य करनेको बाकी है, इस कामको आधा कर लिया है, अभी यह आधा और बाकी है, परन्तु इतनेमें ही मृत्यु उसके किसी कामका विचार न कर उसकी इच्छाओंके पूर्ण हुए बिना ही पकड़ ले जाती है।

( महा० शान्ति० २७७ अ० १८ से २० खोक )

# जरश्रुस्न-धर्मको अग्नि-उपासना

( केंस्क--श्रीनरीमान सोरावजी गोलवाला )

गूरता ये मन्ता अपेम् अहूम्बिश् विद्वाओ अहूरा। परंजुलवाई वचंघहाम् क्षयस्रो हिजवां वसा ध्वा आग्रा सुला मबदा वंघहाऊ वीदाता रान्याओ।\*

(गाथा ३१—-१९)

पारसी जरथुख-धर्मकी समस्त कियाओं में अग्रिका बड़ा महत्त्वपूर्ण स्थान है । सांसारिक व्यवहारों में भी सर्वत्र अभिकी ही प्रधानता है। देशका व्यापार अग्निसे ही चल रहा है। रेलगाड़ी और मिलें-ये सब अभिसे ही चलती हैं। यह अभि प्रकृतिकी बहुमूल्य भेंट है। कक्ष और लता आदिके उगने और बढ़नेमें अग्नि बहुत शक्ति प्रदान करता है। घातुओं को पिघलानेवाला अग्नि ही है। ज्वालामुखी और भूकम्प-ये भी अग्निकी ही कियाएँ हैं। हमारी मानवजातिमें भी यही अग्नि काम कर रहा है। सभी प्राणियोंकी उत्पत्तिमें अग्निका हाथ रहता है। अग्नि बझ जाय, तो हमारा जीवन समाप्त हो जाय। सारी सृष्टि अभिसे चल रही है। इसके प्रताप और लामके कारण ही पारसी जातिने अमिको सबसे श्रेष्ठ पद प्रदान किया है। बड़े सम्मान और भक्तिभावके साथ पारसी लोग उसे प्रज्वलित रखते हैं। वे विशेष प्रकारके भवन निर्माणकर अग्निको उनमें स्थापित करते हैं। इस प्रकारके भवन अग्नि-मन्दिर कहलाते हैं। अग्निके द्वारा ही संसारमें तनमय होनेके लिये याचना करते हैं।

अग्निकी महत्ता दिखलाते हुए यज्ञश्नेके ४३ वें अध्यायके चौथे वाक्यमें शुद्ध चित्तकी शक्तिके लिये याचना की गयी है। जैसे—

> अत थ्वा मंग्हाई तखमेम्चा स्पेन्तेम मबदा छत् ता जस्ता या तू हफ्की अवाओ याओ दाओ अपीश द्रेगवाईते अवाऊनए चा

के हे मचद, अपने उद्दीप्त प्रकाशके द्वारा उस वीरकी सस्यमें अवस्थित करो, जो बुद्धिमान् है और आरमज्ञानके साथ सदाचारका अवण और मनन करता हुआ वाक्संयमी हो गया है तथा वाणीके द्वारा सस्यके प्रकाशनमें समर्थ है। थ्वाह्या गरेमा आथ्रो अधा-अओजघहो हात् मोई वंघहेऊश हत्ते जिमत मनंघहा

(X\$1X)

विद्वदर श्रीयतीन्द्रमोहन चटजी एम्॰ ए॰ ने अवस्ताके इस पद्यका इस प्रकार अनुवाद किया है—'I thought you to be the seed of holiness, O Mazda, since Thine are those arms with which you give protection and by which you give blessing both to the good and to the bad. And that which will lend strength to my conscience, is your glowing fire glorious in virtue.'

'हे मज़्द, मैंने तुझे पवित्रताके आदिकारणके रूपमें पहचाना, क्योंकि यह तुम्हारी ही द्यक्ति है जो आश्रय प्रदान करती है, और इसीके द्वारा भले बुरेका कल्याण होता है। और तुम्हारी यह पुण्यके प्रतापसे प्रज्वलित अग्नि ही हमारी अन्तरात्माको शक्ति प्रदान करेगी।'

बन्दीदाद नामक पारित्योंकी दूसरी पुस्तकमें लिखा है कि 'हे प्रभु! क्या अग्नि मनुष्यको मारता है !' तब होरमज़्दे (प्रभु) ने कहा कि, अग्नि मनुष्यको मारता नहीं। अस्तो विधोनु देव (यम देवता) उसको बाँधते हैं और (मस्त्) उसे बाँधकर ले जाते हैं। अग्नि उस मनुष्यकी हिंडुयों तथा दिलकी गरमीको जलाता है। वहाँसे वह आगे जाता है और तकदीरसे वह नीचे जाता है। (बन्दीदाद ५)

यज्ञक्रनेमें विभिन्न प्रकारके अग्निका वर्णन आता है। १७ वें प्रकरणमें सब अग्नियोंकी आराधना इस प्रकार की गयी है—

बेरेज़ी सबंघह नामक अभिका हम स्तवन करते हैं।
उर्वाज़ीस्त ,, ,, ,, ,, ,,
वाजिस्त नामक अभिका हम स्तवन करते हैं।
स्पेनिस्त ,, ,, ,, ,, ,, ,,
नेरियोसंघ ,, ,, ,, ,,

तया अहुरमज्दका उत्पन्न किया हुआ और अहुरमज्दके द्वारा समस्त वस्तुओंको पवित्र करनेवाला जो अग्नि सब ग्रहीं-का ग्रहस्वामी है और अधोईका सरदार है, उसका अन्य अग्नियोंके साथ हम स्तवन करते हैं। (यज्ञको १७) हे अप्रि, तुम अहुरमज्दकी निशानी हो । तुम दादार (प्रमु) की सृष्टिकी वृद्धि करनेवाले हो । हे अहुरमज्दके अप्रि, तुम्हारे अनेकों नामों मेरे एक नाम 'वाजिस्त' है । हे प्रमु, हम इस नामके द्वारा तुम्हें प्राप्त करें । (यज्ञस्ने ३६)

अग्रिकी ऐसी महिमा है, ऐसा उच्च स्थान इसको प्रदान किया गया है। तो फिर इसकी उत्पत्ति कैसे हुई, यह पहले अस्तित्वमें कैसे आया—इसका अन्वेषण करके इसके द्वारा जो शान प्राप्त होता है, उसकी आलोचना की जायगी।

### अग्निकी उत्पत्ति ( प्राचीन कालमें )

प्राचीन कालमें आजसे दस हजार वर्षसे भी अधिक पहले हेरानमें महान् पारसी आर्यन् राजा राज्य करते थे । इन आर्यन् राजाओंका पहला वंश पेशदादीअन' नामका था। इस वंशका सबसे पहला बादशाह 'गयोमर्द' था । उसका पुत्र स्थामक लड़ाईमें मारा गया। उसके वियोगमें गयोमर्दकी मृत्यु हो गयी। इसके बाद हुशंगनामक बादशाह गदीपर बैठा। गयोमर्दकी समयमें अग्नि-जैसी वस्तुका पता न था।

बादशाह हशंगको शिकारका बढ़ा शौक था ।शाहनामे-का रचियता कवि फिरदौरी कहता है कि एक दिन बादशाह हरांग अपने आदिमयोंके साथ पहाड़ीकी ओर शिकारके लिये जा रहा था। इतनेमें उसे दूरसे लंबी, काले रंगकी और जल्दी-जल्दी दौड़ती हुई कोई वस्तु दिखायी दी । उस वस्तुके सिरपर दो आँखें रक्तके चश्मेके समान थीं । उसके मुँइसे निकलती हुई भापके कारण दुनियामें अँधेरा छाया था । यह एक बङ्गा भारी अजदहा ( सर्प ) था । बादशाहने एक बड़ा पत्थर उठाकर उसे अपनी सारी शक्ति लगाकर सर्पकी ओर फेंका । वह पत्थर अजदहाके सिरपर लगा और वह चूर-चूर हो गया । वह पत्थर उसके सिरपर लगनेके बाद पासके दूसरे पत्थरसे टकरा गया और टकराते ही उसमें चकमक (अग्नि) पैदा होनेके कारण पासकी घास जल उठी । हुशंग और उसके साथी इस नयी जातिके तेजको आगे आता देखकर उसे लेने गये और उससे जल गये। यह तेज क्या है, इसका भान होते ही बादशाहने उसे और भी अधिक प्रज्वलित किया और उसका नाम 'आतिश' या अमि रक्खा ।

इस प्रकार अकस्मात् अग्निका आविष्कार हुआ। बादशाहने इसके लिये विशेष भवन बनाया और उसमें उसकी स्थापना की। उसके पीछेके बादशाहोंने भी उसकी उसी प्रकार रक्षा की-अभिको प्रज्वलित रक्खा । हुशंगके पीछे गद्दीपर बैठनेवाले बादशाह तेरमुरस्पेने अभिकी महत्ता बढ़ायी, और अपने देशमें तीन आतिशकदेह (अभि-मन्दिर) बनवाये, और उनका नाम 'स्पेनिश्त', 'बाजिश्त' और 'बेरेजंघह' अभि रक्खा ।

इसके बाद बादशाह जमशेदने 'अनुनफशेहवर्ग' के नामसे अग्निकी स्थापना की। बादशाह छोहरास्पने 'नओ बहार' के नामसे आतिशकदेह (अग्नि-मन्दिर) स्थापित किया।

पारितयोंके महान् पैगम्बर महात्मा जरथुस्त्रने (आजसे ६००० वर्षसे भी पूर्व ) अपनी इथेलीसे आग निकालकर मस्त हुए मोबेदों (ब्राह्मणों ) को होशमें लाकर जशन (यष्ठ) किया और 'आइरे बूरजीन मेहर' के नामसे आंग्रकी स्थापना की ।

पैगम्बरके बाद पाँच शतान्दियाँ बीत गर्यो । ईरानके सबसे अन्तिम सासान वंशके अर्दशीर बाबेकरने नये सिरेसे बादशाहत स्थापित की और नया शहर बसाया, तथा 'आतिश बेहराम' बनवाया । इस वंशके महान् बादशाह नौशीरवानने अग्निका महत्त्व बढ़ाया और 'आहर गोशीद' नामसे अग्निकी स्थापना की ।

इस सासान बंशके अन्तिम बादशाह यज्ञदगर्दके बाद पारसी शाहनशाहत ही नष्ट हो गयी । मुसल्मान ईरानपर चढ़ आये । ईरानी और मुसल्मानं के बीच युद्ध हुआ । ईरानी पारसी हार गये और मुसल्मान ईरानके अधिकारी हो गये । पारसियोंका धर्म और अप्रि दोनों सङ्कटमें आ पढ़े । इस अधिको बचाने और धर्मकी रक्षा करने के लिये पारसियोंने अपने प्यारे वतन (मातृभूमि) को छोड़ दिया और वे बहुत बड़ी संख्यामें हिन्दुस्तानमें आये । इस देशमें पारसियोंको आश्रय मिला । (इस आश्रयको प्राप्त करने के सम्बन्धमें बहुत जानने योग्य इतिहास है । उसे किसी दूसरे समय प्रस्तुत करूँगा । )

पारित लोग हिन्दुस्तानमें आये । वे आज तेरह सौ वर्षसे हिन्दुस्तानमें बसे हुए हैं और हिन्दुस्तानको अपनी मातृभूमि बना लिया है । इस प्यारी मातृभूमिके लिये उन्होंने अपना तन-मन-धन प्रदान कर दिया है । कला-कौशल और व्यवसायमें सर जमशेदजी ताताका नाम आज खूब प्रसिद्ध है । राजनीतिमें देशके महान् दादा देशभक्त दादाभाई नौरोजीका नाम प्रत्येक हिन्दुस्तानी जानता है। स्वराज्यकी घोषणा करनेवालोंमें दादाभाई पहले आदमी थे। जात-पाँतके भेदको छोड्कर सारे हिन्दुस्तानमें महान् दान करनेवाले पारसी लोग ही हैं।

पारती लोगोंने इस देशमें अपने धर्मकी मलीमाँति रक्षा की है। गुजरातके बढ़े शहरोंमें जहाँ-जहाँ पारिसयोंकी अच्छी बस्ती है, वहाँ-वहाँ पारिसयोंने अग्रि-मन्दिर बनवाये हैं और अग्रिकी खापना करके सारे देशमें अग्रिकी महत्ता बढ़ायी है।

अग्नि-मन्दिरों में जो अग्नि प्रज्वलित किया जाता है, उसके लिये कोयलेका प्रयोग नहीं होता। धर्मगुरु पृथक्-पृथक् अग्नियों के साथ एक अग्निकी स्थापना करते हैं। एक-दूसरेके साथ अग्निको मिलाते समय गन्धकका एक दुकड़ा रूईके साथ सुलगाते हैं, और उसकी ज्योतिले दूसरेको, उससे तीसरेको, चौथेको इसी प्रकार अग्निका निर्माण करते जाते हैं। अन्तमें सब ज्योतियों में अग्नि पवित्र हो जाता है, तब धर्मगुरु उस अन्तिम अग्निकी स्थापना करते हैं।

अग्नि कोई मूलतत्त्व नहीं है, परन्तु यह न्र्री चीज़ है। इसका धूमिल प्रकाश सबसे सुन्दर आत्माकी दृष्टि- में आनेवाली नौकाके समान है। 'सीकेट डॉक्ट्रिन' नामक पुस्तकमें अग्निकी महिमाका वर्णन इस प्रकार किया गया है कि 'खनिज पदार्थ और वनस्पतिमें बड़ा अन्तर है। उदाहरणार्थ, दीपके दीबटमें कोई आकर्षण नहीं होता, परन्तु उसके प्रज्वलित करते ही उसमें आकर्षण बढ़ता है। परन्तु इस आकर्षणके लिये तेलकी आवश्यकता पड़ती है। ईयर अग्नि है। ईयरका सबसे हल्का हिस्सा जो जलता है, वह इससे ही बना है।

हमें दिखलायी देनेवाली सृष्टिमें यही एक तत्त्व है जो सब प्रकारकी सजीव वस्तुओंके आकारकी क्रियाशक्तिके रूपसे व्याप्त है। इसीके कारण प्रकाश, उष्णता, मरण और जीवन आदि होते हैं।

ईयरका सबसे स्वच्छ रूप अग्नि है। इसी कारण उसका प्राकृतिक रूप नहीं बतलाया जा सकता। परन्तु वह सबसे स्वच्छ ईयरके साथ अभेदरूपसे रहता हुआ सृष्टिमें सर्वत्र माल्म पहता है।

अग्नि दो प्रकारका होता है—पहला निराकार या अहस्य अग्नि, जो मध्यबिन्दुमें स्थित होकर आत्मसूर्यमें लिया हुआ है; दूसरा प्रकट जागतिक अग्नि, जो सृष्टि और सूर्यमें सप्तरूपोंमें रहता है।

प्रभु अहुरमज़्द अग्रिमय शरीरवाले हैं । व्यक्त जगत्-के परे सर्वेकात्म्यरूपमें अग्रिमय प्राणवाले ईश्वर हैं । इस संसारमें वह मध्यविन्दुमें प्रतीत होनेवाले आत्मक सूर्य तथा सृष्टिके आत्माक रूपमें तथा जगत्के स्रष्टा ईश्वरके रूपमें परिगणित होते हैं । हमारी पृथ्वीके भीतर, बाहर और ऊपर अग्रिमय आत्मा विद्यमान है, जिसमें हवा यानी सूक्ष्म अग्नि, जल यानी द्रव अग्नि और पृथ्वी यानी स्थूल अग्निका आविर्माव होता है।

### पारसी जरशुस्त्रियोंका आतिशबेहराम

पारसी जरशुस्त्रियोंने अपने अग्नि-मन्दिरमें एक विशेष अग्निको स्थापित किया है। यह मन्दिर 'आतिशबेहराम' के नामसे कहलाता है। इसके गर्भगृहमें संगमरमरकी वेदीके ऊपर एक चाँदी या पीतलके आफरगान्या ( एक प्रकारके अग्रिपात्र ) में पवित्र अग्निको प्रतिष्ठित किया जाता है। इस अग्निमें रात-दिन चन्दन जलाया जाता है। इससे एक सन्दर बोध मिलता है। चन्दनका जलना और सगन्धका फैलना स्वर्गकी ओर जानेवाले मार्गको दिखलाकर, जहाँ ईश्वरका निवासस्थान है और जहाँ ईश्वरीय अग्नि सृष्टिके व्यवहारको चालू रखनेके लिये प्रज्यलित रहता है, उस लोककी ओर भक्ति करनेवाले आत्माका ध्यान ऊँचा उठाता है। अग्नि प्रज्वलित होता है और उसका तेज अपर चढता है। यह मानो जीवनका महान् प्रकाश है और जुदा पड़े हुए आत्माके चिह्नको प्रदर्शित करता है। जिस खण्डमें अमि सदा प्रज्वलित रहता है। वह सृष्टिकर्ताका सुन्दर नमूना अशोईकी शिखापर है और अन्धकारको दूर करनेवाला तथा मनुष्यके आन्तरिक नित्यजीवनको उच्च स्थान प्रदान करनेवाला है। उस खण्डके आकाशके ऊपर निराकार (अदृष्ट) प्रभु-की दृष्टिमें पड़नेवाली ज्योतिको आधी अहुरमज्दकी बन्दगी करनेवाले अपना सिर समर्पण करते हैं। अग्नि ईश्वरका पुत्र है। वह इस भौतिक जगतुका स्नष्टा है। और अपने पिता अहुरमञ्दका प्रतिनिधि तथा अनन्त सुखका स्वामी है। वह मनुष्योंका कल्याण करनेवाला तथा सृष्टिका प्रकाश और जीवन है।

आज तो गुप्तशान अवनत दशामें है। ऐसे समयमें भी अग्निमें अपने प्रभुका अंश देखनेके लिये सारे पारसी अपने अन्तःकरणके उद्गारींको प्रकाशित करते हैं। पैगम्बर जरशुक्कके अनुयायी मानते हैं कि उनके ये पैगम्बर स्वर्गीय प्रकाशके प्रकाशक थे और प्रकाश (Light) उनका पैगाम (सन्देश) था। सब तत्त्वोंमें अग्नि ही एक ऐसा तत्त्व है जो सदा आकाशकी ओर संकेत करता है। और जो बिहिस्त (स्वर्ग) से अग्नि लाया था, उसने भौतिक जगत्में नीति और गुप्तज्ञानके अन्धकार (अज्ञान) को दूर किया।

पारसीलोग जब एक नया अग्नि-मन्दिर बनवाते हैं तब उसमें सब जगहोंके, समस्त कारीगरोंके और समस्त वर्णोंके लोगोंके यहाँसे अग्नि एकत्रित करते हैं। इसके लिये महीनों पहलेसे तैयारी होती है। देशके बादशाहके घरका अग्नि लिया जाता है, भिक्षक के घरका अग्नि लिया जाता है। उसके पश्चात् राजगीर, लोहार, बढ़ई, कुँभार और सुनारके घरसे, और अन्तमें क्षुद्रके घरसे भी अग्नि लिया जाता है। इन सबको एकंत्र किया जाता है। फिर बिजली गिरनेपर जो जंगलके पेड जल उठते हैं, वहाँका अग्नि भी लिया जाता है। मृतक-की जलती चिताका अग्नि भी लिया जाता है। इस प्रकार १६ जातिके अग्नियोंको इकटा करके अनुष्टान किया जाता है और विभिन्न ज्योतियोंसे छनकर अन्तमें जो पवित्र अग्नि रहता है, उसकी पवित्र कियाओं के द्वारा स्थापना की जाती है। इस प्रकार पारसीलोगोंके अग्निमन्दिरमें बादशाहरो लेकर भिखारीतकके घरका आग्न बरता जाता है। और ये सब १६ अग्नि कियाओं के द्वारा एक बनते हैं। इससे एक यह अति सन्दर बोध प्राप्त होता है कि जगत्में एक जीवन अनेकों आकारोंमें छिपा रहता है। अतएव केवल एक ही जीवनकी आराधना करनी चाहिये और वह अहुरमज्दकी, ईश्वरकी । ईश्वर ही एक महान् जीवन है ।

अन्तमें, पारसी जरदोक्ष्ती धर्ममें जो अमिकी स्तुति की गयी है, वह अवस्ताके अनुसार यहाँ प्रस्तुत की जाती है। यह सारी स्तुति अवस्तामें 'आतिश निआएश' नामसे प्रसिद्ध है। प्रत्येक जरदोक्ष्ती अमिमन्दिरमें अमिके सम्मुख खड़ा होकर अमिके ऊपर चन्दनका हवन करते हुए कहता है—

नेमसे ते आतर्श मजदाओं अहुरहे हुधाओ मजिइत यजत पनामे यजदान अहुरमञ्द खोदारा अवजूनी गोरजे खोरेह अवजयाद । मातरा बेहराम आदर फरा ॥ १ ॥

उस मोई उजारेष्वा अहुरा आर्महती तेवीषीम् दस्वा स्पेनिवता मइन्यू मजदा बंधहुया जवो-आदा अषा हजो एमवत बोहू मनंघहा फेसेरतृम ॥ २ ॥ यस्नेम्च बह्येम्च हुवेरतीम्च उद्यतेवेरतीम्च बन्त-वेरतीम्च आफ्रीनामी तब् आतश पृथ्न अहुरहे मजदाओ यस्न्यो अहि बहम्यो यसन्यो बुवाओ वहम्यो नानाहु मध्याकनाम । उदत बुयात अहमाई नईरे यस थ्वा बाय फ्रायबहते अएस्मो जस्तो बरस्मो जस्तो गओ जस्तो हावनोजस्तो ॥ ३ ॥

दाईत्यो अअस्मे बुयाओ, दाईत्यो बओईचि बुयाओ, दाइत्यो पिथ्वि बुयाओ, दाईत्यो उपसयने बुयाओ, पेरनायुश हरेग्ने बुयाओ, दह्वायुश हरेग्ने बुयाओ, आतर्श पुश्र अहुरहे मजदाओ ॥ ४॥

सओचे बुये अहम्य नमाने, मतसआंचे बुये अहम्य नमाने, रओयहि बुये अहम्य नमाने, बक्षथे बुये अहम्य नमाने, देरेचमचित् अईपि बरवानेम्, उपसूरांम् फग्रेकेरतीम् हथ सूर्याओं बंघहुयाओं फ़ग्रों—केरतीईत् ॥ ५॥

दायाओ मे, आतर्श पुश्र अहुरहे मबदाओ, आसु साथ्रेम्, आसु धाईतीम्, आसु बतीम, पोउरु साथ्रेम, पोउरु धाइतीम्, पोउरु जितीम्, मस्तीम स्पानो, क्षवित्रेम हिजवाम् उरुने उपि, स्रत्म परचयच, मसित मजाओन्नेम् अपईरि-आध्रेम् नाइरयांम् परचयेत हांम वरेतीम ॥ ६॥

#### भावार्थ-

हे अहुरमञ्दके अभि, तुम कल्याण प्रदान करनेवाले और उपकार करनेवाले हो; तुम्हें नमस्कार हो।

दादार अहुरमज़्द समस्त सृष्टिका स्वामी है, वृद्धि करनेवाला है। उसके नामसे मैं यह स्तुति करता हूँ। परमश्रेष्ट अग्नि आतिश बेहरामका प्रताप बढ़े॥ १॥

अत्यन्त वृद्धि करनेवाले और स्तवनका सुन्दर फल प्रदान करनेवाले दिच्य अहुरमज़्द, तुम मुझे पवित्र करो। दुष्ट कर्मोंसे दूर रक्खो। मेरी नम्नताके लिये मुझे शक्ति प्रदान करो। मेरी मङ्गलकामनाओंके बदले मुझे सरदारी दो॥२॥

अहुरमज्दकी ओरसे सब वस्तुओं को पवित्र करनेवाले अग्निदेव ! तुम्हारे उत्सव, तुम्हारी आराधना, तुम्हारे समर्पण, स्वास्थ्य प्रदान करनेवाले समर्पण, मैत्रीपूर्ण समर्पणकी मैं स्तुति करता हूँ । हे अग्नि ! तुम पूजनीय हो, तुम आराधना करने योग्य हो । जो मनुष्य हायमें ऐसम् लेकर, हाथमें बरसम् लेकर, हाथमें जुन्वम् लेकर, हाथमें हान्नोम् लेकर तुम्हारी सदा पूजा करता है, उस मनुष्यको प्रतिष्ठा और सुख प्राप्त होता है ॥ ३॥

हे अग्नि, इस समय तुम कत्याणप्रद हो जाओ। हमारे ज्ञानमें कत्याणप्रद हो। भोजनमें कत्याणप्रद हो, तुम सिम्धामें निवास करो, भोजनमें निवास करो और हमारा मंगल करो॥४॥

हे अग्नि! सुदीर्घकालतक, राह-बाटमें, इस धरमें तुम सदा प्रज्वलित रहना, देदीप्यमान रहना और वर्द्धित होते रहना ॥ ५॥ हे पवित्र अभि, मुझे तुम दीर्घजीवन दो, पूर्ण सुख प्रदान करो, पूर्ण पोषण प्रदान करो । स्थूलताको नष्ट करो, तीत्र वाणी प्रदान करो, मुझे प्रवीणता और बुद्धि प्रदान करो । मुझे ऐसा पौरुप प्रदान करो जो सदा बढ़ता रहे, घटे नहीं ॥ ६ ॥

# वेदसे कामना-साधन

( हेखक--पं० श्रीगोपालचन्द्रजी मिश्र गौड़ वेदशास्त्री, वेदरत )

वेद हिंदू-धर्मका आधार-प्रनथ है । आस्तिक दर्शन इसीके वाक्योंके आधारपर अपनी-अपनी विचारशैली-द्वारा भिन्न-भिन्न तत्त्वोंका उपदेश देते हैं । इमारे पुरातन वैदिक ऋषियोंके चमत्कार पुराणादिमें वर्णित हैं। इनकी लोकोत्तर अद्भुत शक्तियोंको देखकर आधुनिक संसार इन गायाओंको 'कपोलकल्पना' कइनेपर उद्यत हो जाता है। इमारे धर्मके आधारस्तम्भ वेदको समस्त जागतिक विद्वानोंने सकल संसारका पुरातन ग्रन्थ स्वीकार किया है। वेदोंसे पूर्वका वा तत्समकालीन प्रन्थ अभीतक उपलब्ध नहीं हुआ है। प्राचीन महर्षि वेदके द्वारा ही लोकोत्तर अद्भुत शक्तियाँ प्राप्त कर पाये थे; इसीलिये तो 'नान्यद् ब्राह्मणस्य कदाचि-द्धनार्जनिक्रयाः 'वेदाभ्यास और वैदिक उपासनाओंके अलावा ब्राह्मणके लिये धन कमानेकी कोई जरूरत नहीं है, ऐसा कहा गया है। अतः पुराणोक्त महर्षियोंकी गाथाओंको 'कपोलकल्पित' बताना खकीय वेद-महत्त्वकी अनभिज्ञताका सचक है।

मानव-संहितामें ऋषियोंद्वारा प्रश्न हुआ है कि भगवन्! अपने धर्मपालनमें तत्पर मनसा, वाचा, कर्मणा हिंसारहित कृत्तिवाले ब्राह्मणोंपर काल अपना हाथ चलानेमें कैसे समर्थ होता है ! इस प्रश्नका उत्तर क्या ही सुन्दर दिया गया है—

अनस्यासेन वेदानामाचारस्य च वर्जनात् । आकस्यादश्वदोषाच सृत्युर्विप्राक्षिघांसति ॥ (मनुसंहिता ५ । ४ )

मनु भगवान्ने मृत्युके आनेका सर्वप्रथम कारण वेदोंके अनभ्यासको बताया है। पाटकोंके मनमें बढ़ा आश्चर्य होगा कि वेदमें ऐसी कौन-सी करामात है। जिससे काल भी उसका अभ्यास करनेवालेका कुछ नहीं कर पाता। पाटकोंको विश्वास रखना चाहिये कि वेद ऐसी-ऐसी करामातोंका खजाना है, जिनका किसी औरके द्वारा मिलना दुर्लभ है। यद्यपि वेदका मुख्य प्रयोजन अक्षय्य स्वर्ग ( मोक्ष )की प्राप्ति है, तथापि उसमें सांसारिक जर्नोंके मनोरथ पूर्ण करनेके भी बहुत से साधन बताये गये हैं, जिनसे ऐहिक तथा पारमार्थिक उभयलोकसिद्धि प्राप्त होती है।

पाठकोंको प्रसिद्ध नीलस्कको कितपय मन्त्रोंके कुछ साधन दिग्दर्शनार्थ नीचे बतलाये जाते हैं---

## भूतादिनिवारण

नीचे लिखे मन्त्रसे सरसेंके दाने अभिमन्त्रित करके आविष्ट पुरुषपर डाले तो ब्रह्मराक्षस-भूत-प्रेत-पिशाचादिसे मुक्ति हो जाती है। मन्त्र—

अध्यवोचद्धिवक्ता प्रथमो देंग्यो निषक् । अही ५ क्ष सर्वाञ्जम्भयन्सर्वाश्च यानुधान्योऽधराचीः परासुव ।

( ञु० य० १६।५)

# निर्विष्ठ गमन

कहीं जाता हुआ मनुष्य उपर्युक्त मन्त्रको जपे तो वह कुशलपूर्वक चला जाता है।

#### बालग्रान्ति

मा नो महान्तमुत मा नो अर्भकम्मा न उक्षन्तमुत मा न उक्षितम् । मा नो बचीः पितरं मोत मातरं मा नः प्रियासन्त्रो रह रीरिषः॥

( श्रु॰ य॰ १६।१५)

इस मन्त्रसे तिलकी १०,००० आहुति देनेसे बालक नीरोग रहता है तथा परिवारमें शान्ति रहती है।

### रोगनाश्चन

नमः सिक्त्याय च प्रवाद्याय च नमः कि॰ शिकाय च

क्षयणाय च नमः कपर्दिने च पुरुक्तये च नम इरिण्याय च प्रपर्थ्याय च। ( शु॰ य॰ १६। ४३)

इस मन्त्रसे ८०० बार कलशस्थित जलका अभिमन्त्रण कर उससे रोगीका अभिषेक करे तो यह रोगमुक्त होजाता है।

#### द्रव्यप्राप्ति

'नमो व: किरिकेम्यो०' ( ग्रु० य० १६ । ४६ ) मन्त्रसे तिलकी १०,००० आहुति दे तो घन मिलता है ।

#### जलबृष्टि

'असी य' ( शु॰ य॰ १६ । ६-७ ) इन दोनों मन्त्रोंसे सत्त् और जलका ही सेवन करता हुआ, गुड़ और दूधमें वेतस्की समिधाओंको भिगोकर इवन करे तो श्रीसूर्य-नारायण भगवान पानी बरसाते हैं।

पाठकोंके दिग्दर्शनार्थ कुछ प्रयोग वताये गये हैं। प्रयोगोंको सिद्धि गुरुद्वारा वैदिक दीक्षासे दीक्षित होकर अधिकारसिद्धिके कर्म करनेसे होती है। दीक्षाके अलावा मन्त्रीके ऋषि, छन्द, देवता एवं उच्चारण-प्रकार जानना भी अत्यावश्यक है। भगवान कात्यायनने कहा है—

एतान्यविदित्वा योऽधीतेऽनुमृते जपित खुद्दोति यजते याजयते तस्य मद्द्या निर्वीयं यातयामं भवति । अथान्तरा धरातं वाऽऽपधते स्थाणुं वच्छेति प्रमीयते वा पाषीयान् भवति ।

'जो श्रृषि-छन्द-देवतादिके शानके विना पढ़ता है, पढ़ाता है, जपता है, हवन करता है, कराता है, उसका वेद निर्बल और निस्तन्त्व हो जाता है। वह पुरुष नरक जाता है या स्ता पेड़ होता है या अकालमृत्युसे मरता है।

अथ विज्ञायैतानि योऽधीते तस्य वीर्यवत्।

जो 'इन्हें जानकर कर्म करता है, वह फलको प्राप्त करता है।' अत: साघकजनोंके लिये वैदिक गुरूपदिष्ट मार्गसे साधन करना विशेष लाभदायक है।

# श्रीस्वामिनारायण-सम्प्रदायमें उपासना

( हेखक--पं॰ श्रीनारायणजी शास्त्री तर्क-वेदान्त-मीमांसा-सांख्यतीर्थं )

विश्वासमानं विश्विज्ञा निजराणनियतैः कर्माभियं यजन्ति ध्यायन्ति ज्ञाननिष्ठा दहरहृद्यगं ध्यापि यस्य स्वरूपम् । यरसंश्वेषेककामा विद्धति नवधा यस्पदाम्भोजभक्तिं भुक्तिं मुक्तेर्गरिष्टां सदिशनु भगवान् स्वामिनारायणो नः ॥

वेदान्तके भिन्न-भिन्न सिद्धान्तों में शान, भिन्न तथा उपासनाके स्वरूपों में न्यूनाधिक भेद अवश्य स्वीकार किया गया है; परन्तु विशिष्टाहैत-सिद्धान्तके अनुसार विचार करनेसे इस भेदके लिये कोई अवकाश नहीं देख पड़ता। तालर्य यह है कि शान, भिक्त, उपासनाके स्वरूपमें सामान्यतः भेद होनेपर भी उपनिषदों में श्रूयमाण शान, भिक्त और उपासनाके स्वरूपमें कोई भेद नहीं है। उपनिषदों है नित्र सी इंग्लेस प्रयोग एक ही अर्थमें हुआ है और उसीको ब्रह्मविद्या कहा गया है। उपनिषदों उपासना-प्रकरणमें विदि और 'उपासि' धातुका प्रयोग एक दूसरेके अर्थमें किया हुआ स्पष्ट ही देख पड़ता है। कहीं प्रकरणका आरम्भ 'विदि' धातुसे करके उपसहार 'उपासि' धातुसे और उपसहार 'विदि' धातुसे किया गया है। उदाहरणार्थ,

छान्दोग्योपनिषद्के अध्याय ४, खण्ड १ में —
यस्तद्वेद यस्त <u>वेद</u> स मयैतदुक्तः ।
इस खलमें 'विदि'से उपक्रम हुआ है और—
अथो नु म एतां भगवो देवतां शाधि यां देवतासृपास्से ।

—इस प्रकार 'उपासि' से उपसहार हुआ है। इसी प्रकार 'मनो ब्रझेत्युपासीत'में 'उपासि' घातुसे उपक्रम होता है और—

भाति तपति च कीर्या यशसा बहावर्चसेन य एवं वेद ।

—यहाँ 'विदि' धातुमें उपपंहार होता है। इससे यह सिद्ध होता है कि ज्ञान और उपासना समानार्थक हैं। इसी प्रकार 'भक्ति' और 'सेवा' शब्द भी 'उपासना'के ही पर्याय हैं। 'सेवा भक्तिकपास्तिः' यह विद्वानोंकी उक्ति भी सेवा, भक्ति एवं उपासनाके समानार्थक होनेका प्रमाण है। ताल्पर्य, ज्ञान, भक्ति, उपासना, सेवा—ये चारों ही शब्द एक ही अर्थके वाचक हैं।

इससे यह बात भी स्पष्ट हो जाती है कि कुछ छोगोंका यह कहना कि भक्ति, सेवा, उपासना आदि वैदिक नहीं बल्कि पौराणिक हैं और इन्हें वैष्णवोंने चलाया है, कुतर्कमात्र ही है। उपासनामें भी मूल प्रमाण वेदोपनिषद् ही हैं और तन्मूलकतथा स्मृति, इतिहास, पुराण एवं शिष्टाचार भी प्रमाण हैं।

'उपासना' शब्द 'उप'पूर्वक 'आस्' धातुसे बना है । 'उपासना' शब्दका अर्थ है परमात्माके समीप रहना । परमात्माका सामीप्य होनेसे यह देश-कालादिसे अनवच्छिन होना ही चाहिये । अर्थात् तैल्धारावत् अविच्छिन दर्शनसमानाकार परमप्रेमरूप स्मृतिसन्तानात्मक कृत्तिविशेष ही भगवदुपासना है । यह उपासना मनुष्यमात्रकी मुक्तिका असाधारण उपाय है और उपाय ही नहीं, स्वयं मुक्ति भी है । शास्त्रोपदेशजन्य ज्ञान और नवधा भक्ति—

### भारमा वा अरे द्रष्टन्यः श्रोतन्यो मन्तन्यो निदिध्यासितन्यः ।

— इस श्रुतिसिद्ध दर्शनरूप उपासनाके साधन हैं। श्रुति-स्मृतियोंने इसी उपासनाको वेदन, दर्शन, ध्यान, ध्रुवा स्मृति, भक्ति आदि शब्दोंसे सुचित किया है। जैसे---

'ब्रह्मविदामोति परम्', ''आत्मानं कोकमुपासीत', 'तमेवैकं जानय अन्या वाको विमुखय', 'ध्रुवा स्मृतिः', 'स्मृतिलम्मे सर्वप्रन्थीनां विप्रमोक्षः',

'भिराते हृद्यप्रन्थिश्रियन्ते सर्वसंशयाः । श्रीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दष्टे परावरे॥ 'भक्त्या स्वनन्यया शक्यः', 'भक्त्या मामभिजानाति' इत्यादि ।

इस तरह सामान्य-विशेषन्यायसे ज्ञान-भक्ति-ध्यानादि शब्दोंका अखण्ड तैलधारावत् अविक्छिन्न स्मृतिसन्तितरूप परमप्रेमस्यरूप भगविद्वषयक उपासनामें ही स्वरस्तः पर्यवसान होता है।

अय खलु कनुमयः पुरुषो यथा-कनुरस्मिँहोके पुरुषो भवति।

-इस श्रुतिमें कहे हुए तक्कतु-न्यायसे उपासना यादश-रूप-गुणिविशिष्ट स्वरूपकी की जाती है, उपासनाका विषय तादशरूप-गुणिविशिष्ट स्वरूपकी ही प्राप्ति करा सकती है। अतः श्रुतिनिर्दिष्ट गुणगण-विशिष्ट भगवानकी ही उपासना करनी चाहिये। इसीसे मनुष्य त्रिविध तापसे मुक्त होकर स्वस्वरूपाविर्मावपूर्वक पूर्णब्रहा परमात्माकी प्राप्ति कर सकता है।

श्रीस्वामिनारायण-सम्प्रदायमें उपनिषद्मतिपाद्य श्रीस्वामिनारायण- भगवदुपासन ही मुख्यतः मुक्तिका परम सम्प्रदायके ग्रन्थोमें असाधारण कारण माना गया है। यही परमात्मोपासन नहीं, प्रत्युत यह भगवदुपासन स्वयं भी निरतिदाय परमानन्दस्वरूप होनेसे मुक्तिरूप ही है। भगवान् श्रीस्वामिनारायण अपनी 'शिक्षापत्री'में कहते हैं—

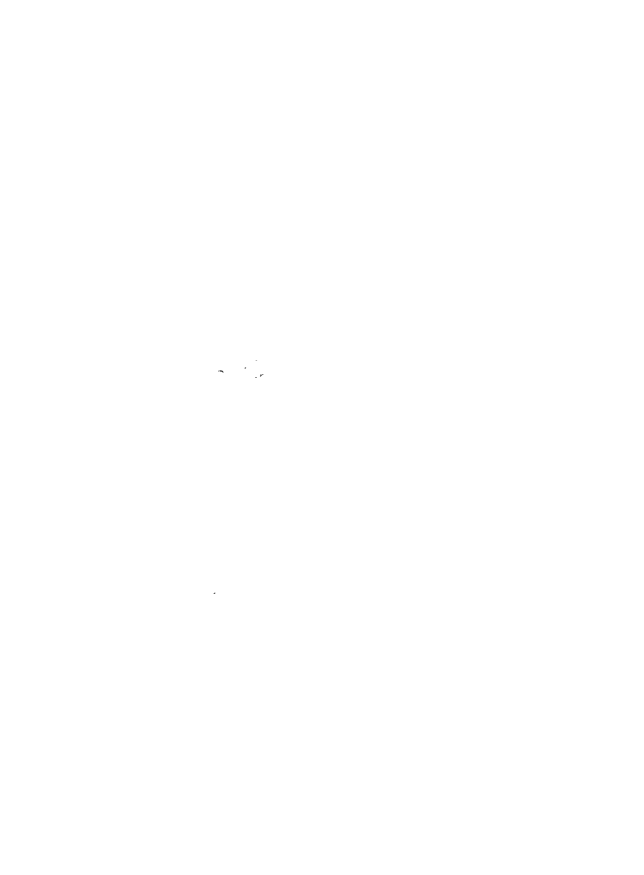
मतं विशिष्टाद्वैतं मे गोलोको धाम चेप्सितम् । तत्र ब्रह्मात्मना कृष्णसेवा सुक्तिश्च गम्यताम् ॥

'विशिष्टाद्वेत मेरा सिद्धान्त है, गोलोक मेरा अभीष्ट धाम है और ब्रह्मरूपसे श्रीकृष्णकी सेवा और मुक्ति ही मेरा परम लक्ष्य है।'

उन्हींके श्रीमुखसेनिःसृत 'श्रीसुधासिन्धु' (वचनामृत) मे कहा है कि 'भगवान्के स्वरूपमे मनकी अखण्ड (तेलधारावदवि-च्छिन ) वृत्ति रखना, इससे कोई साधन कठिन नहीं है। और जिस मनुष्यके मनकी वृत्ति भगवान्के स्वरूपमे अखण्ड रहती है, उसको उससे अधिक प्राप्त शास्त्रमें कही नहीं है; क्योंकि भगवन्मृतिं चिन्तामणितुल्य है। जैसे चिन्तामणि जिस पुरुषके हाथमें हो, वह पुरुष जिस-जिस पदार्यका चिन्तन करता है यह वह पदार्थ उस पुरुषको अवस्य तुरंत ही प्राप्त होता है।'-इत्यादि। (वचनामृत, प्रथम प्रकरण, १)परन्तु 'जिस मनुष्यके अनेक जन्मके सुकृत उदित होते हैं, उसी मनुष्यके मनकी वृत्ति भगवान्के स्वरूपमें अखण्ड रहती है; दूसरेके लिये तो भगवान्में अखण्ड वृत्ति रखना महादुर्लभ है। ( वचनामृतः मध्य प्रकरणः ३६ ) भगवत्प्रीतिका लक्षण बतलाते हैं-भगवान्में प्रीति तो उसीकी सची है, जिसकी भगवानको छोडकर अन्य पदार्यमें प्रीति ही न हो।' (वचनामृत, मध्य प्रकरण, ५६) इस वचनसे----

नायमारमा प्रवचनेन छभ्यो म मेधया न बहुना शुरेन । यमेवैष वृणुते तेन छम्य-खस्यैष आस्मा बिवृणुते तन्×्रबाम् ॥

-इस श्रुतिप्रतिपादित परमप्रेमरूपताको स्चित किया । भगवत्स्वरूपके विषयमें कहते हैं--- ऐसे जो श्रीकृष्ण भगवान् हैं, वे प्रकृति-पुरुषरूप अपनी शक्तिये विशिष्ट होते हुए प्रत्येक जीवके अंदर अन्तर्थामिस्वरूपसे विश्वमान हैं।







श्रीकृष्ण-ध्यान-९

(यननामृत, प्रथम प्रकरण, १३) इस यननसे उपास्य-स्वरूपका अन्तर्यामित्व तथा कर्मफलदातृत्वरूप असाधारण गुणयोग दिखलाया, जो भगवानको छोडकर अन्यत्र कही नहीं है। उपास्य स्वरूपका आगे और वर्णन करते हैं-'अक्षर धाममें श्रीकृष्ण पुरुषोत्तम नारायण सदा विराजमान हैं .... 'वह पुरुपोत्तम नारायण सबके स्वामी हैं और अनन्त-कोटि ब्रह्माण्डके राजाधिराज हैं।' (बचनामृत, प्रथम प्रकरण, २३) इस वचनसे 'जन्माद्यस्य यतः', 'यतो वा इमानि भृतानि' इत्यादि श्रुतिप्रतिपादित परमात्माका जगजनमादि-कारणःवरूप सम्पूर्ण ऐश्वर्य बतलाया । 'एवं भगवान् तथा भगवान्के भक्त सदा साकार ही हैं। (वचनामृत, प्रथम प्रकरण, ३३ )-इससे भगवान तथा भगवानके भक्त मुक्तोंकी सदा दिव्य साकारता बतलायी, जिसका 'योऽशवंशी प्रदयः', 'आप्रणखात्सर्व एव सुपर्णः', 'यथा कप्यासपुण्डरीकम-क्षिणी, 'महारजतं वासः' इत्यादि श्रृतियोमें वर्णन है। 'शास्त्रमे भगवानको जो अरूप और निर्गुण कहा है, वह तो मायिक रूप तथा गुणका निषेध करनेके लिये कहा है। परन्त भगवान तो नित्य दिव्यमुर्ति हैं और अनन्तकस्याण-गुणयुक्त हैं।' इस प्रकार उपास्य परमात्मखरूपका वर्णन 'श्रीमुधासिन्ध' अर्थात 'यचनामृत'में बहुत प्रकारसे किया गया है। यहाँ केवल दिग्दर्शनमात्र कराया है।

श्रीशिक्षापत्रीमें भी---

स श्रीकृष्णः परं ब्रह्म भगवान् पुरुषेत्तमः। उपास्य इष्टदेवो नः सर्वाविभीवकारणम्॥

-इस वचनसे सर्वाविभाविके कारणस्वरूप अक्षराधिपति परब्रह्म पुरुपोत्तमकी ही उपास्पता वतलाते हैं और भन तु जीवा नृदेवाद्या भक्ता ब्रह्मविदोऽपि च्व' इस वाक्यसे भगवान्को छोड अन्य सबकी अनुपास्पता । श्रीनित्यानन्द-मुनिविरचित 'श्रीहरिदिग्विजय' ग्रन्थमें उपास्य-स्वरूपका इस प्रकार निरूपण है—

सर्वज्ञं सर्वशक्तिं च परं श्रक्ष परात्परम् । सर्वोन्तरारमा भगवान् स एव पुरुषोत्तमः॥ भुता सर्वशरीरस्य तस्य सर्वोन्तरारमता। शानशक्त्याविकृष्ट्याणगुणभूत्यनुसारतः ।

### षाङ्कुग्ययोगमाश्रिस्य स्मर्यते भगवानिति । परो यदेष पुरुषात् क्षराच त्वक्षराइपि ॥

अर्थात् सर्वज्ञ, सर्वज्ञातिमान् परात्पर जो परब्रह्म हैं, वही सवके अन्तरात्मा भगवान् श्रीपुरुपोत्तम हैं। वे ज्ञान, शक्ति आदि कत्याणगुणगणविशिष्ट हैं और सब शरीरोंमें अन्तरात्मारूपसे अवस्थित हैं। पञ्जुणैश्वर्ययोगसे वे भगवान् कहाते हैं, ये अरपुरुप और अक्षरब्रह्म दोनोंके परे हैं।

इन भगवान्की प्रीतिके विषयमें इसी प्रन्यमें आगे जो कुछ कहा गया है, उससे स्पष्ट होता है कि इन नित्य स्वभावसिद्ध अपार आनन्दस्वरूप भगवान्की जो भक्ति है, वह ज्ञानकी पराकाष्ट्रा है। भक्तिको जो ज्ञानका अङ्ग बतलाते हैं, व इसके तत्त्वको नहीं जानते—'ज्ञानाङ्गतां वदेवस्त भक्तेः स तु न तत्त्ववित्।' अतः श्रीस्वामि-नारायणसम्प्रदायमे भगवद्भक्ति या उपासनाका बहुत ऊँचा स्थान है। श्रीशाण्डिल्यसूत्रपर जो श्रीनित्यानन्द-विरचित भाष्य है, उसमें उपास्यखरूपका बहुत सुन्दर मनोहर वर्णन करके उपासनाका यह लक्षण किया है कि ऐमे जो कारण्य, सौशील्य, वात्सल्य, औदार्य तथा ऐश्वर्यके पारावार, प्रणतींके आर्तिनाशन, भक्तवात्सल्यैकजलिध, अनन्तैश्वर्यमहाविभृति, ब्रह्मभूतानन्तकोटिम्कोपासित जिनके चरण-कमल हैं। जो कोटिकन्दर्पलावण्यम्बरूप और नवीन-नीरदश्यामलतनु हैं, विविध विचित्र वस्त्रभूपणभूपित हैं, जिनके पूर्ण शारद-चन्द्रवदनका मन्द हास्य अत्यन्त मनोहर है, अनेक कोटि सूर्येन्द्रओंके भी युगपत् प्रकाशसे अधिक समुज्ज्वल जिनकी कान्ति है। श्रीदाम-नन्दादि पार्षद जिनका यद्योगान करते रहते हैं, चकादि आत्मीय आयुध जिनकी चरणसेवाम लगे हैं, उन अखिल निगमसंस्तुत दिव्यचरित भगवान् पुरुपोत्तमकी महिमाको जानकर उनसे जो अनन्य प्रेम करना है, वही पराभक्ति और वही सची उपासना है।

श्रीस्वामिनारायण-सम्प्रदायमें सर्वाविमाविकारण अक्षराधि-पति पुरुषोत्तमरूपसे श्रीस्वामिनारायण भगवान् डिपासना की जाती है और सम्प्रदायके सभी निष्ठावान् पुरुष इस प्रकार श्रीस्वामिनारायणके रूपमें श्रीपुरुषोत्तमकी उपासना कर अपनी ऐहिक तथा पारलैकिक परम सिद्धि प्राप्त करते हैं।



## श्रीस्वामिनारायणके मतानुसार साधन

( लेखक--वेदान्ततीर्थ सांख्ययोगरल पं० श्रीश्वेतवैकुण्ठ शास्त्री )

सब दार्शनिकोंकी भाँति श्रीस्वामिनारायण भगवान्ने भी स्वस्वरूपाविभावपूर्वक ब्रह्मप्राप्तिके कुछ साधन निश्चित किये हैं, जिनका विवरण इस लेखमें दिया जायगा।

योगशास्त्रके 'शौचसन्तोषतपःस्वाघ्यायेश्वरप्रणिधानानि' इन साधनोंमें शौचसे लेकर स्वाध्यायपर्यन्त मोक्षके साक्षात् साधन नहीं हैं, बल्कि चित्तशुद्धिद्वारा ईश्वर-प्रणिधानके साधक साधन हैं; मोक्षका साक्षात् साधन तो ईश्वरप्रणिधान ही है। 'आईसास्त्यास्त्येयब्रह्मचर्यापरिप्रहाः' भी चित्तशुद्धि-द्वारा ही मोक्षके साधक होनेसे, मोक्षके प्रत्यक्ष नहीं बल्कि अप्रत्यक्ष साधन हैं।

मोक्षरूप साध्यका स्वरूप स्वस्वरूपाविभावपूर्वक ब्रह्मप्राप्ति है। स्वस्वरूपाविभावका अभिप्राय यह कि जीवात्माका अपना जो मूलभूत स्वरूप है अर्थात्—

अपहतपाप्मा विज्वरो विमृत्युर्विशोको विजिधित्सा-ऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्करणः ।

— उस स्वरूपका आविभाव । और तब मायाके अष्टावरण—

### भूमिरापोऽनलो वायुः सं मनो बुद्धिरेव च। भहक्कार इतीयं में भिन्ना प्रकृतिरष्ट्या॥

—से रहित दिव्यलोक या अक्षरधाममें भगवान्कीप्राप्ति, यही मुक्तिका स्वरूप है। यही बात इन श्रुतिवचनोंसे प्रति-पन्न होती है—

'परं ज्योतीरूपं सम्यक् स्त्रेन रूपेणाभिनिष्यचते ।', 'तमेव विदिखातिमृत्युमेति', 'परास्परं पुरुषमुपैति दिव्यम्।' —इत्यादि ।

अर्थात् प्राकृत गुणोंसे मुक्त होकर स्वस्वरूपमें स्थित हो भगवानुको प्राप्त करना ही परममोक्ष है।

इस सम्बन्धमें एक बार मुक्तस्वरूप श्रीमुक्तानन्दस्वामी-ने श्रीस्वामिनारायण भगवान्से प्रश्नकिया, 'भगवन् ! अक्षर-धाममें भगवान्के भक्त भगवान्की जिस सेवामें रत होते हैं, वह किन साधनोंसे प्राप्त होती है ?' इस प्रश्नके उत्तरमें भगवान् स्वामिनारायणने सोलह साधनोंका निर्देश किया— (१) श्रद्धा, (२) स्वधर्म, (३) वैराग्य, (४) इन्द्रिय- निमह, (५) अहिंसा, (६) ब्रह्मचर्य, (७) साधुसमागम, (८) आत्मनिष्ठा, (९) भगवन्माहात्म्यज्ञानसे युक्त भगवद्भक्ति, (१०) सन्तोप, (११) अदिम्मत्व, (१२) द्या, (१३) तप, (१४) अपनी अपेक्षा गुणोंमें बड़े जो भगवद्भक्त हों उनमें गुरुभाव रखना, (१५) जो समकक्षाके भगवद्भक्त हों उनमें मित्रभाव रखना और (१६) जो अपनेसे किन्छ हों उनमें शिष्यभाव रखकर उनका हित करना। भगवान्के ऐकान्तिक भक्त इन साधनोंके द्वारा अक्षरधाममें भगवान्की सेवा लाभ करते हैं। योगादि शास्त्रोंने जो साधन बताये हैं, वे इन सोलह साधनोंमें सर्वथा आ ही जाते हैं।

(१) श्रद्धा—कठोपनिषद्की नाचिकेतःकथा प्रसिद्ध है । नचिकेताके पिता वाजश्रवाने यज्ञफलकी इच्छासे विश्व-जित् यज्ञ किया और दक्षिणामे सब धन दान कर दिया। अपने पिताको इस प्रकार ऋत्विजोंके हाथ धन और गौओं-को दान करते देखकर निचकेताके हृदयमें श्रद्धाका आवेश हुआ और उसने पितासे पूछा, 'मुझे आप किसको दान करेंगे ?' वाजश्रवाने कहा, 'मृत्युको !' और सचमुच ही उन्होंने अपने पुत्र नचिकेताको मृत्यको दान कर दिया । नचिकेता-पर मृत्युदेव प्रसन्न हुए और उसका उत्तम आदर-सन्कार करके उससे उन्होंने तीन वर मॉगनेको कहा । निचकेताने जो तीसरा वर माँगा, वह यह था कि देहादिसे अतिरिक्त जो आत्मा है उसकी विद्या मुझे दीजिये। मृत्युने बालकको यह राज्य देते हैं। यह भोग देते हैं-इत्यादि अनेक प्रलोभन दिये; पर बालकने एक न सुनी और आत्मविद्याका जो वर उसने माँगा था, उसीको पूरा करनेका आग्रह करने लगा; क्योंकि वह अद्वासे आविष्ट या । उसकी ऐसी अटल श्रद्धा देखकर मृत्युदेवने उसे वह विद्या बतायी, जिसका माहातम्य स्वयं श्रीत ही इस प्रकार वर्णन करती है-

> य इसं परमं गुद्धं श्रावयेद् बद्धासंसदि । प्रयतः श्राद्धकाले वा तदानस्थाय कल्पते ॥ तदानस्थाय कल्पते ।

अर्थात् जो कोई इस परमगुद्ध ज्ञानको ब्राझणोंकी सभा-में अथवा श्राद्ध-प्रसङ्घमें मुनाता है, उसका यह कृत्य आनन्त्य-को अर्थात् अनन्त ब्रह्मको प्राप्त करानेवाला होता है। श्रद्धा- का यह फल है। भगवान् श्रीकृष्ण भी गीतामें कहते हैं— श्रद्धावाँछभते ज्ञानं तत्परः संक्तेन्द्रियः। ज्ञानं रुख्या परां शान्तिमचिरेणाधिगच्छति॥

(२) स्वर्म--अपने-अपने वर्ण और आश्रमका धर्म पालन करना, परधर्मका आचरण न करना और पापण्ड-मतको भी न मानना । इस विषयमें श्रीस्वामिनारायणका स्पष्ट आदेश है---

स्ववर्णाश्रमधर्मो यः स हातच्यो न केनचित्। परधर्मो न चाचर्यो न च पापण्डकल्पितः॥ गीतामें भी भगवान्का वचन है—

स्बधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मो भयावहः॥

(६) वैराग्य—स्वामिनारायणने वैराग्यका यह लक्षण किया है—

### वैराग्यं ज्ञेयमप्रीतिः श्रीकृष्णेतरवस्तुषु ।

अर्थात् भगवान्के अतिरिक्त अन्य पदार्थीमें अप्रीति अर्थात् अनुरागका न होना ही वैराग्य है। जहाँतक विषयों में प्रीति है, वहाँतक ईश्वरप्रणिषान नहीं होता। इसलिये वैराग्य आवस्यक है।

(४) इन्द्रियनिग्रह—इस विषयमें स्वामिनारायणका यह आदेश है—

## सर्वेन्द्रियाणि जेयानि रसना तु विशेषतः।

अर्थात् सब इन्द्रियोंका जय करे, पर रसनाका विशेष रूपसे। श्रीमद्भागवतमें इन्द्रियोंका विषयोंकी और दौड़ना ही बन्ध और इन्द्रियोंका संयम ही मोक्ष कहा गया है—

## बन्ध इन्द्रियविक्षेपो मोक्ष एषां च संयमः।

(५) अहिंसा—श्रीस्वामिनारायणने अपने आश्रित सत्संगियोंको स्पष्ट ही आदेश दिया है कि किसी भी प्राणीकी हिंसा न करें; जूँ, खटमल आदिको भी जान-बृझकर न मारें—

### कस्यापि प्राणिनो हिंसा नैव कार्यात्र सामकैः । सुक्ष्मयुकामस्कुणादेरपि बुद्धया कदाचन ॥

(६) ब्रह्मचर्य-ब्रह्मकी प्राप्तिके लिये ब्रह्मचर्य तो सबसे पहले आवश्यक है। ध्यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्ये चरन्ति' यह श्रुति है। कारण, ब्रह्मचर्यके विना सदुपदेशका यथार्थ बोध हो ही नहीं सकता। 'अथ यद्यज्ञ इत्याचक्षते ब्रह्मचर्यमेव तद्रह्मचर्येण होवेष्ट्या-स्मानमञ्जवन्दते ।'

इस श्रतिमें यशको ब्रह्मचर्य ही कहा है । ब्रह्मचर्यके विना यज्ञकी सिद्धि नहीं होती । देवपक्षसे इन्द्र और असुर-पक्षसे विरोचन बत्तीस-बत्तीस वर्ष ब्रह्मचर्य पालन करके तब आत्माको जाननेके लिये प्रजापतिके पास गये थे । प्रजापतिने आत्मविद्याका जो प्रथम उपदेश दिया, उसे सुनकर इन्द्र और विरोचन लौट गये। विरोचन उतनेसे ही सन्तप्ट होकर फिर प्रजापतिके पास नहीं आया । पर इन्द्रका उतनेसे सन्तोष नहीं हुआ । वह प्रजापतिके पास लौट आये । तब प्रजापतिने उन्हें फिर बत्तीस वर्ष ब्रह्मचर्यव्रतसे रहनेको कहा । उसके बाद आत्मविद्याका पुनः उपदेश दिया । फिर भी समाधान नहीं हुआ। तब बत्तीस वर्ष फिर ब्रह्मचर्य-पालनपूर्वक रहनेके पश्चात् पुनः उपदेश दिया । पर इससे भी पूरा काम नहीं हुआ। तब ५ वर्ष और ब्रह्मचर्य पालन करके इन्द्र प्रजापतिके पास रहे। इस प्रकार १०१ वर्ष ब्रह्मचर्य-पालन करनेके बाद इन्द्रको आत्मज्ञान हुआ। इसलिये ब्रह्मचर्यको साधनोंमें सबसे बलवत्तर साधन जानना चाहिये ।

(७) साबुसमागम—श्रीमद्भागवतमें यह प्रतिपादन हुआ है कि ज्ञानियोंको भी अपनी आसक्तिका पाश बड़ा ही कठिन मालूम होता है, पर साधुसमागममें यही आसक्ति खुला हुआ मोक्षका द्वार बन जाती है—

प्रसङ्गमजरं पाशमास्मनः कवयो विदुः। स एव साधुषु कृतो मोक्षद्वारमपावृतम्॥

(८) आत्मिनष्टा—श्रीखामिनारायण आत्माका स्वरूप इस प्रकार बतलाते हैं—

हृत्स्योऽणुसूक्ष्मश्चिद्गो ज्ञाता व्याप्याखिलां वनुम् । ज्ञानशक्तया स्थितो जीवो ज्ञेयोऽच्छेद्यादिलक्षणः ॥

अर्थात् जीव हृदयमें स्थित है, अणु-सहश स्क्ष्म है, चिद्र्प है, शाता है और अपनी शानशक्तिने समप्र शरीरको व्याप कर रहता है। उसे अच्छेद्यादि लक्षणोंसे युक्त अर्थात् अच्छेद्य, अदाह्य, अक्लेद्य, अशोष्य, नित्य, अजर, अमर, अशोक, सत्यकाम, सत्यक्कल्प जानना चाहिये। अपने आपको इस प्रकार निश्चयपूर्वक जानना ही आत्मनिष्ठा है। आत्मस्वरूपके विषयमें यह श्रुति है—

न जायते श्चियते वा विपश्चि-श्चायं कृतश्चित्र वभूष कश्चित्।

### अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो न हुन्यते हुन्यमाने शरीरे॥

( ॰. ) माहात्म्यज्ञानयुकः मनबद्गक्ति—'माहात्म्यज्ञान-युग्भूरिस्नेही भक्तिश्च माधवे।' भगवान्के प्रति माहात्म्य और ज्ञानसे युक्त स्नेह ही भक्ति है।

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । श्रचनं वन्दनं द्वास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥

-यह नवधा साधन भक्ति है। दसवीं भक्ति प्रेमलक्षणा है, जिसमें भक्त और भगवान्के बीच कोई व्यवधान नहीं रहता। माहात्म्यज्ञानसे ही भक्तिका उद्रेक होता है।

(१.०) सन्तोष-भागवतपुराणका वचन है-

पण्डिता बहवो राजन् बहुज्ञाः संशयच्छिदः । सदसस्पतयोऽप्येके ह्यसन्तोषात्पतन्त्यधः ॥

'कितने पण्डित, बहुज, संशयका छेदन करनेवाले, सदसस्यित होकर भी असन्तोपने अधःयतित हो जाते हैं।' सन्तोपके विना आत्मोचितका साधन हो ही नहीं सकता।

यहच्छयोषपन्नेन सन्तोषो मुक्तये स्मृतः।

अन्तिस किसी भी अवस्थामें सन्तुष्ट रहना मुक्तिका कारण हो जाता है।

(११) अद्राम्भित्व-दम्भका सर्वथा त्याग।

(१२) दया—दयाभावसे भगवान् प्रसन्न होते हैं। श्रीमद्भागवतमें लिखा है—

## दयया सर्वभृतेषु सन्तुष्ट्या येन केनचित् । सर्वेन्द्रियोपशान्त्या च तुष्यत्याञ्च जनार्दनः ॥

्प्राणिमात्रपर दया करने, जो कुछ मिले उससे सन्तुष्ट रहने और सब इन्द्रियोंके शान्त-दान्त होनेसे भगवान् तुर्रत प्रसन्न होते हैं।

- (१२) तप—आत्मिचन्तनकी पात्रता चित्तशुद्धिके विना नहीं होती और चित्तशुद्धि तपके विना नहीं होती ! इसलिये तप आवश्यक है ।
- (१४) अपनेसे गुणोंमं बड़े जो भगवद्भक्त हैं, उनमें गुरुभाव रखनेसे उनकी किञ्चित् कृपा भी महत्कल्याण करनेमें समर्थ होती है।
- (१५) अपनी समकक्षाके भगवद्भक्तों में मित्रमाव रखना, अपने समान या अपनेसे भी अधिक उनकी आत्मोन्नतिकी कामना करना भी महान् कल्याणकारी है।
- (१६) अपनेसे जो किन्ष्य हैं, उन्हें सहायताके पात्र जानकर उनका हित करना, भगवानके मार्गर्मे उन्हें आगे बढ़ाना भगवानको ही प्रसन्न करना है।

इन सोलह साधनोंको जो लोग श्रद्धा-भक्तिके साथ सानन्द करते हैं, उन्हें यहाँ भी वही आनन्द प्राप्त होता है जो भगवद्धाममें पहुँचे हुए मुक्त पुरुपोंको होता है। करके देखनेसे यह आप ही प्रत्यक्ष हो सकता है।

# थियासफोकी साधना

( लेखक- श्रीइंग्न्ट्रनाथ दत्त, एम्० ए०, बी०एन्०, वेदान्तरहा )

श्री कत्याण सम्मादकका अनुगेध है कि इम साधना हमें में यियासफीकी साधनाके सम्बन्धमें कुछ लिखूँ। मैं यह बात स्पष्ट कर देना चाहता हूँ कि हिंदू धर्म, बौद्ध धर्म, पारसीध में अथवा ईसाई धर्मक समान यियासफी कोई धर्मसम्प्रदाय नहीं है। यियासफीको धर्मका विद्युद्ध गणित कहा गया है, और यही उसका यथार्थ वर्णन है। सब धर्मोंके पीछे और परे वह हुआ करता है। जिस पुरातन ज्ञानको उपनिषद्में ब्रह्मविया कहा जाता है, जो पराविद्या होने से पुरातन वेदान्ति समिन्न है, उसीको आधुनिक जगत्में थियासफीका उद्घोप करनेवाली देवी श्रीमती एच्० पी० कला वेट्स्कीने समस्त मानव-ज्ञानका आदि और अन्त माना है। अब यह देखें कि इस थियासफीका साधना के सम्बन्धमें क्या कहना है।

प्रयमतः थियासकीमे जीव या व्यष्टिपुरुपमात्रकी भगवदंश (गीताके शब्दोंमें 'ममैवांशः'), विश्वाचिका एक स्फुलिङ्गः अमृतिसिन्धुका एक तरङ्ग कहकर, इस प्रकार 'तत्त्वमित', 'सोऽइम' आदि वेदान्त-महावाक्योंका समर्थन किया गया है। जीव और ब्रह्म इस प्रकार एक ही हैं; दोनों-की एक ही सन्-चित्-आनन्दस्वरूप त्रिविध सत्ता है। अन्तर केवल इतना ही है कि ब्रह्म सुव्यक्त सम्बद्धानन्द्र, शक्ति-ज्ञान-आनन्दकी महामहिम त्रिमूर्ति हैं (जैसा कि यियासपीकी परिभाषामें कहा जाता है), और जीव अव्यक्त सन्विद्धानन्द्र है—उसमें ये तीनों भाव अभी अञ्यक्त हैं। इसलिये थियासपी जीवको 'ब्रह्मभूय' कहती है अर्थात् विकासक्रमसे जीव किसी दिन ईश्वरके पूर्ण साध्यकी प्राप्त

होगा और यह कहेगा कि भैं और मेरा पिता दोनों एक हैं। यह सिद्धि किस प्रकार होगी ! जीवके अंदर सुप्त ये तीन भाव—शक्ति, शान और आनन्द किस प्रकार जाग्रत् और व्यक्त होंगे ! यह कार्य साधनासे होगा।

थियासफीका यह सिद्धान्त है कि जीव-बीज प्रकृतिकी योनिमें बोये जाते हैं—

#### मम योनिर्महद्रहा तस्मिन् गर्भे द्वास्यहम्।

अशक्तिकी अवस्थामें इनका वपन होता है, जिसमें ये एक दिन शक्ति-सम्पन्न होकर उठें; और छोटे-छोटे बीजोसे बड़े-बड़े सुदृढ़ बृक्ष वनें अथवा टिमटिमाती हुई चिनगारियाँ जलती-धधकती हुई ज्वालाएँ बनकर फैलें।

इसीको सिद्ध करनेके लिये जीवको मानो एक बड़ी लंबी यात्रा करने भेज दिया गया i

#### तस्मिन् इंसो भ्राम्यते बहाचके।

'ब्रह्मचक्रमे हंसको (धियासफीमें उसे Monad कहते हैं) भ्रमण करना पड़ता है।' इस चक्रके दो अर्द्धमाग हैं, जिनका विचार आगे करेंगे। इनमेंसे एक प्रवृत्तिमार्ग है और दूसरा निवृत्तिमार्ग।

हंसने पहले खनिज धातु-जगत्में प्रवेश किया और कई जन्म उस योनिके विताकर यह वनस्पति बना । वनस्पति-योनिसे मरकर और उस जगत्को पीछे छोड़कर वह पशु बना । फिर काल प्राप्त होनेपर पशु-जीवनसे मरकर वह मानुपी-तनुमें प्रविष्ट हुआ ।

एक प्राचीन हिंदू-प्रन्थमें विकासकी इन अवस्थाओंका प्राय: पूर्ण वर्णन देखकर बड़ा खुन्हल होता है। इसमें यह कहा गया है कि धातुयोनिमें जीवको बराबर २० लाख बार जन्म लेना पड़ता है, तब वह वनस्पति-सृष्टिमें आता है। वनस्पति-योनिमें उसे ९ लाख जन्म लेने पड़ते हैं, इतनी ही बार सरी-स्पयोनिमें, १० लाख बार पशु-योनिमें और चार लाख बार वानरयोनिमें, इतनी योनियोंमें इतनी बार अमण करके अन्तमें वह मनुष्य-योनिको प्राप्त होता है।

मनुष्य होनेपर वह पहले असभ्य और पीछे धीरे-धीरे सम्य होता है। इस समय जगत्में जो मनुष्य हैं, उनमेंसे अधिकांद्य 'सम्य' पदवीको प्राप्त हैं; पर मनुष्य 'अभी अपूर्ण है, गर्भस्य अभीक-सा विद्रुप, अकृत, अधूरा और असिद्ध है ।' ( सर आलीवर लाज ) अर्थात् अभी वह प्रवृत्तिमार्गपर चल रहा है-जो कुछ मिलता है, उसे लेता हुआ आगे बढ़ रहा है । इसके बाद उसे कोना काटकर निवृत्तिमार्गपर आना होगा; इस मार्गमं आगे बढनेका साधन जो कुछ है, उसे देना है, त्याग करते हुए आगे बढ़ना है । अब वह समय आ गया है। जब जीवको साधनका आश्रय करके साधन-क्रमसे इस तरह चलना होगा कि 'उसका नवीन जन्म हो, ऊपरसे जन्म हो।' भारतवर्षमें दिजन्मा पुरुषको ब्राह्मण कहते हैं। बृहद्विष्णु-पुराणमें कहा है कि लाखों जन्म भटक कर अन्तमें जीव ब्राह्मणत्वको प्राप्त होता है। ब्राह्मणको यथाकाल साधन-चतुष्ट्रयसे सम्पन्न होकर अधिकारी बनना चाहिये। यह साधन-चतुष्टय है-विवेक, वैराग्य, पट्-सम्पत्ति और मुमुक्षुत्व। इन साधनोंसे सम्पन्न होनेपर दीक्षाका अधिकार प्राप्त होता है और यथाकाल उसे दीक्षा मिलती है। वेदान्तके अनुरूप ही थियामफीमें चार प्रकारके दीक्षित माने गये हैं। श्रीमत् शङ्कराचार्य इन्हीं चारोंको कुटीचक, बहुदक, इंस और परमहंस कहते हैं । बौद्धमतमें इन्हीं चारको स्रोत आपन्न सकुतागामी, अनागामी और अईत् कहते हैं। अईत् या परमहंस उस अधिकारीको कहते हैं। जिसे चतुर्थ दीक्षा प्राप्त हो चुकी हो। इसके बाद जो दीक्षा है, वह दीक्षितको दीक्षितपदसे उठाकर सिद्ध पदपर बैटाती है। इन्हीं सिद्ध पुरुषोंको इस देशके लोग ऋषिकहते हैं।

ऋपि जब छठी दीक्षा लेता है, तब वह महर्षि होता है और महर्पि सातवीं दीक्षा लेकर परमर्पि होता है। थियासफी-में इन्हींको चोहान और महाचोहान कहते हैं। इस प्रकार जीव जो अज्ञानमें जन्म लेकर यात्रा आरम्भ करता है, वह साधनमार्गसे सर्वज्ञताको प्राप्त होता है।

परन्तु यहीं साधना समाप्त नहीं होती। अब उसे इस समतल उपत्यकाको छोड़कर ऊँचे ढल्कुए पर्वतके शिलरपर चढ़ना है—लौकिक विकाससे अलौकिक विकासको प्राप्त होना है। मौलाना रूमी इसी बातकी ओर अपने इन अर्थपूर्ण शब्दोंद्वारा सङ्कोत करते हैं—'अबकी बार मैं मनुष्यभावसे मर जाऊँगा, जिसमें देवताके पंख मेरे शरीरमें निकल आवें।' अर्थात् वह महापुरुष में बनूँ जिसे उपनिषद् स्वराट्, विराट् कहते हैं, जो इस अनन्त आकाशमें धूलिकणोंके समान विखरे हुए असंख्य ब्रह्माण्डोंमेंसे किसी एक ब्रह्माण्डका राजल्य या आधिपत्य करते हैं। इन्हींको थियासफीमें बोलर लोगस (Bolar Logos) कहते हैं। पर इतनेसे

क्या जीव अपनी परागतिको पहुँचा ? नहीं, अभी नहीं। मौलाना रूमी कहते हैं—

'एक बार, फिर, मैं उठकर देवोंके ऊपर पहुँचूँगा। मैं वह वर्नूँगा, जो कल्पनामें नहीं समाता। वह जो कुछ है, उसके पास मैं लौट बाऊँगा।'

कहाँ लौटोगे ? लौटेंगे वहाँ जो हमारा 'अस्ता' है, जो वेदवाणीमें स्वस्थान या निजधाम है।

भ्महामहिमाके हम नीचे बरसनेवाले बादल भगवान्से ही

यहाँ आते हैं। वही हमारा धाम है। कहना नहीं होगा कि यह निजधाम भगवान्से भिन्न नहीं है।

इसीको वेदान्तमें ब्रह्मसायुज्य कहते हैं। 'ब्रह्म होकर वह ब्रह्मको प्राप्त होता है।' (बृहदा० ४।४।६) अन वह कम से-कम इतना तो कह सकता है कि 'अन समाप्ति हुई।' यही दिव्य भवितव्यता है—जीवके लिये थियासपी जिसका मार्ग निर्देश करती है।

# थियासफोकी उपासना-पद्धति

(लेखक-रायबद्दादुर पंड्या वैजनायजी, बी०ए०, एफ्० टी० एस्०)

इस उपासनामें ज्ञानयोग, कर्मयोग, भक्तियोग, राजयोग आदि सबका समावेश है। इसके असल आचार्य जीवनमुक्त महात्मा हैं, जो जगतमें प्रकट नहीं हैं। साधकका बहुत कालतक उनसे स्थूल जगत्मे परिचय नहीं होता। वह सुष्रुप्तिमें उनसे उपदेश पाता है । यियासफ़ी केवल ब्रह्मज्ञान है । मनुष्य विकासक्रमसे उच्चतर अवस्थाको प्राप्त होता जाता है, अन्तमें देवत्वको और उससे भी उच्चतर पदको प्राप्त होगा । उसे अपने विकासमें शीव्रता करनी है तो अपनेमे नैतिक गुणोंका, योगके यम-नियमादिकोंका, वेदान्तके साधन-चत्रध्योंका, समझ-बुझकर अभ्यासद्वारा विकास करना चाहिये। और सम्प्रदायोंसे भेद केवल इतना है कि जहाँ और सम्प्रदायोंमें साधक अपनी साधना केवल अपने आत्म-कल्याणके लिये ही करता है, थियासफ़ीमें साधक इन साधनाओंको इसलिये करता है कि इनसे वह विशेष योग्यता और पवित्रता प्राप्त कर जगतुकी विशेष सेवा कर सके। यहाँ साधक अपने मोक्षकी चिन्ता न कर जगत-कल्याणके लिये, दूसरोंकी सेवाके लिये, दूसरोंको मार्ग चलनेमें सहायता देनेके लिये, आरम्भसे प्रयत्न करता है। हाँ, यह सही है कि आरम्भर्मे यह बहुत थोड़ी सेवा कर सकेगा; पर परकल्याण ही उसका परम धर्म है। और सम्प्रदायोंमें साधनाद्वारा शक्ति पाकर, यदि साधन-चतुष्टय न सध चुका हो तो, उस शक्तिको स्वार्यकी ओर खर्च करके गिर पहना सम्भव है। यहाँ जबतक पवित्रता न आ जाय, साधकको कोई ऐसी शक्ति नहीं दी जाती जिसका दुरुपयोग हो सके । आजकल अंग्रेज़ीमें बहुत-धी पुस्तकें ऐसी छपती हैं, जिनमें दूसरोंपर अपनी इच्छाशक्तिद्वारा प्रभाव डालना बताया जाता है।

यह वाममार्ग गिरनेका रास्ता है। थियासफ़ीमें किसीकी इच्छापर प्रभाव नहीं डाला जा सकता, किसीपर ऐसा प्रभाव नहीं डाला जाता कि वह अमुक विचार करे। उसे आशीर्वाद दिया जाता है, उसका कल्याण मनाया जाता है, उसके विचारार्थ उसके मनमे विचार उत्पन्न किये जाते हैं, पर उसकी इच्छाशक्तिको सदैव स्वतन्त्र छोड़ दिया जाता है, जिसमें वह चाहे जैसा अपना निर्णय करे । यियासफिस्ट साधककी यह आकाङ्का रहती है कि वह अपनी साधनामें सिद्ध होकर जगत्के दूसरे लोगोंको मार्ग चलनेमे सहायक हो । इसलिये पहले वह अपने मन, विचार, मनके भाव, कर्म और स्थूल दारीरके संयममे लगता है। समझ-बृझकर अच्छे-अच्छे सद्गुणींका मनन और निदिध्यासन कर वह उनको अपने अंदर अभ्यासद्वारा बढाता है । अपने आहार-विहारको सान्त्रिक बनाकर अपने कोशोंको शुद्ध करता है। अपनी चेतनाको शरीरमे भिन्न कर ऊँचा चढाने, अपने आपको कारणशरीरस्थ जीवात्मा जानकर शरीरकी इन्द्रियों-का निम्रह करने, और पीछे यदि हो सके तो, अपनेको सबमें देखने और सबको अपने अंदर देखनेका प्रयक्त करता है। (देखो भगवद्गीता अध्याय ६, स्त्रोक २९।) इस साधकको ऐसा वाकसंयम भी करना चाहिये कि वह केवल सत्य, प्रिय, हितकारी और अनुद्वेगकर वाक्य ही बोले। ऐसा साधक अपनी चेतना ईश्वरसे मिलानेका प्रयक्त करता है। योड़ी देरके लिये अपनेकां भूलकर उस ऊँची ईश्वरमय चेतनामें स्थित होना चाहता है। वह अपने ध्यानमें जगत्को, जाने हुए दुख़ियोंको और सबको उनके कल्याणके आद्यीर्वाद भेजता है।

प्रत्येक सौरमण्डल एक विश्व है। कितने विश्व हैं और कितने ब्रह्मा, विष्णु और शिवादि हैं—इनकी गिनती नहीं है, यह देवीभागवतका कहना है। वियासफ्रीका भी यहीं कहना है। इसलिये सौरमण्डलमें वर्तमान या व्याप्त, उसको चलानेवाली शक्ति ही हमारा ईश्वर है। उसमें और परब्रह्ममें कितना अन्तर है, इसका विचार मनुष्यकी बुद्धिसे परे है। उपायना इस सौरमण्डलव्याप्त ईश्वरकी ही हम कर सकते हैं। उसकी सत्ता सर्वत्र कार्य करती है। सार सौरमण्डलमें वह सर्वशक्तिमान और सर्वका शान रखनेवाला है। सबकी सची आर्त हृदयकी पुकार उसके पास पहुँचती है, और वह उसका उत्तर देता है। पर जैसे सकाम भक्ति गौण है, वैसे ही ईश्वरसे अपनी नीची इच्छाओंकी पूर्तिके लिये प्रार्थना करना हलकी बात है।

जब साधन-चतुष्टय कुछ सध चुकते है और साधकमें कुछ योग्यता आ जाती है और जनसेवाके कारण साधकका पुण्यसद्भय हो जाता है तो ब्रह्मनिष्ठ अहस्य गुढ उसे अपना परीक्यमाण शिष्य बनाते हैं। सूक्ष्म प्रकृतिको उस शिष्यकी प्रतिमूर्ति बनाकर अपने यहाँ रखते हैं। शिष्यके प्रत्येक मायसे यह मूर्ति प्रभावित होगी और दिन-रात्रिमें एक बार देख लेनेसे शिष्यके मनके भावोका दिनभरका पूरा-पूरा हाल गुढको शात हो जायगा। गुढ शिष्यके ऊँचे कोषींपर अपना प्रभाव भी डालता रहता है। जब शिष्यकी परीक्षा करते रहनेसे जात होता है कि शिष्यमें काफी सात्विकता और पवित्रता आ गयी हैं, तब गुढदेव उस शिष्यको अपना स्वीकृत शिष्य बनाते हैं।

म्बीकार कर लेनेसे गुरुदेव और शिष्यमें ऐसी एकता और विनष्ठता हो जाती है कि उसकी कल्पना नहीं हो सकती । अब गुरुदेवकी सब शक्तियाँ शिष्यपर आप से आप कार्य करती हैं। शिष्यके सब विचार गुरुदेवके मनमें पहुँच जाते हैं। यदि अपिवत्र विचार शिष्यके मनमें आवें तो गुरुदेवको थोड़ी देरके लिये दोनों के बीचमें परदा डाल देना पड़ता है। गुरुदेव अपनी शक्ति शिष्यके द्वारा दूसरों के कल्याणार्थ भेजते हैं। इस पदमें शिष्य और गुरुदेवका अवर्णनीय ऐक्य हो जाता है। जबतक शिष्यको दूसरों का हितिचन्तन करते रहने, दूसरों को अपना ध्यान और शक्ति देने, कल्याणकारी विचार और आशीर्वाद सब मनुष्यों में वितरण करनेकी आदत न पड़े, तबतक वह शिष्य स्वीकृत नहीं होता। स्वीकृतिके आरम्भमें शिष्यको ऐसा भान होता है कि मुक्समेंसे बहुत-सी शक्तिका प्रवाह किया जाता है।

पीछेसे मंद प्रवाह सदैव होता रहता है और विशेष प्रसङ्ग-पर विशेष प्रवाह होता है। इसके पश्चात् साधन-चतुष्टयके अम्यासमें काफी उन्नित हो चुकनेपर प्रयम दीक्षा होती है, जो भगवान् सनत्कुमारकी आज्ञासे दूसरे महात्मा देते हैं। तव शिष्य इन महात्माओं के सङ्घका एक अदना सदस्य बनता है। इसको बौद्ध-साहित्यमें स्रोतआपित और संन्यासादि उप-निषदों में कुटीचक कहते हैं। इसके परे तीन और दीक्षाएँ होती हैं, जिन्हें सकुदागामी या बहूदक, अनागामी या हंस और अर्हत् या परमहंस कहते हैं। इनके वर्णन करने-की यहाँ आवश्यकता नहीं है। इसके परे अशेख या तुरीया-तीत अथवा जीवन्यक्त महात्माका पद है।

अईत्पदप्राप्त व्यक्ति भी शिष्य प्रहण नहीं कर सकता, केवल अशेख या जीवन्मुक्त महात्मा ही गुरु बन सकते हैं। श्रीमद्भागवत और विष्णुपुराणमें वर्णित मरु और देवापि दो महात्मा इस संस्थाके मृल सञ्चालक और गुरु हैं। इनके सिवा जीसस इत्यादि और महात्मा भी इस पदके हैं। भगवान अगस्य इनसे भी ऊँचे हैं। ये सब स्थूलशरीरधारी हैं। कोई कोई और भी स्थूलशरीर रखते हैं, पर कई केवल स्क्ष्मशरीर ही रखते हैं और काम पड़नेपर स्थूल आकृति बना सकते हैं।

#### अद्दय सहायक

इन महात्माओंको सब लोकोंमें कार्य करना पहता है। सब शिक्षित व्यक्ति सोनेपर अपने स्थूलशरीरसे निकलकर सुरमशरीरद्वारा भवलींकमें कार्य कर सकते हैं; पर उसका ज्ञान न होनेसे वे प्रायः अपने दिनके विचार लेकर ही उनकी उधेह बन करते रहते हैं । वे चाहें तो उस भ्वलींकमें परसेवाका बहुत सा कार्य कर सकते हैं। ऐसे प्रयत्न करने-वालेको आरम्भमें ऐसा भान हो सकता है कि मैं हवामें उह रहा हूँ या पानीमें तैरता हूँ या रेल या मोटरमें जा रहा हूँ। यदि वह अमुक व्यक्तिको अमुक प्रकारकी सहायता देनेका विचार कर सोवे तो वह उस प्रकारकी सहायता अवस्य देगा। चाहे उसे जगनेपर उसकी स्मृति रहे या न रहे। कई लोग इस प्रकारका कार्य करते हैं। किसी-किसीको उसकी स्मृति भी रहती है। कभी-कभी एक ही कार्यमें दो-तीन व्यक्ति शामिल हो जाते हैं और जगनेपर दोनों-तीनों अपनी-अपनी स्मृति मिलानेपर सब मिलती हुई पाते हैं। भुवलेंकिक कार्यका अनुभव जगनेपर स्वप्तके रूपमें याद पड़ता है, पर उसमें हमार। मगज़ अपने विचार भी भर देता है। इस कारण दोनोंको अलग-अलग कर लेना सीख लेना चाहिये।

# सूफ़ियोंका साधना-मार्ग \*

( केखक--डा॰ एम्॰ हाफिज सैयद मुहम्मद, एम्॰ए॰, पी-एच्॰डी॰, डी॰ लिट्॰)

वेदान्तके सिद्धान्तोंके अनुरूप सूफ़ीमतके सिद्धान्तोंमें भी श्रम्भकी अनुभूति साधकोंके हृदयमें अन्तःपक्षसे मानी गयी है। कर्मकाण्ड और आचारकी विशिष्टताका उतना अधिक महत्त्व नहीं है, जितना हृदयकी अनुभूतिसे आत्मसमर्पणका है। किन्तु यह कहना कि सूफ़ीमतमें साधना-पक्षका अभाव है, सत्यसे दूर होगा। वह साधना-पक्ष क्या है? ब्रह्मकी अनुभूतिके लिये किन अवस्थाओं में होकर जाना पड़ता है, इसपर हम प्रकाश डालनेकी चेष्टा करेगे। पहले हम सूफ़ीमतके अनुसार ब्रम्स (जाते वहत) की भावनापर विचार करते हैं।

सुफ़ीमतका ब्रह्म वेदान्तके ब्रह्मसे भिन्न नहीं है । जिस प्रकार वेदान्तका ब्रह्म एक है, उसके अतिरिक्त कोई दूसरी सत्ता नहीं है (एकं ब्रह्म द्वितीयो नास्ति), उसी प्रकार सफ़ीमतमें भी ब्रह्म एक है-वह 'इस्तिए मुतलक' है। वह किसी भी रूप या आकारसे रहित है। वह सर्वव्यापी है, किन्तु किसी वस्तुविशेषमें केन्द्रीभृत नहीं है। वह अगोचर और अशेय है, वह असीम है। उसमें कोई परिवर्तन और विनाश नहीं है। उसके अतिरिक्त अन्य कोई भी सन्य नहीं है। अतः वह एकान्तरूपसे एक ही है, और अन्य कोई सत्ता उसके समकक्ष नहीं है। ऐसी परिस्थितिमें ब्रह्मका जो ज्ञान होता है, वह किसी भौतिक साधनसे न होकर आत्मान्यति-से ही होता है। हम ब्रह्मके अनन्त गुणोंको जानकर ही उसके सम्बन्धमें अपनी कल्पना कर सकते हैं। उसके विभवमे ही इम उसके लोकोत्तर रूपका अनुमान कर सकते हैं। इस रूपकी भावना, जो केवल (एक) के रूपमें समझी गयी है, सुफ़ीमतमें 'ज़ात' संज्ञांस अभिहित है। इस ज़ातका परिचय उसकी 'सिफ़त' में है। यह 'सिफत' जातकी वह शक्ति है, जिससे वह सृष्टिकी रचना करता है। सृष्टिकी अनन्त रूपवाली समस्त सामग्री है 'सिफ़त', जिसके द्वारा इम 'जात' की शक्तिमत्ताका परिचय प्राप्त कर सकते हैं। इसे हम वेदान्तमें 'मायामात्रं तु कात्स्न्येंनाभिव्यक्तस्वरूपात्' के रूपमें मान सकते हैं। तुलसीक शब्दीमें ध्यन्मायायशवर्ति विश्वमिखलम्' की भावना भी यही है। इतना होते हए भी निफ़त जातरे किसी प्रकार भी भिन्न नहीं है, किन्तु 'सिफ़त'

ही 'ज़ात' नहीं है । सिफतके अनेक रूप भिन्न होते हुए भी एक हैं । हम 'सिफ़त' को ज़ातसे उद्भृत गुण मान सकते हैं । जिस प्रकार किसी सुगन्धित पुष्पकी सुगन्धि पुष्पसे उद्भृत होते हुए भी पुष्प नहीं है, यद्यपि हम सुगन्धि और पुष्पको किसी प्रकार विभाजित नहीं कर सकते—पूलकी भावनाहीमे सुगन्धि है और सुगन्धिकी भावनामें ही पुष्पका परिचय है; किन्तु यह सब विज्ञान किसी प्रकार भी जातको सीमाबद्ध नहीं कर सकता । कबीरने इसी भावनामें सगुणवादका विरोध करते हुए लिखा था—

जाके मुख माथा नहीं, नाहीं रूप कुरूप। पुहुष बाम तें पानगा, ऐसा तत्व अनूप॥

इस प्रकार हम इस निष्कपंपर पहुँचते हैं कि ब्रह्म या जानका अस्तित्व हमें केवल उसकी सिफत या खृष्टि करने-वाली शक्तिसे ही जात होता है। यदि उसकी सिफत रहमारे समक्ष न हो तो हम उसकी वास्तविक अनुभृतिसे विज्ञत रहेंगे। हम सिफतको जानका एक 'प्रकट रूप' या 'अभिव्यक्ति' मानते हैं।

कुरानशरीफ़के शब्दोंमें आतमा या 'रूह' 'अमरे रब' या ब्रह्मकी अनुशा है। हदीसमें लिखा हुआ है कि जाते बहुतने ( अथवा निर्मुण ब्रह्मने ) आत्माको अपने रूपके अनुसार ही उत्पन्न किया है। किन्तू इसलिये कि ब्रह्मका कोई रूप नहीं है, आत्माका भी रूप नहीं हो सकता । जिस प्रकार इम ब्रह्मकी सत्यताका परिचय परोक्ष रूपमें ही प्राप्त कर सकते हैं, उसके किमी विशिष्ट आकारस परिचित नहीं हो सकते, उसी प्रकार हम आत्माके भी किसी रूपको नहीं जान मकते, क्योंकि उसका कोई रूप या आकार नहीं है। यह आत्मा एक है। जिस प्रकार सूर्यकी किरणोंमें किसी प्रकारकी भिन्नता नहीं है। उसी प्रकार ब्रह्मसं उत्पन्न जीवातमाओं में भी किसी प्रकारकी भिन्नता नहीं हो सकती। प्रत्येक किरणमें जिस प्रकार सूर्य दिखलायी दे सकता है ( यदापि सम्पूर्ण सूर्य वहाँ नहीं है ), उसी प्रकार प्रत्येक आत्मामें ब्रह्मका रूप प्रतिबिम्बित होता है। संक्षेपमें इस कह सकते हैं कि आत्मा वह दर्पण है, जिसमें ब्रह्म प्रतिबिम्बित होता है।

इस लेखके लिखनेमें मुझे अपने परम मित्र प्रा० श्रीरामकुमार वर्मा, एम्० प०से विश्वेष सहायता मिली है, जिसके लिये में उनका

हमारे सामने अब यह प्रश्न उठता है कि इस स्रुष्टिका रहस्य क्या है ! करानशरीफ़के अनुसार 'मा खलकतल इन्स य जिल्ल इलाले आबदून' (मैंने नहीं पैदा किया मनुष्य और देवताओंको—सिवा इवादतके लिये) में ही सुष्टि-निर्माणका रहस्य है । अर्थात् खुदाने अपनी शक्तिसे जिस सृष्टिका विधान किया है, उसके लिये स्वानभतिके अतिरिक्त और कौन मार्ग हो सकता है ? जो सृष्टि ब्रह्मय है, उसका स्वधर्म ही ब्रह्मकी उपासना होना चाहिये। यही सिद्धान्त करानशरीफ़का है। यदि ध्यानसे देखा जाय तो सृष्टि-निर्माणके इस रहस्यमें ही उपासनामार्ग छिपा हुआ है। खदा या ब्रह्मकी इवादतका तालर्य ही एक निश्चित साधनामें है। अतः सुन्नीमतमें सिद्धिके अन्तर्गत ही साधना-का मार्ग व्यक्तित है। यह साधना दो रूप ग्रहण करती है-एक तो साधारण और दूसरा विशिष्ट । साधारण मार्गमें तो कुछ ही सिद्धान्त हैं, जो विधि और निषेधके अन्तर्गत हैं। करणीय और अकरणीयकी आज्ञाओंमें ही इस मार्गकी रूप-रेग्वा है। अवामिर (विधि) और नवाही (निपेघ) का ही विधान इस साधारण माधनापक्षमें है। यह मनुष्यमात्रके साधारण धार्मिक जीवनके लिये आवश्यक है। कोई भी मनुष्य अपने अस्तित्वको तभी सफल मान सकता है, जब वह इन विधि और निपेधमय आदेशोंके अनुसार अपने जीवन-को मुचाररूपमे सञ्चालित कर सके। इस प्रकारके जीवनमें संयम ( रियाज़त ) की बड़ी आवश्यकता मानी गयी है। साथ ही आध्यात्मकताके लिये जीवनको अधिक से-अधिक अलौकिक सत्ताके समीप लानेकी आवश्यकता है। इसके लिये ही 'नमाज' की आयोजना है। दिनके पाँच भागों में अपनेको ईश्वरके सम्पर्कमें लानेके लिये 'नमाज' का विधान रक्सा गया है। यह आचरण उन लोगोंके लिये अत्यन्त आवश्यक है जो संसारमें जीवन व्यतीत करते हुए र्दश्वरीय सत्ताकी ओर आकर्षित हैं। अर्थात् इस प्रकारके व्यक्तियोंके जीवनमें सांसारिक और आध्यात्मिक दोनों प्रकार-के पक्ष हैं। किन्तु मनुष्योंमें एक वर्ग ऐसा भी है, जो केवल आध्यात्मिक पक्षमे ही सन्तोप मानता है। उसके लिये लौकिक पक्षका कोई मूल्य नहीं है। उसे संसारमें कोई भी वस्त ऐसी नहीं दीख पड़ती, जो उते स्थायी सुख और शान्ति दे सके । वे इस संसारको क्षणभङ्गर मानते हैं, इसके सुखोंको मृगतृष्णा और इसकी आशाओंको इन्द्रधनुषकी माँति आधारहीन समझते हैं। उनके लिये संसारका अस्तित्व वास्तविक नहीं है। अतः लौकिक पक्ष उनके सामने कोई महत्त्व नहीं रखता । वे एकमात्र अलौकिक या आध्यात्मिक पक्षकी सार्यकता ही मानते हैं और इसीमें उन्हें परम सुख और आनन्दकी चरम प्राप्ति होती है। यह अलौकिक या आध्यात्मिक पक्ष ईश्वरके जप (ज़िक) या स्मरणमें ही माना जाता है। यह स्मरण दो प्रकारने मान्य है—

- ईश्वरके नाम और उसके गुणोंका जाप इस प्रकार
   हो कि उससे समस्त जीवन ओतप्रोत हो जाय। शरीरके
   प्रत्येक भागमें उसी अलैकिक सत्यका सञ्चार हो ।
- २. साधक इंश्वरीय तत्त्वका चिन्तन दार्शनिक रूपसे करे। वह आत्मा और परमात्माके पारस्परिक सम्यन्धपर विचार करे और दोर्नोके स्वरूपनिर्धारणमें लीन हो।

इन दो विभागोंपर हम विस्तार विचार करेंगे। इनके अन्तर्गत जपके अनेक रूप हैं। मनुष्यकी जितनी सॉर्से हैं। उतने ही अधिक साधनाके मार्ग हैं, किन्तु इम 'क्षेपमें कुछ ही मार्गोंका निर्देश करेंगे।

तवजह (ध्यान) – इस साधनामें (मुर्शिद) गुरु शिष्य (मुरीद) को अपने सामने युटने मोड़कर बैठावे और स्वयं भी उसके सामने इस प्रकार बैठे। फिर हृदयको समस्त भावनाओंसे रहित एवं एकाग्र करके अछाहका नाम १०१ साँसमें अनुमानसे शिष्यके हृदयपर अनुलेखित करे और यह विचार करे कि अछाहके नामका प्रभाव मेरी ओरसे शिष्यके हृदयकी ओर प्रेरित हो रहा है। इस प्रकार एक पा अनेक प्रयोगोंमे शिष्यके हृदयमें आलोक छा जायगा और उसके हृदयमें जागृति इस प्रकार हो जायगी कि वह उपासनाका पूर्ण अधिकारी वन सकेगा।

विक जेहर-इस साधनाका सम्बन्ध 'चिक्तिया वंश' से हैं और यह साधना अधिकतर गोपनीय रक्खी जाती है। इसे तहुँ जुदके बाद ही व्यक्त कर सकते हैं। उसकी प्रार्थना यह है—'या अल्लाह, पाक कर मेरे दिलको अपने गैरसे और रोशन कर मेरे दिलको अपने पहचानके नूरसे हमेशा था अल्लाह, या अल्लाह, या अल्लाह। 'इसं साधनाका यह ढंग है—साधक आलती-पालथी मारकर बैठे और दाहिने तथा बायें पैरके

- इठयोगमें इसी स्थितिको 'अजपा जाप' कहते हैं।
- स्फ्रीमतके सिद्धान्त चार वर्ग (स्कूल) के ई-चिदितया, कादिरया, मुहरवर्दिया और नक्त्रावंदिया।
- २. एक प्रकारकी नमाज, जो रातके बारह बजेके बाद पढ़ी जाती है।

अँगुठे और उसके बराबरवाली अँगुलीसे पाँवके घुटनेकी जड़में नीचेकी तरफ़ 'र्गे कीमास' को पकड़े (रगे कीमासका सम्बन्ध हृदयसे है, उसे दवानेसे हृदयमें उष्णता उत्पन्न होती है)। बैठनेमें कमरको सीधा रखना चाहिये और मुख पश्चिमकी ओर हो । दोनों हाथ जानुओंपर रक्खें और 'विसमिला' कहकर तीन बार कलमा 'ला इलाह इलिलाह' पढ़े, इसके बाद जानुओंकी ओर इतना सिर शुकाये कि माथा धुटनेके पास पहुँच जावे और वहाँसे मधुर स्वरसे 'ला इलाह' का आरम्भ करके सिरको दाहिने घुटनेके ऊपरसे लाते हुए दायें कंधेतक फिराता हुआ लाये और साँसकी इतना रोके कि जितनी देरमें तीन ज़रवें ( अलाइके नामका उच्चारण ) लग सकती हैं। इसके बाद सिरको कुछ पीठकी ओर टेढ़ा करके ध्यान करे कि ईश्वरके अतिरिक्त जितने सङ्कल्प-विकल्प हैं, वे सब मैंने पीठके पीछे डाल दिये। इसके बाद सिरको बायीं तरफ़की छातीकी ओर झुकाकर, जहाँ हृदयका स्थान है, 'इल्लिलाह' कहे और यह विचार करे कि मैंने ईश्वरीय प्रेम-को हृदयमें भर लिया। ला इलाहको 'ज़िके नफ़ी' और इिल्लाहको 'जिके इसबात' कहते हैं । 'नर्फा' के वक्त आँखें खुली रहनी चाहिये और 'इसवात' के समय बंद ।

जिके पासे अनफास-इस साधनाके अनेक रूप हैं, जिनमें केवल दो द्रष्टत्य हैं। पहला नफ़ी या इसवात का पासे अनफ़ास अर्थात् जब भीतरका माँस जाय नो ला इलाह कहे और जब बाहरका साँस आये तो इल्डिलाह कहे। लिफ़्ते साँसमें यह उच्चारण हो, यहाँतक कि समीप बैठे हुए व्यक्तिको भी यह जात न हो सके। (यह समस्त साधना करते समय प्रत्येक साँसमें दृष्टि नाभिपर रहे और मुख बंद रहे)।

हन्ते दम-यह साधना समानरुपमे सभी सूफियों में मान्य है, विशेपकर चिक्ती और कादरी इस माधनके विशेप पक्षमें हैं। नक्शयंदी इसे परमावश्यक तो नहीं मानते, तथापि वे इसकी उपयोगितामें विश्वास रखते हैं। यह साँसका अभ्यास है (हठयोगके प्राणायामका रूप भी इसी प्रकार है)। मानसिक उन्नतिके साथ यह शारीगिक उन्नतिका भी मूल-मन्त्र है। इसके अभ्यासका ढंग यह है कि नाक और मुँह बंद करके साँसके रोकनेकी शक्ति बढ़ायी जावे।

शाग्ने नसीर-यह ख्वाजा मुईनुदीन विस्तीका विशेष साधन है। इससे मानसिक व्याधियाँ दूर होती हैं। इसका प्रकार यह है कि सायं-प्रातः अपने जानुओंपर बैटकर मनको एकाम्र कर दोनों ऑस्तोंकी दृष्टि नासिकाके अम्रभागपर जमावे और निर्निमेप होकर देखे। इस दृष्टिमें अपरिभित ज्योतिका अनुमान करे। प्रारम्भमें नेत्रमें पीड़ा हो सकती है, किन्तु अन्तमें अभ्यासमें साधना सरल हो जायगी।

शक्के महमूदा-इस साधनामें दृष्टिको भौंहोंके वीचमें जमाना चाहिये। यद्यपि यह साधना पहले कटिन जान पड़ती है, किन्तु इससे हृदय चैतन्य हो जाता है। पत्तस्रिके योगसूत्रमें त्रिकुटीका विधान इसी प्रकारका है।

मुजतानुक अबकार-इसके अनेक रूप हैं; किन्तु सबसे सरल रूप यह है कि आँख, नाक, कान, मुखको हायकी उँगलियोंसे यंद करके सॉमको नामिसे खींचे और मस्तकतक ले जाये। वहाँ उमे रोककर शक्तिके अनुसार कुम्भक करे। जब सॉसको नामिके नीचेंगे अपर ले जाने लगे तो यह 'अलाह' का उच्चाण करे और जब सॉसको मस्तिष्कमें स्थापित करे नो 'हू' कहे। 'हू' कहते समय ऑग्यको हृदयकी ओर स्थिर करे। जब कुम्भकमें मॉमकी शक्ति घटने लगे तो उसे नाकके मार्गसे निकाल दे और इसीका पुनः अस्थाम करे। यह पहले एक या दो बारसे प्रारम्भकर अस्तमे बहुत देखक बहुयी जा सकती है।

शारे सीतं सरमदी—इस साधनामे आँखा नाका कान और मुखको बंद कर ऊँचे स्थानमे नीचे स्थानको गिरने-वाली जलधाराके शब्दका अनुमान करे । इस अनुमानके साथ 'इस्मे जान' (ईश्वरके नाम) पर ध्यान रक्खे । कमशः यह अनुमान सत्यमे परिणत हो जायरा और वह आध्यात्मिक नाद मुन पड़ेगा, जो प्रत्येक साधकका आदर्श है । (योग-शास्त्रमे इसके समान ही अनहद नादकी व्यवस्था है । )

मुगतना #-यह एक विशेष माधना है जो अनुमानकी शक्ति बढ़ाने और किमी बस्तुविशेषके रूपको हृदयङ्कम करने के लियं की जाती है। हर मुगतबेम जानु ऑपर बैठना, गर्दन झकाना, ऑप्यें बद कर ध्यान करना आवश्यक है। अनेक मुगतबेमिंम नीचे एक मुगतबेका वर्णन किया जाता है। उससे अन्य मुगतबेका अनुमान किया जा सकता है।

मुगतना इस्मे बात-इसका यह ढंग है कि वज़् करके (जलसे स्वच्छ होकर ) पश्चिमकी ओर बैठ जाय और विस्मिला पढ़कर गर्दन झकाकर इस्मे जातका ध्यान करेंग

 अरबी जवानमें रकब गर्दनको कहते हैं। मुरातबा गर्दन झुकाकर किया नाता है, इसलिये इसका नाम मुरातबा क्या गया है। यानी 'इस्मे अलाइ' पर एकार्पाचत्त हो । इससे इन्द्रियकी चञ्चलता नष्ट होगी । यदि सांसारिक सम्बन्धकी आर चित्त दौड़े तो अपने गुरुकी ओर ध्यान एकाष्ट्र करे । प्रारम्भमें इस अभ्यासके करनेमें कठिनाई होगी, किन्तु वह अभ्याससे धीरे-धीरे दूर हो जायगी और मन शान्त हो जायगा ।

अन्तमे यह कहा जा सकता है कि सूफ़ीमतके चार वर्गोंके अनुसार (जिनका निर्देश ऊपर हो चुका है) साधनाके अनेक रूप माने गये हैं, किन्तु यहाँ हमने मुख्य-मुख्य साधनाओंका निर्देश किया है, जो सभी वर्गोमें मान्य हैं। इन साधनाओंपर दृष्टि डालकर सरलतासे निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि सूफीमतका साधना-भाग हिंदू धर्मके साधना-भागके कितने अनुरूप है। यह तो दोनों धर्मोंका दृष्टिकोण है कि विना तपस्या और साधनाके सांसारिक आकर्षण और मोह नष्ट नहीं हो सकते और आत्माकी अनन्त ज्योतिकी किरण दृष्टिगत नहीं होती, जिसके प्रकाशमें साधक अपना साम्य परमात्मासे कर सकता है। आत्माकी शक्तिको विकसित कर उसे ईश्वरीय ज्योतिसे विभूषित करना ही इन साधनाओं-का उद्देश्य है।

# सूफियोंकी साधना

( के खन-शीचन्द्रवलिजी पाण्डेय, एम्० ए० )

प्रेम-प्रतीकके सहारे चलनेवाले सुफ़ियोकी साधनाके सम्बन्ध-में ध्यान देनेकी बात यह है कि उनमेंसे कुछ तो इस्लामके विधि-विधानोको मानते हुए प्रेमके मैदानमें उतरते हैं तो कुछ सीधे प्रेमके अखाड़ेमें आ धमकते हैं और इस्लामकी साधनाको अनिवार्य नहीं समझते । जो इस्लामको लिये दिये आगे बढ़ते हैं, उनकी इस्लाममें पूरी प्रतिष्ठा होती है और वे देखे भी पूज्य दृष्टिसं जाते हैं। पर जो इस्लामकी उपेक्षा कर अपना आसन जमाते हैं, उन्हें इस्लाममें जगह नहीं मिलती और फलतः उन्हें बेशरा, जिन्दीक या आजादके कटु नामसे याद किया जाता है । आज़ाद सुफ़ियोंकी साधना-के विषयमें कुछ विशेषरूपसे कहनेकी आवश्यकता नहीं दिखायी देती। अन्य सुफ़ियोंके साथ उनका भी उल्लेख होता रहेगा । एक बात और । बाशरा सूफियोंके बारेमें भी कभी यह न सोचना चाहियं कि सचमच उनकी निष्ठा इस्लाम ही है। नहीं, कदापि नहीं। उनका पक्ष केवल इतना ही है कि सभी विधि-विधानों में दैवी और अन्तिम होनेके कारण इस्लाम ही श्रेष्ठ है। इस्लामके अनुष्ठानसे सिद्धि-की प्राप्ति शीघ ही हो जाती है। बस, इसके आगे इस्लामके लिये और कोई आग्रह नहीं।

सूफी वस्तुतः मधुकरी दृत्तिके जीव होतं है। उनकी आँखें सदा खुली रहती हैं। जहाँ कहीं वे जाते हैं, अपने कामकी शांतें छाँट लेते हैं। रस लेते और सीठीको छोड़ देते हैं। इसिलये उनकी साधनामें भी नाना प्रकारके रंगोकी समायी हो जाती है और वह भी उन्हींकी भाँति बहुरंगी हो जाती है। पर यहाँ उन रंगोंकी सुनवायी न होगी। मूल सिद्धान्तों-

के सम्बन्धमें ही कुछ निवंदन कर दिया जायगा। हाँ, प्रसङ्ग-वश इतना अवस्य बता दिया जायगा कि भारतकी रसीली और उपजाऊ भूमिमें कौन सा ऐसा गहरा रंग मिला जो उनकी साधनामें घर कर गया और फलतः आज भी चारों ओर किसी-न-किसी रूपमें बना ही है।

यों तो स्फ़ीमतके उदयमें भी आर्यसंस्कृतिका हाथ कहा जाता है, पर उसको माननेके लिये बहुतसे लोग तैयार नहीं है। पर इतना तो निर्विवाद है और सभी विद्वानोंने एक स्वरंस घोषित भी कर दिया है कि बादके तसन्बुफ़पर भारतका प्रभाव है। भारतने कब और किस प्रकार तसन्बुफ़्तको अनुप्राणित किया, यह इतिहासका विषय है और कालकी कठोरता एवं अपनी अबहेलनाके कारण आज खोजका विषय बन गया है। अतएव इसे यहीं छोड़ इतना और जान लीजिये कि हमारी योग-साधनासे स्फ़ी बराबर प्रभावित होते रहे हैं और मलिक मुहम्मद जायशी आदि स्फ़ी कवियोने तो हठयोगकी चर्चा भी खूब की है। उनका कहना है—

नवो संड नव पोरी, ओ तहेँ बज्र-केवार । चारि बसेरे सौ चढ़ें, सत सौं उतरे पार ॥ (पदमावते पू० १९)

जायसीका प्रकृत कथन उनकी साधनाका परिचायक है। पर यह निश्चितरूपसे नहीं कहा जा सकता कि उनकी यह

१. सभी अवतरण 'जायसी-ग्रन्थावली', द्वितीय संस्करण ( नागरी-प्रचारिणी-सभा, काशी, सन् १९३५ ई० ) से लिये गये ई । साधना इस्लामी है अथवा हठयोगी । उन्होंने अन्यत्र 'अस्तराबट' में ( पृ॰ ३५६ ) इसीको इस रूपमें व्यक्त किया है—

'बाँक चढ़ाव, सात खँड ऊँचा, चारि बसेर जाइ पहूँचा ।'

खण्डों की बात अभी अलग रिखये। 'चार बसेरो' से जायसीका तात्पर्य क्या है ? हम-आप तो अपनी-अपनी किचिके अनुसार इसका अर्थ अलग-अलग लगा लेंगे। यदि आप घ्यान, धारणा, प्रत्याहार और समाधिका नाम लेंगे तो हम मैत्री, करुणा, प्रदिता और उपेक्षाका। यदि आप यम, नियम, आसन और प्राणायामका उल्लेख करेंगे तो हम जाप्रत्, स्वम, सुपृप्ति और तुरीयका। सागंद्रा यह कि सव लोग अपनी-अपनी साधनाके अनुसार इसका अर्थ करेंगे। पर क्या आप जानते हैं कि स्वयं 'जायसी'-सा इस्लामी सूफी इसका अर्थ क्या करेगा। सुनिये। उसीका कहना है—
ना नमाज है दीनक यूनी, पढ़े नमाज सांद्र बडगुनी। कही तमिकत चिसती पीर, उधिनत असम्प्र ओ जहँगीर ॥

राह हक्कंकत परे न चूकी, पैठि मारफत मार बुटुकी। हूँदि ठठे तेड् मानिक मोती, जाइ समाइ जोति महँ जोर्ता॥ ( श्वसावट, पृ० ३६३)

अस्तु, परमज्योतिमें समा जानेकं लिये ज्योतिको 
'नमाज़', 'तरीक्रत', 'हर्काक्रत' और 'मारफ़त' का अनुष्ठान 
करना चाहिये। 'नमाज़' के प्रसंगमे ध्यान देनेकी बात यह 
है कि मलिक मुहम्मद जायसीने इस्लामके पञ्चस्तम्भोमेंसे 
केवल 'सलात' याने नमाज़को लिया है। दोप चारको छोड़ 
क्यों दिया है क्या सूफ़ीसाधनामें सीम, ज़कात, इज और 
तौहीदका कोई स्थान नहीं है नहीं, ऐसी बात नहीं है। 
तौहीदका संकेत तो 'जाइ समाइ जीति महँ जोती' में कर 
दिया है। रही सीम, ज़कात और हजकी बात। सो उसके 
विषयमें वहीं आगे चलकर स्पष्ट कह दिया है कि —

साँची राह सरीअत, जेहि बिमवास न होइ। पाँव राखि तेहि सीढ़ी, निभरम पहुँचे सार॥ (अखरावट, पृ॰ ३६३)

अतएव मानना पड़ता है कि सुफ़ीसाधनाके 'चार बसेरेंः

?. जायसीने सान खण्डोंको ज्यास्या 'अखराबट' में कर दी है, जो हठयोगियोंसे कुछ भिन्न है। श्रेष दी खण्ड 'अर्श' और 'कुसी' कहे जा सकते हैं। शरीअत, तरीक्रत, हकीक्रत और मारफ़त है। शरीअतके भीतर रोजा, नमाज, ज़कात और हज-सभी आ जाते हैं। रोजा और नमाज़का अरबी नाम सौम और सलात है। इन साधनचतुष्टयोंमें तौहीदकी गणना नहीं की जा सकती। तौहीद साधन नहीं प्रत्युत साध्य है। इसी तौहीदकी प्राप्तिके लिये अन्य साधनाएँ की जाती हैं।

साधनचतुष्ट्योमे 'हल' और 'ज़कात' एक ढंगके हैं तो रोज़ा और नमाज़ दूसरे ढबके। स्फियोंके विषयमें यह कहना ठीक नहीं कि वे हल और ज़कातको विशेष महत्त्व नहीं देते। सच पृष्ठिये तो स्फी 'हल' और 'ज़कात' की संकीणंताको दूरकर उन्हें तीर्थ और दानका व्यापक रूप दे देते हैं और 'मका' एवं 'युसिलिम' के आगे भी परमात्माका प्रसार देखते हैं। रोज़ा और नमाज़को भी स्फी तप और ध्यानके रूपमे लेते हैं और स्वभावतः उनके भी क्षेत्रको व्यापक बना देते हैं। उनकी दृष्टिमें अधिक से-अधिक रोज़ा रखना और अधिक-से-अधिक नमाज़ पढ़ना और भी अधिक मङ्गलप्रद है। निदान हमें मानना पड़ना है कि साधनाके क्षेत्रमें स्फी सलात, ज़कात, सीम और हजको उपलक्षण अथवा संकेतमात्र समझते हैं। इतना तो हर एक मुसल्प्रिको करना चाहिये। यदि इससे अधिक करे तो और भी अन्छा है।

अब तौहीदकी वात आयी। तौहीदकी सिद्धिके लिये सालिकको क्या करना चाहिये हैं हमें तौहीदकी प्राप्ति कैसे हो सकती है है कहनेकी बात नहीं कि यहींसे सूफियोंकी सबी और निजी साधनाका आरम्भ होता है। यहींसे पीरी-मुरीदी चलती है और यहींसे मोमिन और मुरीदमें भेद उत्पन्न होता है। सूफियोंके नाना सम्प्रदायोंकी छान-बीन हमारे किस कामकी। हमारे लिये तो इतना ही पर्याप्त है कि सभी एक मतने 'तरीकैत' के कायल हैं और आग्रहके साथ कहते हैं—

जंड पाव। गुरु मीउ सो सुख मार्गेंग महँ चर्छ । सुख अनंद मा डीठ, 'नुहमदः साथी पोढ़ त्रिहि॥

( अखराक्ट, पृ० ३६३ )

- १. 'तरीकत' में जिक, फिक और 'समा' का सम्पादन किया जाता है। जिकको 'सुमिरन', फिकको चिन्तन और समाको संकीर्तन कहा जा सकता है। संगीतप्रधान होनेके कारण कुछ सम्प्रदाय समाको अच्छा नहीं समझते।
- ४. सूफी चार लोकोकी भी करपना करते हैं— नी कमशः नागृत, मलकृत, तबरूत और लाहृतके नामसे रूपात है। इन्हें इम नर-लोक, देवलोक, ऐश्वर्यलोक और मझलोक कह सकते है।

पोद साथी मिल गया तो 'बाँक चढ़ाव'का पक्ता रास्ता मिल गया। तो क्या अब कोई डर नहीं रहा ? नहीं, ऐसी बात नहीं है। अभी तो दौतानका सामना करना है। यदि सच्चे गुरुका साथ छूट गया और बीच मार्गमें दौतानने गुमराह कर दिया तो फिर फिल्लकर चकनाचूर होनेके सिवा और क्या हाय लगा। अतएव जनतक हक्कीकृतका यथार्थ बोध न हो जाय तवतक अपने गुरुका पीछा नहीं छोड़ना चाहिये और उनके सिखावनपर उचित घ्यान देकर अपने शत्रुओंका नाश करना चाहिये। जब नफ्तका सिक्का उठ गया और हक्का सच्चा बोध हो गया तब और आगे बढ़नेके लिये कुछ ऐसा तत्यर अनुग्रान करना चाहिये कि 'मारफत' की खित आ जाय। 'मारिफ़' की प्राप्तिचे होगा यह कि किसी दौतानकी दाल अब न गलेगी। 'मारफ्रत' की दशामे पहुँच जानेपर पता चलेगा कि उसका साध्य कहीं और नहीं था। वह तो उसीमें छिपा क्या, खुद वही था। अब उसे

'अनल्ह्क' का भान होगा और वह ब्रह्मविहारमें मम होगा। अव उसे 'तौहीद' का सच्चा आनन्द मिलेगा। किन्तु हस्लामकी रक्षा और दीनकी प्रतिष्ठा चाहनेवाला 'अनल्ह्क' की घोपणा न कर स्वतः इस्लामके सभी अङ्गोंका पालन करेगा और 'परगट लोकचार कहु बाता, गुपुत प्रेम मन जासों राता' को चरितार्थ करेगा। पर जो इस्लामका भक्त नहीं, केवल प्रेमका पुजारी और शानका प्रचारक है, वह स्पष्ट-रूपमें उसकी घोपणा करेगा और किरा कियाकलापके फेरमें न पहेगा। मुल्ला और काज़ी उसे जिन्दीक कहेंगे। प्राणदण्डके विधानसे वह तिल भी न हरेगा और शौकसे सूलीके तहतेपर परम प्रियका आलिङ्गन कर उसीमें मम हो जायगा। उसकी सच्ची साधना सफल हो जायगी और उसके आलोकसे लोकका उद्धार होगा, हठ और पायण्डकी एक भी न चलेगी।

# इस्लाम धर्मको कुछ बातें और शिया-सुन्नियोंका भेद

(केलक--श्रीभगवतीयसादिसंह नी, एम्० ए०)

हज़रत मुहम्मद्को अपने समयकी अरबमें प्रचलित 'बुत्-परस्ती' खटकने लगी और उन्होंने 'खुदा-परस्ती' का प्रचार करना निश्चय किया । बहुत दिनोंतक मकाके समीप हारापर्वतकी एक गुफ़ामें एकान्तवासके अनन्तर उन्होंने अपनी स्त्रीमे सूचित किया कि फ़रिश्ता जिबराइल उनके पान यह समाचार लाये थे कि खुदाने मुहम्मदको अपना पैगम्बर नियत किया है । मुहम्मद अपठित थे और कुरानके वाक्य उनके मुखसे आवेद्यकी अवस्थाओं में निकले कहें जाते हैं। क़ुरानका मुख्य आशय खुदाकी एकता है। कहते हैं--खुदा एक है और उसके िवा कोई दूसरा नहीं। मुहस्मद उसके पैराम्बर हैं। कलमा या इस्लामधर्मकी गायत्रीका यही अर्थ है । इस्लामके मुख्य अङ्ग ६ प्रकारके ईमान (सिद्धान्त) और ४ प्रकारके दीन (कर्मकाण्ड) हैं। ईमानमें खुदा, उनके पैगम्बर, उनके फ्ररिक्ते, कुरान, खुदाकी सर्वशक्तिमत्ता तथा मृत्युके पश्चात् न्यायके दिनमें विश्वास करना है। दीनके अक नमाज, रोजा, जकात और इज हैं।

इमलोग एकान्तमें स्वस्थिचित्त बैठकर सन्ध्योपासन करते हैं, ईसाई घुटने टेककर भगविचन्तन करते हैं और यहुदी खड़े होकर प्रार्थना करते हैं; पर मुसस्मानींकी पाँच वक्तकी नमाज़ (प्रार्थना) का ढंग निराला ही है। चटाई अथवा दरी (जा नमाज) पर ही प्रार्थना हो सकती है और नमाज़के अवसरपर उपासकका मुख मझ्की और होना चाहिये। शारीरिक शुद्धिके विना नमाज स्वीकृत नहीं होती। मैथुन इत्यादि अवस्थाओं के उपरान्त स्नानसे ही श्रद्धि होती है। अन्यथा हाय पैर और मुखको घोनेसे काम चल जाता है। जलके अभावमें बालूसे काम चल सकता है। नमाज्के समय उषाकाल, मध्याह्नके उपरान्त, मध्याह्न तथा सायङ्कालके मध्यमे, सूर्यास्तके कुछ बाद और सोनेके पूर्व हैं। ठीक इन समयोंपर मस्जिदकी मीनारोसे इमाम लोग 'अलाहो अकबर' के नारे लगाते हैं। नमाज़को स्त्री नही सुन सकती। नभाजमे आठ प्रकारसे उठना-बैठना पड़ता है, प्रार्थनाएँ छोटी होती हैं और अरबी भाषामें पढी नाती हैं। वे कई बार दुइरायी जाती हैं। प्रत्येक प्रार्थनाको रकोह कहते हैं। प्रत्येक शुक्रवारको मध्याह्नके उपरान्तकी नमाज सामृहिक होती है।

इस्लामी संवत्सर (हिजरी) का प्रारम्भ रमज्ञान माससे होता है और महीने चान्द्रमास होते हैं। उनके नाम मुहर्रम, सफ़र, रबीउल अञ्चल, रबी उस्सानी, जमादुल अन्यल, जमादुस्तानी, रजब, शाबान, रमजान, शब्वाल, ज़िलक्रदः और ज़िलहिजः हैं। रमजानके महीनेभर प्रतिदिन व्रत रक्का जाता है, जिसे परोजा! कहते हैं। रोजा रखनेमें सूर्योदयसे कुछ पहलेतक भोजन कर लेते हैं, पिर दिनमें न कुछ खाते न पीते हैं। सूर्यास्तके उपरान्त पिर भोजन करते हैं। रमजानके अन्तिम शुक्रवारको अल्विदा (विदाई) कहते हैं और मासिक वतकी समाप्तिपर दितीयाके चन्द्रदर्शनपर ईद-उल्-फिन्न मनायी जाती है। सुसल्मान लोग शङ्कर-जीके भालपर स्थित चन्द्रहीको अपने प्रत्यक्ष देव मानते हैं।

ज़कात अथवा दानमें अपनी आयका चालीसवाँ भाग व्यय कर देना चाहिये। किसी माँगनेवाले (सायल) को कदवचन कहना मना है।

प्रत्येक मुसल्मानको जीवनमें एक वार मक्का नगरमे स्थित कावेके मन्दिरकी यात्रा करना आवश्यक है। मुहम्मदके पूर्व कावेके स्थानपर एक विशाल मन्दिर (शिवालय ?) या, जिसे बिहिरत ( रवर्ग ) मन्दिर ( बैतुल मामूर ) की नकल मानते थे। वर्तमान कावेमें एक काला पत्यर है, जिसकी परिक्रमा करते हैं और जिसे चूमते हैं। कहते हैं यह स्वर्गसे आया है और प्रध्वीपर खुदाके दाहिने हाथके महरा है। इस पाषाण-प्रतीक्के कारण मक्का परम पवित्र माना जाता है और इसकी सीमाके भीतर जीववध वर्जित है। हज (कावेकी यात्रा) करनेवाले हाजी कहलाते हैं। यात्राक समय वे मक्कामें मुण्डन कराते हैं और सादा श्वेत विना सिला (कफ़्नका) कपड़ा पहनते हैं। वहाँके ज़मज़मनामक कृपका जल गङ्काजलके समान पवित्र माना जाता है।

हमलोगोंकी वैतरणी नदीके स्थानपर मुसलमानों में दोज़ख (नरककुण्ड) है, जिसपर सरातनामक बालसे भी महीन पुल बँधा माना जाता है। इस पुलको पापी नहीं पार कर सकते। पुलके पार बिहिस्त (स्वर्ग) है—जहाँ पानी, दूध, शहद तथा शरावकी नहरें बहती हैं। स्थामें मुस्क (कस्त्री) की बनी ७२ हूरें (सुन्दरियाँ) और ७०,००० गिलमा (सुन्दर बालक सेवक) प्रत्येक पुण्यात्माको मिलते हैं। क्यामतकी कल्पना हमारे प्रलयसे मिलती है। उमीके बाद प्रत्येक क्रबसे मुर्दे उठ खड़े होगे और उनके पुण्य-पापका न्याय होगा!!

इस्टामधर्ममें प्रत्येक मुसल्मान समान पद रखता है। धार्मिक बातोंमें ऊँच-नीचका कोई भेद नहीं। इसी कारण इसे परम प्रजासत्तारमक (most democratic) धर्म कहते हैं। इस्लामधर्मका नेता खलीफ़ा कहा जाता है। वही धर्मगुरु तथा राजा होता था। सन् १९२४ ई० में खिलाफ़त (खलीफ़ाके पद) का अन्त हो गया, तबसे कोई खलीफ़ा नहीं है। उस साल तुकीं के खलान खलीफ़ा थे। उनके पदच्युत होनेपर यह पद ही उठा दिया गया। इस खिलाफ़तके मसलेको लेकर बार-बार रक्तकी निदयाँ वहीं हैं। शिया-सुजी-सम्प्रदायोंका कड़र विरोध भी इसी खिलाफ़तसे सम्बद्ध है।

मुहम्मदके मरनेपर कुछ मुसल्मानीका मत या कि उनके उत्तराधिकारी ( खलीफ़ा ) उनके वंदान ही हों और कुछका कहना था कि सबसे योग्य पुरुष खलीफ़ा हो, जिसे जनता चने । पूर्व-मतवाले शिया कहलाये और पर-मतवाले सुन्नी । मुन्नियोंकी वात रही। और मुहम्मदसाहवके चचेरे भाई अलीके होते हुए भी अनुबकर खलीफा चुने गये। अबुबकरके बाद उमर और उनके बाद उस्मान खलीफ़ा हुए। उस्मानके मरनेपर उपर्युक्त अली ( जो इजरत मुहस्मदके दामाद भी थं ) खलीका चुने गये। लेकिन शाम (Syria) के गवर्नर माविया ( जो खर्लीफ़ा पदका दावा कर रहे थे ) ने हज़रत अलीको नमाज़के समय मरवा डाला। अलीके बाद उनके बड़े लड़के इसन खलीफ़ा चुने गये, पर मावियाने उनको भी विष दिलवाकर मरवा डाला । इसनके मरनेपर कफ़ानामक नगरके निवासियोंक आम्रहमें हसनके भाई हमेन खलीफ़ा नियुक्त होनेके लिये कुफ़ाको चले। पर कर्वटाके मैदानमे ७२ साथियोंके साथ इज़रत हुसेन मावियाके पुत्र यज़ीदकी सेनाद्वारा मार डाले गये। इसी कर्बलाकी हत्याका स्मारक मुहर्रमका त्योहार है। हुसेनका धोड़ा जुरुजिनाह था, जो आजकर दुरुदुरुके नामसे निकारा जाता है। ताजिया इज़रत हुमेनकी कबका स्मारक है। इस अवसरपर (यह मुख्यतः शिया लोगोका त्योहार है ) लोग हरे तथा काले कपड़े पइनते हैं। हरे वस्त्र इज़रत इसनको विष देनेकी याद दिलाते हैं। और काले वस्न हज़रत हमेनकी मृत्युपर शोक प्रकट करते हैं। प्रत्येक शहरमें उस स्थानको जहाँ ताजिये दफनाये जाते हैं। कर्बलाके युद्धकी यादगारमें कर्बला कहते हैं।

हुमेनकी मृत्युके पश्चात् मावियाका पुत्र यज्ञीद खलीका माना गया, पर शियालीग उसको नहीं मानते । वे हजरत मुहम्मदके वंशज अलीको ही अपना पहला हमाम मानते हैं। अलीके बाद हसन और उनके बाद हमनके भाई हुमेनको मानते हैं। हुसेनके बाद कमशः वंशपरम्परासे जैनुल् आवदीन अल् वाकिर, अल् जाफ़र, मूसा क़ाज़िम, अल्रीदा, तक्की, नक्की, असकरीनामक हमाम हुए। ये सब अली और उनके लड़के हसन तथा हुसेनकी तरह मारे गये। अन्तिम बारहवें हमाम अस्मेहदी हुए, जिनके लिये कहा जाता है कि वे जीवित होते हुए भी छुत हैं। कालान्तरमें हजरत ईसाके साय प्रकट होकर जगत्भरको इस्लामधर्ममें दीक्षित करेंगे। शिया सदा अपने हमामोंकी अपमृत्युका शोक मनाते रहते हैं। वे लोग बड़े भावपूर्ण रूपने मातम करते हैं और मुनियोंसे यज़ीदके अनुयायी होनेके कारण बुरा मानते हैं। यही नहीं, शियालोग

अलीके पूर्ववाले खलीका अनूबकर, उमर और उस्मानसे चिढते हैं और उनके विरुद्ध शापवत् 'तवर्रा' पढ़ते हैं। इसके जवाबमें सुन्नीलोग इन तीनों खलीकाओंका गुणगान 'मदेसहाबा' पढकर करते हैं।

यज़ीद उमैय्यद घरानेके थे, अतः उनके बादवालं शामवासी खलीफ़ा (जिन्हें केवल मुन्नी मानते थे ) उमैय्यद कहलाये । कालान्तरमें अन्यासी खलीफ़ाओंने बग़दादको अपनी राजधानी बनाया और ग्यारहवीं सदीसे बग़दादके ध्वस्त होनेपर तुर्क खलीफ़ा कुस्तुन्तुनियामें रहने लगे । इस समय यह पद उठ गया है ।

# सद्गुरु कबीर साहबकी सहज साधना

\_ <del>- 9</del>8G-

( हेखक--श्रीधर्माधिकारी महन्त श्रीविचारवामजी साहब शास्त्री )

परमतस्वकी प्राप्तिके लिये मनको स्थिर करना होता है, जो साधनाके विना नहीं होता । मनकी स्थिरताके अनेक साधनोंमें 'सुरति-योग' सबसे श्रेष्ठ और सरल है। सद्गुरु कबीरसाहेबने इसीको 'सहज समाधि' कहा है।

सहज समावी उन्मिन जांग, सहज मिलै रघुगई । जहेँ-जहें देखें तहेँ-तहेँ साई, मन मानिक बेथ्या हीरा । परम तत्त्व यह गुरुमं पावै. कह उपदेस कवीरा । (अबीरमाहेबका बांकक)

मुरति सारे मंसारका द्वार है। प्रशान्त निजास-महासागरमें अनादि वामना-धायुके झकोरोंसे उत्पन्न हुई स्फूर्ति-तर क्नें सारे संसारके दृश्योंको सामने ला देती हैं: इस कारण यह भी कह सकते हैं कि मुरति ही संसार है और उसका निरोध ही संसारकी निष्टत्ति है। मन सदैव मुरतिके पीछे चला करता है; क्योंकि सुरतिके होनेसे ही अनेक सङ्कल्य-विकल्प खड़े होते हैं। अतः जबतक मुरतिका निरोध न हो। तबतक मनका निरोध असम्भव है।

मन-मतंग माने नहीं, चक्ते सुगति के साथ । दीन महावत क्या करे, अंकुस नाहीं हाथ॥ (क्वीरसाहेकका बीजक)

शरीरमें धरती और आकाशके विशेष स्थान हैं। उन दोनोंसे परे मुरति-कमल है। गुरुकी बतायी हुई युक्तिसे वहाँ सुरतिको लगानेसे वह स्थिर हो जाती है। उसके स्थिर होनेसे मन भी निश्चल हो जाता है और मनके निश्चल होनेसे स्वरूपका साक्षात्कार होता है। इस यातका सद्गुरु अवीर-साहेयने सांकेतिक भाषामें इस प्रकार वर्णन किया है—

> परती अकासके ऊपरे, योजन अष्ट प्रमान । तहाँ मुरति कै राखिय, देह घरे निह आन ॥ मुरति फँसी संसारमें, ताने परि गयो दूर । मुरति बाँधि मुस्पिर करो, आठों पहर हजुर ॥ डारी आई अधरसे, अधर हि दरमन होय । कायासे न्याग कवें, हंस कहांवे संख ॥

इस सुरतिकी धारणाके लिये किसी भी मुद्राविशेषकी अथया आसनविशेषकी आवश्यकता नहीं है। सहजभावसे यह धारणा की जा सकती है। जैसा कि इस 'शब्द'में कहा है—

संतो सहज समाधि भक्ती है।
जबसे दया भई सतगुरुकी, सुरित न अनत चक्ती है। दिका।
जह-ँ जह ँ जाऊँ सोइ पिरकरमा, जो कछ करों सो पूजा।
पर बनखंड एक सम केखां, भाव मिटावां दूजा॥ १॥
टाब्द निरन्तर मनुवा राचा, मिटावां तूजा॥ १॥
जागत सोवत, ऊटत बैठत, ऐसी तारी लागी॥ २॥
आंव न मूँदूँ, कान न रूँभूँ, काया-कष्ट न धारूँ।
उघर नैनन साहेब देसूँ, सुंदर बदन निहारूँ॥ ३॥
कहिं कबीर यह उन्मिन रहनी सो परगट कहि गाई।
दुख-सुखके वह पर परम पद, सो पद है सुखदाई॥ ४॥

विशेष क्या, वैठे-बैठे और स्रोते-स्रोते भी सुरतिको निज लक्ष्यमें लगाया जा सकता है— बैठे, सूरो, पड़े उतान, कहिं कबीर हम वही ठिकान । संत पलटूसाहेबने भी उक्त सुरति-योगके विषयमें निम्नलिखित कुण्डलिया कहा है ।

> कमठ-दृष्टि जो तावई, सो ध्यानी परमान ॥ सो ध्यानी परमान, सुरतिसे अंदा संवै । आप रहे जरु माहिं, स्मृत्रमें अंदा देवै ॥ जस पनिहारी करुस धरि, मारगमें आवे । कर छोड़े, मुख बचन, सुरति करुसामें तावै ॥

फिन मिन धरइ उतारि, आप चरनेको जावै । वह नहीं गाफिल पड़ें , सुरित मिन माहिं रहावै ॥ पल्रट्टू कारज सब करें, सुरित रहें अलगान । कमठ-दृष्टि जो लावई, सो ध्यानी परमान ॥

सद्गुद कवीराःहियकी वाणीमें इस सुरितयोगका विशेष वर्णन है। अधिक जाननेकी इच्छायालोंको उनकी वाणीका परिशीलन करना चाहिये।

# कबीर साहबको 'भावभगति' का रहस्य

(हेखक- पं० श्रीपरशुरामती चतुर्वेदी, एम्० ए०, एल्-एल्० बी०)

कवीर माहबने भक्तिको परमार्थका मुख्य साधन मानकर, उसे अत्यन्त कठिन भी बतलाया है। उनका कहना है कि 'रामकी भगति' 'दुहेली' अर्थात् दुःसाध्य कार्य है। वट कायरोंके वशकी बात नहीं; वह एक प्रकारसे तलवारकी धारके समान तीखी है, जिसपर चढकर तनिक भी हिल इल जानेसे कटनेका भय बना रहता है; अथवा वह आगकी एक ऐसी लपट है जिसमें कृद पड़नेवाले ही अपनेको बचा पाते हैं, उससे खिलवाड करनेवाले विना जले नहीं रह सकते । भक्तिका द्वार इसी कारण राईके दशमाशके जितना 'सकडा' वा तंग है, जिसमें प्रवेश करना भी हमारे मनरूपी मत्त-गजेन्द्रके लिये एक असम्भव सी बात होगी। अतएव जिस प्रकार कोई अपनी आँखोमें काजल देने मात्रसे ही उनमें वह 'चाह' नहीं हा सकता जिससे मनोमोहकता भी आ जाय, उसी प्रकार भक्तिके नाना भाव अथवा विविध विधियोंके होते हुए भी सबके लिये उस भेद वा रहस्यका पा सकना दुर्लभ है जिसके द्वारा 'श्रीहरि' सं मिलानेवाले हृदयकी उपलब्धि हुआ करती है। उस रहस्पके ज्ञान विना हमारा मन बाहरसे म्बच्छ होनेपर भी वास्तवमें मैला ही वना रह जाता है और कपट वहाँसे निर्मूल वा निर्वीज नहीं हो पाता । केवल नेत्रोंके बकवत उज्ज्वल और निर्दोष दीख पड़नेसे हृदयमें 'विडाल' के रहते सची भक्तिकी सम्भावना किसी प्रकार भी नहीं की जा सकती। कबीर साहव उस रहस्यका नाम 'भाव' अथवा 'भेद' निर्दिष्ट करते हैं और अपनी भक्तिसाधनाको भी उसीके अनुसार भावभगतिः कहा करते हैं । उनका कहना है कि हरिके साथ 'गठजोरा' यथार्थमें भावभगतिके द्वारा ही सम्भव हो सकता है:

क्योंकि उसके विना 'राम' एकमात्र एवं सर्वघटन्यापी होते हुए भी हमारे लिये सदा दूरस्थ बने रहते हैं।

परन्तु भावभगति और राम-ये दोनों वस्तुएँ एक ही मॉति 'निराली' वा अनुपम हैं, अतएव 'कथणीं वदणीं' के 'जंजाल' द्वारा इनका यथार्थ वर्णन कभी नहीं किया जा सकता । भावभगति कहने मुननेमात्रकी बात नहीं, वह केवल अनुभवगम्य साधना है। उसके लिये मर्वप्रयम सद्गरकी वह कृपा अपेक्षित है, जिससे उस अनन्तको प्रत्यक्ष करनेके साधनस्वरूप हमें अनन्त नेत्रोंकी उपलब्धि हो जाय: हमें उस सबे शुरका वह शब्दवाण लग जाय, जिसके मर्भस्थल-तक पहुँचते ही सारा भेद आप-मे आप खुल सके और सारे शरीरमें एक प्रकारकी ज्वाला व्याम होकर हमें निस्तब्ध कर दे: अथवा उसके एक ही प्रमङ्गमें हमारे ऊपर प्रेम-वारिदकी वह वृष्टि हो पड़े जिसमें इमारे अङ्ग-प्रत्यङ्गके भीगनेकी कौन कहै, अन्तरात्मातक सराबीर होकर नितान्त निर्मल हो जाय । तभी हमारे भीतर वह बलवती अभिलाषा भी जागत होगी, जो 'विरह-भवंगम' का रूप धारण कर हमारे कलेजेमें 'घाव' करने लगती है और शरीरके रग रग रवावकी ताँत बनकर झंकत हो उठते हैं: अथवा जिसके प्रभावमें आकर इम अपने शरीरको दीपक बना और उसमें रक्तका तेल ढाल एवं प्राणींकी बत्ती डाल उसके द्वारा अपने प्रियतसका मुख देखनेके लिये अत्यन्त आतुर हो जाते हैं। भेदको समझने और हृदयङ्गम कर लेनेवालेपर ही ऐसी 'बला' आती है। यह जिज्ञासा जिस किसीके भी अंदर जगी, उसे दिन-रात चैन नहीं; यह नित्यदाः अपने ही मनके साथ

अविभान्तरूपसे विना किसी हिययारकी सहायताके भी संप्राम करनेको विषञ्च हो जाता है।

भावभगतिके लिये दूसरी परम आवश्यक बात अपने मनका यवपूर्वक वशमें लाना है, क्योंकि विना मनकी शुद्धिके 'इरि' की प्राप्ति नहीं हो सकती। इमें सबसे पहले उस मनकी खोज करनी चाहिये, जिसमें सम्पूर्ण भौतिक सम्बन्धींका परित्याग कर अन्तमें प्रवेश किया जाता है। कवीरसाहबका कहना है कि उस मनके रहस्यको बडे-बड़े भक्तों और साधकोतकने नहीं जान पाया: वह 'अकल निरंजन' वा निर्मल मन अपने तनके भीतर ही वर्तमान है, किन्त उसकी प्राप्ति विरले पुरुष कर पाते हैं। सची बात तो यह है कि जबतक हमारे मनमें किसी प्रकारका विकार भरा है। तबतक इमारे लिये आवागमनसे मुक्त होना बहुत दुरकी बात है और मनके निर्विकार हो जानेपर उसका 'निर्मल' में प्रवेश आप-से-आप हो जाता है। मनको जीवधर्मानसार अपनी राह जाने देना ठीक नहीं; इस तकलीके सूतकी भाँति सदा बार-बार उलटते रहनेकी आवश्यकता है। इस मदोन्मत्तको इधर-उधर भागता देख अङ्करा दे-देकर अपनी ओर फेरते रहना चाहिये, ताकि मार-पीटकर किसी प्रकार यह घटके भीतर ही घिर जा सके। मनको मैदेकी भाँति नन्हा नन्हा करके पीसते रहना भी आवश्यक है; इसे 'बिस्मिल' वा विनष्ट कर दृश्यसे नितान्त अदृश्यतक बना देना है । किन्तु सदा ध्यान रहं कि हमारा मन मृतक हो जानेपर भी बहुधा विश्वासयोग्य नहीं हो पाता; इसमें विकार-की वायुके पुन: लगते ही एक बार फिर जी उठनेकी शक्ति बनी रहती है। जब अनेक उपायोंद्वारा हमारा मन किसी प्रकार निश्चल हो जाता है, तभी हमें वह पूर्ण सिद्धि प्राप्त होती है और हमारा सारा शरीर कसौटीपर बार-बार कसे गये सोनेकी भॉति अद्ध हो पाता है। मनके ऊपर सफलता-पूर्वक विजय प्राप्त कर लेनेकी पहचान उसका एक स्वच्छ दर्पणकी भाँति प्रतिधिम्ब प्रहण करनेमें पूर्णरूपेण समर्थ हो जाना है।

परन्तु जिस भाष अथवा भेदका प्रतिबिग्व ग्रहण करना है, उसका वास्तिवक रूप क्या है ? और उसका अनुभव प्राप्त करनेके लिये किन उपायोंका प्रयोग आवश्यक है ? कबीर-साहनका कहना है कि वह वस्तु एक रहस्प्रम्य 'कुछ' है, जिसका शाश्वत होनेके कारण आजतक मरना वा जीनातक कभी नहीं हुआ। जो अग्नि-पवनादि पञ्च तत्त्वोंके 'मेला'

वा चपल बुद्धिके 'खेला'से भी परे रहा करता है, जो सब किसीके लिये अन्तिम लक्ष्य है और जिसे हमारा सतगुर 'आपा' अथवा 'ब्रह्म' कहकर निर्दिष्ट किया करता है । इसकी प्राप्तिके लिये की जानेवाली साधनाको, इसी कारण, 'आल-साधन' वा 'ब्रह्मविचार' भी कहते हैं । वही अगोचर वस्तु बहुधा 'रामनाम'से भी अभिहित होती है, जिस कारण उक्त क्रियाका एक अन्य नाम 'रामनामसिधि जोग' भी है। उसकी पूरी प्यास मिटानेके लिये ओस चाटनेसे काम नहीं चलता, समुद्रमें इवकी लगानी पहती है। उसे हम भौतिक पञ्चतत्त्वोंसे सम्बन्ध-विच्छेद करनेपर ही प्राप्त कर सकते हैं-अर्थात् जब पृथ्वीका गुण पानीमें चला जाता है, पानी तेजमें मिल जाता है, तेज पवनसे मिलता है और पवन शब्दके साथ लीन होकर ग्रन्थमं प्रवेश कर जाता है। उस समय सारी वस्तुएँ, एक ही स्वर्णके बने किन्तु ताये जानेपर पुनः गलकर एक हो जानेवाले भिन्न-भिन्न प्रकारके गहनोंकी भाँति। एकरूप हो जाती हैं। भावका अनुभव पूर्ण हो जानेपर भी कुछ ऐसी ही स्थिति होती है।

कबीर साहबने उक्त भावनामक वस्तुको 'षटचककी कनक-कोठडी' में निहित बतलाया है और कहा है कि इसे पानेके लिये उसमें पड़े तालेको 'जुगति'की कुंजीसे कमशः खोलना चाहिये। उलटे पवनद्वारा पटचक्रवेधन होनेपरः 'ससहर' व 'सूर' अथवा इडा और पिङ्गलानामक दो प्रसिद्ध नाडियोंकी पहुँचक भी दूर हमें अपने मेरूदण्डका वह सिरा मिलता है, जहाँ मनके 'सुन्नि'में प्रवेश कर स्थिर होते ही, विना किसी पुष्पके अस्तित्वके भी, सारा आकाश पुष्पित हो उठता है और 'परमजोति'के प्रकाशमें अनन्त तारो और बिजलीकी चमकका-सा अनुभव होने लगता है। तभी हमें 'अनहद'का शब्द भी सुन पड़ता है और 'सतगुरु'की कृपा-द्वारा, इस प्रकार 'सम्पुट'के खुल जाते ही, 'सुरति' सुखमें समा जाती है तथा 'आपा' आपमें लीन हो जाता है। इसी कियाको 'हद'को छोड़कर 'बेहद'मे जाना, 'घट'में ही 'औघट'का प्राप्त करना वा 'सक्ति' में अपना स्नान करना भी उन्होंने बतलाया है । वे कहते हैं कि उस समय हमारा मन (उन्मन) अथवा उपर्युक्त निर्मल मनसे लग जाता है और दोनों, नमक और पानीकी भाँति घुल-मिलकर, एक हो जाते हैं। जिस प्रकार पानीसे वर्फ बना करती है और वर्फसे फिर पानीमें परिवर्तित होते ही ज्यों-की-त्यों रह जाती है, उसी प्रकार ये दोनों भी उस अवस्थाको प्राप्त हो जाते हैं; जो खयं अनुभविके भी वर्णनके बाहरकी बात है। अतएव 'गगनमण्डल'में विलीन होकर वह बहुत कुछ सोच-विचार करनेपर भी केवल इतना ही निश्चय कर पाता है कि वास्तवमें मैंने कुछ भी नहीं किया, कहीं गया वा कहीं-से आया भी नहीं, सदा जहाँ-का-तहाँ अपनी जगहपर ही बना हुआ हूँ। भावका इस प्रकार अनुभव करानेवाली 'जुगति' ही भावभगतिकी भी युक्ति है।

कहनेकी आवश्यकता नहीं कि उपर्यक्त प्रकाशको ही कवीर साहबने 'अनन्त' वा 'पारब्रह्म'का तेज कहा है और उसे, असंख्य सूर्योंके समान प्रखर बतलाते हुए भी, क्षिग्ध चिन्द्रकाकी भाँति शीतल भी माना है। उस निराकार दृश्यका वर्णन क्या किया जाय, उसे देखते ही बनता है; वह कहनेकी वस्तु नहीं । वहाँ पहुँचनेपर साधकको किसी प्रकारकी चिन्ता क्याः कल्पनातक नहीं सताती और उसका मन एक प्रकारसे 'विन मन-सा'वा अमनस्क हो जाता है। परेका परिचय हो जानेसे 'दृष्टि' ही पूरी हो जाती है । 'आतम-रामः 'प्रेमभगति'के 'हिंडोलने' पर निरन्तर झलता है और 'अमृतरस'का पान करता हुआ शाश्वत आनन्दका अनुभव भी करने लगता है। इस 'करणी' द्वारा कर्मका नाद्य होकर पाप एवं पुण्य-इन दोनोंका भ्रम भी नष्ट हो जाता है। ममता और अभिमान 'ब्रह्मामि'में जलकर भस्म हो जाते हैं। मोहका ताप छप्त हो जाता है और वासना धुलकर अङ्कर-बीजके साथ नितान्त निर्मूल हो जाती है। अव हमारा मन भीतर-ही-भीतर 'मान जाता' है । 'घटकी जोति'से ही सारा जगत् प्रकाशमय दीखता है और हम, गुफामें बैठकर भी, सब कुछ देखने-सुनने लगते हैं। हृदयमे, उस समय, एक अनुपम शान्ति आ विराजती है; मनका भ्रम मनसे ही दूर हो जाता है और 'सहजरूप हरि' की लीला प्रत्यक्ष हो जाती है । अब किसी प्रकारके 'मैं, तैं' वा 'तैं, मैं'का चिद्धतक नहीं रहता और सब कहीं आप-ही-आपका अनुभव होने लगता है। यही अवस्या 'अखण्डित राम'के 'आतमलीन' हो जाने-की है, जिसे कबीरसाइबने दूसरे शब्दोंमें 'सहजसमाधि'का भी नाम दिया है।

भावभगतिकी शाधना उक्त प्रकारकी अवस्थाका आत्मसाधनद्वारा अनुभव करनेपर ही आरम्भ होती है; अतएव उसके वर्णनके सम्बन्धमें नवधा भक्तिके भिन्न-भिन्न साधारण प्रकारोंका, एक प्रकारते, प्रसङ्ग ही नहीं आता। इसमें अवण'की यह विशेषता है कि 'सबद' सुनते ही जी

'निकलने' सा लगता है और सारी 'देह' भूल जाती है; 'कीर्तन'में ज्यों-ज्यों 'हरिगुण'के 'कॅंगलने'की चेष्टा की जाती है, त्यों-त्यों 'तीर'-सा लगता है; 'सरण' एवं 'वन्दन' में क्रमशः—

'मेरा मन सुमिरै रामकृ, मेरा मन रामहिं आहि ।' तथा---

'अब मन रामहिं है रह्या, सीस नवावों काहि ।'

—की दशाका अनुभव होता है; 'पादसेवन'में 'चर कैंवल मन मॉनियाँ'की स्थिति ऐसी हो जाती है कि इम सुख एवं दु:ख दोनोंको बिल्कुल भूल जाते हैं और वैसी 'सेवा' करने लगते हैं; जिसके विना 'रहा नहीं जाता'। 'अर्चन'में-

'माहें पाती, माहिं जरू, माहें पूजणहार ।'

—होनेसे बुछ अवस्था ही विचित्र-सी रहती है; अतएव 'साच सीलका चोंका' देकर हमें आरतीके समय अपने प्राणोंको ही 'तेजपुञ्ज'के निकट 'उतार' देना पड़ता है। 'दास्य'में तो—

'गल रामको जंबडी, जित खेंचै तित जाउँ।' —की अवस्था है ही, अतएव कबीरसाहब कहते हैं कि —

में गुरुतम मोहि बेचि गुसाई, तन मन धन मरा रामजीक ताई । आनि कबीर हाटि उतारा, सोइ गाहक, सोइ वेचनहारा॥

'सख्य'में 'सो दोसत किया अलेख'की स्थिति है, अतएव 'अंक भरे भरि मेंटना' हुआ करता है; और 'आत्मनिवेदन' में तो कहना ही क्या है—भेदके दूर होते ही 'सब दसा' भूल जाती है और ऐसा अनुभव होता है कि—

'पाला गिर्ठ पाँणी भया दुनि मिलिया उस कूलि ।' फिर तो।

हरत हरत हे ससी, रह्या कभीर हिराइ । बूँद समानी समुदमें, सा कत हेरी जाइ ॥ —की अनिर्वचनीय समस्या उपिस्पत हो आती है और अन्तमें—

मेरा मुझमें कुछ नहीं, जो कुछ है सो तेरा।
तेरा तुझको सींपते, क्या कांगे मेरा॥
--कहकर ही मीन धारण करना पहता है। भावभगतिका
उपदेश देते हुए अपनी 'रमैणी'के अन्तमें कवीरसाहब
कहते हैं---

भावभगति बिसवास बिन कटै न संसै सूरु । कहै कबीर हरिमगति बिन मुकति नहीं रे मूरु ॥

|  | <b>.</b> 1 |  |  |
|--|------------|--|--|
|  |            |  |  |
|  |            |  |  |
|  |            |  |  |

# प्रेमकी अनोखी छवि



स्याम ! तोरि मुरली नकु वजाऊँ।

# प्रेमकी अनोस्वी छवि

स्याम तोरी ग्रुरली नेकु बजाऊँ ।

जोइ जोइ तान भरो ग्रुरलीमें सोइ सोइ गाइ सुनाऊँ ।

हमरी बिंदिया तुमही लगानौ मैं सिर ग्रुकुट धराऊँ ।।

हमरे भूषन तुम सब पहिरों मैं तुम्हरे सब पाउँ ।

तुम्हरे सिर मास्वनकी महुकी मैं मिलि म्वाल छुटाऊँ ।।

तुम दिध बेंचन जाहु बृंदावन मैं मग रोकन आऊँ ।

स्रस्थाम तुम बनो राधिका मैं नँदलाल कहाऊँ ।।

—स्रदास्त्री

# श्रीदाद्दयालके मतानुसार साधन

( लेखक-पु॰ श्रीहरिनारायणजी, बी॰ ए॰, 'विद्याभूषण')

राजपूतानेके प्रसिद्ध सिद्ध महात्माओं में श्रीदादूदयालजी बहुत ही महिमान्यित और सम्मान्य संत हो गये हैं। १४वीं, १५वीं और १६वीं शताब्दी तथा पीछेतक भारतवर्षमें, उस धर्मधातक विपरीत मुसलमानी राज्यमें—गोरखनाथ, कवीर, रामानन्द, नामदेव, रैदास, नानक, गोविन्दसिंह, मीराबाई, पीपा, धना, रामचरण, स्यामचरण, हरदास, ज्याजीवन, पल्टूदास, दियासाहिव इत्यादि अनेकों महान् आत्माएँ अवतीर्ण हुई और धर्मकी रक्षा तथा प्रजाजनोंमें सत्यका प्रचार करके उन्होंने धर्म और देशको बचाया।

दादूदयालका जन्म संवत् १६०१ में अहमदाबादमें नागर ब्राह्मणके घर होना दादूपन्थी मानते हैं । बचपनमें ही भगवान्ने इनको कृपा करके दिव्यशान प्रदान किया था। कुछ वर्षों बाद ये साँभर आये। वहाँ आट-दस वर्ष रहकर ज्ञानप्रचार) करते हुए आँबेर आये। यहींसे अकबर बादशाहरे फतहपुर सीकरी जाकर मिले ! आँबेर दस-बारह वर्ष रहकर अन्य स्थानोंमें पर्यटन और ज्ञान-भक्तिका प्रचार करते रहे । अन्तमें १६५९ में नरायणे (जयपुरसे अनुमान १६ कोस) खंगारोत कछवाहा शासकोंके स्थानमे आ विराजे । और यहीं इनके शरीरका अवसान हुआ। इनके दो पुत्र और दो पत्रियाँ थीं । बड़े--गरीबदासजी, जो बड़े ही महात्मा और गान्धर्वविद्यामें अत्यन्त निपुण थे, और जहाँगीर बादशाहने भी जिनके गानके चमत्कारको देखा था, उत्तराधिकारी हुए। यही स्थान दादूपंथका प्रधान पीठस्थान माना जाता है । प्रतिवर्ष फान्गुनमें मेला-उत्सव होता है। यहाँ मन्दिर और बहुत-से स्थानादि बने हुए हैं। इसी प्रकार साँभर, आँबेर, पंजाब, मारवाड आदिमें अनेकों स्थान और शिष्यों तथा याभा-यतियों के स्थान भी बने हुए हैं। राजपूताना, पंजाब, गुजरात आदिमें दादूदयालका प्रभाव और इस पन्यका प्रचार अधिक रहा है। वैसे तो थोड़े-बहुत दादूपन्थी हर जगह मिलते हैं।

दादूजीके १५२ शिष्य हुए । उनके अंदरसे १०० तो तप और त्याग धारण कर विचर गये, उनके पीछे कोई शिष्यतक नहीं रहा । परन्तु ५२ शिष्य बड़े सिद्ध और ज्ञानी ये । वे बहुत-से स्थान और शिष्य छोड़ गये । इनमें आधेसे भी अधिक अति विख्यात हुए हैं । गरीबदास, रज्जबदास, बड़े सन्दरदास, माधोदास, टीलादास, बनवारीदास, जगजाय- दास, वखना, गोपालदास, जनगोपाल, दयालदास, मइसी-दास, तेजानन्द, मोहनदास, चतरदास, प्रागदास, सुन्दरदास, छोटा, बूसर, साधूराम, चतुर्भुजदास, नरायणदास, चरणदास, जग्गा, जयमल चौहाण, जयमल कछचाहा, मनमालीदास, मोहन दफतरी, चतुरदास, संतदास, मोहनदास मेवाझा, नागर निजाम, जगजीयण इत्यादि बहुत नामी हुए हैं। अनेकोंने अपने गुरु दादूदयालके मतानुसार वाणियाँ भी रची हैं। उनमेंसे बहुत-सी मिलती भी हैं। रज्यव, सुन्दर, जगजीवण, गरीवदास, जनगोपाल, प्रागदास, जगनाथ, वखना इत्यादिकी रचनाएँ सुन्दर और सारभरी हैं।

दादूदयालकी वाणीके दो विभाग हैं। एक साखी जिसमें दोहा, सोरटा वा कहीं-कहीं चौपाई या और कोई छोटा छन्द है। दूसरा पद या भजन, जो कई रागोंमें हैं। सारी वाणी लगभग सात हजार अनुष्टुप्छन्दके बतायी जाती है। साखियाँ सेंतीस अङ्गोंमें ढाई हजारके ऊपर हैं, और पद २७ रागोंमें ४ सौसे कुछ अधिक हैं। इस वाणीमें जान, भक्ति और वैराग्यमें ब्रह्मज्ञानका सार-रसामृत भरा हुआ है। वाणी कोमल, मधुर, सरल सुन्दर भाषामें है, जिसके पढ़नेसे निरञ्जन निराकारका उच्च ज्ञान और ध्यान सहज ही प्राप्त होता है। कहा है—

- (१) 'टास्ट्याल दिनकर दुती (जिन) बिमल बृष्टि बाणी करी ॥'
  ग्यान, भिक्त, बेरास्य माग बहु मेद बतायो ।
  कोटि ग्रंथको मंथ पंथ मंक्षेप लखायो ॥
  बिशुद्ध बुद्धि अबिरुद्ध सुद्धि मर्बस्य उजागर ।
  परमानंद प्रकाम नान निगर्डद महाधर ॥
  बरण बृँद माखी सिलल, पद सिलता सागर हरी ।
  दाद्दयाल दिनकर दुती, बिमल बृष्टि बाणी करी ॥ १ ॥
- (२) 'मक्ति पुहुप, बैगग्य फ्र ब्रह्म बीज जगँनाथ भैँणि ॥'
- (३) या बाणी सुनि ग्यान है, याही तें बैराग । या सुनि भजन भगती बढ़ै, या सुनि माया त्याग ॥१५॥ या बाणी पढ़ि प्रेम हैं, या पढ़ि प्रीति अपार । या पढ़ि निश्चय नाम की, या पढ़ि प्राण अचार ॥१६॥ या बाणी कृँ खोजताँ, क्षमा, सील, संतोष । याहि निचारत बुद्धि है, या धारत जिब मोष ॥१७॥

आदि निरंजन, अंत निरंजन, मध्य निरंजन, आदू । कहि 'जगजीवन' अलख निरंजन, तहाँ बसै गुर दादू ॥ १८॥ अविचल मंत्र जपै निसवासर, अविचल आरति गावै । अविचल इष्ट रहै सिर ऊपरि, अविचल ही पद गावै ॥ १९॥

(४) पार उतारणहारजी, गुरु दादू आया ।
जीवन के उद्धार कूँ, हरि आप पठाया ॥ २ ॥
राम नाम उपदेश दे, भ्रम दूर उड़ाया ।
ग्यान मिक्त बैराग हू, यह तीन इढाया ॥ २ ॥
विमुख जीव सनमुख कियं, हरिपंथ चलाया ।
हाँठ किया सब छाँडि कै, प्रमु सत्य बताया ॥ ४ ॥

दयावंत **दुल** मेटना, सुखदायक माया । सीरुवंत साचे मते, संतोष गहाया ॥ ८ ॥

अति गंभीर समुद्र ज्यों, तरुवर ज्यों छाया । बानी बरसै मेघ ज्यों, आनंद बढ़ाया ॥ १.०॥

पवन जिसा सब सारखा, को रंक न राया।

न्योम जिसा हिरदें बडा, कहुँ पार न पाया॥ १६॥

टेक जिमी प्रहलाद है, ध्रुव उमों मन लाया॥ १७॥

न्यान गत्नी सुखदंव उमों, परब्रह्म दिखाया॥ १७॥

जोग जुगति गोरश्च उमों, धंघा सुरक्षाया।

हद छाँडि बेहद मैं, अनहद बजाया॥ १८॥

जैसा नाम कबीरजो, यों साधु कहाया।

आदि अंत लौं आइ कै, रिम राम समाया॥ १०॥

नमस्कार गुरुदेव कूँ, जिन बंदि छुडाया । दादू दीनदयात का सुंदर जस गाया ॥ २९ ॥ ) पन महस्र आ स्मान बाणी, अग्रम अनुभव संचही ।

( ५ ) पंच सहस्र आ रसारु बाणी, अगम अनुभव संचही । मक्ति, ग्यान, बैराग्य पूरण, श्री नमामि दादूदयालु ही ॥ १ ॥

(६) यों जीवनमुक्ति ऐसी दशा, ग्यान मक्ति बैराग बल । कहै बालकराम अंमृत बचन, सुख मुख श्रीमागोत फल ॥ ९॥

उपर्युक्त कथन और अवतरणोंसे दादूजीके मत, साधन और सिद्धान्तोंका कुछ दिग्दर्शन होता है। उनकी वाणी ( साखी और पद ) में ज्ञान, भक्ति और वैराम्यका प्रतिपादन हुआ है। इन तीनों आध्यात्मिक प्रकरणों या विषयोंसे उनका वचनामृत ओतप्रोत है। वैदान्तके

सिद्धान्तींसे उनके उपदेश बहुत अनुकूल मिलते-जुलते हैं, परन्तु उनके उस वेदान्तमें भक्ति भरी हुई है; वह शुष्क नहीं है, 'सूखी शिला' नहीं है । उसके ज्ञानसे वैराग्य उत्पन्न होता है---और वैराग्य-त्याग ही परमात्माकी प्राप्तिका प्रधान साधन है। इस प्रकार दाद्जीका उपदेश बहुत आनन्दकारी और आत्मामें दिव्य प्रकाशको शीघ देनेबाला है। दादूदयालनीकी वाणी आदिसे अन्तत्क ज्ञानभरे उपदेशों और उनके सचे और सारभरे अनुभवेंसि परिपूर्ण है। विशेषता यह है कि साधारण लोकभाषामें गम्भीर अध्यातम-ज्ञानको ऐसा दरसाया है कि ज्ञानका प्यासा पुरुष उसको सइज ही समझकर तृप्त हो जाता है, और उसके चित्तकी बृत्ति संसारके विषयादिसे उपरत होकर ऊपरकी ओर पहुँचने लगती है। वाणीके श्रवण और पठनसे हृदयमें ऐसे मधुर रसका सञ्चार होने लग जाता है कि मानो स्वर्गमें प्राप्य अमृतकी घारा ही बहने लग गयी हो। उस वचनामृतका ऐसा ऊँचा और सुन्दर प्रभाव पड़ जाता है कि प्रेमानन्दसे पद्ने या सुननेवाले जिज्ञासुको ब्रह्मानन्द और तत्त्वज्ञानका आस्वादन और रसाभास होने लग जाता है। यह अनुभव सचे महात्माओंके वचन, उपदेश, सत्सङ्ग और सेवासे होता ही है। भगवान्की कृपासे, प्रारब्ध अच्छा हो तो, उसकी भक्ति और ज्ञान ऐसी वाणीसे मिल जाते हैं। दादू-दयालकी वाणी ऐसी ही तत्काल चमत्कार दिखानेवाली है।

दादूदयालके सिद्धान्त और उपदेश उनके अनुभव-सिद्ध साधनोंके सार और फल हैं। वे जो कुछ विचारते थे, जो कुछ करते थे, या कहते थे, सब उनके मन, यचन और कर्मका साधन ही था। अतः उनके साधनोंको उनके सिद्धान्तों या उपदेशोंसे पृथक् समझना या बतलाना एक निराला-सा काम उठाना है। इसलिये हम साधन और सिद्धान्तको एकरूप ही समझेंगे। तथा प्रसङ्गवश उनके मत या मतानुयायी साधुओंकी कोई-कोई बात भी कह देंगे।

(१) दादूजीका मत अद्वैत ब्रह्मज्ञान है, परन्तु उसके साथ प्रेम और भक्ति (या इश्क-मुहब्बत) तथा पराभक्ति जुड़ी हुई है। वे निराकार, निरञ्जन, सर्वव्यापक, सर्वज्ञ चेतन ब्रह्मको ही मानते थे। और उसीका ध्यान, स्मरण और चिन्तन हृदयमें, अपने आत्मामें ही करते थे। साकार-उपासना उनका ध्येय नहीं। मगवान्का नामोच्चारण, जप और रटन, भक्ति और ध्यान ज्ञानपूर्वक

करना उनका मुख्य और प्रथम साधन था। 'राम' नामसे उसी ब्रह्मका नाम अभिप्रेत है। नामका माहात्म्य और साधन अन्य साधनोंसे ऊपर और सिद्धिदाता माना गया है। कहा है----

दादू अविचलमंत्र, अमरमंत्र, अस्तेमंत्र, अमेमंत्र, राममंत्र निजसार । सजीवनमंत्र, सवीरजमंत्र, सुंदरमंत्र, सिरोमणिमंत्र, निर्मेलमंत्र निराकार॥ अलसमंत्र, अकलमंत्र, अगाधमंत्र, अपारमंत्र, अनंतमंत्ररामा । नृरमंत्र, तेजमंत्र, जोतिमंत्र, प्रकासमंत्र, परममंत्र पाया, उपदेस दम्या (दादू गुर राया)॥

(साखी १५५। गुरुदेवकी अंग)

इस शानमय भक्तिमय शान, पराभक्ति, विहित पूजा, अध्यात्मतत्त्वमय जप और शान-ध्यानका आस्वादन और अनुभव गुरुकृपासे उन्हीं शानके प्यासी—स्वो जिशासुओंको हो सकता है जिनके हृदयोंमें वैसी लगन भगवान्ने दी है, जिनके पूर्वजन्मके अर्जित सत्तंस्कार इस जीवनमें प्रारच्ध-रूपसे प्रकट होकर फल देते हैं। अब यहाँ हम दादृदयालके साधन, उपासन, सदुपदेश आदिका कुछ दिग्दर्शन करा देते हैं।

- (१) दादृदयालका परमसाघन निराकार निरक्षन परमात्मा परमपुरुष अलख, अभेव, निर्मल, अगोचर ब्रह्म है। परन्तु यह साधन भक्ति और प्रेमके सहित है। यथा—
  - (क) निर्मलतत, निर्मलतत, निर्मलतत ऐसा। निर्मुण निज निधि निरंजन जैसा है तैसा॥ टेक ॥ उतपति आकार नाँहीं, जीव नाँहीं काया। कार नाँहीं, कर्म नाँहीं, महिता ममराया॥ १॥ सीत नाँहों, घाम नाँहों, घूप नाँहीं छाया । बाव नाँहीं, बरण नाँहीं, मोह नाँहीं माया ॥ २ ॥ घरणी-आकाम अगम, चंद नाँहीं। सूर ग्जनी निसि दिवस नाँहीं, पवनाँ नहिं जाहीं॥ २ ॥ कृतिम घट कला नाँहीं, सकल गहित सोई । दादू निज अगम निगम, दूजा नहिं कोई ॥ ४ ॥ ( पद ९५-राग मालीगोड़ )
  - (स्र) सब देखणहारा जगतका, अंतरि पूरे साखि। दाद् सावति सो सही, दूजा और न रासि॥ (कंग ३५। २)
  - (ग) 'दादू भगित निरंजन रामकी, अविचल अविनासी । सदा सजीवनि आतमा, सहजें परकासी॥' (२८।१३ तथा अंग ४।२४४)

- (घ) 'दावू जैसा निर्गुण राम है, तैसी भगति निरंजन जाँणि ।' (अंग ४। २४७)
- (ङ) 'दादू जैसा राम अपार है, तैसी भगति अगाजा ।' ( अंग ४ । २४५ )

'साँई सरीखा सुमरण कीज, साँई सरीखा गावै। साँई सरीखी सेवा कीज, सब सवेग सुख पावै॥' (अंग ४। २५१)

(च) 'दादू स्रोजि तहाँ पिन पाइये, जहाँ चंद न उन्नै सूर । निरंतर निरधार है, तेज रह्या अरपूर ॥' (अंग ४ । १९)

'दादू स्रोजि तहाँ पिव पाइये, तहेँ बिन जिम्मा गुण गाइ। तहेँ आदि पुरष अलेख है, सहजें रहवा समाइ॥' ( व्यंग ४। २०)

'दादू साजि तहाँ पिव पाइथे, जहाँ अजरा अमर उमंग । जरा मरण भी माजसी, रास्त्रै अपणै संग॥' ( संग ४ । २१ )

- (२) परमात्मा किसी स्थानविशेष वा आकार-विशेषमें नहीं है, वह तो सर्वव्यापक है तथा द्वदय— अन्तरात्मामें—घटहीमें विराजता है। यथा—
- (क) 'पूरा देखीं पीतकीं बाहर भीतरि सोई'। (अंग४।७५)

'हुँ तो देखों पीवकों, सबमैं रह्या समाइ'। (अंग ४। ७६।)

दादू देखीं पीवकों, दूसर देखीं नाहिं। सबैं दिसा जैं सोधि कि, पाया घटती माँहिं।। (अंग ४। ७४)

(स) दादू काया अंतरि पाइया, निरंतर निरूपार । सहर्जे आप लसाइया, ऐसा समस्य सार ॥ (अंग ४ । ११)

> दाद् काया अंतरि पाइया, त्रिकुटी केंग्रे तीर । सहर्जे आप लखाइया, न्याप्या सकल सरीर ॥ ( अंग ४ । १० )

> दाद् काया अंतरि पाइया, अनहट बैन बजाइ । सहर्जे आप लखाइया, सून्य मैंडरूमें जाइ ॥ ( अंग ४ । १२ )

> दादू काया अंतरि पाइमा, सब देवनका देव । सहर्जे आप लखाइमा, ऐसा अलख अभेव ॥ (अंग ४ । १३)

(ग) 'चिंतामणि चितमें मिल्या' (अक्र ४।२६) 'तहें अंतरजामो आप।' (अंग ४।२८)

(घ) दादू मुझही माँहें मैं बसूँ, मैं मेरा घर-बार। मुझही माँहें मैं रहूँ, आप कहैं करतार॥ (अंग ४। २१०)

(क) सेवा अंदरकी---

'उर अंतरि करि सेव'। (अंग ४। २५५) दादू मीतरि पैसि करि, घटके जड़े कपाट। साँड्की सेवा करै, दादू अविगति घाट॥ (अंग ४। २५६)

पूजणहार पासि हैं, देही माँहें देव ॥ (अंग ४।२५८) दादू रिमता रामसीं, खेर्जें अंतरि माँहिं। उर्लाट समाना आपमें, सो सुख कतहूं नाहिं॥ (अंग ४।२५९)

आतम मॉर्हें राम है, पूजा ताकी होइ। (अंग ४। २६२) इस अंतरके भावकी पूजाकी सींज-सामग्री इत्यादि---

'सत्य राम, आत्मा वैदुगों, सुबुद्धि भूमि, सन्तोप स्थान, मूलमन्त्र, मन माला, गुरु तिलक, सत्य संजम, शील शुन्या, ध्यान धोवती, काया कलस, प्रेमजल, मनसा मन्दिर, निरञ्जन देव, आत्मा पाती, पुहुप प्रीति, चेतना चन्दन, नवधा नांव, भाव पूजा, मित पात्र, सहज समर्पण, शन्द घण्टा, आनन्द आरती, दया प्रसाद, तीर्थ सतसङ्क, दान उपदेश, बत सुमिरण, अजपा जाप, अनमे आचार, फल दरसन, ""अंतरिगति पूजा सित सोंज दादू वर्तते ॥'

(अंग४ । २६८ )

भगति भगति सब कोइ कहैं, भगति न जाणे कोइ। दाद् भगति भगवंतकी, देह निरंतर होइ॥ (अंग ४। २८०)

(३) रामनाम-स्मरण-भक्तिभाव सचे हृदयसे हो लगाकर करना, यह दादूदयालका परम ज्ञान-साधन था। और ज्ञान, भक्ति, वैराग्य—ये तीनों पराभक्तिमय ज्ञानसे पूर्ण विरक्तताके साथ उनके साधनके प्रधान लक्ष्य रहे और ये ही उनकी महान् वाणी (प्रन्थ) में बर्णित और प्रतिपादित हैं। दादूदयालके वचनामृतमें नामके सम्बन्धमें बहुत ही महत्त्वकी बात आयी है, जिनको जिज्ञासु पाठक पदःसुनकर विचार सकते हैं। यथा—

पकै अक्खर पीवका, सोई सत करि जाँणि । रामनाम सतगुर कह्या, दादू सो परवाँणि ॥ (आर्था २।२)

दादू नींका नोंव है, हिर हिरदे न बिसारि । मूरति मन माँहें बसै, सासै सास सँमारि॥ (अंग २।५)

सासे सास सँमारुताँ, इक दिन मिलिहै आइ।
सुमिरण पैंडा सहजका सतगुर दिया बताइ॥
(अंगर।६)

ओर आरँम सब छाड़ि दें, रामनाम त्यो काई । (अंग २ । ८ )

पक महूरत मन रहै, नाँव निरंजन पास । दादू तबही देखताँ सकल करमका नास ॥ (अंग २ । १२)

एक रामके नाँव बिन जिक्की जरुनि न जाइ। दादु केंत्रे पचि मुष, करिकरि बहुत उपाइ॥ (अंग २।१५)

दादू सिरजनहारकं केते नाँव अनंत । चिति अवै सो लीजिए, यों साबृ सुर्मिरें संत ॥ (अंग २।२३)

(दादू) निमष न न्यारा कीजियं, अंतर थे उरि नाम । कोटि पतित पावन भये केवरू कहताँ राम ॥ ( अंग २ । २६ )

दादू दुखिया तब रुगे, जब रूग नाँव न रुहि । तब ही पावन परम सुख, मेरा जीवन येहि ॥ (अंग २ । ३२)

(दादू) निसदिन सदा सरीर मैं, हिर चिंतन दिन जाइ। प्रेम मगन कैलीन मन, अंतरगति त्यो लाइ॥ (अंग २।४१)

(दादू) राम कहे सब रहति है, जीव ब्रह्म की लार ।
राम कहे बिन जात है, रे मन हो हुसियार ॥ (,, ५०)
दादू सब जग बिष भरथा, निर्विष बिरला कोड़ ।
सोई निर्विष होइगा, जाके नाँव निरंजन होइ ॥ (,, ६३)
ब्रह्म भगति जब ऊपजे, तब माया मगति बिलाइ ।
दादू निर्मल मल गया, ज्यूँ रिब तिमिर नसाइ ॥ (,, ६५)
नाँव सपीड़ा लीजिये, प्रेम भगति गुण गाइ ।
दादू सुमिरणप्रीति सीं, हेत सहित ल्यो लाइ ॥ (,, ७३)

और नाम-स्मरणकी महिमा यहाँतक है कि अष्टिसिद्धिः नवनिधि आदि हाज़िर खड़ी रहें, और सकल पदार्थ हस्तगत हो जायें। यथा---

हिरदे राम रहे जा जनके, ताकों ऊरा कोंण कहे। अठिसिध नौनिधि ताके आगे, सनमुख सदा रहे॥ (अंग २। १०५)

संगहि लागा सब फिरै राम नाम के साथ। चिंतामणि हिरदे बेसे, तौ सकल पदारथ साथ॥(,,१०८)

यह दादूदयालके साधनका संक्षेपमें वर्णन हुआ । इसीको अन्य साधनोंका आदिम आधार समझना चाहिये । संयम, योगसाधन, तितिक्षा, सन्तोष, दयाधमें आदिके दयालजी मूर्तिमान् अवतार ही रहे हैं । तभी तो वे 'दयाल' कहलाये । साधनोंमें बहुत करारे साधक थे । साँभरमें वे सरके अंदरकी छत्रीमें जाकर तप किया करते थे । और सर भरा होता तव, अपनी योगद्यक्तिकी खेचरीमुद्रासे सरके जलके ऊपर होकर वैसे ही जाया करते जैसे पृथ्वीपर चलते थे । ऐसे चमत्कारोंने ही उनकी विभूतिका वहाँ अधिक प्रकाश किया, यद्यपि ये चमत्कार आवश्यकताके समय स्वयं ही हो जाया करते थं । साँभरके क्राज़ीकी कथा प्रसिद्ध ही है । अनेक दीनों, गरीबों और वीमारोंको सहायता देना तो उनका विशेष कर्तव्य या ही ।

परन्तु परमसाधन दादूजीका स्थूल्झरीरकी स्थूल जिह्नासे वा हाथमें माला लेकर करने तथा मन, बृद्धि और कही लगी रखनेका नहीं है; यह साधन ऋतियोंको अन्तर्मुखी करके चर्महाधिसे ऊँचे उठकर आत्महाधिके साथ करना होता है। आत्महाधिका साधन परिपक्क हो जानेपर, गुरुकी कृपासे, और अपने तपोबल और प्रारब्धके सत्प्रलॉसे, ब्रह्महाधे होने लगती है। वह अवस्था ब्राह्मीभृत अवस्था है, तब जीव-ब्रह्म एक हो जाते हैं। इसीको अपरोक्षानुभूति कहते हैं। दादुजीने बताया है कि—

चर्मदृष्टि देसै बहुत, आतमदृष्टी एक । ब्रह्मदृष्टि परचे मया, तब दादू बैठा देख ॥ (अंग ४ । १५७)

और वस्तुतः साधनके प्रभावसे यही नेन्न अंदर देखने-के अध्यासमें रत हो जाते हैं, तब शनैः शनैः ज्ञानप्रकाशसे आत्मदर्शन होकर ब्रह्ममें लीनताकी अवस्था मिल जाती है। यही इस मनुष्यजन्मका परमफल और सीभाग्य है। कहा है— ग्रह नैनाँ देहके, ग्रेई आतम होह। ग्रह नेनाँ ब्रह्मके, दादू परुटै दोह॥ (अंग४।१५८)

पर आतम सौं आतमा, ज्यों पाणी मैं तूँण। दादू तन मन एकरस, तब दूजा कहिये कूँण॥ ( अंग ४ । १६६ )

फिर कहते हैं और अपने साधनका अनुभव बताते हैं— अंतरिगति हरि हरि करे, तब मुखकी हाजति नाहि । सहजें धुनि लागी रहै, दादू मनहीं माँहि ॥ (अंग ४ । १७१)

(दादू)सबद अनाहद हम सुन्याँ, नसिसस सकल सगिर । सब घट हिर हिर होत है, सहजें ही मन थीर ॥ (अंग ४। १७४)

फिर क्या हो जाता है, सो बताते हैं --(दादू) संबग सॉईका मया, तब संबग का सब कांह । संबग सॉई को मिल्या, तब सॉई सगीला होइ॥ (अंग ४।१८५)

जहाँ राम तहाँ मन गया, मन तहाँ नैनाँ जाइ। जहाँ नैनाँ तहाँ आतमा, दादू सहजि समाइ॥ (अंग ४। २९३)

परचे पीते रामरस, सा अबिनासी अंग । काल मीच लागे नहीं, दादू साँई संग ॥ (अंग ४ । ३४३)

परचे पीते रामरस, जुनि जुनि अस्पिर होंद । दादू अविचल आतमा, काल न लागें कोइ ॥ (अंग ४ । ३४२ )

दादू मुझ मेरे साँइगाँ, मंगल अति आनंद । दादू सजन सब मिले, जब मेटे परमानंद ॥ (अंग ८ । १९)

परन्तु यह ब्रह्मप्राप्ति, यह परमात्मदर्शन, यह परमगति कव प्राप्त हो सकती है, जब यह जीवचारी अपने आपेको मारे, स्वार्थ और विषयछोछुपताका त्याग करे, एक परमात्म-साधनहीमें लवलीन रहें। अन्यथा इसकी प्राप्ति कठिन ही नहीं। असम्भव ही है। कहा है—

(दादू) तन मनके गुण क्राँडि सब, जब होहि निनारा । तब अपने नैनहुँ देखियं परगट पिव प्यारा ॥ (अंग ९ । ११) (दादू) जे साहिब कों भावे नहीं, सो जीव न की जे रे। परिहरि बिषै बिकार सब, अमृत रस पी जे रे।। (अंग ९।४)

छाँडै सुरति सरीर कीं, तेजपुंज मैं जाइ। दादू ऐसें मिलि रहै, ज्यों जल जलहि समाइ॥ (अंग ७ । ३५.)

निकट निरंजन देखिहों, छिन दूर न जाई।

पद २०६। ( पृ० ४४५ ) राग रामकली।

बाहरि मातरि एकसा, सब रह्या समाई॥ टेक॥ सतगुरु मेद लखाइया, तब पूरा पाया। नैनन ही निरखँ सदा, घरि सहजैं आया ॥ १ ॥ पूर सीं परचा भया, पूरी मित जानी। जीव जाँनि जीवनि मिल्या, ऐसैं बड़मागी॥२॥ रांम रांम मैं रिम रह्या, सो जीवनि मेरा। जीव पीव न्यारा नहीं, सब संग बसेरा॥ २॥ मृंदर सा सहजें रहे, घटि अंतरजामी । दाद साई देखिहाँ, सारीं संगि स्वामी ॥ ४ ॥ देखिये कैसा अनुभववर्णन है। यह दादूजीके सचे साधनका प्रकाश है। वे जैसा देखते थे, जैसा पाते थे, जैसा जान होते थे, वैसाही अपने निज ज्ञान और अनुभवसे कहते थे । वे महात्मा तत्त्वानुसन्धान, अन्तर्ध्यान, आत्मदर्शनसे ही कथन करते थं। पुस्तकोंके अवलोकनसे, अवतरण या प्रमाण छॉटकर या लेकर नहीं कहते थे। शास्त्रश्रवण वे अवस्य करते थे, शास्त्र वे जानते थे, परन्त उनके था अपने आत्ममाथनका सच्चा पालन । उसमें जैसा भी उनको दिखायी देता था, सिद्ध होता था, जँचता था, वही कहते थे। रहस्यवाद ( mysticism ), वेदान्तप्रक्रिया, ज्ञान-विज्ञानशैली इत्यादि उनसे कुछ दूर या छिपे नहीं थे । परन्तु उनका वचन स्वात्भारामदर्शनका निदर्शन ही या। उनका साधन बहुत ऊँचा था। वे योगारूढ और ज्ञानगरिष्ठ महात्मा थे। अतः परमात्मज्ञानध्यानके प्रेमी जन उनके वचनामृतको पूर्ण भाव, भक्ति और समादर तथा गहरी दृष्टिसे देखें तो बहुत ही उत्तम सारभरे पदार्थींकी प्राप्ति हो। उनके प्रधान शिष्य तथा अनेक प्रशिष्यादि जीवन्मुक्त और कृतकृत्य ही हो गये थे।

देखिये कितनी अच्छी और सची बातें अपने साधनके फलस्यरूप इन पदोंमें कही हैं—

पद २५ । राग गौड़ी । ( पृ० ३६७ ) सा॰ अं॰ ८९---९०जियरा मेरे सुमिरिसार, काम कोध मद तजि विकार ॥ टेक ॥ तूँ जिनि मूलै मन गँवार, सिर भार न कीजे माँनिहार ॥ १ ॥ सुणि समझायो बार बार, अजहुँ न चेते हो हुस्यार ॥ २ ॥ किर तैसें मव तिरेये पार, दादू इबर्ये यही विचार ॥ ३ ॥ पद २४ । राग गौड़ां । ( पृ० ३६६ )

कैसे जीविय रे, साँई संग न पास । चंचर मन निहचर नहीं, निसदिन किरै उदास ॥ टेक ॥ नेह नहीं रे रॉमका, प्रीति नहीं परकास। साहिबका सुमिरण नहीं, करै मिलनकी आस ॥ १ ॥ जिस देखे तेँ फ़िलिया र, पाँणी प्यंड बघाँणा मास । सी भी जरु बिन जायगा, झूँटा भाग बिकास ॥ २ ॥ जीवीजै जीवणाँ, समिरे सासौं सास । दादू परगट पित्र मिले, (ता) अंतरि होइ उजास ॥ ३ ॥ देखिये, साधनके फलका ऐसा निश्चय उन महात्माजीका था कि निरन्तर सच्चे मन और भावनासे परमात्माका हृदयस्थलमें सारण करनेसे वे प्रकट होकर प्राप्त हो जाते हैं। क्योंकि अंदर आत्मामें ऐसा ही प्रकाश (उजियाला) होता है, जिसमें वह परमात्मा दिखायी देते हैं। रहस्यवाद, गुह्म अध्यात्मिवद्या (mysticism) पर लिखनेवाले हमारे देशके या अन्य देशके विद्वानोंने इस सिद्धान्तका वर्णन यही किया है कि इसका साधक इस मंजिलतक पहुँच जाता है कि वह परमात्माको भक्ति और ज्ञानके साधनसे देखता है और परमात्मा उसे देखता है- अरस-परस हम दोउ मिलैं इत्यादि । यही महान् ज्ञानकी अवस्था है, और मानी जाती है। सच तो यह है कि प्रभु अपने प्यारे भक्त या साधकपर दया-मया करते हैं तो ऐसा ही फल देकर निहाल कर देते हैं। वह तो 'हाज़िराँ हुज़र' 'नाजिराँ भरपूर' है। और 'जीव ब्रह्म द्वै नाहिं' यह प्रत्यक्ष सिद्ध हो जाता है। यह तो प्रधान और प्रथम साधन-सिद्धान्त हुआ।

(२) दूसरा साधन-सिद्धान्त दादूदयालका यह था कि उस एक निराकार, निरञ्जन परमात्मदेवसे पृथक् और कुछ रूप, आकार, प्रकार या विधि-विधानका ध्यान-ज्ञान-साधन अपेक्षित नहीं। जब उस एकहीको ध्याया, उसीको पाया तो सब कुछ जाना और सब कुछ पा लिया। वृथा इधर-उधर मन हुलाना, विस्तार और आडम्बर करना या उठाना अनावश्यक है। एक अटल सिद्धान्त यह है—

दादूजन कम जीविये, सुमिरण संगति साथ।। दादूसायू राम निन दूजा सन्न अपराथ। (जंग १५।१२९) और दादूजीके स्वमतानुसार (जो कवीरजी, रैदासजी आदि महात्माओंका सा है) किसी प्रकारका मेदभाव-हिंदू मुसलमान, राम-रहीम आदिका मेदभाव कुछ भी प्रयोजन नहीं रखता। जब सभी एक परमात्माके सिरजे हुए हैं, परमात्मा एकरस सबमें व्यापक है, परमात्माके निकट सब बरावर हैं, फिर मनुष्य ऊँच-नीच, हलका-भारी, छोटा-बड़ा आदि क्यो विचार और क्यों देखे या समझे ? केवल भगवान्का ज्ञान-ध्यान, गुरु और साधु-संतोंका सत्सङ्घ और राम-नामका तन-मनसे स्मरण करना—बस, यही तत्त्वमार और केवल यही सदा जीवनका कर्तव्य है। और सब बखेड़े, झंझट, बन्धन—बहाँतक कि ये सब अपराध हैं! कितना ज़बरदस्त, ऊँचा, विलक्षण सिद्धान्त है!

#### कहा है---

(क) आन तें चित्त निवारिया रे, मोहि एके सेती काज रे । अनत गये दुख ऊपजें, मोहि एकहि मेनी राज रे॥ साँई सों सहजे रमीं रे, और नहीं आन देव रे । तहाँ मन बिकाँबिया, जहाँ अलख अभेव रे॥ (पद ९ । १० ३६०)

टाङ्ताहिन भावें <u>आन</u>, राम बिनाँ भइ मृतक समान । (पद १०। ए० ३६१)

टाद् है पस द्रि करि, निर्पस निर्मन नाँव । आपा मेंटे, हरि भने, ताकी मैं बिन जाँव॥ (अंग २६। ६४)

(ख) अरुख देव अंतरि बसै, क्या दूजी जागह जाइ॥ (अंग १३। १३९)

> पूजनहोर पासि है, देही माँहे देव। दादूताकों छाडि किंग, बाहिर मांडी सेव॥ (अंग १३। १४८)

(टादू) निराकार मन सुरित साँ, प्रेम प्रोति साँ सेव । जै पूर्जें आकार कों, तो सापृ परतिख देव ॥ (अंग १५।२)

पर ३११। राग सोरठा। (पृष्ठ ४९० — स्पष्टसिद्धान्त )— सोई देव पूर्जों, जे टाँची नाँहि घडिया॥ गरम बाम नाँही औतस्या॥ टेक॥

व पूजा मेर मन मानें, जिहिं विधि होइ सु दादु न जानें ॥ ४॥ पद १९७ । राग रामकली । (पृष्ठ ४४१ -स्पष्टसिद्धान्त )- साँचा राम न जाँगे रे, सब क्रुँठ बखाणे रे। टेक ।।
क्रूँठ देवा क्रूँठी सेवा, क्रूँठा करें पसारा ।
क्रूँठी पूजा, क्रूँठी पाती, क्रूँठा पूजणहारा।। १ ॥
क्रूँठा पाक करे रे प्राँणी, क्रूँठा मांग लगाते ।
क्रूँठा आटा पडदा देवे, क्रूँठा आर बजाते ।। २ ॥
... ॥३॥ और ॥४॥

(ग)--अपना मत पन्थोंके सम्बन्धमें बताते हैं--(स्पष्ट-सिद्धान्तकथन)--

पद १९८। राग रामकली। ( १ष्ठ ४४१ )—

में पंथी एक अपारका, मन और न माते।

सोई पंथ पाते पीत्रका, जाहे आप तस्ताते॥ टेक ॥

को पंथी हिंदू तुरक के, को काहूँ राता।

को पंथी सोफी सेवंड, को सिन्यासी माता॥ १॥

को पंथी जागी जंगमा, को सकति-पंथ ध्याते।

को पंथी कमडे कापड़ी, को बहुत मनाते॥ २॥

को पंथी कमहें के चलें, में और न जानूँ।

दादू जिन जग मिराजिया, ताहीको मानूँ॥ २॥

संगति साँचे माथकी माँडंको मंभारि॥

(अंग १६। ५१)

(दाद्) हिंदू लांग देहुँगे, मुस्सलमान मसीति । हम लांगे एक अरोख साँ, सदा निर्गतर प्रीति ॥ (अंग १६ । ५२)

पद ३४७ । राग बिलावल । ( पृष्ठ ५०७ )— मृलहि सीचि बधे उमूँ बेला, सोतत तरवर रहे अकेला ॥टेका।

तीस्थ बरत न पूत्रे आसा, बनवॅडि जाहिरु रहै उदासा । यूँ तप करि करि देह जरुत्रिं, भर्मत डोर्ले जन्म गमार्वे ॥ ३ ॥

तब दादू परम गति पाने, सो निज मृर्गत माहि रुखाने ॥ ४॥ नाँ घरि रह्या न बनि गया, नाँ कुछ किया करूम । दादू मन हां मन मिल्या, सतगुरके उपदेस ॥ (अंग १। ७४)

(ठाद्) यहु मसीति यहु देहुरा, सतगुर दिया दिखाइ। भीतरि सेवा बंदिगी, बाहरि काहे जाइ॥ (अंग १।७५)

(दाद) मंझे चेला मंझि गूर, मंझे ही उपदेस। ढ़ॕॏढ़ै बावंग, बधाय केस ॥ (अंग १। ७६) मनका मह्तक मृँडिय, काम क्रोधके केस । बिगै बिकार सब, सतगुरके उपदेस ॥ (अंग १।७७) (इ)-(दादू) मन माला तहँ फिरिय, (जहूँ) दिवस न परसै रात । तहाँ गुरू बानाँ दिया, सहुतै जिपये तात ॥ (अंग १।६६) (दादू) मन माला तहुँ फरिये जहुँ प्रीतम बैठ पास । आगम गुरू थे हि गम भया, पाया नूर निवास ॥ (अंग १।६७) (दादू) मन माला तहँ फेस्पि, (जहँ) आपे एक अनंत । सहर्जे सो सतगुर मिल्या, जुगि जुगि फाग बसंत ॥ (अंग १।६८) (दाद्) सतग्र माला मन दिया, पवन सुरति सुँ पोइ। विन हाथों निस दिन जप, परम जाप यूँ होइ॥ (अंग१।६९) टाद् मन फर्कार् मोह हुवा, भीतरि लीया भेष। गुरदेवका, मॉर्गमीष अंतरा॥ सबद ग्रह (अग १।७०)

(च)—उपर्युक्त प्रमाणोंसे, जो खास दादूजीके वचन हैं, दादूजीके साधन और सिद्धान्त स्पष्ट ज्ञात होते हैं। उनका परमसत यह रहा है— आपा मंटे, हिर भजै, तन मन तजे बिकार। निरबैरी सब जीव सौं, दादू यह मत सार॥ (अंग २९।२)

( छ )——वे तो एक परमात्माको ही आतमा और आत्माको ही परमात्मा मानते हुए सारे भेदभावको निर्मूल, निरर्यक, असत्य और हानिकारक समझे हुए थे। कहा है——

> निर्बेरी सब जीव सों, संतजन सोई। दादू <u>णके आतमा,</u> बेरी नहिं काई॥ (अंग २९।४)

> सब इस देख्या सोधि किर, दूजा नाँहीं आन । सब घट एके आतमा, क्या हिंदू मुसलमान ॥ (अंग २९ । ६)

> काह को दुल दीजिय, साँई है सब माँहिं। दादू गके आतमा, दूजा कोई नाँहिं॥ (अंग २९।१३)

आतम देव असिथिय, बिरोधिय नहिं कोई। आरोधे सुख पाइये, बिरोधें दुख होई॥ (अंग २९। २६)

इस प्रकार संक्षेपसे \*--- अति संक्षेपसे --- दादूद यालके सत्साधनके सित्सद्धान्तोंका दिग्दर्शन किया गया। विषय महान् है, गहन है, रहस्थ्रमय है। न समय है और न स्थान है कि सारा और विस्तृत कहा जाय। इति शम्।

# एक ही शत्रु है

एकः शत्रुर्न द्वितीयोऽस्ति शत्रुरज्ञानतुल्यः पुरुषस्य राजन् । येनावृतः कुरुते संप्रयुक्तो घोराणि कर्माणि सुदारुणानि॥

हे राजन् ! इस जगत्में पुरुषका एक ही शत्रु है, उसके समान कोई दूसरा शत्रु नहीं है, वह शत्रु अज्ञान है, मनुष्य इस अज्ञानसे घिरकर दारुण कर्म करने लगता है। ( महा॰ शान्ति॰ २९७। २८ )

<sup>\*</sup> इस लेखमे पं॰ चिन्द्रकाप्रसादजीद्वारा संपादित 'दादूवाणी', साधु रामदयालजीद्वारा लिखित 'दादूसार', पं॰ तारादक्तजी गैरीला-द्वारा लिखित 'साम्स आफ दादू' (Psalms of Dadu), बा॰ क्षितिमोहन सेनदारा लिखित 'दादू' (बंगमाषा) इरवादिसे सहायता ली गयी है। तदर्थ उन सबको धन्यवाद है। — लेखक

## प्रेम-साधन

( लेखक--श्रीमन्निजानन्दसम्प्रदायाद्यथमेपीठाधीश्वर धर्मेशुरीण आचार्य श्रीधनीदासनी महाराज 'सद्धमेरल' )

सर्वनियन्ताः सर्वेश्वरः सर्वज्ञः पूर्णात्पूर्णः सिच्चदानन्द-स्वरूपः अविनाशीः एकरस जो ब्रह्म है, उसकी प्राप्ति ही चरम माध्य और परम पुरुपार्थ है—इस विषयमें कोई मतभेद नहीं हो सकता । आस्तिक जगत्के सभी प्राचीन-अवीचीन आचार्योने इसी सिद्धान्तको सामने रखकर ब्रह्म-प्राप्तिकं अलीकिक ज्ञान और लोकोत्तर पथका प्रदर्शन कराया है।

सिबदानन्दस्वरूप परमात्मा पूर्णात्पूर्ण, सर्वशक्तिमान् और सर्वेश्वर होनेके कारण सर्वया निरपेक्ष हैं। परन्तु भगवद्भक्त सदासे ही यह मानते आये हैं कि 'भक्तिप्रियो माधवः'—भगवान्को भक्ति प्यारी है। 'न मे भक्तः प्रणश्यति', 'मामेकं शरणं वज' इत्यादि भगवद्भचनेंने इस धारणाको और भी सुदृद्ध बना दिया है। इसिलये इस मान्यताकी उपेक्षा नहीं की जा सकती।

इसी प्रकार वेदान्तवादियोंका यह डिण्डिम-घोष है कि

'ऋते ज्ञानास मुक्तिः।'

'तमेव विदिःवातिमृत्युमेति

नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ।'

अर्थात् ज्ञानको छोड़ ब्रह्मश्राप्तिका अन्य कोई मार्ग ही नहीं है । यह भी श्रुतिसम्मत होनेसे उपेक्ष्य नहीं हो सकता ।

मित्तंसे भगवत्याप्तिको सभीने माना है। ज्ञान भी चिद्र्य होनंसे भगवद्माप्ति युक्तियुक्त और सङ्कत है। परन्तु निजानन्दसम्प्रदाय इन दोनों मागोंके परे एक तीसरे ही मागका निदेश करता है। उस मागका नाम है 'प्रेम'। इस सम्प्रदायकी यह मान्यता है कि निर्विशेष सचिदानन्द ब्रह्मको प्रेम जितना सीधा स्पर्श करता है, उतना साधनसायेक्ष भिक्त और ज्ञान नहीं करते। भिक्त और ज्ञान मनुष्यको क्रमसे परमात्माकी ओर ले जाते हैं। पर प्रेमसे तो तत्काल ही चुम्बकके आकर्षणकी तरह जीवात्मा परमात्माकी ओर खिंच आता है। श्रीप्राणनाथ प्रभु कहते हैं—

'पंथ हो कोटि कलप, प्रेम पहुँचावे मीने पलक ।' भक्ति प्रभुको सब द्वन्छ समर्पित कर देना सिखाती है, ज्ञान ब्रह्मका स्वरूप समझा देता है, तो प्रेम तन्मय बना देता है। ज्ञानकी दृष्टिमें 'ब्रह्म सत्यं जगित्मध्या' है; भक्तके लिये भक्ति और भगवान्के सिवा बाकी सब तुच्छ है, और प्रेमी प्रेममें 'सर्वे खित्यदं ब्रह्म' देखता है। प्रेम-जगत्में प्रेमके सिवा अन्य कोई सृष्टि ही नहीं है। भक्त और ज्ञानी भगवान्के अतिरिक्त अन्यमें आसक्ति नहीं रखते, पर प्रेमीकी दृष्टिमें भगवान्के सिवा और कुछ है ही नहीं।

> है गुरुत गर गुमानमें कुछ है। तुझ सिवा भी जहानमें कुछ है॥

अर्थात् प्रेमीके ख्यालमें प्रियतमके सिवा यदि और भी कुछ है तो उसका प्रेम ही गलत है । बात बिल्कुल टीक है । जिसने 'इस्क हक्षीकां' अख्तियार किया है, उसकी हृष्टिमें 'इस्क मजाज़ी' कैसे रह सकता है ? जब आँखों खुल गर्या, तब सपना कैसे टिक सकता है ? प्रेमीकी आँखों मे तो सदा प्रियतम प्रभु ही रहते हैं । इन दोनोंके बीच तीसरे-को अबकाश ही कहाँ ?

> हिजावे रुखे यार भी आवे थे, मुक्ती ऑस तो कोइ पदी न देखा।

प्रेममे दुनियाका पदां कब रह सकता है ? यह दुनियाके परेकी चीज है, वहाँ दुनिया कहाँ ? पर यह प्रेमका पंथ है बड़ा कठिन !

> इन्तिदाहीमें मर गये सब यार, इक्किकी कीन इन्तिहा राया?

इस मार्गका आरम्भ तो है, पर इसका कोई अन्त नहीं। इसपर पैर रखते ही सर्वस्व बल्दिन करना पड़ता है। यही कारण है कि सब लोग इस मार्गपर नहीं चल सकते। कहा है—

> नवधासं न्यारो कह्यां, चौदह भुवनमें नाहि'। सो प्रेम कहाँसे पाइये, जो बसत गोपिकन माहिं॥

प्रेमको तो यथार्थरूपमें वजसुन्दरियोंने ही जाना और अपनाया था। प्रेमके वलसे ही वे गोवत्सपदवत् भवसागरको तरकर श्रीकृष्ण परमात्माको प्राप्त हुई। पर आज भी इस प्रेमके प्यालेको कोई पी ले तो भगवान् उसके लिये दुर्लभ नहीं। परन्तु—

यह तो गति है अटपटी, झटपट रुखें न कोइ। जो मनकी खटपट मिटे, चटपट दर्शन होइ॥

प्रेमकी गति है बड़ी विकट, पर फल भी है वैसा ही महान् और अपूर्व ! इसीलिये महात्माओंने इसका विशेष महत्त्व गाया है।

जब प्रतिपदामें द्वितीयांके चन्द्रका दर्शन होता है, तब उसकी सुक्ष्म कलाको दिखानेमें शाखाचन्द्रन्यायहे काम लेना पड़ता है अर्थात् वृक्षकी किसी शाखाकी ओर अङ्क्रील-निर्देश करके यह बतलाना पड़ता है कि देखो उस शाखाको, उसीके ऊपर चन्द्रमा है। जिसको इस तरह दिखाया जाता है, जमकी दृष्टि इससे उस तरफ बँध जाती है और उसे चन्द्र-दर्शन हो जाता है। इसी प्रकार हमारे पूर्वाचार्योंने ब्रह्म-दर्शनके लिये अपनी अन्तर्राष्टिसे भक्ति-ज्ञानादि अनेक सङ्केत निर्माण किये । जो जिस सङ्केतका आश्रय करके लाभान्वित होता है, वह उसी सङ्केतको मुगम और उत्तम बतलावे-यह स्वाभाविक ही है। परन्तु जिस प्रकार चन्द्र-दर्शन करानेमें चन्द्रकान्त मणिश्र सब सङ्केतोंकी अपेक्षा उत्तम है, क्योंकि वह द्रष्टाकी दृष्टिको सीधे चन्द्रविम्बमें जोड़ देती है, उसी प्रकार ब्रह्मरूप चन्द्रका दर्शन करानेमें, वृत्तिको सीधे बहास्वरूपके साथ जोड़ देनेमें यदि कोई निरपेक्ष बस्तु है तो वह प्रेम है । चन्द्र और चन्द्रकान्त मणिमें तो परस्पर अन्तर भी है; पर प्रेम और परमात्मामें कोई अन्तर नहीं, दोनों स्वरूपतः एक ही है। आनन्दधन ब्रह्म शक्तिमान् है तो प्रेम उसकी अभिन्न शक्ति है । शक्ति और शक्तिमानुमें कभी भेद नहीं होता। अर्थात् जिसने प्रेमको पा लिया, उसने प्रियतमको भी पा लिया । वह प्रेमी अपने प्रेमास्पद भगवानको छोडकर और किसीको न देखता है, न सनता है और न जानता ही है ।

> यन्न नान्यःपञ्यति नान्यन्द्रृणोति नान्यद्विजानाति । (छान्दोग्य० ७ । २४ । १)

\* वंद मकानमें किसी छिद्रके द्वारा जब प्रकाश आता है तो प्रशाशके श्रसरेणु, जिस ओरसे प्रकाश आता है उसी ओरसे, कतार बाँधे चले आते हुए नजर आते हैं। इसी प्रकार चन्द्रको देखकर चन्द्रकान्त मणिसे चन्द्रतक प्रकाशके श्रसरेणुओंकी कतार बंध जाती है और इसलिये इसके सहारे तुरंत चन्द्रदर्शन हो जाता है। चन्द्रकान्त मणिसे यह प्रकाश सूर्यास्तके बाद ही प्रकट होता है, दिनमें नहीं होता। —लेखक

उसकी दृष्टिमें दूसरा कुछ रह ही नहीं जाता, तब अन्य किसको जाने ? प्रेमी परमात्मामें मिलकर एकरूप हो जाता है।

वेदान्तमें ब्रह्मको अस्ति, भाति और प्रिय-धर्मावच्छिन्न माना है---

अस्ति भाति प्रियं रूपं नाम चेत्यंशपञ्चकम् । आद्यत्रयं ब्रह्मरूपं जगद्वं ततो द्वयम्॥

'अस्ति, भाति, प्रिय, रूप और नाम—ये अंशपश्चक कहाते हैं। इनमे प्रथम तीन ब्रह्मरूप हैं और शेष दो जगद्रृप।' अस्तिसे 'सत्', भातिसे 'चित्' और प्रियसे 'आनन्द'—इस प्रकार सचिदानन्दस्वरूपकी अर्थसङ्गति है। तैंतिरीयोप-निषद्मे ब्रह्मरूप पक्षीका वर्णन करते हुए 'आनन्द आत्मा' कहकर आनन्दको ब्रह्मका आत्मा कहा गया है। जब ब्रह्मका मुख्य रूप प्रिय अर्थात् आनन्द है और जब प्रियके भावको ही प्रेम कहते है, तब तो प्रेमकी सर्वोत्तमता स्वतः सिद्ध ही है। आनन्दके त्रिष्टत्मे भी 'तस्य प्रियमेव शिरः' (तैतिरीय-श्रुति) कहकर ब्रह्मके प्रियस्वरूपको सर्वोत्तमं अङ्ग-सिर कहा है। तब इससे और भी स्पष्ट हो जाता है कि आनन्द्यन परमात्माका यदि कोई महान् धर्म है तो वह प्रेम ही है। जो महान् है, प्रिय है, वही सर्वामिलपित है। उसीके लिये जीवातमा कहाँ-कहाँ भटकता है, कहाँ-कहाँकी खाक छानता पिरता है।

जीवात्मा सिंचत्दवरूप होनेसे सत् और चित् तो है ही; अपनी पूर्णताके लिये यदि किसी वस्तुकी उसे अपशा है तो वह है आनन्द। यही कारण है कि ज्ञानी अज्ञानी सभी आनन्दको ही हूँ हा करते हैं। माताके स्तनसे विखुड़ा हुआ बच्चा जिस प्रकार हाथकी उँगली, अँगूठे और पैरके अँगूठेमें भी और कभी दूसरोंकी उँगलियोंमें भी स्तनकी कल्पना करके पान करनेकी चेष्टा करता और आनन्द मानता है, अथवा गौके स्तनसे अलग हुआ बछड़ा गौके चाहे जिस अङ्गसे दूध पीनेकी चेष्टा करता है और उसे छोड़ता नहीं, उसी प्रकार यह जीवात्मा परमात्माके प्रेमसे विखुड़ा हुआ जहाँ तहाँ उसीके आस्वादनके आनन्दको हूँ हुता-पिरता है, बाह्य विषयोंमें उसीकी कल्पना करता और उसीमे आनन्दमान लेता है। परन्तु कल्पित स्तनोंमें जैसे दूध नहीं होता, वैसे ही इन विषयोंमें आनन्दका वह आस्वादन नहीं होता। वह कैसे प्राप्त हो ?

यदि इसे प्रेम मिल जाय, प्रेमास्पद मिल जायँ, तो पुनः

यह आनन्दी हो जाय । 'रसः होवायं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति' (श्रृति )। इस प्रेमरूप रसको पाकर हो जीवात्मा आनन्दी होता है, 'तृतो भवति'-तृत हो जाता है। 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुतश्चन ।' ब्रह्मके इस प्रेमानन्दको पाकर वह पित किसी भयको नहीं प्राप्त होता, प्रत्युत 'आनन्दघन एवास्सि'-अपनेको आनन्दस्वरूप ही अनुभव करता है। इस प्रेम-प्यालेको पीनेके बाद और कुछ पीना शेप नहीं रहता। इसीको भक्तिशास्त्रोंने परा, प्रेम-लक्षणा, पल-रूपा भक्ति आदि कहकर वर्णित किया है। वेदान्तके मतसे जीवन्मुक्तिकी यही चरमावस्था है। इस्लाममें इसीको 'इस्क इक्षीकी' कहते हैं। इस प्रकार अनेक नार्मोसे सर्वत्र वर्णित

यह प्रेम सब नाम रूपोके परे है। यह तो गूँगेका गुड़ है। जाग्रत् आत्माकी यह दिव्य ऊर्मि है। प्यतो बाचो निवर्तन्ते अपाप्य मनसा सह'-जिस प्रेमस्वरूपको न पाकर मनसहित बाणी लौट आती है, उसका बर्णन कौन कर सकता है? वस्तुत: प्रेम वर्णनकी वस्तु नहीं है, केवल आत्मैकवेद्य आनन्द है।

प्रेम परमात्माका महान् धर्म है। उसे पानेके लिये तत्स्वरूपी ही बनना पड़ता है। प्रेम परमात्माका वह दामन है, जिसे पकड़ते ही सब उलझनें सुलझ जाती हैं और अनुपम आनन्दका अनुभव होने लगता है। फिर कुछ करना बाकी नहीं रहता।

# श्रीराधावलभीय सम्प्रदायमें साधन

( हेखक--श्रीहित रणछोड़लालजी गोस्वामी )

सब सों हित निष्काम मत बृंदाबन बिश्राम । (श्री)रावाबक्रमकार को हृदय ध्यान, मस्न नाम ॥

एक समय समर्थ पण्डित, शास्त्रवेत्ता, दिग्विजयी विद्वान् ओइडानियासी राजगुरु श्रीसुमुख गुक्क (व्यासजी) ने आचार्र श्रीहितहरिवंश महाप्रभुजीसे प्रश्न किया कि 'हे प्रभो ! प्राणिमात्रके साथ कैसा वर्ताव करना चाहिये ! अपना मत कौन-सा रखना चाहिये ! विश्रान्तिका स्थान कौन-सा है ! हृदयमें ध्यान किसका धरना चाहिये ! और नाम-स्मरण किसका करना चाहिये !' इन पाँच प्रश्नोंके उत्तरमें आचार्य-श्रीन उपर्युक्त दोहा कहा था, जिसमें उन्होंने अपने मतका — जिसे सिद्धाद्वेतमत कहते हैं —दिग्दर्शन कराया है और मिक्तमार्गका सर्वोत्तम कल्याणकारी रहस्य भी वतलाया है । उपर्युक्त दोहकी रिसक भक्तोंके लिये अपनी बुद्धिके अनुसार टीका की जाती है । दोहका प्रथम वाक्य है—

## 'सब सों हित'

मिटाद्वैतमतमें ब्रह्मके साथ जीवका अंशांशिभाव सम्बन्ध माना गया है । गीताजीमें भगवान्ने अपने श्रीमुख्यसे कहा है----

## ममेवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातनः।

बहा हमारे लिये पितारूप हैं और हम सभी उनकी सन्तान हैं। संसारके सभी प्राणी ब्रह्मके अंशरूप होनेके नाते हमारे भाई-बहिन हैं—ऐसी भावना करके उन सबसे प्रीति करनी चाहिये । प्राणिमात्रकी तो बात ही क्या, प्रत्येक वस्तुकं प्रित ब्रह्मभाव अथवा ब्रह्महिए रखना—यही सिद्धाद्वैतिसिद्धान्त-का परम रहस्य है । जबतक दुनियाके समस्त व्यवहार इस सिद्धान्तपर प्रतिष्ठित नहीं होगे, तवतक संसारमें अर्थका अनर्थ ही होता रहेगा । केवल मनुष्य-प्राणीके अंदर ही आत्माका निवास है, अन्य जीवोंमें नहीं—एक ओर जिस प्रकार यह सिद्धान्त झूटा है, उसी प्रकार दूसरी ओर जगत् मिथ्या है, भ्रमरूप है—एंसा मानना भी भ्रान्तिसे पूर्ण है । निखल जगत् सत्य है—व्रह्मका कार्य है, अतएव ब्रह्मरूप ही है—यह वैदिक सिद्धान्त है । यह अखिल नाम-रूपात्मक जगत् आत्मा ही है । प्रभु ही जगत्को उत्पन्न करते हैं और स्वयं जगत्के रूपमें उत्पन्न होते हैं । विश्वात्मा भगवान् ही विश्वका रक्षण करते हैं और अपने ही विश्वरूपका संहार करते हैं । यही संहार करते हैं और अपने ही विश्वरूपका संहार करते हैं । यही स्रति भगवती कहती है—

'भारमेव तदिदं सर्वम्।' 'तदिदं बद्दोव।' 'स सर्वं भवति।' 'सर्वं खल्विदं बद्दा।'

उपर्युक्त श्रुतियोंके अनुसार सारे जगत्को ब्रह्मरूप मानना ही वास्तविक सिद्धान्त है। जैसे मकड़ी अपने मुखमेंसे जाल निकालती है और उसीपर खेलती है, उसी प्रकार ब्रह्मने भी अपनेमेंसे ही इस जगत्को उत्पन्न किया है। इस प्रकार इस विश्वका सिरजनहार भी वहीं है और सृष्टि भी वह स्वयं ही है। रक्षण करनेवाला भी वह है, और रक्षणीय भी वहीं है।

जगत् ब्रह्मरूप होते हुए भी त्रिगुणात्मक है। जगत्में उसके नियन्तारूप ब्रह्मा, विष्णु, महेश प्रसृति देवताओंका तथा चिदचिद्रूप जीवों एवं अचिद्रूप समस्त जड पदार्थोंका समावेश होता है। इसी कारण जगत् सत्य है, मिथ्या नहीं। सद्य ब्रह्मका कार्य भी सत् ही होना चाहिये। जगत् वस्तुतः ब्रह्मरूप है और अनन्तमूर्ति ईश्वरसे व्याप्त है। अतः समस्त भूतींको ईश्वरका ही रूप मानकर उनके हितमे रत रहना चाहिये। गीताजी भी हमें 'सर्वभूतहित रताः' रहनेकी ही आशा देती हैं। अन्यत्र भी भक्तोंका लक्षण कहते हुए भगवान् यही कहते हैं कि भक्तको समस्त भूतोंके प्रति द्वेपरहित, सवका मित्र और दयान्न होना चाहिये—

अहेष्टा सर्वभूतानां मैत्रः करूण एव च। अन्यत्र भी कहा है---

वेष्णवानां त्रयं कर्म सर्वजीवहिते स्ताः। श्रीगोविन्दे परा भक्तिस्तदीयानां समर्चनम्॥

वैष्णवीके तीन कर्तव्य हैं—सारे जीवोके हितमें रत रहना। श्रीगोविन्दभगवान्में पराभक्ति करना और भगवदीय भक्तोंकी सेवा करना। श्रीविहारिनदासजीने भी इसी भावका एक पद गाया है—

अब हो कामों बेर करों। कहत पुकास्त प्रभु निज मुखतें, घट-बट हो बिहरों॥

प्रानी सकल समान बिलोकों भक्तन अधिक डरों । बिहरिनदास हरिदास-ऋपाबल नित निर्भय बिचरों ॥

प्रभुके नाते सर्वप्राणियोंके प्रति ममता रखना सीखिये । ऐसा करनेसे उनकी ओरका भय निवृत्त हो जाता है । सभी प्राणी प्रभुके अंश्र है, ऐसा समझकर उनसे प्रेम करना ही कर्तव्य है । ज्यों-ज्यों उनसे प्रेम बढ़ेगा, त्यों-ही-त्यों उनहें मारने अथवा कष्ट पहुँचानेकी वृत्ति नष्ट होगी ।

## 'निष्काम मत'

आचार्यश्रीके दोहेका दूसरा पद है 'निष्काम मत'। मनुष्यको चाहिये कि फल और आसक्तिका त्याग कर भगवान्की आज्ञाके अनुसार उन्होंके लिये कर्म करता रहे। ऐसा करनेसे उसके लिये कर्म बन्धनकारक नहीं होंगे। कर्म स्वरूपतः बन्धनकारक नहीं होते; उनमें जो हमारा राग-द्रेष होता है, वही बन्धनकारक होता है। फल और आसक्तिको त्याग करके कमें करनेवालेमें राग-द्रेष नहीं होता, इसीलिये उसे कमें बॉधते नहीं। गीताजीमें श्रीभगवान्का वाक्य है—

### ज्ञेयः स नित्यसंन्यासी यो न हेष्टि न काङ्कृति । निर्हन्द्रो हि महाबाहो सुखं बन्धारअसुच्यते ॥

'हं अर्जुन ! जो पुरुप न तो किसीसे द्वेष करता है और न किसी वस्तुकी आकाङ्क्षा करता है, उस निष्काम कर्मयोगी भक्तको सदा संन्यासी ही समझना चाहिये । क्योंकि राग-द्वेपादि दन्द्वींसे रहित हुआ पुरुष मुखपूर्वक संसाररूपी बन्धनसे मक्त हो जाता है।'

भगवान् फिर कहते हैं---

यदच्छाळाभसन्तृष्टो द्वन्द्वातीतो विमत्सरः । समः सिद्धावसिद्धौ च कृत्वापि न निबध्यते ॥ गतसङ्गस्य मुक्तस्य ज्ञानावस्थितचेतसः । यज्ञायाचरतः कर्म समग्रं प्रविळीयते ॥

'जो पुरुष विना प्रयत्नके मिले हुए पदाधोंसे सन्तोय कर लेता है, सुख-दुःखसे परे हो गया है एवं ईष्यांसे रहित है, तथा जो सफलता और असफलतामें समान बुद्धि रखता है, वह कर्म करके भी उससे वँधता नहीं। तथा जो पुरुष सङ्गरहित अतएव मुक्त है, जिसका चित्त प्रमुके ज्ञानमें स्थिर हो गया है, तथा जिसके समस्त कर्म भगवान्के आज्ञानुसार भगवद्भजन अथवा भगवत्सेवारूपी यज्ञके लिये होते हैं, उसके समग्र कर्म नष्ट हो जाते हैं अर्थात् फल उत्पन्न नहीं करते।

भगवान्की आशासे भगवान्के लिये कर्म करनेवालेंमें अहङ्कार भी नहींके बरावर ही हो जाता है। ऐसे निष्काम भक्त व्यवहारके समय भी भगवान्के शरण होकर भगवान्का भजन करते हुए उन्हींके आशानुसार तथा उन्हींकी प्रीतिके लिये सब प्रकारके कर्म करते हैं। ऐसे पुरुपोंका सांसारिक वस्तुओं के प्रति राग अथवा द्वेप हो ही कैसे सकता है? ऐसे भक्त जन्मरूपी बन्धनसे छुड़ानेवाले मोक्षतककी इच्छा नहीं करते, सांसारिक पदार्थोंकी तो बात ही क्या है। श्रीमद्भागवतमें उद्धवजीके प्रति श्रीमुखका वाक्य है—

### सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णस्ति विना मस्सेवनं जनाः॥

अर्थात् मरे भक्त लोग मेरी सेवाको छोड़कर सालोक्य (भगवद्धाममें निवास) अर्धि (भगवान्के समान ऐश्वर्य), सामीप्य (भगवान्के समीप रहना) अथवा सायुज्य (भगवान्-में लीन हो जानारूप) मुक्तिको देनेपर भी नहीं लेते।

ऐसे निष्काम भक्तोंके लक्षण दासधर्मका आचरण करने-बालोंमें ही पाये जाते हैं। भगवान्की राजीमें राजी होना— उनके सुखमें ही सुख मानना (तत्सुखसुखित्वम्)—यही दासधर्म है। भगवान् अन्यत्र भी कहते हैं—

न पारमेष्ट्यं न महेन्द्रधिष्ण्यं न सार्वभीमं न रसाधिपस्यम् । न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा मय्यपितारमेष्ट्यति महिनान्यत्॥

'जिसने अपने आपको मेरे अपण कर दिया है, वह मुझको छोड़कर न ब्रह्माके पदको चाहेगा, न इन्द्रासनकी इच्छा करेगा, न चक्रवर्ती-पदकी अभिलण्प करेगा और न पातालके राज्यकी कामना करेगा, न योगकी सिद्धियाँ चाहेगा और न जन्म-मरणसे रहित मोक्षपदकी ही अभिलापा करेगा।

किसी भक्तने कहा है-

जाप्रस्वमसुषुप्तिषु स्फुरतु मे राधापदावजन्छटा वेकुण्ठे नरकेऽथवा सम गतिर्नोन्यास्तु राधां विना । राधाकेलिकथासुधाम्बुधिमहावीचीभिरान्दोलितं कालिनदीतटकुञ्जसन्दिरवरालिन्दं मनो विन्दतु ॥

'जाग्रत्, स्वम एवं सुपुप्ति-तीनों अवस्थाओं में श्रीगधिकाने के चरणकमलोंकी छिव मेरे सामने नाचती रहे; श्रीगधिकाको छोड़कर वैकुण्ठमें अथवा नरकमें—कही भी मेरा दूसग आश्रय न हो; मेरा मन श्रीराधिकाजीकी दिव्य लीला-कथारूपी सुधासमुद्रकी लहरों में झलता हुआ श्रीयमुनाजीके तटवर्ती कुञ्जमन्दिरके सुन्दर अर्बिन्दपर सदा विहार करता रहे।

## 'ग्रंदावन विश्राम'

तीसरा उपदेश है 'वृन्दावनमें वास करना।' श्रीवृन्दावन श्रीराधाकृष्णका निजधाम होनेके नाते भक्तोंको अत्यन्त प्रिय है। पुष्कर, प्रयाग, काशी आदिकी 'तीर्य' संज्ञा है; परन्तु श्रीवृन्दावन तो श्रीराधा-कृष्णका नित्यधाम अर्थात् लीला-निकंतन है। प्रकृतिमण्डलसे परे अक्षरब्रह्मके मध्य श्रीगोलोक-धाम है, जो वेद-पुराणादिमं प्रसिद्ध है। उसको कितने ही व्यापिनैकुण्ट भी कहते हैं। वही गोलोक श्रीवृन्दावनके नामसे हम भूमण्डलमें अवतीर्ण हुआ है। गङ्गाजीके आधिभौतिक जलप्रवाहके अंदर जैसे वे अपने मूर्तिमान् आधिदैविक रूपमें विराजती हैं—जिसे उनका कोई कृपापात्र भक्त ही, जिसकी उक्त दोनों स्वरूपोंमें भेदबुद्धि नहीं है, भिक्तकी आई दशामें दर्शन कर पाता है, उसी प्रकार अक्षरब्रह्मके अंदर श्रीवृन्दावनधाममें परब्रह्म श्रीराधाकृष्ण अपने लीलासहचरोंके साथ नित्य विराजमान रहते हैं और अपने कृपापात्र रिसक भक्तजनोंको भिक्तकी आई दशामे अपने उस दिव्य स्वरूपका दर्शन कराते हैं। वह वृन्दावन समस्त लोकोंका आदि है, अनादि है, सनातन है, चिद्धन है। महारसनायक श्रीप्रयाप्रियतम नित्य किशोर द्विभुज गौरस्थामरूपमें वहाँ विद्वार करते हैं। वे सर्वोपरि हैं, आदि-अनादि हैं। विष्णु आदि सब अथतार उनकी फल पुष्प-शाखाएँ हैं। उस वृन्दावनकी महिमामें गर्गसंहितामें निम्नलिखत कथा मिलती है—

भगवान् श्रीकृष्णने प्रयागनामक तीर्थको, जहाँ गङ्गा-यमुनाका सङ्गम होता है, मय तीर्थोंका राजा बनाकर तथा तीर्थराजकी पद्यीसे विभूषित कर भूतल्यर भेजा। भूमण्डलके मभी तीर्थ मूर्तिमान् होकर प्रयागराजको भेट प्रदान करने आये, केवल त्रजमण्डल या बृन्दावन नहीं आया। इसपर प्रयागराज कुषित हुए और उन्होंने श्रीकृष्णके पास आकर बृन्दावनकी शिकायत की। तब भगवान्ने प्रयागराजको सान्त्वना देते हुए कहा कि 'हमने तुम्हें तीर्थोंका राजा बनाया है, कुछ अपने घरका राजा नहीं बनाया। ' भगवान्के ये बचन मुनकर प्रयागराज बहे प्रसन्न हुए और क्रोधरहित होकर अपने स्थानको चले गये।

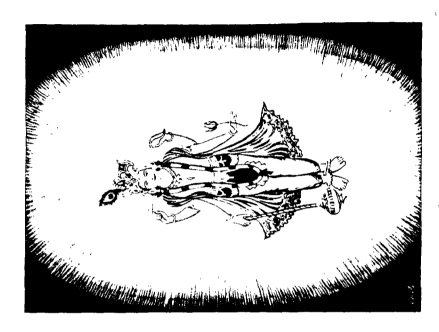
श्रीवृन्दायनधामकी ऐसी अलैकिक महिमा है। इस समय भी भगवान् अपने कृपापात्र जनोंको इस महिमाका अनुभव कगते हैं। श्रीव्रजलालजी गोम्वामीने अपने सेवा-विचारनामक प्रन्थमें लिखा है—

भालीभिर्लालतादिभिः परिवृता श्रीराधिका स्वामिनं यत्रानन्द्यति प्रियः स्वचरितः श्रङ्कारलीलामयः । सर्वर्नुप्रभवं सुखं च सततं वर्वतिं यत्रालयं तद्वृन्दाविपिनं विद्याय मतिमानन्यत्र किंगच्छति ॥

अर्थान् श्रीराधिका अपनी लिलतादि सिलयोंसे परिवेष्टित होकर जहाँ अपने शृङ्कारलीलामय प्रिय चरित्रोंके द्वारा अपने प्रियतमको आनन्दित करती रहती हैं, जहाँ सभी ऋतुओंका सुख प्रलयपर्यन्त सदा बना रहता है, उस वृन्दावनको छोड़कर कीन ऐसा बुद्धिमान् होगा जो किसी दूसरे स्थानमें जायगा !

१ मकान के बाइरी द्वारके आंगका चबूतरा या छजा।







रून<u>ा</u>जा १८

### 'हृद्यध्यान'

अब श्रीराधाबल्लभलालके ध्यानकी बात कहते हैं। इसके पहले श्रीराधावलभलाल क्या और कैसे हैं, यह समझ लेनेकी आवश्यकता है। संसारके समस्त पदार्थीके बल और सत्ताको यदि एकत्र कर लिया जाय, तो वह एकत्रित बल और सत्ता भगवान श्रीराधावलभलालके बल और सत्तारूपी अनन्त मागरके एक क्षद्र-से-क्षद्र कणके भी बराबर नहीं होते । वस्तुतः समस्त बल और सत्ताके स्रोत श्रीगधावलभलालजी ही हैं। वे भगवान ही सब मुखोंके मूल हैं। वे ही सबके उपादान और निमित्त कारण हैं, अखिल ब्रह्माण्डके स्वामी हैं। यह सारा ब्रह्माण्ड, पञ्च महाभून, सूर्य, चन्द्र, तारागण, समस्त देवी-देवता और सब प्रकारकी ऋदि-मिद्धि उन्हींकी मत्ता-स्फर्तिसे म्थित और उन्होंके अधीन हैं। इस प्रकार सबके नियन्ता एवं समस्त ऐश्वर्य, बल एवं मुखके पूर्णतम और अनन्त आकर होनेपर भी वे अन्यन्त दयाल और परम भक्तवत्मल हैं। वे भक्ताधीन हैं, दयाके निधान हैं। जो उन्हें प्रेमपूर्वक भजना है, बदलेमें वे भी उसे उसी प्रकार भजते हैं। श्रीमद्भागवतमे लिखा है कि जिसपर प्रभू प्रसन्न होते हैं। उसे सारा संसार नमन करता है। वे सर्वशक्तिमान हैं। वे 'कर्तु-अकर्त-अन्यथाकर्ते समर्थः हैं। वे असम्भवको भी सम्भव कर मकते हैं। वे समस्त भूतोंके आत्मा, अन्तर्यामी एवं सर्वव्यापक है। वे ब्रह्मके भी अधिष्ठान अर्थात मुल हैं। गीता-में भगवान् अपने श्रीमुखने कहते हैं कि भी ब्रह्मका, अध्यय सनातन धर्मका और दुःखरहित मुखका मोक्षपदकाः, आधार हँ'—

### ब्रह्मणो हि प्रतिष्टाहममृतस्याव्ययस्य च। शाश्वतस्य च धर्मस्य सुखस्यंकान्तिकस्य च॥

प्रकृति श्रीहरिकी एक शक्ति है। सर्व जीव श्रीहरिके अंश हैं। श्रीहरि आनन्दके भंडार हैं, रसके समुद्र हैं, प्रेम-की खान हैं। वे माया, बुद्धि, मन इत्यादिके परे हैं। उनकी कलाको ब्रह्मा-विष्णु-महेशादि भी नही पहुँच सकते। वे मवॉपरि हैं। वेद, स्मृति, पुराण तथा दर्शनादि शास्त्रोंसे भी प्रभुकी महिमा जानी नहीं जा सकती। वे विश्वात्मा, विश्ववन्य हैं। देवाधिदेव श्रीराधावल्लभलालकी लीलाका कौन वर्णन कर सकता है ! संसारमें चर-अचररूप कोई ऐसा पदार्य नहीं है, जो प्रभुसे शून्य हो। ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त जितने भी पदार्थ इस लोकमें अथवा अन्य लोकोंमें हैं, उन सबके रूपमें वे ही लीला कर रहे हैं। वे ही सृष्टिके कर्ता, भर्ता (पालन-

कर्ता) और संहर्ता (संहार करनेवाले) हैं। आदि, अन्त और मध्यमें श्रीहरि ही हैं। वे ही परम देवता हैं। वे ही परम पद हैं। वे ही परम मोक्ष हैं। उनकी महिमा अनन्त है। वे श्रीराधातमण हैं, श्रीराधानीके अधीन हैं। मुरलीको घारण करते हैं। अष्ट सिखयों द्वारा परिसेवित हैं। नित्यकियोर, निकुजनायक, रसिकविहारी, नटनागर हैं। श्रीरंगीलालजी गोस्वामीने कहा है—

स्वीयानन्दप्रपूर्णं विमहरसमयं नित्यविज्ञानरूपं सम्भयं सर्वरम्यं विद्वाधगणदौः शङ्कराचैरगम्यम् । वेदान्तस्वान्तगृढं निखिलभुवनसंसृष्टिरक्षान्तरुक्ष्यं श्रीराधावञ्जभाख्यं मम मनसि परं ब्रह्मसंस्फूर्तिमीयात्॥

'जो निजानन्द अर्थात् स्वरूपानन्दसे परिपूर्ण हैं, विशुद्ध रसमय हैं, नित्यविज्ञानरूप हैं, संतोद्वारा वन्दनीय हैं तथा सबको आनन्द देनेवाले हैं, शक्करादि श्रेष्ठ देवगणोंकी भी जहाँ पहुँच नहीं है, जो वेदान्तके हृदयमें छिपे हुए हैं तथा अखिल विश्वकी उत्पत्ति, पालन और संहार करनेवाले है, वे श्रीराधावल्लभ नामसे विख्यात परब्रह्म परमात्मा मेरं चित्तमें प्रकाशित हों।'

अब उन श्रीराधावलभलालके ध्यानकी बात कही जाती है। भगवत्प्राप्तिके साधनों में ध्यानकी सर्वत्र आवश्यकता है। गीतादि प्रन्थोंमें तथा योगशास्त्र एवं भक्तिशास्त्रमे भी ध्यानकी आवश्यकता बतलायी गयी है। परन्तु आजकल साधकों में ध्यान बहुत कम लोग करते हैं। यह बात विचारणीय है। ध्यानमें अभ्यासकी आवश्यकता है। ध्यान अभ्यास<del>री</del> ही होता है। मनको भगवान्के चरणोंमें एकाग्र करनेका अभ्यास करना चाहिये । इट निश्चयपूर्वक ध्यानका अभ्यास करनेसे उसमें अवश्य उत्तरोत्तर सफलता मिलती है। संसारका चित्र हृदयसे निकालने और उसके स्थानमें भगवान्की सगुण मूर्ति स्थापित करनेकी चेष्टा करनी चाहिये। मनद्वारा भगवान्का स्वरूप स्थिर हो जानेपर मनको उसके अंदर इस प्रकार अविचलभावसे स्थिर कर देना चाहिये कि भगवान्के अतिरिक्त संसारका अथवा अपना बिल्कुल भान न रहे । जबतक ध्यानकी ऐसी गांढ स्थिति न हो जाय, तबतक अम्यास छोडे नहीं। ध्यान लग जानेपर तो उसमें ऐसा आनन्द आने लगेगा कि फिर छोड़नेसे भी नहीं छुटेगा । ऐसी स्थिति हो जानेपर चित्तमें अपूर्व शान्तिका अनुभव होगा और हर्षका पार नहीं रहेगा। एक इष्टमूर्तिके सिवा और सबका अभाव हो जाना चाहिये। यही सर्वोत्तम ध्यान है। इस प्रकारका ध्यान ही सब साधनोंका फल है। सेवा, भजन, कीर्तन आदि जो कुछ भी किया जाता है, ध्यानके लिये ही किया जाता है। भगवान् मेरे सेव्य हैं और मैं उनका सेवक हूँ—ऐसा भाव स्थिर कर अविच्छिकरूपसे संसार और अपनेको भुलाकर मनसे उनकी सेवा होती रहनी चाहिये। इसिको मानसिक सेवा अथवा सर्वोपिर ध्यान कहते हैं। इस प्रकार अटल भावसे प्रभुमें बृत्तियोंका स्थिर हो जाना ही सबसे बड़ा लाभ है। जिस भाग्यवान् पुरुपकी ऐसी स्थिति हो जाती है, उसकी अपनी मुक्तिकी तो बात ही क्या है, वह दूसरोंको भी मुक्त कर सकता है। भिक्तमार्गमं भी ध्यानकी ही प्रधानता है। भगवान्ने गीताजीमें जहाँ-जहाँ भिक्ति महिमा कही है, वहाँ-वहाँ ध्यानका बड़ा महत्त्व दिखलाया है। भगवान् कहते हैं—

योगिनामपि सर्वेषां महतेनान्तरायमा । श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः ॥

'सत्र प्रकारके योगियोंमें जो मुझमें चित्तको निवेशित कर श्रद्धापूर्वक मेरा भजन करता है, वह सबसे अधिक युक्त है।'

### 'मुख नाम'

ऐहिक और पारलीकिक कल्याण चाहनेवाले सभी मनुष्योंको नित्य श्रीहरिका भजन करना चाहिये। परन्तु बड़े आश्चर्यका विषय है कि विद्वान् मनुष्य ऐसा जानते और समझते हुए भी प्रभुको नहीं भजते। नित्य निरन्तर प्रभुका अनन्य भजन होना ही शरणागतिका प्रधान लक्षण है। जो कोई किमी फलकी कामनासे भजन-स्मरण करता है, उसका अध्म भाव समझा जाता है। जो भजन भजनके लिये ही होता है, वही सर्वोत्तम है। जिस तरह जीवनधारणके लिये श्वास लेना अत्यावश्यक एवं स्वाभाविक है, उसी तरह भजन-कीर्तन भी हमारे लिये आवश्यक और स्वाभाविक वन जाना चाहिये। रिक्किशिरोमीण श्रीसेवकजी कहते हैं—

यह जुपरको मोहि सहज सुमात । श्रीहिन्दिंश नाम गस चात ॥ वेद भी कहता है---

#### 'यो यदंशः स तं भजेत्'

अर्थात् जो जिसका अंद्रा है, उसे उसका भजन करना चाहिये। जीव परमात्माका अंद्रा है, इसिलये उसे परमेश्वरकी भिक्त करनी ही चाहिये। सोते-जागते, उठते-बैठते, खाते-पीते—सब समय श्वास-प्रश्वासकी क्रियाके समान भजनस्मरण होता ही रहना चाहिये। भजनमें एक क्षणका भी विराम उचित नहीं है। एक क्षणके लिये भी भगवलामका विस्मरण होनेपर साधकपर असुरका आवेद्रा हो जाता है, ऐसा पण्डितजन कहते हैं। शास्त्रोंमें श्रीहरिनामका माहात्म्य इतना अधिक कहा गया है कि उसका अन्त नहीं है। कलियुगमे तो भगवान्का नाम ही कल्याणकारक है। श्रीमद्भागवतमें लिखा है—

### कृते यद् ध्यायतो विष्णुं त्रेतायां यजतो मस्तेः । द्वापरे परिचर्यायां कली तद्वरिकीर्तनात्॥

अर्थात् सत्ययुगमे भगवान् नारायणका ध्यान करनेमे, त्रेतामे यज्ञके द्वारा उनकी आराधना करनेसे और द्वापरमे उनकी मेथा-पूजा करनेसे जो फल मिलता है, कल्युगमें भगवान्के नाम-कीर्तनसे वही फल प्राप्त होता है।

भजनका अभ्यास ऐसा दृढ़ होना चाहिये कि यदि किसी कारणसे कभी नामका विस्मरण हो जाय, तो ऐसी व्याकुलना हो कि जिसके कारण हमारा दम घुटने लगे—'तिद्विस्मरणे परमव्याकुलता।' (नारदभक्तिसूत्र)

भजनमे दूसरी आवश्यक बात है अनन्यता । अपने प्रभुके सिवा दूसरेके अस्तित्वकी कल्पना भी चित्तमे न आवे, इसीका नाम है अनन्य भजन । इस प्रकार अनन्य चित्तमे भजन करनेवालेके लिये, भगवान् कहते हैं कि मैं मुलभ है। जाता हूँ । गीताजीमें श्रीमुखका वचन है—

अनन्यचेताः सततं यो मां स्मरति निःयशः । तस्याहं सुलभः पार्थ निस्ययुक्तस्य योगिनः ॥

इस प्रकारके भक्त किश्व भी लोभसे क्षणमात्रके लिये भी भजनका त्याग नहीं करते और अपने इष्टके मिया दूसरेका भजन नहीं करते। (अपूर्ण)



# श्रीरामस्नेही-सम्प्रदायकी उपासना-पद्धति

( लेखक--दैवद्यप्रवर स्वामी श्रीमनोरथरामजी रामस्नेही शास्त्री, माहिरयभूषण )

भिक्ति पथको सुराम और प्रशस्त करनेके लिये महाप्रभु स्वामी श्रीरामचरणजी महाराजने शाहपुरामें श्रीरामस्त्रेही-सम्प्रदायकी स्थापना की, साय-ही-साथ भिक्तयोगके प्रतिपादनार्थ म्बकीय अनुभवयुक्त वाणीद्वारा दोहा-चौपाइयोमें 'शब्दप्रकाश' नामक प्रन्थका निर्माण किया तथा उसपर ब्रह्म रामकी उपासना-विधि बतलायी, जिनके ध्यानमें शङ्कर तथा शेपजी सदा लीन रहते हैं तथा जिनके नामकी महिमा महिंप अगस्त्यजीने अगस्त्यसंहितामें सुतीक्ष्णजीके प्रति इस प्रकार वर्णन की है—

#### सनकोटिमहामन्त्राश्चित्तविश्वमकारकाः । एक एव परा मन्त्रो राम इस्वक्षरद्वयम्॥

अर्थात् महामन्त्र तो सात करोड् हैं, परन्तु वे चित्तमें [यह मन्त्र श्रेष्ठ है या वह —इस प्रकारका ] विभ्रम उत्पन्न करनेवाले हैं। पाम' यह दो अक्षरोका महामन्त्र ही सबसे श्रेष्ठ है। इसी प्रकार अयर्थवेदके रामरहस्योपनिपट्में भी कहा है---

एतेषु चैव सर्वेषु तस्त्रं च ब्रह्म तारकम् । राम एव परं ब्रह्म राम एव परं तपः॥ राम एव परं तस्त्रं श्रीरामी ब्रह्म तारकम्॥

अर्थात् समम्त धर्मग्रन्योंका तत्त्व तारक ब्रह्म ही है। और वह तारक ब्रल राम है। राम ही परब्रह्म है, राम ही परम तप है और राम ही परम तत्त्व है।

इस प्रकार परब्रहा रामकी महिमासे धर्मग्रन्थ भरे पड़े हैं। यहाँ अधिक बचनोंका उछिल करना सम्भव नहीं है। इसिल्ये अब हम परब्रहा रामकी उपासना-पद्धतिरूप 'शब्द-प्रकाश'नामक ग्रन्थके मृल बचनोंको ही उद्धृत कर लेख समाप्त करेंगे। उस ग्रन्थमें महाप्रभुस्वामी श्रीरामचरणजी महाराजने परब्रहा रामकी उपासना-पद्धति इस प्रकार बतायी है-

रामनाम तारक मंत्र, सुमीर संकर संस । रामचरण साचा गुरु देवे यह उपदेस ॥ १ ॥ मतगुरु बकरी रामनाम, सित्र घोर विस्वास । रामचरण निसिदिन रहे तो निस्चय होय प्रकास ॥ २ ॥

अब मुनियो सब साव मुजाना । रामभजन का करूँ बखाना॥ प्रयम नाम सतग्रक से पाया । श्रवणा सुनके नेह उपजाया ॥ १ ॥ पनि रमना की श्रद्धा जागी। राम रटन निमिन्नासर् लागी॥ दुजी आया सकल बहारी। (तब)राम नाम मैं सुरत ठहारी॥ २॥ पद्मालन निरुच्य मन कीया । नामा निरुत धार धर कीया ॥ स्वास उस्वासा ध्वनी लगाई । आरत करके बिरह जगाई ॥३॥ रमना अग्र खुटी इक सीरा। परथम वाको पय मो नीग॥ रटताँ रटताँ भया भिटाम । हर्ष भया आयो विस्वास ॥ ८॥ कई दिवस रसना रस गटक्यों । पीछे सब्द कंठमें अटक्यों ॥ कंठ स्थान बहुत कठिनाई। मुख सुँ बचन न बोल्यो जाई ॥५॥ खान पान पै रुचि रं थेरी। मारग रुक्यो जाय कह बौरी।। छीन सभीर त्वचा सक्चानी । नीली नम दीमै झलकानी ॥६॥ पीरो बदन नेतराँ लाली। मुक्र उसेति उसे दिये कपाली।। चंड कमकमी हँ थर्रावे। छाती हैंधे स्वाम नहिं आवे॥ ॥ ऐसी विधि बिरही की होई। बिरह जान के सतगुरु सोई॥ एक दिवस ऐसी बन आई। सब्द सरक गया हिरदय माई ॥ ८॥ परम सुक्ख हिरदै परकासा। उर्गे रिब कीन्हों तम को नासा॥ सहजै सुमिरन हिरदे होई। बाहिर भेद न जाने कोई॥०॥ सोवत जागत डोरी ठागी। बन बस्ती की संका भागी॥ रसना जपा अजप्पा पाया । बाहिर साधन सकल बिकाया ॥१०॥ जाग्यों प्रेम नेम रह्यों नाहीं । पाई राम धाम घट माहीं ॥ इर अस्थान पाय बिश्रामा । सब्द किया जाय नामि मुकामा ॥२.१॥ नामि अमल में सच्द गुँजारे। नो से नारी मंगल उचारे।। रोम रोम झुणकार झुणके। जैसे जंतर ताँत ठुणके ॥१२॥ माया अन्दरर इहाँ बिलाया। ररंकार इक गगन सिधाया॥ पिचम दिमा मेरु की घाटी । बीमों गाँठ घोर से फाटी ॥१३॥ त्रिकृटी मंगम किया सनाना । जाय चढवा चौथे अस्थाना ॥ जहाँ निरंजन तस्त बिराजै । ज्योति प्रकास अनंत रबि राजै ॥१ ४॥ अनहद नाद गिणत नहिं आवे। मॉति भॉनि की राग उपात्रै॥ सर्वे सुभुम्ना नीर पुँहारा । मृत्य सिखर कायह बिबहारा ॥१५॥ होरे पणंग मोती-सा ढलकै । जाकी ज्योति अरुन-सी मरुकै ॥ सागर जहाँ बिना पर भरिया। हंसा बास तास मध्र करिया ॥१६॥ सुखमण मोती करे अहारा। निज हंसा का यह ही चारा॥ सुन सायर हंसा का बासा । भवसागर सुख भया उदासा ॥१ आ

दिया सुसको अंत न आवे । छीलर काल बाज झपटावे ॥
सुस्तसागर मिल सुस्त पद पाया । सो सन्दाँ में कह समझाया ॥१८॥
विन देख्याँ परतीत न आवे । तासूँ कैसे भेद बतावे ॥
अर्थ उर्थ कमला जहाँ फूल्या । भैंवर रूप होय हंसा झूल्या ॥१९॥
भैंवर गुँजार गगन गिरणाया । होय मस्त अलि तहाँ लुभाया॥
ऐमो पद बिरला जन पावे । सो भवसागर नाहीं आवे ॥२०॥
गम रट्याँका यह परकासा । मिल्या ब्रह्मपद भव मया नासा॥
गमचरण कोइ राम रटेगा । सो जन एही धाम लहेगा ॥२०॥
गमनाम निस्वासर गासी । सो नर भवसागर तिर जासी ॥
गमनाम विन आन उपाई । ज्यूँ दूल्याँ का खेल कगई ॥२२॥
बारक बेलू मेंदिर बणाया । तामें बम कूने सुख पाया॥
गमनजन विन साली करणी । ज्यूँ विन बीज मुधारी घरणी ॥२३॥
गम वीज साथन हर हाँके । तो रामचरण खेती फल पाके ॥२४॥

बरिण कह्यों संछेप से दिश्या के सो पार । निज परसी या धामकूँ (सो) जीड्यां संत बिचार ॥ १ ॥ रामचरण रट रामनाम पाया ब्रह्म बिलास । ई साधन कोइ लागसी (जाके) होसी सब्द प्रकास ॥ २ ॥

—हत्यादि । इन वचनोंका अर्थ मलीमाँति समझकर जो बुद्धिमान् पुरुष उपर्युक्त उपासना-पद्धतिके अनुसार परम पुनीत मिक्तयोगकी साधना करेंगे, वे निश्चय ही मायाके समस्त बन्धनोंसे मुक्त होकर संसारसागरको गोपदकी तरह अनायास पार कर जायँगे और परब्रह्म श्रीरामरूप होकर उनकी सायुज्य-मुक्तिको प्राप्त करेंगे । फिर उनको श्रुतिके भ च पुनरावर्तते, न च पुनरावर्तते, इस बचनके अनुसार कभी भी संसार-चक्रमें फॅसकर जन्म-मरणादिके कर्षोंका अनुभव नहीं करना पड़ेगा। यद्यपि शब्दप्रकाश में ईश्वरोपासना-का विस्तार बहुत है और ग्रन्थका अर्थ समझाना भी आवश्यक था, परन्तु विन्तारभयसे इस लेखको यहीं समाप्त किया जाता है । श्रीरामस्त्रेही-सम्प्रदायकी उपासना-पद्धतिका संक्षिष्ट स्वरूप यही है ।

# विजयऋष्ण-कुलदानन्दकी नाम-साधना

( हेखक - श्रीनरेश ब्रह्मचारी )

युगप्रवर्तक विजयकृष्ण-कुलदानन्दकी 'नाम-साधना' जगट्वासियोंकी एक अमृल्य सम्पर् है। यह नवीन नहीं, अति प्राचीन है। स्वयं श्रीभगवान् नारायण इस साधनाके प्रवर्तक हैं । श्रीभगवान् विष्णुके नामि-कमलमे उत्पन्न होकर ब्रह्मानीने जो साधन किया था, 'तपस्तप' वाणी श्रवणकर उन्होंने जिस प्रकारसे तत्त्व जाननेके लिये चेष्टा की थी। यह वहीं साधना है । देवादिदेव) महादेव, देवर्षि नारद, दत्तात्रेय, वित्रप्त, ध्रव, प्रह्लाद आदि महायोगीश्वर तथा ऋषि-मुनिगणोंने श्रीमगवान् नारायणद्वारा प्रवर्तित इस अपरूप 'नाम-साधन'-द्वारा ही 'उनको' प्राप्त किया था। यह साधन आदिवैदिक किन्तु गुरुमुखी है; 'श्रीमद्भागवत', 'श्रीमद्भगवद्गीता' आदि शास्त्र-ग्रन्थोंमें अति संक्षेपसे इसका उल्लेखमात्र है। पर्डात कहीं लिखी नहीं है। अनादि कालसे यह 'नाम-माधन' अति गोप्यरूपसे गुरुपरम्परया चला आ रहा है। चिन्कालसे यह मनि-ऋषियोंके अंदर हिमालयमें ही था। कलिपावनावतार भगवान् श्रीगौराङ्ग महाप्रभृने बङ्गदेश-नवद्वीपमें अवतीर्ण होकर कृपापूर्वक यह असाधारण शक्ति-समन्वित 'नाम-साधन' जीव-जगन्के परम कल्याणके हेत् अपने कतिपय अन्तरङ्ग शिष्योंको दान किया या । नानक, कबीर,

तुन्दर्शीदास प्रभृति महापुरुपौने इस 'नाम-साधन' प्रणार्टाका अवलम्बन करके सिद्धि लाभ की थी। उन्नीसवी शताब्दीके मध्यभागमं जय धर्मकी ग्लानि उपस्थित हुई यी, स्वेच्छाचार और व्यभिचारमे देश म्हान हो पड़ा था, माम्प्रदायिकताकी मद्भीर्णनामें पड़कर समग्र मानव-जातिके भीतर जब एक तुमुल द्वन्द्व आ उपस्थित हुआ था, तब एक शुभ क्षणमे नदिया शान्तिपुरके गौराङ्गदेवको लानेवाले ठाकुर, महाविष्णुके अवतारः श्रीअद्देतप्रभुके वंशमें आविर्भृत अतिमानव विजय-हिमालय मानस-सरोवर ( स्कन्दपुराणान्तर्गत मानस-सरोवर ) के वासी महायोगी परमहंस ब्रह्मानन्दजीन गया-आकाशगङ्गा पहाइमें यह अप्राकृत शक्तियुक्त 'नाम-साधन' प्राप्त किया <mark>या एवं थोड़े ही समयके</mark> भीतर साधनामें सिद्धि-लाभ करके भारतमें सर्वत्र तथा दूर सागरपारके नाना जाति और सम्प्रदायोंके साधारण मानव-समुदायको ही नहीं। वरं महातमा महापुरुषोंको भी इस 'नाम-साधना'का दान करके जीव-जगत्को कृतार्थ और धन्य किया था।

इस अजपा 'नाम-साधना' का वैभिष्टय असामान्य शक्तिसम्पन्न महापुरुष गोस्वामी विजयकृष्ण- जीने अपने अन्तरङ्ग, नित्यसङ्गी, प्रिय शिष्य, नैष्ठिक ब्रह्मचारी कुलदानन्दको अपनी विशेष शक्तिसे शक्तिमान् बनाकर यह अनुपम 'नाम-साधन' प्रार्थियों को दान करनेका आदेश किया या । हिंदू, मुसलमान, क्रिस्तान और विभिन्न धर्म-सम्प्रदायों- के अनेकानेक व्यक्तियोंने इस 'नाम-साधना' का आश्रय लेकर आत्माका परम कल्याण-साधन कर उन्नतिके सर्वोच्च शिखरपर आरोहण किया है । यह 'नाम-साधन' अजपा है, गुरुमुखसे प्रहण करना पड़ता है । इस साधनाका विशेषत्व है 'श्वास-प्रश्वाससे नाम-जप' । साधन-कौशल गुरुसे सीखना ही विधि है, भाषामें लेखनीद्वारा समझाना असम्भव एवं निपिद्व है । धर्म-पिपासुजनोंके अल्पाधिक ज्ञान और धारणाके लिये जहाँतक प्रकाश करना सम्भव है, उत्तना ही समझानका प्रयास किया जा सकता है ।

# श्वाम-प्रश्वाससे 'नाम-साधन' का वैज्ञानिक रहस्य

इस साधनके क्रिया-रहस्य वडे ही चमत्कृतिजनक हैं और देइ-तत्त्वसमन्वित तथा मनोविज्ञानसम्मत हैं । स्वास-प्रस्वास ही देहका प्राण है। प्राणके रहनेसे आत्माका निवास है। देहके माथ आत्मा विशेष सम्बन्धसे जड़ित है। आत्मामें ही मन है। श्वास-प्रश्वासके साथ मनका विशेष सम्बन्ध है। आत्मा परमात्माका अंश-परमात्मा है। कारण, भगवानुका अर्थ है—सर्वेश्वर्यशाली अर्थात् 'सम्पूर्ण'; और सम्पूर्णका अंश नहीं होता। महासमुद्रका जल भी जल है, एक बूँद जल भी जल ही है। एक बुँद जल जिन वस्तुओंकी समष्टि है, महा-समुद्रकं जलमे भी वे ही सब पदार्थ वर्तमान हैं। इस भावसे परमात्माका अंश आत्मा पूर्ण है---परमात्मा ही है । यह जो जीवात्मा है, वह संस्काराच्छन्न है। इस संस्काराच्छन्न आत्माके संस्कारोंका पिण्ड ही देह है। देहका प्रत्येक अणु-परमाणु---रस, रक्त, मास, मेद आदि समस्त ही संस्कारानुयायी और संस्कारमय हैं। श्वास-प्रश्वास इस देहका शोधन करते हैं। श्वास जिसे हमलोग ग्रहण करते हैं, जो विश्वद वाय है, जिसमें 'आक्सीजन' (Oxygen) अधिक रहता है, फेफड़ों ( Lungs ) में जाकर रक्तको 'आक्सीजिनेटेड' (Oxygenated) करता है और साथ ही तुरंत शरीरकी एक-एक शिरामें जाकर ७२ हजार नाड़ियोंमे घूमकर रक्त शोधनानन्तर देहका जितना मल (Carbondi-oxide ) है, उसे लंकर प्रश्वासरूपसे बाहर चला आता है। यही श्वास-प्रश्वासका काम है। रक्तकी किया स्थूलतः **देह**के जपर एवं सूक्ष्मतः मनके जपर होती है। रक्तके

अनुसार शरीर और मन बनता है। रक्त गरम होनेसे मन भी विकृत हो जाता है। रक्त जितना ही शब्द होता है, मन भी उतना ही गुद्ध और पवित्र होता है। इस प्रकार देहके साथ मनका सम्बन्ध है । इस श्वास-प्रश्वासके साथ 'श्री-भगवान्के नाम' का योग करना पड़ता है । 'नाम' का श्वासके साथ परिचय कराकर उसे सङ्क लगा देनेसे 'नाम' श्वासके साथ जाकर ७२ इजार नाडियोंमें पूर्वोक्त प्रणालीसे घुमकर, रक्तको पवित्र करके प्रश्वासके साथ लौट आता है। खास रक्तको ग्रह्म करता और नाम उसे परम पवित्र करता है। इस ग्रद्ध, पवित्र और नाममय रक्तकी किया मनके ऊपर होकर मनको गुद्ध, सात्त्विक, पवित्र और 'नाममय' करती है । इस प्रकार अभ्यासद्वारा श्वास-प्रश्वासके साथ मनकी मित्रता हो जानेके कारण नाम-प्रेमी मन 'नाम' सहित क्रमशः स्वभावतः श्वास-प्रश्वासमें निविष्ट होता है। इस प्रकारसे श्वास-प्रश्वाससे युक्त होकर 'नाम' अपने-आप चलता रहता है। साधकको उस समय 'नाम' का जप नहीं करना पड़ता, 'नाम' का जप स्वभावतः आप ही होता रहता है। यही 'अजपा' साधन है। उपर्युक्त प्रणालीक अनुसार साधनद्वारा संस्कारमय देह और मन तथा संस्काराच्छन्न आत्मा क्रमद्यः श्रीभगवन्नाममय होकर 'अह'-संस्कारसे मक्त हो जाते हैं।

## इस अजपा-साधनका लक्ष्य और ध्यान

इस साधनमे पृथक् ध्यान-विधि नहीं है। ध्यानकी कोई विशेष मृति इस साधन-पद्धतिमें नहीं है। इस अजपा-साधनका लक्ष्य स्वयं श्रीमगवान हैं। भग का अर्थ है ऐश्वर्य । भगवान् षडैश्वर्यपूर्ण हैं अर्थात् जिनमें समस्त ऐश्वर्य पूर्णरूपसे स्थित है, वे ही श्रीभगवान हैं। पराशान्ति-लाभ ही जीवोंका उद्देश्य है। अभाव ही दुःख है— अशान्ति है। 'सम्पूर्ण' को पाये विना अभाव नहीं मिट सकता। यह 'सम्पूर्ण' श्रीभगवचरण-प्राप्ति है, वही पूर्ण शान्ति या परा शान्ति है। उनका रूप ही है सर्वेश्वर्य। 'सर्व' के बाद फिर रूप और क्या बच रहा, परन्तु साधारण जीवकी अनुभूति जीवश्रेष्ठ मनुष्यतक ही है। अतः मानवरूपमें दर्शन न देनेसे उनका अनुमान या धारणा करना जीवके लिये असम्भव, साध्यातीत है। निर्गुण निराकारका भजन नहीं हो सकता । इसलिये रूपका आश्रय करना पड़ता है। वे अनन्त हैं। उनके रूप भी अनन्त है। उनका कोई एक रूप नहीं है। किस रूपका आश्रय करना होगा, यह स्थिर करना कठिन है । वे किस रूपमें कब दर्शन देंगे, यह कौन कह सकता है ? इस कारण इस साधनमें रूप या मूर्तिका ध्यान नहीं है । अतः 'नाम' का आश्रय करना ही सहज उपाय है । 'नाम' का आश्रय करनेसे 'नाम' में ही 'नामी' अर्थात् श्रीभगवान्का सन्धान मिलता है—रूप-दर्शन होता है । 'नाम' हीमें 'नामी' का रूप रहता है । 'नाम' ही 'नाम' का रूप या मूर्ति है । 'नाम', 'नामी' एक हैं । 'नाम'-साधनकालमें श्रीभगवान् कृपापूर्वक अपनी अनन्त विभृतियों— अनन्त रूपोंमेंसे जिस रूपमें दर्शन दें, उसीका श्रद्धा-भक्तिपूर्वक पृजन-प्रणमन करना होता है । आसक्त या आबद्ध नही होना चाहिये — धर्यके साथ 'नाम'-साधन-पथ अवलम्बन करके अप्रसर होना चाहिये । 'नाम'-साधन करते रहना चाहिये । अन्यथा लक्ष्यपर पहुँचनेमें विलम्ब हो सकता है ।

अजपा-साधक प्रथमतः श्वास-प्रश्वासमें 'नाम'-जपका अभ्यास करता है। साधनकी अवस्थामें साधकको कभी कभी नाममें अरुचि पैदा हो जाती है, 'नाम' नीरस-शुष्क प्रतीत होता है। नाम-जप ही इस रोगकी ओपधि है। जैसे पित्त रोगकी ओषधि मिश्री है, पित्तदोपसे विकृत जीभको आरम्भमें मिश्री भी कड़वी ही लगती है, फिर भी मिश्री ही खानी पड़ती है। पीछे ज्यों-ज्यो पित्तदोषका नाश होता है त्यों त्यों क्रमशः वह मीठी लगने लगती है; वैमे ही नाममें अरुचि होनेपर प्रयत्नपूर्वक 'नाम'-जप ही करते रहनेसे क्रमशः 'नाम' अच्छा लगने लगता है-- 'नाम'मे रुचि होती है और 'नाम' सरस-मधुर प्रतीत होता है । इस प्रकार श्वास-प्रश्वासके साथ 'नाम'-जप करते-करते 'नाम' श्वास-प्रश्वासके साथ घुल-मिल जाता है। तब श्वास-प्रश्वास 'नाम' छोड़कर और काम कर ही नहीं सकते। 'नाम' के लिये भी श्वास-प्रश्नासका सङ्क त्याग करना सम्भव नहीं होता । उस समय श्वास-प्रश्वास ही 'नाम' और 'नाम' ही श्वास-प्रश्वास हो जाता है। 'मैं 'नाम'-जप कर रहा हूँ', यह अनुभव या बोध भी नहीं रहता। श्वास-प्रश्वास चलनेसे 'नाम' चलता रहता है । इस प्रणालीके अनुसार 'नाम' जपका अभ्यास करनेसे प्राणायामकी क्रिया अपने-आप होती रहती है। क्रमशः मनका चाञ्चल्य नष्ट हो जाता है, चित्त-वृत्तिका निरोध होकर मन स्थिर हो जाता है। मन स्थिर होनेसे श्वास-प्रश्वास भी स्थिर होकर कुम्भक हो जाता है। क्रमशः 'नाम: जप बंद होता है । फिर 'नाम' और नहीं

चलता—नाम'-जप नहीं होता । साधक उस समय 'नाम'दर्शन करता है। इस तरह 'नाम-धारणा' 'नाम-ध्यान' में
पर्यवसित होती है। यह कुम्भक स्थायी—पक्का होनेसे
क्रमशः संस्कारमुक्त होकर अन्नमय आदि पश्चकोषोंके भेदके
बाद 'नाममय हम' और 'नाममय नामी' का भिन्न
बोध रहनेतक सविकल्प और अभिन्न होनेपर 'नामी'
अर्थात् श्रीभगवान्की सम्पूर्ण शरणागति होनेपर निर्विकल्पसमाधि या पराशान्ति प्राप्त होती है। यही वैष्णवोंका
श्रीभगवान्के श्रीचरणोंमें आत्मनमर्पण, योगियोंकी निर्विकल्प
समाधि और बौदोंका निर्वाण है। किन्तु इन सवका मल
है श्रीभगवान्की कृपा। कातरभावसे उनकी ओर ताकते
हुए उनके भुवन-मक्कल जग-पावन 'नाम' को श्रद्धापूर्वक
लेते रहनेका प्रयन्न करना चाहिये—उनसे प्रेम करना
चाहिये।

इस अजपा 'नाम'-साधनाका अवलम्बन करके तपस्या करनेसे सर्वप्रथम आत्माका संस्कार आवरण कभी कभी भगवत्-कृपासे हट जाता है एवं महापुरुष और देव-देवियोंके दर्शन होते हैं। परन्तु इससे हृदयका कोई विशेष परिवर्तन नहीं होता । कल-देवता अथवा साधक जिन देवतासे प्रेम करता है, उन्हींका पहले-पहल प्रकाश होता है। अनन्तर साधनके उत्कर्षके साथ-साथ वेद-प्राणादि समस्त शास्त्र केसे बने हैं, सृष्टि किस तरहसे हुई है--इत्यादि रहरण प्रकट होते हैं और धीरे-धीरे आत्मा माया या संस्कारसे मक्त हो जाता है। समस्त 'नामी'मय, 'ब्रह्म'मय हो जाता है। क्रमशः भगवलीलाके दर्शन होते हैं। साधक और सिद्धकी इन एव अवस्थाओंको भाषामें व्यक्त करना असम्भव है। आर्य ऋषिगण इमीको 'अवाङ्मनसगोचर' कह गये हैं। बुद्धदेवकी भाषामें यही 'अचिन्तेयानि' और 'अचिन्ति-तन्यानि है अर्थात जो चिन्ताका विषय नहीं है--जिसका चिन्तन किया नहीं जा सकता । श्रीभगवान् ही चरम लक्ष्य हैं।

# इस 'नाम-योग' के साथ 'हठयोगादि' का सम्बन्ध-निर्णय

श्वास-प्रश्वासकी क्रिया ऐफड़े, हृदय तथा समस्त रक्त-वाहिनी नाड़ियोंके अंदर रक्तके ऊपर होती है और इससे शरीरके प्रत्येक अणु-परमाणुमें भी इसकी क्रिया होती है। गुरूपदिए प्रणालीके अनुसार इस आशुफलप्रद श्वास-प्रश्वास- प्रयुक्त 'नामयोग' के अभ्याससे कमशः हठयोग तथा राज-योगादि सब प्रकारकी योगिकियाएँ स्वभावतः होती हैं और कियाका फल भी देख पड़ता है। कुछ साधारण नियमोंका पालन करके प्रक्रियाके अनुसार यह नाम साधन करनेसे ब्रह्मचर्य-साधनादि अति सहजमं सध जाते हैं। कठोर ब्रह्मचर्य-साधनादि अति सहजमं सध जाते हैं। कठोर ब्रह्मचर्य-वादि साधनका कोई प्रयोजन नहीं होता। किसी प्रकारकी हटयौगिक सहजोठी-बज़ोठी आदि मुद्राओंकी किञ्चित्मात्र सहायता विना ही इस 'नाम'-साधनके द्वारा सुषुम्रापय अति अल्पायाससे परिष्कृत होकर साधक उद्योगता हो सकता है। सुप्त कुलकुण्डिलनी-शक्तिको जागरित करके, पर्चक भंदकर आशाचकस्य पुरुपके साथ योग करानेकी इसमें अमोध शक्ति है। यह प्रकृति-पुरुपयोग होनेसे शक्तिमान् 'नाम'योगी उसी 'नाम' का आश्रय करके ही श्रीभगवानके स्थान महासून्यस्थित सहस्रारमें उनके श्रीचरणको प्राप्त करते हैं।

शरीर नीरोग तथा खस्य रखनेके लिये एवं इस 'नाम'साधनाके सहायकस्वरूप एक प्रकारके गुरुमुखी प्राणायाम
और आसन, कुम्भक, त्राटक (पञ्चभूतमें दृष्टि-साधन) प्रमृति
कई प्रकारकी योगिकयाएँ साधककी अवस्था और प्रयोजनके
अनुसार श्रीविजयकृष्ण-कुलदानन्द दान कर गये हैं।

# नाम-साधकोंके प्रति अमृल्य उपदेश

गोखामी विजयकृष्णजीने वङ्कदेशान्तर्गत ढाका-गंडारिया आश्रमस्थित अपने साधन-कुटीरकी दीवारपर 'नाम' साधनके समय 'नाम' में क्वि उत्पन्न करनेमें सहायक जो अनेक उपदेश लिख रक्खें थे, वे नीचे दिये जाते हैं\*—

### 'ऐसा दिन नहीं रहेगा।'

(१) अपनी बहाई मत करो।(२) दूसरोंकी निन्दा मत करो।(३)अहिंसा परमो धर्मः (अहिंसा परम धर्म है)।

\* श्रांमद् मह्मचारी कुळ्टानन्द श्रीद्वारा विरचित श्रीश्रीसद्गुरु-सङ्ग (पांच खण्डमें सम्पूर्ण वेंगळा ग्रन्थ) का हिन्दी-अनुवाद प्रथम नण्ड द्रष्टच्य । प्राप्तिस्थान—श्रीगीराङ्ग-सुन्दर ता २० नं० महार्ष देवेन्द्रनाथ रोड, कलकत्ता, या 'तारा विदिङ्ग वर्त्न्स', बनारस । श्रील्योमफेशकुमार वि. प. लिखित वंगला ग्रन्थ 'सतगुरुसङ्गे कुळ्टानन्द' और 'Brahmachari Kuladananda', Vol. 1 in English by Benimadhav Barua, M. A., D. Litt- (London), Professor Calcutta University भीपद सकते हैं। प्राप्तिस्थान वही। (४) सब जीवोंपर दया करो। (५) शास्त्र और महापुरुषों-पर विश्वास करो। (६) शास्त्र और महापुरुषोंके आचारके साथ जिसका मेल न हो, उस कामको विषवत त्याग दो। (७) नाहङ्कारात् परो रिपुः। (अहङ्कारसे बढ़कर शत्रु नहीं है।)

सत्यरक्षा और वीर्यधारणके विषयमें गोस्वामी विजय-कृष्णजीने साधकोंको विदेशपरूपसे सावधान किया है। वीर्य-धारण शरीर-रक्षाके विषयमे जैसा सर्वप्रधान कारण है, सत्य भी आत्मरक्षाके लिये वैसे ही अत्यावस्यक है।

#### शम, सन्तोष, विचार और सत्सङ्गकी आवश्यकता

(१) मनकी साम्यावस्थाको ही 'शम' कहते हैं। (२) सर्वदा सर्व विपयमें सन्तुष्ट रहना ही 'सन्तोप' है। (३) सर्वदा सर्व विपयमें सन्तुष्ट रहना ही 'सन्तोप' है। (३) सदा सब अवस्थाओं में अच्छे-बुरे, सत्-असत्का विचार करना ही प्रकृत विचार है। श्रीमगवान्को टक्ष्य करके जो कुछ भी किया जाता है वही सत् है, उसके अतिरिक्त सब असत् है। (४) श्रीमगवान् ही सत् तथा श्रीमगवत्सङ्ग ही सत्सङ्ग है। भगवदाश्रित साधु-सजनोंका सङ्ग भी सत्सङ्ग है। स्ट्रमन्य और शास्त्रादिका पाट भी सत्सङ्ग है। इस तरहसे ऋग्रियोका ही मङ्ग होता है।

इन नियमोंके साथ-साथ और भी चार नियम पालन करनेका उपदेश श्रीविजयकृष्ण-कुलदानन्द दे गये हैं— स्वाध्याय, तपस्या, शीच और दान।

(१) स्वाध्याय केवल अध्ययन नहीं, गुकदत्त इष्ट मन्त्र या नामका श्वास-प्रश्वाससे जग करना—यही यथार्थ स्वाध्याय है। (२) सव अवस्थाओं में धैर्यके साथ 'नाम'-साधनमें बार-वार चेष्टा करना ही तपस्या है। (३) शुचि अर्थात् सर्वावस्थामें बाह्य तथा अभ्यन्तर पवित्रता। शरीर और मनको निर्मल, पवित्र रखना ही शौच है। शरीर पवित्र न रहनेसे अन्तःश्चिद्ध नहीं होती। चित्त शुद्ध नहों होती। (४) प्रतिदिन कुछ-न-कुछ दान करना चाहिये। दया-सहानुभृतिसे ही दान होता है। किसी तरहसे दूसरेक क्रेशोंको दूर करना ही दान होता है। प्रतिदिन कम-से कम मीठी बातका ही दान करना चाहिये। ये सभी नियम 'नाम' में विच होनेके लिये हैं। 'नाम'में विच हो जानेसे और कुछ भी आवश्यक नहीं होता। श्वास-प्रश्वासमें 'नाम'-जप ही एकमात्र सहज्ज तथा स्वीत्कृष्ट उपाय है।

इस साधनकी दीक्षा ग्रहण करनेवालोंको कुछ निषेषोंका वर्जन करना पड़ता है। मांस, अंडा, प्याज, उन्छिष्ट और मादक वस्तुका सम्पूर्णरूपसे त्याग करना आवश्यक है।

### एक मासमें सिद्धि-लाभ करनेका उपाय-निर्देश

इस अजपा नामसाधनद्वारा एक मासमें सिद्धि पानेकी एक प्रणाली गोस्वामी विजयक्कणणजीने निर्देश की है। श्रीश्रीसद्गुदसङ्ग (प्रथम खण्ड) में लिखा है—वे कहते हैं कि—'एक मास काल-व्यवस्थानुरूप नियममें रहकर निर्दिष्ट प्रणालीके अनुसार कोई साधन करें तो अवश्य ही उसे सिद्धि प्राप्त हो जाय। यदि किसीको यह आश्रद्धा अथवा आक्षेप हो कि सिद्धि प्राप्त होनेके पहले ही शरीर छूट जायगा तो, उसकी इच्छा होनेसे, वह सहजमें ही एक महीनेतक नियमो-की रक्षा करके इस प्रणालीसे साधन कर सकता है; सिद्धि अवश्य हो जायगी।

नियम ये हैं-

- (१) लोक-सङ्ग त्याग दे। विशेषरूपसे स्त्रियोंका दर्शन, स्पर्श, उनके सम्बन्धमें कुछ भी अवण और चिन्तन आदि सम्पूर्णरूपसे वर्जनीय है।
- (२) एकान्तमें बहुत ही ग्रुचि-ग्रुद्धभावसे दिनमें एक बार ही अपने हायसे रसोई बनाकर आतप (विना उत्रले हुए चावन्ये) का भात खाना चाहिये।
- (३) श्यम-त्याग । बहुत ही अवसाद होनेपर जरूरत हो तो हायका ही तकिया लगाकर भूमिपर शयन करे।

इन बाहरी नियमेंका पालन करनेके साथ-साथ निर्दिष्ट रीतिसे मुद्रा-बन्ध करें और रात-दिन सिद्धासनसे बैठकर प्राणायाम तथा कुम्भकके साथ प्रणालीके अनुसार 'नाम'-साधन करें। कम-से-कम तीन दिन भी यदि कोई यह साधन कर लेगा तो ऐसी कोई विशिष्ट अवस्था प्राप्त हो जायगी जो औरोंको दुर्लम है।

## यह साधन असाम्प्रदायिक है

श्रीविजयक्रण्ण-कुल्दानन्दकी 'नाम-साधना' किसी दल या सम्प्रदायविशेषमें आबद्ध नहीं है। हिंदू, बौद्ध, जैन, मुसलमान, ईसाई, पारसी-सभी जाति, सभी धर्म एवं सभी सम्प्रदायके लोग अपनी-अपनी कुल-क्रमागत रीति-नीति, आचार-व्यवहार रखते हुए इस अजपा 'नाम'- साधन-पथका अवलम्बन करके अनायास अग्रसर हो सकते हैं, कोई बाधा नहीं। इसलिये किसी धर्म या सम्प्रदायके साथ इस साधन तथा इसके साधकका कोई विरोध नहीं है। सब हमारे ही भगवान्का नाम-साधन कर रहे हैं, यह जानकर सब सम्प्रदायों तथा धर्मोंके लोगोंका ही आदर करना चाहिये; इस साधनकी यही विधि है। श्रीविजयकृष्ण-कुलदानन्दकी 'नाम-साधना' परम औदार्यपूर्ण है।

श्रीविजयकृष्ण वैष्णव थे, परन्त आधुनिक सम्प्रदायभूक्त वैष्णव नहीं । सनकादि ऋषि जो वैष्णव थे, विजयकृष्ण भी वही आदि सनातन वैष्णव थे। भगवान् श्रीगौराङ्ग महाप्रमु जो वैष्णव थे, विजयकृष्ण भी वही वैष्णव थे। श्रीगौराङ्गने जिस प्रकारसे ईश्वरपुरीजीसे दीक्षा प्रहणकर तथा केशव भारतीजीसे संन्यास लेकर भी आदिवैष्णव-धर्मका पालन किया था, विजयकृष्णजीने भी वैसे ही मानससरोवरनिवासी परमहंस ब्रह्मानन्दजीस साधन-दीक्षा ग्रहण करके खामी इरिहरानन्द सरस्वतीजीसे संन्यास लेकर सनातन वैष्णव-धर्मका ही पालन तथा पुनः प्रवर्तन किया । उनके संन्यासा-श्रमका नाम स्वामी अच्युतानन्द सरस्वती है, परन्तु जगत्मे वे गोस्वामी विजयकृष्णके नामसे ही सुपरिचित है। मूलतः आदिवैष्णव-धर्म ही विश्वमे एकमात्र धर्म है। सब धर्म सम्प्रदायोंके धर्म आदि-वैष्णव-धर्मके अन्तर्गत है। कुछ साधारण बाहरी नियमोंके भेदाभेदस ही सम्प्रदायकी सृष्टि हुई है। मूल साधन, चरम साधन श्रीभगवन्नामका सर्वत्र सब सम्प्रदायोमें एक है। केवल प्रकार और प्रणालीका पार्यक्य है। पृथिवीके सब साधनोंके लक्ष्य सर्वेश्वर्यमय सर्व-शक्तिमान् श्रीभगवान् हैं । श्रीविजयकृष्ण-कुलदानन्दकं साधन-अजपा साधनका विशेषत्व 'अप्राकृत शक्तियुक्त नाम' का श्वास-प्रश्वाससे जप करना है। इस साधनके साथ मुसलमान, किस्तान, नानक, बुद्धदेवकी साधन-प्रणालीका अनेकांशमें साहत्र्य देख पड़ना है। क्रिस्तानोंके साधनमें 'Breathe the Name of God'—यह उपदेश मिलता है। बौद्ध धर्म-शास्त्रके त्रिपिटक, विशुद्धिमार्ग आदि प्रन्थोंमें 'कायगता-सति? या देहतत्त्वकां अवलम्बन कर शाधनप्रणालीमें 'आनापानासति' या श्वास-प्रश्वासमें मनःसंयोग करके साधन करनेका प्रशस्त उल्लेख है। बुद्धदेवने इस साधन-सम्बन्धमें उपदेशके आरम्भमें और अन्तमें कहा है---'एकायनो अयं भिक्खवे निव्वा नस्स "" सिन्छ किरियाय, यदिदं चत्तारो सित पट्ठानो ।' इत्यादि, अर्थात् निर्वाणलाभके लिये

यही एकमात्र पथ है। किन्तु पार्थक्य यह है कि विदर्शन-भावनाकी जगह विजयक्रण्ण-कुलदानन्दके साधनमें प्रारम्भसे ही गुरुदत्त अप्राकृतशक्तियुक्त नाम-जप किया जाता है।

सिक्बोंके भक्ति-प्रनथ 'सुखमणि'में 'नानक सो सेवक श्वास-श्वास समारे ।' अर्थात् नानक कहते हैं कि वही सेवक हैं, जो श्रीमगवान्को प्रति श्वास-प्रश्वासमें स्मरण करते हैं। 'श्वासि-प्रासि हरिनाम समाल' अर्थात् प्रतिश्वास एवं प्रतिप्रासके साथ हरिनाम स्मरण रखना—हत्यादि वचर्नोद्वारा श्वासके साथ नाम-जप करनेकी विधि नानक-पंथियोंमें भी देख पड़ती है। मुसलमान फकीरोंमें भी श्वासके साथ नाम-जप करना देखा गया है।

# इस साधनामें गुरु-निष्ठा

'नाम'-दाताके प्रति विश्वास न होनेसं दाताकी दी हुई बस्त---'नाम'---में श्रद्धा एवं निष्ठा होनी कठिन है। गुरुसे शिष्य जितना प्रेम करेगा, गुरुकी दी हुई वस्तु— 'नाम'के प्रति उसका उतना ही प्रेम होगा। सद्गुरु ही भगवान्, भगवान् ही सद्गुरु हैं। यह सद्गुरु-शक्ति समस्त विश्वमें व्याप्त है, किन्तु सर्वत्र प्रकाशित नहीं है। जिसमें प्रकाश है, बही सद्गुरु है; जिसका जो गुरु है, उसका वही सद्गुरु है। गुरुनिष्ठा ही 'नाम'में निष्ठा या 'नामीमें' निष्ठा है।

> ब्रह्मानभ्दं परमसुखदं देवलं ज्ञानमृति द्वनद्वातीतं गगनसदशं तत्त्वमस्यादिलक्ष्यम् । एकं नित्यं विमलमचलं सर्वधीसाक्षिभृतं भावातीतं त्रिगुणरहितं सदगुरं तं नमामि ॥

गुरुदत्त 'नाम' का श्वास-प्रश्वासमें जप करना ही विजय-कृष्णकुलदानन्दकी 'नाम-साधना' है।

# उदासीन-सम्प्रदायका साधन-विधान

( लेखक — श्रोमत परमहंसपरिवाजकाचार्य उदासीनवर्य श्रीपण्डित स्वामी हरिनामदासजी महाराज )

ज्ञानवैराग्ययुक्तेन भक्तियुक्तेन चात्मना । परिपरयप्युदासीनं प्रकृतिं च इतौजसम् ॥ (श्रीमद्रा०३।२५।१८)

भ्यह पुरुष ज्ञान, वैराग्य और भक्तिसे युक्त अन्तःकरणके द्वारा अपनेको उदासीन देखता है और प्रकृतिकी शक्तिको क्षीण हुई देखता है।

उदासीन-सम्प्रदायमें इसी लक्ष्यको सामने रखकर ध्यान-समाधि लगाते हैं। उदासीन-सम्प्रदायकी साधना तीन प्रकारकी है—वाचिक, मानसिक और कायिक।

वाचिक साधना वह है, जो वाणीसे की जाती है अर्थात् जनसाधारणके सामने की जाती है। इसका उपयोग जनताको ईश्वरके ध्यानमें लगाना है।

वाणिको मौन करके जो साधना मनके द्वारा की जाती है अर्थात् जिसके द्वारा जनताका ध्यान ईश्वरकी ओर आकर्षण किया जाता है। उसे मानसिक साधना कहते हैं।

स्वयं समाधि लगाकर और जनतासे लगवाकर जो साधना की जाती है, उसे कायिक साधना कहते हैं।

साधनाके और भी दो भेद हैं। एक साधना वह है जो साठ अंठ ९१--- अपने-आप करनेके लिये होती है और दूसरी वह जो जन-समुदायसे करानेके लिये होती है। जो साधना अपने लिये की जाती है, उसे स्वयं-साधना कहते हैं और जो जनसमुदायके लिये की जाती है, उसे परसाधना कहते हैं। दोनोंमें ईश्वर-चिन्तन होता है। अपने लिये साधना करनेमें अपने आपको लाभ होता है और दूसरोंके लिये करनेमें दूसरोंका लाभ है। जो साधन उदासीनभावसे अकेले बैठकर किया जाता है, उसे सत्य-साधन कहते हैं और जिसे उदासीन सबके लिये मिलकर अथवा अकेले ही करे, उसे धर्म-साधन कहते हैं। अथवा सत्य वस्तुकी उपासना (भक्ति, ज्ञान, वैराग्य) का नाम ही सत्य-साधन है और हट प्रतिज्ञापूर्वक धर्मका पालन करना ही धर्म-साधन है।

इनके अतिरिक्त साधनका एक प्रकार और है, जो शारीरिक कष्टके साथ किया जाता है। उसे तप-साधन कहते हैं। उक्त साधनाओं मेंसे किसी साधनामें निरन्तर लगे रहना भी तप है। इस साधनके द्वारा मनचाहा फल मिलता है।

साधनका लौकिक फल शारीरिक सुख है और पारमार्थिक फल शानकी प्राप्ति है। तभी नारदर्जीके पूछनेपर यमराजने कहा कि उदासीन नरकमें नहीं जाते— ज्ञानवस्तो द्विजा ये च ये च विद्यापरङ्गताः । उदासीना न गच्छन्ति स्वाम्यर्थे च हता नराः ॥ (वाराहपुराण, नाचिकेताख्यान अ० २०७)

अर्थात् ज्ञानवान् ब्राह्मणः, विद्याके पार पहुँचे हुए छोगः, उदासीन तथा स्वामीके निमित्त प्राणत्याग करनेवाछे नरकमे नहीं जाते ।

उपर्युक्त साधनोंका ज्ञान गुरुके उपदेश तथा सत्सङ्गसे प्राप्त होता है, तथा उदासीन संतोंकी सेवा करनेसे भी उसकी उपलब्धि होती है। तीर्थाटनसे अर्थात तीर्थोमें जो महात्मा रहते हैं, उनके सत्सङ्गसे भी महान लाभ होता है और देश-कालका शान होकर अनुभव बढ़ता है। सत्सङ्गी पुरुपोंको सदाचारसे रहना पड़ता है--जिससे शरीर और मनकी शक्ति बढती है, वीर्यकी स्थिरता होती है, ज्ञानके साथ साथ प्रेमकी मात्रा भी बढ़ती है और साधक सांसारिक विषयोंसे उदासीन होकर आत्मशानमें रत हो जाता है। यही मोक्षका साधन है अर्थात् उदासीन लोग इसी साधनसे मोक्षकी प्राप्ति मानते हैं। लौकिक और पारमार्थिक दोनों प्रकारकी उन्नति इस साधनसे हो सकती है। इस साधनके द्वारा मनुष्य दूसरोंको भी मोक्षके मार्गमे लगा सकता है। इन साधनीसे कई उदासीन योगाभ्यासी हो जाते हैं, जिससे जीवितावस्थामं ही चित्तकी स्थिरता हो जाती है। प्राण रोकनेसे योगाभ्यासी सिद्ध हो जाता है--जिससे वह शारीरिक वल, धन, विद्या, बुद्धि आदिसे सम्पन्न होकर भी संसारमे जलमें कमलकी भाँति निर्हेप रहता है तथा औरोंको भी उपर्युक्त गुणोसे सम्पन्न करता है और अन्तमें मोक्षको प्राप्तकर जन्म मरणसे रहिन हो जाता है।

इस प्रकार उदासीन-सम्प्रदायमे साधनाका विधान सृष्टिके आदिसे (जनसे उदासीन-सम्प्रदाय चला है) वरावर चला आ रहा है। उदासीन-सम्प्रदाय सनातनधर्मी होनेके कारण पञ्चदेवोपासक है; अतः किसी भी देवताकी उपासनासे उसका विरोध नहीं है। यही वेदानुकूल सनातनधर्मका पक्का सिद्धान्त है।

उदासीनोंमें इंस, परमइंस, कुटीचक और बहूदक--ये चार श्रेणियाँ होती हैं।

- (१) इंस उसे कहते हैं, जो षट्शास्त्रोंका अभ्यास स्वयं करता है तथा दूसरोंको कराता है और उनके सिद्धान्तोंको समझकर भीतर ब्रह्मका अनुभव करनेकी चेष्टा करता है।
- (२) परमहंस उसे कहते हैं, जो मरणपर्यन्त शास्त्रोंका चिन्तन और आत्माका अनुभव करनेमे लगा रहता है और धारणाकी परिपक्षतामें शरीर छोड़ता है।
- (३) कुटीचक उसे कहते हैं जो व्यावहारिक एवं पारमार्थिक दोनों प्रकारका ज्ञान रखता है, नीतिशास्त्रमें कुशल होता है और स्थानधारी होता है।
- (४) बहूदक उसे कहते हैं जो शास्त्रोंका पूर्ण ज्ञाता होकर प्रश्नोत्तरके द्वारा जनतामें घर्मका प्रचार करता है, शास्त्रार्थमें युश्चल होता है और मण्डली लेकर या अकेले ही देश-देशान्तरमे भ्रमण करता हुआ धर्मकी मेवा करता है।

इनके अतिरिक्त उदासीनोंकी एक पॉचर्चा श्रेणी भी होती है--जिन्हे 'आतुर' कहते हैं । जनताको दुखी देखकर जो आत्मज्ञानका उपदेश देता है, वही आतुर उदासीन है

उदासीनों में कायिक, वाचिक एवं मानसिक—तीनी प्रकारके दण्डको ग्रहण करनेवाला ही त्रिदण्डी कहलाता है तथा इनमेंसे किसी एक दण्डको स्वीकार करनेवाला एक-दण्डी कहलाता है। उदासीन सम्प्रदायमें काष्ठदण्ड धारण करनेका नियम नहीं है। कहा भी है—

वाग्दण्डः कायदण्डश्च मनोदण्डश्च ये त्रयः । यस्येते नियता दण्डाः स त्रिदण्डी उदासिनाम् ॥ (अनुभवसहानुभूति अ०२)

# दूसरेके पुण्यको कौन ग्रहण करता है ?

आकुश्यमानो नाकुश्येन्मन्युरेनं तितिक्षतः । आक्रोप्टारं निर्देहति सुकृतं चास्य विन्दति ॥

किसी मनुष्यके निन्दा करनेपर भी जो उसकी निन्दा नहीं करता है और उसकी निन्दाको सह लेता है, वह पुरुष निन्दा करनेवाले पुरुपको भस्म कर डालता है और उसके पुण्यको अपने आप ग्रहण कर लेता है।

( महा० शान्ति० २९९ । १६ )

# वैष्णवोंकी द्वादशशुद्धि

भगवान्के मन्दिरकी यात्रा करनेसे, उनकी उत्सवमूर्तिका अनुगमन करनेसे तथा प्रेमपूर्वक प्रदक्षिणा करनेसे दोनों चरणोंकी शुद्धि होती है। भगवान्की पूजाके लिये पत्र, पुष्प, गन्ध आदिका संग्रह करना दोनों हाथोंकी सर्वश्रेष्ठ शुद्धि है। भगवान्के नाम और गुणोंका प्रमपूर्वक कीर्तन करना वाणीकी शुद्धि है। भगवान्की लीला-कथा आदिका श्रवण दोनों कार्नोकी शुद्धि है और उनके उत्सवका दर्शन नेत्रोंकी शुद्धि है। भगवान्के सामने सुकना तथा उनके चरणोदक, निर्माल्य आदिका धारण करना सिरकी शुद्धि

है। भगवान्के प्रसादस्वरूप निर्माल्य, पुष्प, गन्ध आदिको सूँधना दोनों नाकोंकी शुद्धि है। भगवान्के प्रसादस्वरूप जो कुछ होता है, वह तीनों लोकोंको शुद्ध कर सकता है। ललाटमें गदा, सिरमें धनुप और बाण, हृद्यमें नन्दक, दोनों हाथों में शङ्क, चक चिह्नित करके जो निवास करता है वह कभी अशुद्ध नहीं होता, उसकी कभी दुर्गति नहीं होती। इस द्वादशशुद्धिको जानकर जो इसका अनुष्ठान करते हैं, उन्हें भगवान्की प्रसन्नता प्राप्त होती है।

# स्वरोदय-साधन

( हेखक-पं० श्रीतहित्कान्तजी वेदालक्कार, साहित्यमनीषी )

हमारे प्राचीन ऋषि-मुनियोंने मन्ष्यमात्रके कल्याणार्थ जिन-जिन आश्चर्यजनक और चमत्कारपूर्ण नानाविध द्याम्बोंकी शोध की थी, उनमेंसे एक 'स्वरोदय-विज्ञान' भी है। यह ठीक है कि अन्य शास्त्रोंकी तरह यह भी आजकल <u>छप्तप्राय हो चुका है, तथापि खोज करनेपर कईा-न-कईीं</u> इसके विशेषज्ञ मिलते अवस्य हैं। इस शास्त्रके सर्वथा पूर्ण शाता तो मिलने कठिन हैं, ऐसा इमारा अनुमान है; तथापि जो कुछ उपलब्ध हुआ है, उसपरसे भी इस शास्त्रका बहुत कुछ पुनरुद्धार हो सकता है-ऐसी हमारी मान्यता है । सिर्फ कुछ लोग इस और अपना ध्यान आकर्षित करते हुए शोध करनेका प्रयत्न करें तो बहुत सम्भव है कि इम इस शास्त्रको फिर नये सिरेसे जीता-जागता देख सकें। हमे स्वयं इम सम्बन्धमें जो कुछ पता चला है, उसका सार यहाँपर रखनेका प्रयत्न किया है। यदि यह पाठकोंको रुचिकर और लाभप्रद हुआ तथा शोधकोंके लिये कुछ अंशोंमें मार्गदर्शक हुआ तो हम अपना प्रयत्न सफल समझेगे।

# स्वरोदय-विज्ञान अर्थात् श्वासोच्छ्वासकी गतिका ज्ञान

स्वरोदय-विज्ञानका आधार प्रत्येक मनुष्यके नसकोरों (नधुनों)से चलते हुए श्वास-प्रश्वासकी गतिपर ही है। यों तो यह बात बड़ी साधारण-सी प्रतीत होती है; परन्तु इस श्वास-प्रश्वासकी गित कितनी रहस्यपूर्ण और आश्चर्यजनक है—इस बातका पता उस समय चलता है, जब कि इम स्वरोदय-विज्ञानकी मददसे

उस ओर लक्ष्य देना ग्रुरू करते हैं। श्वासोच्छ्वासकी शक्ति और सामर्थ्य देखकर किसीको भी आश्चर्य हुए विना नहीं रह सकता। हमारी प्रत्येक किया तथा तजन्य सुख-दुःखादि दन्द्र, शारीरिक और मानसिक कष्ट, रोग-व्याधि आदि तमाम प्रकारकी आपत्तियाँ इनसे प्रभावित हैं। ये इनके आने-जानेका हर समय विना विलम्बके निर्देश करते रहते हैं। इनकी मददसे दुःख दूर किये जा सकते हैं और मनचाहे सुख प्राप्त किये जा सकते हैं। संक्षेपमें मनुष्यके इस शरीर-रूपी रथके सञ्चालनके ये ही सूत्रधार हैं।

### श्वास-प्रश्वाससे आयुका सम्बन्ध

साधारणतया मनुष्य प्रति मिनट १३से१५ स्वास-प्रस्वास करता है। इस प्रकार एक रात-दिनमें यानी पूरे २४ घण्टों में उनकी संख्या २१६०० तक पहुँचती है। यह संख्या प्रति मिनट जिस प्राणीकी जितनी कम होगी, उसकी उतनी ही आयु अपेक्षाकृत ज्यादा होगी। मिन्न-मिन्न प्राणियोंकी आयु तथा प्रति मिनट श्वासोच्छ्वासकी संख्याकी तुलना करने-से यह बात स्वयमेव स्पष्ट हो जाती है। कहनेका अभिप्राय यह है कि श्वास-प्रश्वासकी संख्यापर काबू रखनेसे आयु बढ़ायी जा सकती है।

#### खर तथा उसका उदय

यह शायद बहुत योड़ोंको पता होगा कि हमारे शरीरमें रात-दिन अव्याहत गतिसे चलनेवाला श्वास-प्रश्वास एक ही साथ एक ही समयमें नासिकाके दोनों नसकोरोंसे नहीं चला करता । वह क्रमशः निश्चित समयानुसार अलग अलग दोनों नसकोरोंसे चला करता है । एक नसकोरेका निश्चित समय पूरा हो जानेपर वह दूसरेमें जाता है । क्वास-प्रकासकी इस गतिका नाम स्वर है तथा उस गतिका एक नसकोरेसे दूसरेमें जाना उसका उदय कहलाता है ।

हमारे प्राचीन ऋषि-मुनियोंने स्वरोदयकी इस प्रक्रियाका निश्चित रूपसे पता लगाकर उससे किस तरह लाभ उठाये जा सकते हैं, तथा उससे लाभ उठाने के लिये कौन-कौन-से कार्य कब और कैसे करने चाहिये—इन सब विषयोंका निश्चय किया था। तदनुसार हम इस लेखमें खास तौरपर स्वरोंके चलने कियम, उन्हें जाननेकी विधि, उनके चलनेकी अवधि, उनके बदलनेकी रीति, उनसे सम्बन्धित पञ्चतत्त्व, कौन-कौन-से कार्य कब करने चाहिये, पुरुष और स्त्रीके स्वरोंमें कोई भेद है या नहीं तथा सुख-दु:ख, रोग, आपत्तियाँ, कष्ट, प्रश्लोत्तरी एवं भविष्यज्ञान आदि विपयोंपर संक्षेपसे विचार करनेका प्रयक्त करेंगे।

## (१) खर चलनेके नियम।

साधारणतया स्वर चलनेका नियम यह है कि शुक्रपक्षकी १, २, ३; ७, ८, ९; १३, १४, १५-इन तिथियों में सूर्योदयसे लेकर अमुक निश्चित समयतक वाम नासिकासे, और इसी प्रकार ४, ५, ६; १०, ११, १२-इन ६ तिथियों में दक्षिण नासिकासे स्वास चलना चाहिये। और कृष्णपक्षकी १, २, ३; ७, ८, ९; १३, १४, १५-इन तिथियों में सूर्योदयसे लेकर अमुक निश्चित समयतक दक्षिण नासिकासे और इसी प्रकार ४, ५, ६; १०, ११, १२-इन ६ तिथियों में वाम नासिकासे श्वास चलना चाहिये।

### (२) श्वास जाननेकी विधि।

किस समय किस नािसकािस श्वास चल रहा है, यह जानना अत्यन्त सुगम है। उसे जाननेके लिये प्रथम किसी एक नसकािरेको बंद करके दूसरेसे साधारण जोरसे दो-चार यार श्वासोच्छ्यास करना चाहिये। फिर इसी तरह उसकी बंद करके दूसरेसे करना चाहिये। इस प्रकार करनेसे जिस नसकाेरेसे श्वासोच्छ्यास करते हुए कुछ क्कावट-सी प्रतीत होती हो उसे बंद तथा दूसरेको खुला समझना चाहिये और उसीसे सांस चल रही है, ऐसा मानना चाहिये।

# (३) प्रत्येक नासिकासे श्वासोच्छ्वास होनेकी अवधि

प्रत्येक नासिका-रन्ध्रमें स्वरोदय होनेके बाद वह साधारण-तया २ च घड़ीतक विद्यमान रहता है। २ चड़ी (घटिका) का एक घंटा होता है। अर्थात् जब-जब श्वासोच्छ्वास बदल-कर एक नसकोरेसे दूसरेमें जायगा तब वह उसमें लगातार १ घण्टेतक रहेगा और इतनी अवधितक उसीसे चलता रहेगा।

# (४) श्वासोच्छ्वासको बदलनेकी रीति।

जब कभी किसी विशेष प्रयोजनवश इच्छानुसार नासिकाका श्वासोच्छ्वास बदलना हो तो उसके लिये सबसे सरल विधि यह है कि कुछ देरके लिये जिस ओरके नसकोरेसे श्वास चल रहा हो, उस ओरकी करवटसे लेट जाओ। योड़ी देरमे स्वयमेव श्वासोच्छ्वास बदल जायगा। अर्थात् वाम नासिकासे श्वास चलाना हो तो दक्षिण करवटसे लेटना चाहिये और दक्षिण नासिकासे श्वास चलाना हो तो वार्ये करवटसे लेटना चाहिये।

### (५) पश्चतत्त्व।

स्वरोदयके ज्ञानके साथ साथ पञ्चतत्त्वका ज्ञान होना अनिवार्य है। पञ्चतत्त्वके ज्ञानके विना स्वरोदयकी बहुत-सी प्रक्रियाएँ पूर्णरूपसे न तो सिद्ध ही हो सकती हैं और न उनका पता ही चल सकता है। स्वरोदयके साथ-ही-साथ पञ्चतत्त्वोंका भी उदय हुआ करता है, यह बात खास ध्यान देने योग्य है। और इसीलिये पञ्चतत्त्वोंका स्वरोदयके साथ किस तरहसे उदय होता है और उनहें कैसे जाना जाता है, इस विपयका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये यहाँ कुछ प्रक्रियाएँ दी जाती हैं।

### पश्चतत्त्वोंका परिचय तथा घ्यान करनेकी विधियाँ ।

योगियोंने ध्यानादि विशेष कार्यसाधनके लिये हमारे शरीरमें अनेक चक्रोंकी कल्पना की है। उन चक्रोंका विशेष उल्लेख पाठकोंको अन्यत्र मिल सकता है, अतः विस्तारभयसे हम यहाँ आवश्यक बातोंका ही संक्षेपसे उल्लेख करेंगे।

(१) पृथिदीतत्त्व—शरीरमें इस तत्त्वका निवास 'मूलाधारचक' (Pelvic Plexus) में है। और यह चक शरीरमें योनि (गुदा)के पास सीवनीमें सुषुम्माके मुखसे संलग्न है। सुपुम्णा यहीं प्रारम्भ होती है। प्रत्येक चक्रका आकार कमलके पूलका-सा होता है। यह चक्र 'भूः' लोकका प्रतिनिधि है। प्रथिवीतत्त्वका ध्यान इसी चक्रमें किया जाता है।

पृथिवीतत्त्वका रंग पीला और आकृति चतुष्कोण होती है। इसका गुण गन्ध है और तदर्घ ज्ञानेन्द्रिय नासिका तथा कर्मेन्द्रिय गुदा है। श्रारीरमें पाण्डु, कमला आदि रोग इसी तत्त्वके विकारसे पैदा होते हैं। भय आदि मानसिक विकारों में इसी तत्त्वकी प्रधानता होती है। पृथिवीतत्त्व-जन्य विकार मूलाधारचक्रमें ध्यान स्थिर करनेसे स्वयमेव शान्त हो जाते हैं।

ध्यान-विधि-एक प्रहर रात रह जानेपर शान्त स्थलमें पवित्र आसनपर दोनों पैरोंको पीछेकी ओर मोइकर उनपर बैठ जाय। दोनो हाथ उलटे करके घुटनोंपर ऐसे रक्खे कि जिससे ॲगुलियोंकी नोकें पेटकी ओर रहें। तब नासाग्रहष्टि रखते हुए मृलाधारचक्रमें—

### लं-बीजां धरणीं ध्यायेचतुरस्रां सुपीतभाम् । सुगन्थस्वर्णवर्णस्वमारोग्यं देहलाघवम् ॥

अर्थात् 'लं' बीजवाली, चौकोण, पीली पृथिवीका ध्यान करे। इस प्रकार करनेसे नासिका सुगन्थसे भर जायगी और शरीर खर्णके समान कान्तियाला हो जायगा। ध्यान करते हुए पृथिवीके उपर्युक्त तमाम गुणोंको प्रत्यक्ष करनेका प्रयत्न करना चाहिये और 'लं' बीजका जाप करते रहना चाहिये।

(२) जरुतस्व—यह तत्त्व शरीरस्य स्वाधिष्ठानचक (Hypogastric Plexus) में है। यह चक्र पेड् अर्थात् लिङ्ग (जननेन्द्रिय)के मूलमें स्थित है। यह चक्र शरीरमें 'भुवः' लोकका प्रतिनिधि है और उसमें जलतत्त्वका निवास है।

जलतत्त्वका रङ्ग श्वेत और आकृति अर्थचन्द्राकार होती है। इसका गुण रस है और कटु, तिक्त, अम्ल, कषाय आदि तमाम रसास्वाद इसी तत्त्वकी वजहसे होते हैं। इसकी श्वानेन्द्रिय जीभ और कर्मेन्द्रिय लिङ्ग है। मोहादि विकार इसी तत्त्वके परिणाम हैं।

ध्यान-विधि-पृथिवी-तत्त्वकी ध्यान-विधिमें प्रदर्शित आसनमें बैठकर--

वं-बीजं वारुणं ध्यायेदधंचन्द्रं शशिप्रभम् । क्षुस्पिपासासहिष्णुस्वं जलमध्येषु मजनम् ॥ अर्थात् 'वं' बीजवाले, अर्थचन्द्राकार चन्द्रमाकी तरह कान्तिवाले जलतत्त्वका उक्त चक्रमें ध्यान करे । इससे भूख-प्यास मिटकर सहनशक्ति पैदा होगी और जलमें अव्याहत गति हो जायगी ।

(२) तेज या अग्नितत्त्व-शरीरमें इसका निवासस्थान 'मणिपूरचक' (Epigastric Plexus) है। यह चक्र नाभिमें स्थित है और 'स्वः' लोकका प्रतिनिधि है।

अभितत्त्वका रंग लाल तथा गुण 'रूप' है। इसकी आकृति त्रिकोण है। इसकी ज्ञानेन्द्रिय आँख और कर्मेन्द्रिय पैर हैं। कोधादि विकार तथा सूजन आदिमें इस तत्त्वकी प्रधानता होती है। इस तत्त्वकी सिद्धिसे अपचनादि पेटके विकार दूर हो जाते हैं और कुण्डलिनीका जागरण सरल हो जाता है।

ध्यान-विधि-उपर्युक्त आसनमें बैठकर-

### रं-बीजं शिखिनं ध्यायेत् त्रिकोणमरुणप्रभम् । बह्वप्रपानभोकतृत्वमातपाग्निसहिष्णृता ॥

'रं' बीजवाले, त्रिकोण और अग्रिके समान लाल प्रभावाले अग्रिका उक्त चक्रमें ध्यान करे । तत्त्व सिद्ध होनेपर अत्यन्त अन्न ग्रहण करनेकी शक्ति, अत्यन्त पीनेकी शक्ति तथा धूप और अग्रिके सहन करनेकी शक्ति आ जाती है ।

(४) वायुतत्त्व-यह तत्त्व 'अनाहतत्त्वक' (Cardiac Plexus) में स्थित है । यह चक हृदयप्रदेशमें स्थित है और 'महः' लोकका प्रतिनिधि है।

वायुतत्त्वका रंग हरा और आकृति षट्कोण तथा गोल दोनों ही तरहकी मानी गयी है। इसका गुण स्पर्ध है तथा ज्ञानेन्द्रिय त्वचा और कर्मेन्द्रिय हाथ हैं। वायु, दमा आदि रोग इसी तत्त्वके विकारसं पैदा होते हैं।

ध्यात-विधि-उसी पूर्वोक्त आसनमे स्थित होकर— यं-बोजं पवनं ध्यायेद्वर्तुरुं झ्यामखप्रभम् । आकाशगमनाच्छा पश्चित्रमनं तथा ॥

अर्थात् 'यं' बीजवाले, गोलाकार तथा हरी प्रभावाले वायुतत्त्वका उक्त चक्रमें ध्यान करे। इससे आकाशगमन तथा पक्षियोंकी तरह उद्धना आदि सिद्ध होता है।

(५) आकाशतत्त्व-यह तत्त्व 'विद्युद्धचक्र' (Carotid Plexus) में स्थित है। इसका स्थान कण्ठ (गला) है। यह चक्र 'जनः' लोकका प्रतिनिधि है।

आकाशतत्त्वका रंग नीला और आकृति अंडेकी तरह लम्ब-गोल है। कोई इसे निराकार भी मानते हैं। इसका गुण शब्द और ज्ञानेन्द्रिय कान तथा कर्मेन्द्रिय वाणी है।

ध्यान-विधि-उसी तरह आसनस्य होकर-

हं-बीजं गगनं ध्यायेश्विराकारं बहुप्रभम् । ज्ञानं त्रिकालविषयमैश्वर्यमणिमादिकम् ॥

अर्थात् 'इं' बीजका जाप करते हुए निराकार चित्र-विचित्र रंगवाले आकाशका ध्यान करे । इससे तीनों कालोंका ज्ञानः ऐश्वर्य तथा अणिमादि अष्टसिद्धियाँ प्राप्त होती हैं ।

इस प्रकार इन उक्त तरीकोंसे सतत नित्यप्रति छः मासतक अम्यास करते रहनेसे तत्त्व सिद्ध हो जाते हैं। फिर तत्त्वको पहचानना अत्यन्त आसान हो जाता है। इस ध्यानविधिके अतिरिक्त भी कुछ और तत्त्व पहचाननेके विशेष छः तरीके हैं, जिनका संक्षिप्त निर्देश आगे देते हैं।

# कुछ विशेष प्रकार ।

तत्त्वोंके सम्बन्धमें एक विशेष बात जो कि सर्वदा स्मरण रहनी चाहिये, वह यह है कि स्वरके साथ तत्त्व भी कायम — विद्यमान रहते हैं। और जबतक स्वर एक नसकोरेमें चलता रहता है, तबतक पाँचों स्वर क्रमशः एक एक बार उदय होकर अपनी-अपनी अवधितक विद्यमान रहनेके पश्चान् अस्त हो जाते हैं।

(१.) श्वासकी गति-प्रत्येक तत्त्वके उदयमें नसकोरसे चलते हुए श्वासकी गति बदलती रहती है और वह इस प्रकार है—

## मध्ये पृथ्वी ह्यधश्चापश्चोध्वे वहति चानलः । तिर्यग्वायुप्रचारश्च नभो वहति संक्रमे॥

अर्थात् यदि नसकोरेके मध्यमें श्वास चल रहा हो तो प्रियनीतत्त्वका, यदि नीचेकी ओरसे चल रहा हो तो जल-तत्त्वका, यदि अपरकी ओरसे चल रहा हो तो अग्नितत्त्वका, यदि तिरस्ना अर्थात् एक ओर चल रहा हो तो वायुतत्त्वका, और यदि घूम-घूमकर भँवरकी तरह चल रहा हो तो आकाशतत्त्वका उदय समझना चाहिये।

(२) आकार-प्रत्येक तत्त्वकी अपनी-अपनी विशेष आकृतियाँ हैं, जिनसे कि वे आसानीसे पहचाने जा सकते हैं। यथा—

### चतुरसं चार्ज्जचन्द्रं त्रिकोणं वर्तुलं स्मृतम् । बिन्दुभिस्तु नभो लेयमाकारैसत्त्वस्रधणम् ॥

किसी एक निर्मल दर्पणको लेकर उसपर जोरसे श्वास छोड़नेपर यदि चौकोन आकृति बने तो पृथिवीतत्त्वका, अर्धचन्द्राकार बने तो जलतत्त्वका, त्रिकोण बने तो अग्नितत्त्वका, लम्ब-गोल आकृति बने तो वायुतत्त्वका और बिन्दु-बिन्दु-से दिखायी दें तो आकाशतत्त्वका उदय हुआ समझना चाहिये।

- (२) स्थान-जैसा कि ऊपर बता आये हैं, प्रत्येक तत्त्व शरीरमें विद्यमान भिन्न-भिन्न चक्रोंमें स्थित है। इन स्थानोंमें ध्यानपूर्वक देखनेसे उस समय जो तत्त्व उदय होकर विद्यमान होगा, उसका शरीरपर विशेष प्रभाव हुआ होगा।
- (४) रंग-प्रत्येक तत्त्वका अपना-अपना खास रंग होता है। और जब-जब वह तत्त्व उदय होता है, तब-तब उस रंगका विशेष प्रभाव रहता है। तन्वींके रंग तथा उसे देखनेकी रीति इस प्रकार हैं—

### आपः श्वेताः श्वितिः पीता रक्तवर्णो हुताशनः। मारुतो नीखजीमृत आकाशो भूरिवर्णकः॥

दोनों हार्योके दोनों अँगूठोंसे दोनों कार्नोके छिट्ट, दोनों अनामिकाओंसे दोनों आँखें, दोनों मध्यमाओंसे दोनों नधुने तथा दोनों तर्जनियों एवं किनष्ठाओंसे मुख बंद करके यदि पीला रंग नजर आये तो पृथ्वीतत्त्वकी, श्वेत रंग नजर आये तो जलतत्त्वकी, लाल रंग नजर आये तो अभितत्त्वकी, हरा या बादलका-सा काला रंग नजर आये तो वायुतत्त्वकी और रंग-विरंगा रंग दिखायी दे तो आकाश-तत्त्वकी उपस्थिति एमक्सनी चाहिये।

(५) प्रमाण (लंबाईका माप)—प्रत्येक तत्त्वके उदय होनेपर जिस तरह श्वासकी गतिमें फरक पड़ जाता है। उसी तरह श्वासका प्रमाण भी बदल जाता है। तत्त्वोंके प्रमाण तथा उनको मापनेकी विधि इस प्रकार हैं—

### अष्टाञ्चलं बहेद्वायुरनलं चतुरञ्चलम् । द्वादशाङ्गलमाहेयं षोढशाङ्गलवारणम् ॥

बारीक पींजी हुई रूई अथवा किसी गत्तेपर अत्यन्त बारीक धूल लेकर उसे जिस नधुनेसे साँस चल रही हो। उसके पास धीरे-धीरे ले जाओ। जहाँपर पहले-पहले योड़ी-योड़ी रूई हिलने लगे या धूल उड़ने लगे वहाँ टहर जाओ और उस दूरीको मापो। यदि वह दूरी १२ अंगुल है तो पृथ्वीतत्त्वकी, १६ अंगुल है तो जलतत्त्वकी, ४ अंगुल है तो अमितत्त्वकी, ८ अंगुल है तो वायुतत्त्वकी और २० अंगुल है तो आकाशतत्त्वकी उपस्थिति समझनी चाहिये।

(६) स्वाद — प्रत्येक तत्त्वका अपना अपना विशेष स्वाद होता है। यह स्वाद उस-उस तत्त्वकी उपिर्धितिमें जीभद्रारा अनुभव किया जा सकता है। यथा—

### माहेयं मधुरं स्वादु कषायं जलमेव च। तिक्तं तेजो वायुरम्ल आकाशः कटुकस्तथा ॥

अर्थात् यदि मुखमें मीठा स्वाद जान पड़े तो पृथ्वी-तत्त्वकी, कसैला स्वाद जान पड़े तो जलतत्त्वकी, कड़वा स्वाद जान पड़े तो अभितत्त्वकी, खद्दा स्वाद जान पड़े तो वायुतत्त्वकी और तीखा स्वाद जान पड़े तो आकाशतत्त्वकी उपस्थित जाननी चाहिये।

## (६) तत्त्वोंकी अवधि

प्रत्येक तत्त्व उदय होकर कितनी देरतक विद्यमान रहता है, इसकी अवधि इस प्रकार है—

| उदय होकर विद्यमान रहनेकी अवधि— |                          |           |  |  |  |  |  |
|--------------------------------|--------------------------|-----------|--|--|--|--|--|
| तत्त्वका नाम                   | पल                       | मिनट      |  |  |  |  |  |
| १. पृथ्वी                      | 40                       | २०        |  |  |  |  |  |
| २. जल                          | ४०                       | १६        |  |  |  |  |  |
| ३. तेज (अग्नि)                 | ३०                       | १२        |  |  |  |  |  |
| ४. वायु                        | २०                       | C         |  |  |  |  |  |
| ५. आकाश                        | १०                       | ¥         |  |  |  |  |  |
| सर्वयोग                        | १५०(२ <del>९</del> घड़ी) | ६०(१घंटा) |  |  |  |  |  |

ऊपर दियं गयं पल, मिनट आदिका पैमाना इस प्रकार है—

६ श्वासोच्छ्वास= १ पल = २४ सैकंड ६० पल = १ ब्रिटिका (घड़ी) = २४ मिनट २१ घटिका = १ घंटा = ६० मिनट ६० घटिका = १ रात-दिन (अहोरात्र) = २४ घंटे

तत्त्वोंके सम्बन्धमें अवतक जो कुछ वर्णन किया गया है उसका आधानीसे ख्याल आ सके, एतदर्थ हम नीचे तत्त्व-दर्शक तालिका देते हैं।

# तत्त्व-दर्शक तालिका

|            |               |                                  | `    |                   |       |     |                          |                |         |            |
|------------|---------------|----------------------------------|------|-------------------|-------|-----|--------------------------|----------------|---------|------------|
| तन्वका नाम | स्थान         | आ <b>कृ</b> ति                   | गुण  | रंग               | स्वाद | बीज | श्वासकी गति              | श्वासका प्रमाण | स<br>पल | मय<br>मिनट |
| १. पृथ्वी  | म्लाधारचक     | चतुष्कोण                         | गन्ध | पीला              | मधुर  | ਲਂ  | नसकोरेके मध्य<br>भागमें  | १२ अंगुल       | 40      | २०         |
| २. जल      | स्वाधिष्ठानचक | अर्धचन्द्राकार                   | रस   | <b>श्वे</b> त     | कसैला | वं  | नसकोरेके निचले<br>भागमें | १६ अंगुल       | ४०      | १६         |
| ३. तंज     | मणिपूरचक      | त्रिकोण                          | रूप  | लाल               | तीखा  | ŧ   | नसकोरेके ऊपरके<br>भागमें | ४ अंगुल        | ३०      | १२         |
| ४. वायु    | अनाहतचक       | षट्कोण और<br>गोल                 |      | इरा था<br>मेघवर्ण | खट्टा | यं  | नसकोरेके एक<br>किनारे    | ८ अंगुल        | २०      | 4          |
| ५. आकाश    | विशुद्ध-चक्र  | अण्डाकार गोर<br>या त्रिन्दु-बिन् |      | रंग-बिरंगा        | कड़वा | हं  | आवर्त                    | २० अंगुल       | १०      | ¥          |

## खर तथा कार्य

हम जो कुछ आवश्यक कार्य करते हैं, उनमें प्रायः आज-कल चाहिये उतनी सफलता प्राप्त नहीं होती । यदि वे कार्य अमुक निश्चित स्वरकी उपस्थितिमें किये जायँ तो पूर्णतया उनमें सफलता हासिल होती है। स्वरोदयशास्त्रका यह विभाग सर्वसाधारणके लिये बहुत ही उपयोगी है।

इमारा स्वर मुख्यतया वाम तथा दक्षिण नथुनोंसे ही

चला करता है, पर कभी-कभी वह सुषुम्णासे भी चलता है। अतः हमारे तमाम कार्य इन तीन विभागोंमें बाँटे गये हैं। प्रत्येक स्वरके साथ तत्त्वोंका गाढ़ सम्बन्ध है, यह हम पहले देख आये हैं। अतः अमुक कार्यके लिये जहाँ अमुक स्वर चाहिये, वहाँ उस स्वरके साथ अमुक निश्चित तत्त्व भी होना चाहिये। अन्यया कभी-कभी कार्यमें सफलता प्राप्त होनेके बदले उलटा ही परिणाम होता है। तथापि इस सम्बन्धमें

साधारण नियम यह है कि प्रायः तमाम स्थिर व अच्छे कार्य पृथ्वी और जलतत्त्वकी उपस्थितिमें ही करने चाहिये ! अब हम आगे एक कोष्टक देते हैं, जिससे पता चलेगा कि किन-किन कार्यों के लिये कौनसे स्वर, तत्त्व तथा वार होने चाहिये । विस्तारभयसे यहाँ पर सिर्फ कार्यों के नाम ही गिनाये गये हैं ।

| कार्यका नाम      | स्वरका नाम | तत्त्वका ना | म वार             |
|------------------|------------|-------------|-------------------|
| १. शान्तिकर्म    | वाम स्वर   | पृथ्वी, ज   | ल सोम, बुध,       |
|                  |            | या दोनों    | गुरु या शुक्र     |
| २. पौष्टिक कर्म  | ,,         | ,,          | "                 |
| ३. मैत्रीकरण     | "          | ,,          | ,,                |
| ४. प्रमुदर्शन    | ,,         | ,,.         | ,,                |
| ५. योगाभ्यास     | "          | ,,          | **                |
| ६. दिव्यौषधिसे   | वन 🥠       | ,,          | "                 |
| ७. रसायनकर्म     | **         | ,,          | "                 |
| ८. आभूषणपह       | नना ;;     | ,,          | ,,                |
| ९. नवीन वस्त्र   |            |             |                   |
| पहनना            | ,,         | **          | ",                |
| १०. विवाह        | **         | ,,          | "                 |
| ११. दान          | 15         | ,,          | "                 |
| १२. आश्रम-प्रवेश | ii ,,      | "           | "                 |
| १३. मकान बनव     | ाना 🧀      | ,,          | ,,                |
| १४. जलाशय        | **         | "           | ,,                |
| १५. बाग-बगीचा    | Ī          |             |                   |
| लगवाना           | "          | "           | ,,                |
| १६. यज्ञ         | ,,         | "           | "                 |
| १७. बन्धुः बान्ध | ۹,         |             |                   |
| मित्रादिसे मिल   | म्नाः,,    | "           | "                 |
| १८. ग्राम या श   | इर         |             |                   |
| वसाना            | ,,         | ,,          | ,,                |
| १९. दूरगमनः य    | दि         |             |                   |
| दक्षिण या परि    | श्चम       |             |                   |
| दिशामें जाना है  | हो तो 🥠    | ,,          | ,,                |
| २०. पानी पीना,   |            |             |                   |
| पेशाव जाना       |            | ,,          | "                 |
| २१. कठिन और      |            |             | •                 |
| क्रिया           | दक्षिण स्व | ₹ ,,        | मङ्गल, शनि या रवि |
| २२. शस्त्राभ्यास | "          | ,,          | ,,                |

| २३. शास्त्राभ्यास, दीक्षा |                          |            |           |  |  |  |  |  |  |
|---------------------------|--------------------------|------------|-----------|--|--|--|--|--|--|
| आदि                       | दक्षिण स्वर              | पृथ्वी, जल | मंगल, शनि |  |  |  |  |  |  |
|                           |                          | या दोनों   | या रवि    |  |  |  |  |  |  |
| २४. सङ्गीत                | **                       | ,,         | "         |  |  |  |  |  |  |
| २५. सवारी                 | ,,                       | "          | ,,        |  |  |  |  |  |  |
| २६. व्यायाम               | **                       | 33         | ,,        |  |  |  |  |  |  |
| २७. नौकारोहण              | ,,                       | **         | ,,        |  |  |  |  |  |  |
| २८. यन्त्र, तन्त्रर       |                          | "          | ,,        |  |  |  |  |  |  |
| २९. पहाइ वा वि            | इलेपर                    |            |           |  |  |  |  |  |  |
| चढ्ना                     | **                       | "          | "         |  |  |  |  |  |  |
| ३०. विषय-भोग              | "                        | "          | "         |  |  |  |  |  |  |
| ३१. युद्ध                 | "                        | **         | "         |  |  |  |  |  |  |
| ३२. पशु-पक्षीका           |                          | "          | **        |  |  |  |  |  |  |
| ३३. काटना-छाँट            |                          | ,,         | "         |  |  |  |  |  |  |
| ३४. कठोर यौगि             | क्ष <del>रा</del> धना ,, | **         | **        |  |  |  |  |  |  |
| ३५. राजदर्शन              | "                        | **         | 37        |  |  |  |  |  |  |
| ३६. विवाद                 | "                        | "          | "         |  |  |  |  |  |  |
| ३७. किसीके समी            | प जाना 🥠                 | "          | "         |  |  |  |  |  |  |
| ३८. स्नान                 | "                        | ,,         | ,,        |  |  |  |  |  |  |
| ३९. भोजन                  | "                        | ,,         | "         |  |  |  |  |  |  |
| ४०. पत्रादि लेख           | नकार्य 🥠                 | ,,         | ,,        |  |  |  |  |  |  |
| ४१. ध्यान-धारणा आदि       |                          |            |           |  |  |  |  |  |  |
| परमात्म-चिन               | त्तन-                    |            |           |  |  |  |  |  |  |
| सम्बन्धी कार              | र्व सुषुम्णा             | ×          | ×         |  |  |  |  |  |  |

ऊपरकी तालिका अत्यन्त संक्षिप्त है । उसमें सिर्फ कार्यों के नामों का ही निर्देश किया गया है, उनका विस्तार करने जाय तो एक खासी पुस्तक तैयार हो जाती है। अतः इतनेसे ही आशा है पाठक सन्तोप मानकर क्षमा प्रदान करेंगे।

ऊपर जो-जो कार्य दक्षिण स्वर तथा पृथ्वी या जल-तत्त्वकी उपस्थितिमें करने योग्य बताये गये हैं, व बजाय पृथ्वी या जलतत्त्वके अग्नि और वायुतत्त्वकी उपस्थितिमें भी किये जा एकते हैं—ऐसा भी एक पक्ष है । परन्तु सुपुम्णाकी उपस्थितिमें उपरिनिर्दिष्ट कार्य भूलकर भी नहीं करने चाहिये, अन्यथा विपरीत फल होगा ।

## कुछ कार्योंकी विशेष विधियाँ

हम नीचे दो-चार कार्योंकी विशेष विधियाँ देते हैं। आशा है, उनसे सर्वसाधारण जनताको विशेष लाभ पहुँचेगा और स्वरोदयशास्त्रकी महत्ता शांत हो सकेगी।

# (१) कार्यसिद्धिकरण

जब कभी किसीसे कोई मनमाना कार्य करवाना हो या किसीको अपने पक्षमें मनवा लेना हो या कोई भी ऐसा अभीष्ट कार्य सिद्ध करना हो, तो जानेके समय जिस ओरकी साँस चल रही हो उसी ओरका पैर प्रथम उठाकर उससे प्रयाण शुरू करना चाहिए; परन्तु निकलनेके समय सिर्फ पृथ्वी या जलतन्त्र या दोनोंका सङ्कम ही होना चाहिये। फिर जहाँ जाना हो, वहाँ पहुँचकर जिससे काम लेना हो, उसे उस समय अपना जिस ओरका ग्वास चल रहा हो, उस ओर एखकर बातचीत प्रारम्भ करनी चाहिये। आपको आश्चर्य होगा कि आपका यदि विरोधी भी हुआ तब भी आपके इच्छानुसार कार्य करेगा। यह विधि एक उत्तम वशीकरण है, इस विधिका निम्नलिखित कार्योमें उपयोग करनेसे मनमानी सफलता हासिल होती हैं—

(१) नौकरीकी उम्मेदवारीके लिये जाना, (२) मुक्तइमेमे वादी, प्रतिवादी या साक्षीके तौरपर जाना, (३) अपने म्वामी, अफसर, हाकिम आदिके पास मुलाकात आदिके लिये जाना—इत्यादि।

# (२) गर्माधान

आगे कुछ संक्षिप्त विधियाँ देते हैं जिससे वन्ध्याको सन्तिति होना, इच्छानुसार पुत्र-पुत्रीका उत्पन्न होना आदि कार्य सम्पन्न किये जा सकते हैं।

(क) पुत्र उत्पन्न करना—साधारणतया स्त्रीके ऋतुमती होनेके चौथे दिनसे लेकर १६ वें दिनतकका समय गर्भाधानके लिये उत्तरम समझा जाता है। परन्तु इसमें भी गर्भाधानके लिये उत्तरोत्तर दिन उत्कृष्ट माने जाते हैं और प्रथम ३ रातें, अष्टमी, एकादशी, त्रयोदशी, चतुर्दशी, पूर्णिमा और अमावास्या सर्वथा वर्ज्य हैं।

पुत्र तथा पुत्रीके गर्भाधानके लिये रात्रिकं साथ-साथ स्वर और तत्त्व विशेषरूपसे मुख्य हैं। अतः पुत्रकी इच्छा रखनेवालेको नीचे दिये गये कोष्ठकमेसे कोई-सी रात्रि पसंद करके जब पुरुषकी दक्षिण नासिका और स्त्रीकी वाम नासिका चल रही हो तथा पृथ्वीतत्त्व या पृथ्वी-जलका संयोग हो, तब गर्भाधान करना चाहिये। पुत्र उत्पन्न करनेकी रातें तथा उनका फल इस प्रकार हैं—

| १. ⋾ | <b>मृतुस्ताव</b> से | लेकर | ४थी  | रात्रिमें | મર્મ | रहनेसे | अल्पायु तथा दरिद्री पुर | । पैदा | होता है |
|------|---------------------|------|------|-----------|------|--------|-------------------------|--------|---------|
| ₹.   | "                   | "    | ६टी  | "         | ,,   | 77     | साधारण आयुवाला पुर      | ٠,,    | ,,      |
| ₹.   | ,,                  | ,,   | ८वी  | "         | ,,   | ,,     | ऐश्वर्यशाली पुत्र       | ,,     | ,,      |
| ٧.   | ,,                  | ,,   | १०वी | "         | ,,   | ,,     | चतुर पुत्र              | "      | ,,      |
| ٧.   | ,,                  | ,,   | १२वी | ,,        | ,,   | ,,     | उत्तम पुत्र             | ,,     | ,,      |
| ξ.   | ,,                  | ,,   | १४वी | ,,        | ,,   | ,,     | उत्तम गुणसम्पन्न पुत्र  | ,,     | ,,      |
| ૭.   | ,,                  | "    | १६वी | ,,        | ,,   | ,,     | सर्वगुणसम्पन्न पुत्र    | ,,     | ,,      |

( ख़) पुत्री उत्पन्न करना--पुत्री पैदा करनेके लिये नीचे दी गयी किसी रात्रिमें जब कि पुरुषकी <u>वाम नासिका और</u> स्त्रीकी दक्षिण नासिका चल रही हो तथा जलतत्त्व या पृथ्वी-जलका संयोग हो। तब गर्माधान करनेसे कन्या उत्पन्न होती है। राते तथा रातोका फल इस प्रकार हैं--

| ٤. ٩ | ऋतुस्रावरे | । लेकर | ५वीं         | रात्रिमे | गर्भ | रहनेसे | उत्पन्न | कन्या पुत्रवती          | होती है                       |
|------|------------|--------|--------------|----------|------|--------|---------|-------------------------|-------------------------------|
| ₹.   | ,,         | ,,     | <b>७</b> वीं | ,,       | ,,   | ,,     | ,,      | 🕠 बन्ध्या               | ,,                            |
| ₹.   | ,,         | 33     | ९वीं         | ,,       | ,,   | ,,     | ,,      | » ऐश्वर्यवती            | ,,                            |
| ٧.   | ,,         | ,,     | ११वीं        | ,,       | ,,   | ,,     | ,,      | 🕠 दुश्चरित्रा           | **                            |
| ч.   | ,,         | "      | १३वीं        | ,,       | ,,   | "      | "       | ः, वर्णसङ्कर<br>होती है | सन्तति उत्पन्न करनेवाली<br>है |
| ξ.   | ,,         | ,,     | १५वी         | ,,       | ,,   | **     | "       | '' सौभाग्य              | वती, राजपत्नी होती है         |
| सा०  | अं० ९      | ર      |              |          |      |        |         |                         |                               |

### (३) बन्ध्याके सन्तति

चाहे दिन हो या रात, अगर सुषुम्णा नाडी चलने लगे अथवा सूर्यनाडी (दक्षिण स्वर) चल रही हो और अग्नि-तत्त्वका उदय हुआ हो तो गर्भाधान करनेसे वन्ध्या भी सन्तानवती हो जाती है।

### (४) भाग्योदय

जिनको अपना भाग्योदय करनेकी अभिलाषा हो, उन्हें निम्नलिखित कुछ नियम पालन करने चाहिये। इन नियमोंके अनुसार चलनेसे बुरे दिन खुद-बखुद दूर भाग जाते हैं।

- (क) रोज कम-से-कम आध घंटा सूर्योदयसे पूर्व उटना चाहिये।
- (ख) सबेरे उठनेके समय विस्तरेपर आँखें खुलते ही जिस ओरकी नाकसे साँस चल रही हो, उस ओरका हाथ मुखपर फेरकर बैठ जाय। तब खाटसे उतरते हुए उसी ओरका पैर पहले-पहल जमीनपर रखकर उतरे। इस प्रकार नित्यप्रति आचरण करनेवाला सर्वदा सुखी बना रहता है।

### (५) आग बुझाना

पाठकोंको यह पढ़कर आश्चर्य होगा कि स्वरकी मददसे यड़ी-यड़ी आग भी आसानीसे बुझायी जासकती है। स्वरकी मददसे आग बुझानेका तरीका इस प्रकार है—

कहींपर भी आग लगनेपर जिस ओर पवनकी गतिसे आग बढ़ रही हो, उस ओर पानीका पात्र लेकर खड़ा हो जाय; फिर जिस नथुनेसे सॉस चल रही हो, उससे खास अंदर खांचते हुए उसी नथुनेसे थोड़ा सा पानी पीये। तब उस जलपात्रमेंसे अञ्जलिमें ७ रसी पानी लेकर आगपर छिड़के। योड़ी ही देरमे आग आगे न बढ़ती हुई वहीं बुझ जायगी।

# मृत्यु, रोग तथा आपत्तिका पूर्वज्ञान तथा उपाय ।

यह पहले बता आये हैं कि स्वरके चलनेका समय तथा दिन निश्चित हैं। परन्तु जब कभी कोई ग्रुम-अग्रुभ परिणाम होनेवाला होता है तो स्वरके समय तथा दिनमे परिवर्तन हो जाता है। यह परिवर्तन दो तरहसे होता है। (१) उलटा स्वर चलना अर्थात् जिस दिन वाम स्वर चलना चाहिये, उस दिन दक्षिण चले और जिस दिन दक्षिण चलना चाहिये, उस दिन वाम चले। (२) इसी प्रकार जितने समयतक वाम और दक्षिण स्वर चलने चाहिये, उतनी देर-तक वे न चलकर निश्चित समयकी अपेक्षा कम या ज्यादा देरतक चलें।

# उक्त परिवर्तनोंके ग्रुभाग्रुभ फल

#### (क) दिनोंमें परिवर्तन-

- (१) यदि ग्रुक्लपक्षकी प्रतिपदाको वाम स्वर न चल-कर दक्षिण चले तो पूर्णिमातक गर्मीसे कोई रोग होगा या कलह वा हानिकी सम्भावना होगी।
- (२) इसी प्रकार यदि कृष्णपक्षकी प्रतिपदाको दक्षिण स्वर न चलकर वाम चले तो अभावास्यातक सरदीसे रोग या हानि आदि कष्टोंकी सम्भावना होगी।
- (३) यदि इसी प्रकार लगातार दो पक्षतक उलटे स्वर चलते रहें तो अपनेपर विशेष आपत्ति आनेकी या प्रियजन-की भारी बीमारीकी अथवा उसकी मृत्युकी सम्भावना होगी।
- (४) यदि तीन पक्ष लगातार ऐसा होता रहे तो अपनी मृत्युको निकट समझना चाहिये।
- (५) यदि सिर्फ ३ दिन ऐसा हो तो कलह या रोगकी सम्भावना होगी।
- (६) यदि लगातार एक मास वाम स्वर विपरीत चले तो महारोगकी सम्भावना होगी।

### (ख) समयमें परिवर्तन-

यदि स्वरके समयमें परिवर्तन यानी घट-गर्ह हो तो उससे निम्नलिखित शुभाशुभ फल होते हैं। सदा शुभ फल वाम स्वरके परिवर्तनसे तथा अशुभ फल दोनों स्वरोंके परिवर्तनसे हुआ करते हैं। यह बात खास ध्यानमे रखने याग्य है।

### शुभ फल

- . चन्द्रस्वर लगातार ४ घड़ी चले तो किसी अचिन्त्य वस्तुकी प्राप्ति होगी।
- रिक्त के प्राप्त होते हैं। प्राप्त होते हैं।
- , एक अहोरात्र चलता रहे तो ऐश्वर्यः वैभव आदिकी प्राप्ति होती है।

- पदि २ दिनतक आधे-आधे प्रहर दोनों स्वर चलते
   रहें तो यश और सौभाग्यकी वृद्धि होती है।
- यदि दिनमें चन्द्र और रातमें सूर्यस्वर कायम चलते रहे तो १२० वर्षकी आयु होती है।
- ७. यदि ४, ८, १२ या २० दिनतक रात-दिन चन्द्रस्वर चलता रहे तो बड़ी आयु तथा ऐश्वर्य प्राप्त होते हैं।

#### अञ्चभ फल

वामम्बर-यदि वाम स्वर् लगातार १० घडी चलता रहे तो शरीरमें कष्ट होता है। १२ घड़ी चलता रहे तो ,, अनेक शत्रु पैदा होते हैं। ३,२ या १ दिन चलता ,, रहे तो रोग होते हैं। ५ दिनतक चलता रहे तो उद्देग पैदा होता है। १ मासतक चलता रहे तो धनका नाश होता है। सुर्यस्वर-यदि दक्षिण स्वर लगातार ४ घड़ीतक चलता रहे तो कुछ विगाइ या वस्तुहानि होती है। २ घडीतक चलता रहे तो सजनसे द्वेप होता है। ,, २१ घड़ीतक चलता रहेती ,, सजनका विनाश होता है। 🥠 रात-दिन चलता रहे तो आय क्षीण होकर मृत्य होती है।

#### मृत्युका ज्ञान

- . 39 ५ **घड़ी सुषुम्णा** चलकर न बदले तो उसी समय मृत्यु हो जाती है।
- जो व्यक्ति अपनी नाक नहीं देख सकता, वह ३ दिनमें
   मर जाता है ।
- स्नानके बाद जिसके हुदय, पैर और कपाल सूख जाते हैं, वह ३ मासमें मर जाता है ।
- विना कारणके मोटा आदमी पतला हो जाय या पतला मोटा हो जाय तो १ मासमें मृत्यु होती है।

इसी प्रकार अन्य भी बहुतसे तरीके हैं जिनसे मृत्युका पहलेसे पता चल जाता है परन्तु वे विस्तारभयसे यहाँपर नहीं दिये गये। इस विषयमें एक बात और भी ध्वानमें रखनी चाहिये कि उपर्युक्त सब-के-सब चिह्न हरेकमें प्रकट नहीं होते। इनमेंसे कोई किसीमें तो कोई किसीमें, इस प्रकार प्रकट होते हैं। परन्तु निम्नलिखित दो चिह्न तो हरेकमें प्रकट होते हैं।

- (१) दाहिने हायकी मुडी बाँधकर नाकके ठीक सीधमें कपालपर रखकर नीचेकी ओर उसी हायकी कोहनीतक देखनेसे हाथ बहुत ही पतला नजर आता है। अब इस प्रकार देखनेसे जिस रोज हाथकी कलाई नजर न आये और हाथसे मुडी अलग प्रतीत होने लगे, उस दिनसे सिर्फ ६ मास आयु शेष रह गयी है—ऐसा निःसन्देह समझना चाहिये।
- (२) आँखें बंद करके अँगुलीसे आँखका एक किनारा दवानेसे आँखके भीतर चमकता हुआ तारा नजर आयगा । जिस दिन यह तारा दीखना बंद हो जाय, उस दिनसे सिर्फ १० दिनमें मृत्यु हो जाती है ।

### रोगका ज्ञान तथा प्रतीकार

नासिकाके स्वर निश्चित तिथि और समयके अनुसार न चलें तब शरीरमें रोग उत्पन्न होते हैं, इस सम्बन्धमें कुछ निश्चित वार्ते हम ऊपर दे आये हैं। उनके अनुसार जब शरीरमें गळतीसे रोग हो जायें तो स्वरोंको ठीक-ठीक चळानेसे वे रोग दूर हो जाते हैं। इस सम्बन्धमें कुछ रोग तथा उनके निश्चित उपाय नीचे दिये जाते हैं।

(१) बुखार-जब शरीरमें हरारत प्रतीत हो, तब जो स्वर चल रहा हो, उसे जितने दिन शरीर पूर्णरूपसे स्वस्थ न प्रतीत हो, उतने दिन बंद रखना चाहिये। नधुनोंमें नरम रूई रख देनेसे अभीष्ट स्वर बंद किया जा सकता है।

(२) सिरदर्द-सिरदर्द मालूम होते ही सीधा लेटकर दोनों हाथोंको नीचेकी ओर लंबा फैला दे। फिर किसीसे दोनों हाथोंकी कोहनियोंको रस्तीसे जोरसे बँधवा ले। ऐसा करनेसे ५-७ मिनटमें तमाम दर्द काफूर हो जायगा। दर्द मिटनेपर रस्ती खोल दे।

यदि आधासीसी हो तो उस हालतमें जिस ओरका सिर दुखता हो, सिर्फ उसी ओरका हाय बाँधना चाहिये। उस हालतमें दोनों हाथ बाँधनेकी जरूरत नहीं। यदि दूसरे दिन फिर आधासीसीका दर्द मालूम हो और पहले दिन जो स्वर चल रहा था, वही दूसरे रोज भी चलता हो तो हाथ बाँधनेके साथ-साथ वह स्वर भी बंद कर देना चाहिये।

(३) अजीर्ण या बदह बमी-जिन्हें कायम बदह जामी रहती हो। उन्हें चाहिये कि वे सर्वदा दक्षिण स्वरकी उपस्थिति में भोजन किया करें। इस प्रकार करनेसे धीरे-धीरे पहलेका अजीर्ण मिट जायगा तथा पाचन शक्ति बढ़नेसे खाया हुआ तमाम अन्न पूर्ण रूपसे पचता रहेगा। भोजन के पश्चात् १५-२० मिनट बार्यों करवट लेटते रहनेसे विशेष जल्दी लाम हो सकता है।

पुराना अपचन मिटानेके लिये एक और भी उपाय है। वह यह है कि रोज १०-१५ मिनट पद्मासनसे बैठकर नाभिपर दृष्टि स्थिर करनेसे सिर्फ एक ही सप्ताहमें अपचनकी शिकायत दूर हो जाती है।

- (४) हिन्तं दाँत बंद करना-जिनके दाँत हिल्ते रहते हों या दुःखते रहते हों, उन्हें चाहिये कि वे शोच तथा पेशाबके ममय अपने दांतोंको जोरसे दवाये रक्खें। ऐसा करनेसे दांतोंकी शिकायत दूर हो जाती है।
- (५) अन्य दर्द-छाती, पीठ, कमर, पेट आदि कई।पर भी एकदम दर्द उठनेपर जो स्वर चलता हो, उसे सहसा पूर्ण बंद कर देनेसे कैसा भी दर्द होगा फौरन द्यान्त हो जायगा।
- (६) दमा-जब दमेका दौरा शुरू होने लगे, और साँम फूलने लगे तब जो स्वर चल रहा हो, उसे एकदम बंद कर दे। इससे १०-१५ मिनटमें ही आराम होता हुआ नजर आयेगा। इस रोगका जड़से नाश करनेके लिये लगातार एक मामतक चलते हुए स्वरको बंद करके दूसरा चलानेका अभ्यास नित्यप्रति जितना ज्यादा हो सके उतना करते रहनेसे दमा नष्ट हो जाता है। इस सम्बन्धमें जितना भी

अधिक स्वर बदलनेका अभ्यास किया जायगा, उतना अधिक और शीघ लाभ हो सकेगा।

#### कुछ अन्य उपयोगी उपचार

- (१) परिश्रमसे उत्पन्न थकावट दूर करनेके लिये या धूपकी गरमीं शान्त होनेके लिये थोड़ी देरतक दाहिनी करवटसे लेटनेसे थकावट या गरमी दूर हो जाती है।
- (२) रोज खाना खानेके बाद लकड़ीकी कंधीरे बाल सँवारनेसे सिरके रोग तथा वायुरोग मिटते हैं और बाल जल्दी नहीं पकते।
- (३) रोज आध घंटा पद्मामनसे बैठकर दाँतोंकी जड़में जीमका अग्रभाग जमाये रखनेसे कोई भी रोग नहीं होता और स्वास्थ्य उत्तम बना रहता है।
- (४) रोज आध घंटा सिद्धासनसे बैठकर नाभिपर दृष्टि जमानेसे खप्नदोप सर्वया नष्ट हो जाता है। ६ मासतक लगातार इस तरह अभ्यास करनेसे भयक्कर-मे-भयक्कर खप्न-दोप भी मर्वया दूर हो जाता है।
- (५) सबेरे ऑस्त्रें खुलते ही जिस ओरका स्वर चल रहा हो, उस ओरकी हथेली मुखपर ग्खकर उसी ओग्का पैर प्रथम ज़मीनपर रखनेसे इच्छासिद्धि होती है।
- (६) जिन्हें विशेष अजीर्ण रहता हो, वे सबेरे कुछ भी खानेसे पूर्व पानके पत्तेमं १० तक काली मिर्चे धीर-धीरे चवाते हुए खायँ। १५-२० रोज इस प्रकार करनेसे अजीर्ण सर्वया दूर हो जाता है।
- (७) मृत माफ करनेशी विधि—यदि किभी कारण म्बृत बिगइ गया हो और दारीरमें म्बनके विकारसे फोड़ा-फ़िशी निकल आये हों तो कुछ दिन नियमपूर्वक द्यीतली कुम्मक करनेसे रक्त माफ होकर चर्मरोग नष्ट हो जाते हैं।
- (८) जवानी टिकाय रखनेका उपाय—इमके लिये इच्छानुसार स्वर बदलनेका अभ्यास करना चाहिये। दिनमें जब
  भी समय मिले, जो स्वर चल रहा हो उसे फौरन बदलनेका
  प्रयक्त करना चाहिये। इस प्रकार दिनमें कई बार स्वर
  बदलते ग्हनेसे चिरयौवन प्राप्त होता है। इस क्रियाके साथसाथ थदि प्रातः-साथं विपरीतकरणी मुद्रा भी की जाय तो
  अक्रयनीय लाभ होता है।
- (॰.) दीर्घायु प्राप्त करनेका उपाय—प्रायः सॉसकी साधारण गतिका प्रमाण बाहर जाते हुए १२ अंगुरू

होता है तथा अंदर आते हुए १० अंगुल होता है। श्वास-को एक वार अंदर जाकर बाहर आनेतक साधारण अवस्था-में कुल ४ सेकंड लगते हैं। इस समय तथा गतिके प्रमाण को कम करनेसे मनुष्य दीर्घायु हो सकता है। धातुदीर्वस्य आदि बीमारीवालेकी साँसकी गतिका प्रमाण अधिक तथा समय कम लगता है। मनुष्यकी भिन्न-भिन्न कियाओं में उसकी साँसकी गतिका प्रमाण कितना हुआ करता है, वह नीचे दिया है— १. गाते हुए स्वासकी गतिका प्रमाण १६ अंगुल होता है। २. खाते हुए ३. चलते हए ₹6 ४. सोते 30 ५, मैथुन करते हुए ,, ३६ ,, ,, ६. व्यायामादि कठिन परिश्रम करते हुए खासकी गति-का प्रमाण इन सबसे ज्यादा बढ़ा हुआ होता है । जो मनुष्य श्वासकी उक्त स्वाभाविक गतिके प्रमाणको जितना-जितना घटा सकता है, वह उतना अपनी आयुको बढाता जाता है । इस विपयकी विशेष तालिका नीचे देते हैं-

| ₹.          | श्वासकी | स्वाभाविक | गति जो १२ | अंगुलमे | घटाकर         | : ११ | तक   | लाता   | है, उसके प्राण स्थिर हो जाते हैं। |
|-------------|---------|-----------|-----------|---------|---------------|------|------|--------|-----------------------------------|
| ٦,          | "       | ,,        | ,,        | ,,      | 3)            | ٥٩   | ,,   | ,,     | उसे महा आनन्द प्राप्त होता है।    |
| ₹.          | ,,      | ,,        | ,,        | ,,      | ,,            | ٥,   | ,,   | ,,     | उसमें कवित्वशक्ति आती है।         |
| ٧.          | . ,,    | ,,        | ,,        | ,,      | ,,            | 6    | ,,   | "      | उसे वाक्षिद्धि होती है।           |
| <i>ن</i> ږ. | ,,      | ,,        | ,,        | ,,      | ,,            | હ    | ,,   | ,,     | उमं दूरदृष्टि प्राप्त होती है।    |
| ξ.          | ,,      | ,,        | ,,        | ,,      | ,,            | ξ    | ,,   | ,,     | वह आकाशमें उड़ सकता है।           |
| <b>o.</b>   | "       | ,,        | ,,        | ,,      | "             | Ų    | ,,   | "      | उसमें प्रचण्ड वेग आता है।         |
| ۷.          | ,,      | ,,        | "         | ,,      | ,,            | ४    | ,,   | ,,     | उसे सब सिद्धियाँ प्राप्त होती है। |
| ۰. •        | "       | ,,        | 31        | 19      | ,,            | ş    | ,,   | ,,     | उमे नवनिधियाँ प्राप्त होती है।    |
| ۶٥.         | ,,      | ,,        | ,,        | "       | ,,            | २    | ,,   | ,,     | वह अनेक रूप धारण कर सकता है।      |
| 22.         | ,,      | ,,        | ,,        | 35      | ,,            | १    | ,,   | ,,     | वह अटस्य हो सकता है।              |
| ४२.         | ,,      | ,,        | ,,        | "       | <b>,,</b> সাণ | ाकी  | गतिः | का प्र | माण सिर्फ नखाय-जितना रह जाता      |
|             |         |           |           | है, उ   | हसे यमर       | ज भ  | ी नह | ीं खा  | सकता अर्थात् वह अमर बन जाता है    |

## स्त्री और खरोदयशास्त्र

कुछ लोगोंके मनमें साधारणतया यह शङ्का पैदा हो सकती है कि स्वरोदय-विज्ञानके विधान स्त्री-पुरुप दोनोंके लिये समानरूपसे हैं या अलग-अलग । इस शङ्काके उठनेका मृल कारण यह है कि स्त्री पुरुपका वामाङ्ग समझी जाती है और उसमें वामाङ्ग प्रधान भी रहता है।

शरीरकी रचनाकी दृष्टिसे चाहे स्त्री पुरुपसे भिन्न हो, परन्तु स्वर-विशानकी दृष्टिसे स्त्री-पुरुप दोनोंके लिये स्वर-सम्बन्धी तमाम नियम समानरूपसे ही लागू होते हैं। अर्थात् उपर्युक्त तमाम वर्णन स्त्री-पुरुपके लिये एक-सा ही समझना चाहिये। स्त्री-पुरुपका भेद स्वरकी दृष्टिसे नहीं है, अपितु अमुक शारीरिक रचनाकी वजहसे ही—ऐसा समझकर सब कार्य करने चाहिये।

इस सृष्टिमें परमात्माने पुरुषको सूर्यका प्रतिनिधि तथा

स्त्रीको चन्द्रका प्रतिनिधि बनाया है। अतः पुरुपमें सूर्यप्रधान
गुण रहते हैं तथा स्त्रीमें चन्द्रप्रधान। स्वरोदयविज्ञानकी दृष्टिसे
हसे हम यों कह सकते हैं कि जब पुरुपकी चन्द्रनाडी चल
रही होती है, तथ उसमें मूर्यप्रधान गुणोंका प्रायल्य चन्द्रनाडी के
प्रभावसे कुछ हलका (mild) हो जाता है। परन्तु जब सूर्यनाडी चलने लगती है, तथ उन्हें पूर्ण बल प्राप्त होनेसे वे
उम्र स्वरूप (aggressive form) को प्राप्त करते हैं।
ठीक इसी प्रकार स्त्रीकी नाडियोंका हाल है। जब स्त्रीकी चन्द्रनाडी चल रही हो, तब समझना चाहिये कि उसमें
स्त्रीत्वके गुण पूर्ण अवस्थामें पहुँचे हुए हैं। और जब उसकी
सूर्यनाडी चल रही हो, तब समझना चाहिये कि उसमें
स्त्रीत्वके गुण पूर्ण अवस्थामें पहुँचे हुए हैं। और जब उसकी
सूर्यनाडी चल रही हो, तब समझना चाहिये कि उसमें
स्त्रीत्वके गुण पूर्ण अवस्थामें पहुँचे हुए हैं। और जब उसकी
सूर्यनाडी चल रही हो, तब समझना चाहिये कि उसमें
स्त्रीत्वके गुण पूर्ण कुछ कुछ मन्द अवस्थामें हैं। स्वरक्तोंने इन्हीं
बातोंके आधारपर स्त्री-पुरुपके लिये करनेयोग्य बहुतसे कार्योंकरना, गर्भधारण न करना इत्यादि। अस्तु, इस संक्षित

विवेचनका अभिप्राय पाठकोंके लक्ष्यमें आ गया होगा—ऐसी आशा है।

#### प्रश्लोत्तरी

स्वरकी मददसे प्रश्नोंके उत्तर देना बहुत कुछ अभ्यास-पर निर्मर रहता है। प्रश्न बहुत प्रकारके हो सकते हैं; अतः उन सब तरहके प्रश्नोंका सङ्ग्रह करना कठिन है; तथापि साधारणतया प्रश्नोंके जवाब स्वरोदय-विज्ञानकी मददसे कैसे दिये जा सकते हैं, इस सम्बन्धमें थोड़ी-सी चर्चा करेंगे। प्रश्नोंके जवाब देते हुए स्वर तथा तत्त्वका ख्याल रखना नितान्त आवश्यक है। स्वर तथा तत्त्व लीक-ठीक मार्म्म करके जवाब देनेसे उत्तर कभी भी गलत नहीं होंगे।

# (१) कार्यके ग्रभाग्रभ फलसम्बन्धी प्रश्न

अमुक कार्यका फल कैसा होगा, ऐसा प्रश्न किया जाय तो-

- (क) प्रश्न करते समय यदि पृथ्वी और जलतत्त्वका संयोग या दोनोंमेंसे कोई हो और चन्द्रस्वर चल रहा हो तो उत्तर देने चाहिये कि जो कार्य प्रश्नकर्ता सोच रहा है, वह सफल होगा। परन्तु यदि अग्नि, वायु और आकाश-तत्त्वोंमेंसे कोई हो तो कार्य विफल होगा-ऐसा समझना चाहिये।
- (ख) यदि प्रश्नकर्ता उत्तरदाताके दाहिनी ओर आकर बैठकर प्रश्न करे और उस समय उत्तरदाताका चन्द्रस्वर चल रहा हो तो कार्यसिद्धि नहीं होगी।
- (ग) परन्तु यदि वामस्वर चल रहा हो और प्रश्नकर्ता भी उसी ओर बैठा हो तो कार्यमिद्धि होगी।
- (घ) चन्द्रस्वर चल रहा हो और प्रश्नकर्ता ऊपरसे, सामनेसे या वाँगी ओरसे प्रश्न करे तो कार्यसिद्धि होगी।
- ( ङ) प्रश्नकर्ता नार्यी ओरसे आकर दाँयों ओर बैठकर प्रश्न करे और वार्यों म्बर चल रहा हो तो कार्यविनाश समझना चाहिये।

जपर जो उत्तर दिये हैं, वे उत्तरदाताके वामस्वर चलते हुए किये जानेवाले प्रश्नोंके हैं। यदि उत्तरदाताका दक्षिण स्वर चल रहा हो तो प्रश्नोंके जवाब देते हुए जहाँ-जहाँ वाम है वहाँ दक्षिण समझकर तदनुतार वही-के-वही जवाब देने चाहिये। इस सम्बन्धमें निम्नलिखित नियम सर्वदा याद रखना चाहिये—

प्रश्नकर्ता जिस ओर आ रहा हो, उसी ओरका उत्तर-दाताका स्वर चल रहा हो तो कार्यसिद्धि समझनी चाहिये; परन्तु पृथिवी या जलतत्त्व होने आवश्यक हैं।

## (२) रोगी-सम्बन्धी प्रश्नोत्तर

- (क) वार्या ओरसे रोगीके सम्बन्धमें प्रश्न करे और उत्तरदाताका सूर्यस्वर चल रहा हो तो रोगी नहीं बचेगा, ऐसा समझना चाहिये।
- ( ख ) वाम स्वरमें बाँयीं ओरसे ही प्रश्न किया गया हो और पृथिवीतत्त्व हो तो एक मासमें रोगी ठीक हो जायगा, ऐसा समझना चाहिये।
- (ग) सुषुम्णामें स्वर हो तथा गुरुवार हो और वायु-तत्त्व हो तो रोगी मरेगा नहीं। परन्तु शनिवार और आकाश-तत्त्व हो तो उसी रोगसे मर जायगा।

# (३) गर्भसम्बन्धी प्रश्न

- (क) अमुक स्त्रीके गर्भ रहा है या नहीं, ऐसा प्रश्न बंद स्वरकी ओरसे किया जाय तो गर्भ है-ऐसा समझना चाहिये, अन्यया नहीं।
- (ख) गर्भमें लड़का है या लड़की, इस प्रश्नके जवाबमें प्रश्नकर्ताका यदि वायाँ स्वर चल रहा हो और अपना दक्षिण तो लड़का होकर मर जायगा-ऐसा कहे।
- (ग) यदि दोनोंहींके दक्षिण स्वर हो तो लड़का होगा और आनन्द-मङ्गल होगा।
- (घ) प्रश्नकर्नाका दक्षिण स्वर हो तथा उत्तरदाताका वाम, तो लड़की होकर मर जायगी।
- ( ङ ) यदि दोनोंका वायाँ स्वर हो तो लड़की होकर जीयेगी।
- (च) यदि मुपुम्णामें प्रश्न किया जाय तो गर्भपात होकर माताको कष्ट होगा।
- ( ह ) यदि गर्भमम्बन्धी प्रश्नके समय आकाशतन्त्व होगा नो भी गर्भपात होगा ।

## (४) प्रवास या परदेशके सम्बन्धमें प्रश्न

- क. प्रश्न करते समय पृथिवी-तत्त्व हो तो प्रवासमें कुशलता ।
- ख. >> >> जल >> रास्तेमं पानीमं बाद ।

```
करते
                      अग्नि-तत्त्व हो तो
               समय
                                                प्रवासमें कष्ट ।
                                                प्रवासी आगे चला गया है, ऐसा समझे।
ម.
                         वाय
           ,,
₹.
                        आकाश
                                                        रोगी हो गया है, ,, ,, ।
           ,,
                        सुपुम्णा और पृथ्वीतत्त्व तथा आकाशका संयोग हो तो प्रवासी मर जायगा।
ਚ.
                        पृथ्वीतत्त्व हो तो परदेशमें स्थिर है, ऐसा समझे ।
छ.
                                             ,, सुखी है ,,
র.
                                             उंगादि कष्टोंसे मुक्त समझे ।
झ.
                                             🥠 अपने स्थानपर न होता हुआ अन्यत्र गया हुआ है, ऐसा समझे।
স.
                        वायु
                                             ,, मृत्यु हो गयी है, ऐसा जाने ।
₹.
                         (५) युद्धमें गये हएके सम्बन्धमें प्रश्न
क. यदि पूर्णस्वरसे आकर पूर्णमें पूछे अर्थात् प्रश्नकर्ता और उत्तरदाताके स्वर एक हो तो युद्धमे गये हुएकी
   कुशल जाने ।
```

है, ऐसा ख. यदि पृथ्वी तत्त्व हो तो पेटमें घाव पैरमें ₹. जल अग्नि छातीमें घ. जॉघमें ₹. वायु मस्तकमें च. आकाश 🥠 मुषुम्णामें स्वर हो तो मृत्यु या कैंद ,,

यहाँ ऊपर कुछ प्रश्न तथा उनके जवाव देनेके तरीके बताये गये हैं। इस सम्बन्धमें विज्ञ पाटक विस्तारसे स्वयमेव प्रयत्न करके जान सकते हैं। अनुभव उन्हें विशेष विज्ञ बना सकेगा। अस्तु,

स्वरोदय विज्ञानके सम्बन्धमें बहुत ही संक्षेपसे उपर्युक्त विवरण तैयार किया गया है। इसका विस्तार तथा बहुत-सी अन्य बातें इस लेखमें दी नहीं जा सकती थीं, यह पाठक समझ सकते हैं। अतएव जिज्ञामु विज्ञ पाठक हमें हमारी इस विवशताके लिये क्षमा करेंगे।

# सर्वोत्तम साधन-जनसेवा

( लेखक--पं॰ श्रीकिशोरीदासजी वाजपेयी )

भगवत्प्राप्तिके अनेक धायन हैं-कर्म, ज्ञान, भक्ति, प्रपत्ति आदि । परन्तु सर्वोत्तम साधन जनसेवा है। दीन-दुलियोंकी सेवा भगवत्प्राप्तिका सर्वोत्तम साधन है। श्रीमद्भागवतमें स्थान-स्थानपर इसका उल्लेख है और श्रीनाभादासजीने 'भक्त-माल'में अनेक ऐसे भक्तोंके चरित्र दिये हैं, जो जनसेवामे ही लगे रहते थे, इसीको भगवत्प्राप्तिका सर्वोत्तम साधन समझते थे और जो इसीके द्वारा कृतकृत्य हए।

इसमें किसी प्रमाणकी जरूरत नहीं है। आपकी आत्मा ही गवाही देगी। जब आप किसी दुःखी जीवकी कुछ मदद करते हैं, तब आपकी आत्मा प्रसन्न होती है और ऐसा लगता है कि मेरे इस कामसे भगवान प्रसन्न हो रहे हैं।

जनतामें जनार्दनका वास है। चलती-फिरती नारायणकी

मूर्तियोंकी अर्चनाका महत्त्व बहुत बढ़कर है। निष्कामभाव-से, भगवत्प्राप्तिका साधन मानकर यदि जनताकी संवा की जाय-दीन-दुखियोंके दुख-दर्दमें मदद की जाय—तो भगवान्की प्रसन्नताका यह सबसे बड़ा कारण होगा।

आजकल लोग जो जनसेवाका काम करते हैं, उसमें निष्काम मनोवृत्ति नहीं रहती। कुछ-न-कुछ स्वार्थ रहता है। राजनीतिक उत्कर्षकी भावना प्रधानतासे दिखायी देने लगी है। यह सब सकाम कर्म-प्रवृत्ति है। इसीको निष्कामभावसे किया जाय, तो यह सेवा निर्वाणप्राप्तिका प्रबलतम साधन है।

भारतीय संत-समाजका इस युगमें अभीतक इस साधन-की ओर कम ध्यान गया है। आशा है, इसपर विचार किया जायगा।

# आरोग्य-साधन

( लेखक--राजज्यो० पं० श्रीमुकुन्दव्हमजी मिश्र ज्यौतिपाचार्य )

आरोग्यं भास्करादिच्छेत् .....। ( श्रीमद्भागवत ) अन्तश्वरति रोचनास्य प्राजादपानती ब्यल्यन्महिषो दिवम् । ( ऋ० १० । १८९ )

इस ऊपरके वेदमन्त्रमें स्पष्ट कहा है कि भगवान् सूर्यकी रोचमाना दीति अर्थात् सुन्दर प्रभा शरीरके मध्यमें मुख्य प्राणक्ष होकर रहती है। इससे सिद्ध है कि शरीरका स्वस्थ, नीरोग, दीर्वजीवी होना भगवान् सूर्यकी कृषापर निर्भर है; वर्योकि सूर्यकिरणोंके द्वारा ही सारे जगत्में प्राणतत्त्वका सञ्चार होता है। प्रश्लोपनिषद्मे लिखा है—

यःसर्वे प्रकाशयति तेन सर्वोन् प्राणान् रिझणु संनिधत्ते । (१।६)

अर्थात् जन आदित्य प्रकाशमान होता है, तब वह समस्त प्राणोको अपनी किरणोंमें रखता है ।

इसमें भी एक रहस्य है। वह यह कि प्रातःकालकी सूर्व-िर्गोमें अस्वस्थताका नाश करनेकी जो अञ्चत शक्ति है। वह मध्याह्न तथा सायाह्मकी सूर्य रिमयोमें नहीं है।

उद्यक्तादित्यर इमिभः द्वीर्ष्मो रोगमनीनशः। ( अवर्व ० ९ ८ )

वेद भगवान् कहते हैं कि पातःकालकी आदित्यकिरणोंसे अनेक व्याधियोका नास होता है। स्प्रंरिक्सयोमें
विप दूर करनेकी भी राक्ति है। 'शरीरमायं खलु धर्मसाधनम्'
— स्वस्य रारीरसे ही धर्म, अर्य, काम और मोक्षकी प्राप्ति होती
है, अन्यथा नहीं। एतदर्थ आरोग्यके इच्लुक साधकोंको
भगवान् सूर्यकी रारणमें रहना अत्यावश्यक है। सूर्यकी
किरणोंमें व्यात प्राणोंको पोषण करनेवाली महती राक्तिका
निम्नलिखित सहज साधनसे आकर्षण करके साधक स्वस्थ,
नीरोग और दीर्घजीवी होकर अन्तमें दिव्य प्रकाशको प्राप्त
करके परमपदको भी प्राप्त कर सकता है। आलस्य या
अविश्वासके वश होकर इस साधनको न करना एक प्रकारसे
आत्मोन्नतिने विमुख रहना है।

मायन—प्रातःकाल सन्ध्या-बन्दनादिसे निवृत्त होकर पहले प्रहरमें, जवतक स्पेकी धूप विशेष तेज न हो, तबतक एकान्तमें केवल एक वस्त्र पहनकर और मस्तक, हृदय, उदर आदि प्रायः सभी अङ्ग खुळे रखकर पूर्वाभिमुख भगवान् सूर्यके प्रकाशमें खड़ा हो जाय। तदनन्तर हाथ जोड़, नेत्र बंद करके जगचश्च भगवान् भास्करका ध्यान करे। तदाथा—

पद्मासनः पद्मकरो द्विबाहुः पद्मशुतिः सतनुरङ्गवाहनः। दिवाकरो लोकगुरुः किरोटी मयि प्रसादं विद्धानु देवः॥

यदि किसी साधकको नेत्रमान्द्यादि दोप हो तो वह ध्यानके बाद नेत्रोपनिपदका पाठ भी कर लेवे । तदनन्तर वाल्मीकिरामायणोक्त आर्प आदित्यहृदयका पाठ तथा 'ॐ ही हंसः' इस बीजमन्त्रका कम-से-कम पाँच माला जप करके मनमें दृढ़ धारणा करें कि जो सूर्य-किरणें हमारे शरीरपर पड़ गही हैं और जो हमारे चारों ओर फैल गही हैं, उन सबमें रहनेवाली आराग्यदा प्राणशक्ति मेरे शरीरके राम-रोममें प्रवंश कर रही है। नित्य नियमपुर्वक दस मिनटसे बीस मिनटतक इस प्रकार करे। साथ ही घंटा-रण-रणत् स्वरसे ॐकारका उचारण ब्रह्मरन्व्रतक पहुचाना चाहिये। ऐसा करनेसं अनीखा आनन्द तथा दिव्य रफूर्तियुक्त तेज मिलेगा । यदि किसी श्रद्धालु साधकको कप्टसाध्य अथवा असाध्य उरुक्षतः, राजयक्ष्मा अथवा कुष्टादि रोग अत्यन्त कष्ट दे रहे हों तो उन्हें चाहिये कि उपर्युक्त साधनके साथ साथ निम्नलिखित काम्यरविवत भी करे। ऐसा करनेपर मेरा विश्वास है कि निश्चय ही इच्छानसार लाभ होगा। यह बत गुरु-गुक्रास्तादि दोपसे रहित मार्गशीर्ष शक्कपक्षसं प्रारम्भ करना चाहिये।

त्रती साधकको चाहिये कि रविवारको सूर्योदयसे ५ घड़ी पूर्व उठकर शौचशुद्धिके बाद ताज़े या भिगोये हुए अपामार्ग (ओगा-पुठकंडा) की दाँतनसे मुखशुद्धि करे । तदनन्तर स्नानादि निःयकर्मसे निवृत्त होकर उपर्युक्त साधन करके भगवान् सूर्यके सम्मुख (चान्द्रमानसे) मार्गशीर्प हो तो पहले दिनके तोड़े हुए और भगवान्को समर्पण किये हुए केवल तुलक्षीके तीन पत्रमात्र, पौपमें ३ पल गोष्ट्रत, माधमें ३ मुद्दी तिल, फाल्गुनमें ३ पल गौका दही, चैत्रमें ३ पल गौका दूध, वैशाखमें सवस्वा गौका बदरीफलप्रमाण

# कल्याण

#### नागयण



ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ता नारायणः सरसिजासनसन्निविष्टः । केयूरवान् कनककुण्डलवान् किरीटी हारी हिरण्मयवपुर्धृतदाङ्खचकः॥

(बेर-जितना) गोबर, ज्येष्टमें ३ अञ्चलि गंगाजल ( अभावमें भगवान्का चरणामृत), आपादमें ३ दाने काली मिर्च, श्रावणमें ३ पल जौका सन्, भाद्रपदमें सवत्ता गौका ३ चुल्दू गोमूत्र, आश्विनमें ३ पलमात्र चीनी तथा कार्तिकमें ३ पलक इविषय भक्षण करे।

ऊपर जो द्वादश मासेंके रिववारोंकी मध्य वस्तुएँ लिखी हैं, उनके अतिरिक्त अन्य वस्तु उस दिन मुखमें न डाले । भक्ष्य पदार्थके भक्षण करनेके अनन्तर आचमन करके मुख- इद्वि अवश्य करे । जहाँ केवल जलमात्रका ही वचन है, वहाँ आचमनकी आवश्यकता नहीं है । वती साधक उस दिन मौनधारणपूर्वक मनमें उपर्युक्त बीजमन्त्रका स्मरण करता हुआ एकान्तसेवन करें और सुबह, दुपहर तथा सन्ध्याके समय रोली, पुष्प और चावलोंसे युक्त जलका अर्घ्य भी अवश्य दे । रात्रिको महामहिम श्रीमदमृतवाग्भवाचार्य- कृत आत्मविलासादि सन्छाम्बाध्ययनमें अपनी आत्माको

पवित्र करके जमीनपर या काठके तख्ले अथवा चौकीपर पूर्वकी ओर सिर करके सोवे ।

साधको ! इस रिविवतसे स्वास्थ्यमें जो वर्णनातीत लाम होता देखा गया है, वह किसी भी मानवीय औषधसे दातांदामें भी नहीं होता—ऐसा मेरा अनुभव है। यदि कोई साधक इस वतको बारह सालतक विश्वासपूर्वक करे तो पूर्णकाम होकर ब्रह्मरूप हो जाता है, इसमें सन्देह नहीं। यहाँ तो केवल दृद्ध श्रद्धा-भक्तिकी आवश्यकता है। कहाँतक लिखा जाय, कुछ समयतक विधिवत् इस साधनके करनेसे भगवान् भास्करकी कृपाका अन्दुत फल अपने-आप ही प्रत्यक्ष हो जायगा।

स्मरण रहे कि सूर्यके सामने मल-मूत्रका त्याग करना सभीके लिये, खास करके सूर्योपासकके लिये तो सर्वथा निपिद्ध है । रविवागको तैल, स्त्री-संसर्ग तथा नमकीन पदार्थका त्याग करना साधारण रवित्रत कहाता है ।

# साधनाका माधतार्थ-सेवा

( लेल ६---पं० श्रांधर्मदेवजी शास्त्री, दर्शनकेसरी, दर्शनभूपण, सांस्य-योग-वंदान्त-न्याय-तीर्थ )

मनुष्यका परम लक्ष्य है भगवत्माप्ति अथवा भगवत्स्वरूपप्राप्ति । सब साधन—योग, तप, ध्यान आदि—उसी लक्ष्यतक पहुँचानेके लिये हैं । साधन स्वयं लक्ष्य नहीं होता, वह तो साध्यप्राप्तिका उपाय भर होता है । भगवान्का दर्शन करना कौन नहीं चाहता ? भगवान्को प्राप्त करनेका अर्थ है पूर्णत्वकी प्राप्ति—उपनिषद्के शब्दों में भगवन्द प्राप्ति । विद्या, वल, ऐश्वर्य और आनन्द आदिमें निरपेक्ष स्थितितक पहुँचनेकी इच्छा मानवमात्रकी है । मनुष्यकी इच्छाओंको हम मुख्यतया तीन भागों में विभक्त कर सकते हैं—

१-- भा न भृवं भूयासम्'-अमर जीवन अर्थात् सत्ताकी पूर्णता ।

२--मैं सबसे अधिक ज्ञानी बन्ँ अर्थात् चितिकी पूर्णता ।

३—-दुःखके लेशसे भी असंस्पृष्ट सुखप्राप्ति अर्घात् आनन्दकी पूर्णता ।

इस प्रकार मनुष्यकी इच्छा है कि वह सचिदानन्द बने। सभी मनुष्य, चाहे वे परमात्माको मानते हो अथवा नहीं, उक्त तीन पूर्णताओको किसी-न-किसी रूपमें चाहते हैं। मनुष्यकी यह प्रकृति है, न चाहते हुए भी वह इससे प्रेरित हो रहा है। ध्वकृतिस्त्वा नियोक्ष्यति।' (गीता)

इस प्रकार मनुष्य अपने चरम लक्ष्यको प्राप्त करनेके लिये ही सब कुछ कर रहा है। यह साधना मनुष्य एक ही जन्ममें पूरी नहीं कर पाता—'अनेक जन्मांसी दिस्ता याति परां गतिम्।' (गीता) अनेक जन्मोंकी सिद्धिके अनन्तर मनुष्य उसे प्राप्त करता है। यदि कोई मनुष्य शरीरको साधनाका साधन न समझकर अपने लक्ष्यको भूल जाय तो वह कोल्हुके बैलकी भाँति अनेक जन्मोंमें भी वहीं-का-वहीं रहेगा। इसलिये अनुभवी महात्माओंने साधकोंको साधनाके साधन और स्वरूप समझाये हैं, जिसमें उनपर आचरण करके कोई भी अपना लक्ष्य प्राप्त कर ले। अनुभवियोंके अनुभव-प्रयोगकी दशाएँ विविध हों, तब भी उनका परीक्षाप्रकार अपना मितार्य एक ही है। और वह है नरके रूपमें नारायणकी सेवा। जिस प्रकार विविध श्रेणियोंमें विषय और पदाईका भेद होता है अथवा एक भी श्रेणीके विद्यार्थियोंको

<sup>\*</sup> एक पल=३ तीले ४ माशेका होता है।

भिन्न-भिन्न अध्यापक अपने ही ढंगसे पढ़ाता है, पर सब अध्ययन-अध्यापनका मियतार्थ एक है, और वह है अक्षर-ज्ञान अथवा व्यवहार-ज्ञान; इसी प्रकार साधनाके रूपमें भी अधिकारिभेद अथवा प्रयोग-भेदसे भेद हो सकता है, परन्तु सबका मिथतार्थ है भेदमें अभेदका साक्षात्कार । यह साक्षात्कार भी मानसिक चेष्टाभर नहीं, अपितु मानव-जीवनका नया कायाकल्प है।

तुम अपने प्राणस्वरूप भगवान्का साक्षात्कार करना चाहते हो !सचमुच तुम्हारी यह हार्दिक अभिलापा है ! यदि हाँ, तो आओ मेरे साथ चलो | देखो, में तुम्हें इस जनाकान्त स्थानसे दूर ले जाऊँगा | क्या पूछते हो, कहाँ ले जाओगे ! तुम चले चलो मेरे पीछे-पीछे | लो, यहाँ बाजारके चौकमें बड़े-बड़े आलीशान भव्य प्रासाद हैं । पक्की सड़क है । प्रकृतिपर विजय पानेवाले मानवने यहाँ राष्ट्रिको भी विजलीके प्रकाशमे दिन बना दिया है । इधरसे उधर मोटरें, रूपम और अन्य विविध यान धनी-मानी व्यक्तियोंको लेकर आ-जा रहे हैं। में यहाँ तुम्हे रोकना नहीं चाहता । यहाँ ब्रह्मका अविकृत रूप नहीं दीखेगा, यहाँ उसका मकान नहीं । उच अञ्चालिकाओंमें वह नहीं मिलेगा । उसे आरामके लिये फरसत कहाँ !

जहाँतक तुम्हारी ऑखोंको चींधिया देनेवाली वस्तुएँ दीखं, वहाँतक समझ लेना यहाँ तुम्हारा गन्तव्य नहीं मिलेगा। लो, अब शहरके उस हिस्सेमें आ पहुँचे, जहाँ मानवताकी उपेक्षाने मूर्तरूप धारण कर लिया है। यहाँ रोशनीका कोई इन्तज़ाम नहीं। एक छोटी-सी पूसकी झोंपड़ीमें, जिसमें मुिकललें दो चारपाइयाँ आ सकती हैं, छः बच्चोंकी माँ अपने पितकी इन्तज़ारमें त्रचेंको सान्त्वना दे रही है। घर और उसके रहनेवाले मैले और दुर्गन्धसे युक्त हैं। यहाँ तुम नाक्तपर कपड़ा न रक्खों।

तुम्हें तो भगवान्के दर्शन करने हैं न ? तो जरा अंदर चलो, यहाँ प्रमु मिलेंगे। जहाँ मानवताको ठोकरें पड़ती हैं, जहाँ निर्धनता नम ताण्डव करती है, जहाँ भूख और नंगापन साम्राज्य बनाकर रहते हैं, वहाँ तुम्हारा प्रियतम रहता है और मिलता है—दरिद्र, भूखे, नंगे और असहायके शरीरमें लड़खड़ाता हुआ। तुम यदि भगवान्को कुछ खिलान। पसंद करते हो तो दरिद्रको नारायण समझकर खिलाओ।

यदि तुम भगवान्पर वस्त्र चढ़ाना चाहते हो तो गारीवकी झोंपड़ीमें जाकर श्रद्धापूर्वक दरिद्रनारायणके चरणोंमें वस्त्रों-की भेंट चढाओ।

यदि तुमने साधना की है तो यहाँ उसकी परीक्षा होती है। यह परीक्षा-केन्द्र है। यह साधना-परीक्षा-मन्दर है। यद तुम इसमें शत प्रतिशत अङ्क प्राप्त करना चाहते हो तो दरिद्रोंमें, पतितोंमें, भूखों और नंगोंमें तन्मय होकर उनके सेवक बन जाओ। और तुम्हारी परीक्षा पूरी तब होगी जब उस पतितकों, निर्धनकों, गरीबकों भगवानके रूपमें म्वयं ही नहीं देखोंगे, संसारकों दिखा दोगे; जब वह पतित न रहेगा, निर्धन न रहेगा, भूखा और नंगा न रहेगा। यह है भगवानके साक्षात्कारका प्रकार। इसीका नाम है सेवा। अप्रयंदमें इसीकों कहा है—

#### निषसाद एतव्रतो वरुणः पस्यास्वा।

भगवान्का यह वत है कि उन्होंने अपना घर पतितोको-जनताको बनाया है । इन्होंको नर-नारायण कहते हैं ।

क्या कहते हो—यह किटन है ? नहीं, यह तो मबसे सरल मार्ग है । इसका आनन्द भुक्तभोगी ही जानते हैं । स्वयं दरिव्रताको अपनानेमें किनना आनन्द है ? लाखों रुपये कमाकर दरिव्रनारायणके चरणोमें मेंट चढा देनेमें क्या अनिर्वचनीय आनन्द है—यह तो दूसरेकं बतानेकी बात नहीं । पर्गांगकी रसनाके सहश अमीचंद बताबे किसे कि हमने क्यारस उड़ाया?—यह उक्ति उसके मुँहने निकलंगी जो इस मार्गका प्रियक होगा ।

कुछ दिन पहलेकी बात है, हमारे पड़ोममें एक मोटर-डाइवर रहता था। एक दिन मुबह ही मैंने देखा वह अपनी मोटरको साफ़ कर रहा है। मैंने सोचा मोटरमें कुछ खराबी आ गयी होगी। दोपहरको जब मैं उधरसे गुज़रा, तब भी सफ़ाई ही हो रही थी।

क्यों साहब, क्या कर रहे हो ? 'साफ़ कर रहा हूँ ।' शाम-को फिर वही सफ़ाई । 'आख़िर, भाई, कर क्या रहे हो ?' 'सफ़ाई ।' उत्तर मिला ।

लगातार कई दिनोंतक यह सफ़ाई होती रही। जब मैंने देखा कि इसकी तो कहीं समाप्ति नहीं, तब मैं यह कह ही बैठा 'आप मोटरको साफ़ ही करते रहते हैं कि कभी चलाते भी हैं ?'

'यदि चलायेंगे तो मोटर खराब हो जायगी, साहब !' 'तो इसकी अच्छाईका कैसे पता चलेगा !'

भीं तो चलानेके लिये सफ़ाई नहीं करता, सफ़ाई सफ़ाईके लिये करता हूँ।' वे बोले। 'तब तो फिर आपका स्थान भूलोकमें नहीं, या तो देवलोकमें अथवा आगरेमें या बरेलीमें।'

 $\times$   $\times$   $\times$ 

साधनाका भी उद्देश्य है नर-नारायणकेसाथ तन्मयताकी तैयारी । इसीको 'आत्मदर्शन' कहते हैं । जबतक कहीं भी पाप, अनाचार, भूख, नंगापन, दिरद्रता, निरक्षरता, अन्याय और विषमता है, तवतक साधक-की साधना चलती ही रहती है, वह अपूर्ण ही है। जो नर-नारायणसे प्रेम नहीं करते, उनका अपमान करते हैं, वे साधनासे कोसों दूर हैं। भगवानुके शब्द हैं——

अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम् । (गीता)

अर्थात् व मनुष्य मूढ़ हैं, जो मनुष्यके शरीरमें दृष्टि-गोचर होनेवाले (नर-नारायण) मेरा अपमान करते हैं। सेवा ही साधनाका मिथतार्थ हे और भगवत्प्राप्तिका सुपरीक्षित राजमार्ग है। कल्लिकालमे तो यह भगवत्प्राप्तिका अनुपम साधन है।

# आजकी साधना

( लेखक--बाबा राधवदासजी )

'अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते।' ——गीवा

मन्ष्यका शरीर और आत्मा—ये दोनों अलग-अलग होते हुए भी जीवन-कालमें एक-दूसरेसे इतने अभिन्न रहते हैं कि इनको दो कहनेमें संकोच होता है। दारीरके स्थूल, सूक्ष्म, कारण या महाकारण-कितने भी भेद किये जायँ, तो भी अजर-अमर आत्मासे उनका इतना घनिष्ठ सम्बन्ध है कि साधारण मनुष्य अपने चर्म-चक्षुओंसे उनको आत्मासे अलग देखनेमें असमर्थ ही रहता है। आत्माके बारेमें हमारे उपनिपदों और स्वयं भगवान श्रीकृष्णने जो कुछ प्रतिपादन किया है, वह संसारके लिये एक अमृत्य देन है। उससे अधिक आत्माके विषयमें कोई क्या कह सकता है? परन्त शरीरके सम्बन्धमें लोग नित्य नये नये विचार करते रहते हैं। वर्तमान संसारमे तो शरीरको लेकर नाना प्रकारके विचार हो रहे हैं। आजकल हमलोग जितने 'वाद' या 'इज़म' की बाते पढ़ते-सुनते हैं) वे सब शरीरके सम्बन्धमें किये गये विचार ही तो हैं। 'शरीर' शब्दसे जिस प्रकार आयुर्वेदशास्त्रकथित शरीरका बोध होता है, उसी प्रकार उससे राजनैतिक, आर्थिक, सामाजिक, सांस्कृतिक अथवा साहित्यिक शरीरका भी बोध होता है। चूँकि आजकल इस भौतिक संसारमें सर्वत्र राजनीतिका ही बोलवाला है, इसलिये इम यहाँ राजनैतिक दृष्टिकोणसे ही शरीर तथा साधनाका यत्किञ्चित् विचार करें तो अनुचित न होगा।

राजनीतिमें आजकल शरीरकी रक्षा तथा विनाशके लिये जितना विचार किया जाता है, उतना शायद ही किसी दूसरे शास्त्रमें किया जाता होगा। वर्तमान महायुद्ध इसका एक मुन्दर उदाहरण है। इन दिनों संसारके बड़े-बड़े आला-दिमारा इसी योजनाके अनुसन्धानमें लगे हुए हैं कि कम-से-कम समयमें लाखों आबाल-बृद्ध नर-नारियोंके शरीर किस प्रकार नष्ट किये जा सकते हैं। इसी तरह दूसरी ओर संसारके अच्छे-अच्छे मस्तिष्क छल-कपट और कूटनीतिके द्वारा अरबोंका व्यापार करके अपने-अपने देशके करोड़ें। माई-बहिनोंके शरीरको किस प्रकार पाला-पोसा जा सकता है, इसका उपाय सोचनेमें लगे हैं। इन परस्परविरोधी उद्योगोंमें मानव-शरीरकी विडम्बना भरी है या स्तुति, यही समझमें नहीं आता।

मनुष्य-शरीरकी जो यह दुर्गति या अन्धपृजा हो रही है, उसे देखकर मनमें यह भाव आता है कि यदि इन दोनोंके बीचका कोई रास्ता—मध्यम मार्ग निकल आता तो उससे जगत्का वास्तविक कल्याण होता । यहीं 'साधना' का प्रश्न उपस्थित होता है । संसारके सभी संतोंने—चाहे वे हिंदू हों अथवा बौद्ध, सिक्ल हों या ईसाई, पारसी हो या मुसलमान—एक स्वरसे साधनापर जो विशेष जोर दिया है, वह इसलिये नहीं कि वे इन बड़ी-बड़ी बातोंका प्रचार करके अपनेको पुजावें; बल्कि उनका उद्देश्य यह रहा है कि मानव-शरीरकी अवहेलना तथा उपासनाके कारण

उसके वास्तविक खरूपका जो अपमान होता है, उससे उसकी रक्षा हो।

चिचार करके देखा जाय तो मनुष्य-शरीरकी आवश्यकताएँ बहुत थोड़ी दिखायी देंगी। खानेके लिये योड़ा-सा अन्न, पहननेके लिये कुछ वस्त्र और रहनेके लिये योडा-सा स्थान--यही तो उसकी प्रधान आवश्यकताएँ हैं। मनुष्य चाहे राजा हो या रङ्क, स्थितिके भेदसे थोड़ा-बहुत अन्तर भले ही हो जायः परन्त इन वस्तओंके परिमाणमें विशेष अन्तर नहीं होता । अतः आजका मानव-समाज यदि इस बातको समझ जाय और तदनसार आचरण करे तो संसारकी शान्ति सर्वथा स्थायी बनी रह सकती है। परन्तु आजका मनुष्य इस बातको समझे कैसे, जब कि उसके भीतर साधना-शक्तिका अभाव है। हॉ, किसान, मजदूर आदि वर्ग हे लोग जो रोज परिश्रम कर अपने-अपने ढंगसे मानव-समाजको सेवामें लगे रहते हैं, वे न केवल अधिक सुखी और सच्चे हैं, पर उन्हींके कारण यह संसार अब भी आकर्षणका केन्द्र बना हुआ है। परन्तु जो लोग शारीरिक परिश्रम न करके केवल अधिकार, धन और चातर्यके बलपर अपना जीवन-निर्वाह करना चाहते हैं, उन्हींके कारण सारे संसारमें हाहाकार मचा हुआ है।

सच पुछिये तो संसारको इसी प्रतारणासे बचानेके लिये इमारे शास्त्रकारोंने - अन्तर्द्रष्टा ऋषि-महर्षियोंने ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ और संन्यास-इन चार आश्रमोंकी सन्दर व्यवस्था की थी। उनका यथाविधि पालन करनेपर आप-से-आप मनुष्यकी वृत्तियाँ संयमित हो जाती थीं, वह अपने पैरींपर खडा रहता था और फलतः उसके द्वारा संसारमें अशान्तिकी सच्चि नहीं होती थी। एक ब्रह्मचर्याश्रमको ही लीजिये। उस आश्रममें सुदामा-जैसे दीन-हीन ब्राह्मणको और श्रीकृष्ण-जैसे राजपत्रको गुरुके यहाँ समान भावसे शारीरिक परिश्रमकी साधना करनी पहती थी। इसीलिये उन दोनोंमें राजा-रंकका भेद-भाव मिटकर इतना घनिष्ठ प्रेम हो गया था कि वह अनन्त कालतक संसारके लिये एक आदर्श बन गया। इसी प्रकार जब इम शतरूपा-जैसी महारानी और पार्वती-जैसी राजकत्याको तपकी साधना करते देखते हैं, तब हमें आश्रम-जीवनका महत्त्व सहज ही समझमें आ जाता है। रघ और भर्तृहरि-जैसे राजाओंको जब हम अपना सर्वस्व लटाकर मिटीके वर्तनोंका व्यवहार करते देखते हैं तो हमारे हृदयमें उनके प्रति घुणा नहीं होती, बल्कि महान् आदरका भाव उत्पन्न होता है। क्योंकि उन्होंने शक्तिशाली सम्राट होते हुए भी स्वावलम्बनका पाठ पढ़ा और उसे अपने जीवनमें उतारा।

इसीलिये आज राजनीतिकी यह गोहार है कि मनुष्य परिश्रमी बने, चाहे वह महान्-से-महान् पदपर आरूढ हो या साधारण नागरिक हो। केवल कुल, विद्वत्ता, अधिकार अथवा धनके कारण ही किसीको महान पदका अधिकारी न बनाया जायः उसमें तपस्याः संयम और स्वावलम्बनकी मात्राका होना भी अत्यावश्वक है। प्राचीन कालमें राजाओं-को जो तपस्या करनेकी आवश्यकता बतायी जाती थी। उसका उद्देश्य यही था। आजकल भी परीक्षा लेनेके बाद ही किसी पदपर नियक्ति होती है। परन्त उस परीक्षामें केवल बौद्धिक विकासकी ही जॉच होती है-प्रिक अधिकाश स्थलोंमें तो वह भी नहीं होता, क्योंकि यह सिफारिशका युग है । कम-से-कम भारतवर्षमें तो यही बात देखी जाती है । इस बातको लोग प्रायः भूल जाते हैं कि बौद्धिक विकासके साथ-साथ हृदय तथा शरीरका विकास होना भी अत्यावश्यक है। नहीं तो कोई कितना भी बुद्धिमान क्यों न हो, यह रावण-जैसा राश्वस बन सकता है-यदि उसमें हृदय तथा शरीरका विकासन हो। इसीलिये प्राचीन कालमें पदाधिकारियोंका चुनाव करते समय उनके शरीर तथा हृदयके विकासका विशेष घ्यान रक्खा जाता था। यही कारण था कि ब्राह्मण तथा बौद्ध भिक्ष संसारके सख-साधनोंका कम-से-कम उपभोग करते थे। उनका वास्तविक सुख तो उनके साधनासे तपे हुए शरीर और हृदयमें ओत-प्रोत रहता या । फलतः उन्हें बाहरी सख-सामग्रियोकी आवश्यकता नहीं पडती थी।

आज भी यदि हमें मानव-समाजको वास्तविक सुखका पियक बनाना है तो उसके पदाधिकारियोंका चुनाव हसी कसीटीपर कसकर करना होगा। यह हमारा सौभाग्य है कि हमारे देशके ही नहीं, अपितु संसारको सर्वश्रेष्ठ महापुरुप विश्ववन्य महात्मा गांधी इसीलिये वर्तमान राजनीतिमें परिवर्तन करना चाहते हैं। वे जो बार-बार सत्य, अहिंसा और चरखेका आश्रय लेनेके लिये उपदेश देते हैं, उसका तात्पर्य यही है। उनकी जोरदार माँग यही है कि मनुष्यके बौद्धिक विकासके साय-साथ उसके शरीर और दृदयका भी विकास हो। आजके विपरीत वातावरणमें महात्मा गांधीके इस पियत्र सङ्कल्पकी लिद्धि चाहे जल्दी न हो; परन्तु वह दिन दूर नहीं, जब संसारका मानव-समाज आजकलकी संहारकारिणी कूट-

राजनीतिसे त्राण माँगकर उनके विद्धान्तोंकी शरणमें जायगा। इम तो अत्यन्त नम्रता और भावुकताके साथ भगवान्के चरणकमलोंमें यही प्रार्थना करते हैं कि व कृपापूर्वक जल्दी-

से-जल्दी वह दिन हमें दिखायें । अब मानव-समाज वर्तमान

राजनीतिके राज्यमी कारनामोंसे विकल हो उठा है। उसकी आँखोंके सामने घोर अन्धकार छा गया है। क्या दयामय भगवान् संसारके करोड़ों व्यथितहृदय नर-नारियोंकी इस करूण पुकारको सुनेंगे?

# लक्मी-साधन

(लेखक--पं० श्रीदयाशङ्करजी दुबे, एम्० ए०, एल्-एल्० बी०)

संसारके प्रायः सभी लोग लक्ष्मीकी साधनामे लगे हुए हैं। जो गरीव हैं, जिनके ऊपर श्रीलक्सीजीकी कृपा नहीं है, वे तो दिन-रात परिश्रम करके चार पैसा कमानेका प्रयक्त करते ही हैं; परन्त धनवान लोग भी, जो श्रीलक्ष्मीजीके विशेष रूपसे कृपापात्र हैं, और अधिक धनवान् होनेका प्रयत्न करते हैं। ऐसे सत-महात्मा भी, जिन्होने परमार्थके लिये सांसारिक वस्तुओंको त्याग दिया है। लक्ष्मीजीकी आराधना करते हुए प्रायः देखे जाते हैं। इसका मुख्य कारण यह है कि लक्ष्मी अर्थात धनसे आवश्यक वस्तुएँ आसानीसे प्राप्त हो जाती हैं। वस्तुओं के उपभोगसे सुखकी प्राप्ति होती है। सुखकी प्राप्तिके लिये प्रत्येक व्यक्तिका प्रयत्न करना स्वाभाविक ही है। इस प्रकार यह सिद्ध होता है कि लक्ष्मी सांसारिक सुखप्राप्तिका एक साधन है। परन्तु कुछ व्यक्ति लक्ष्मीको सुखप्राप्तिका साधन न मानकर, उसको प्राप्त करना ही अपना ध्येय बना लेते हैं। उनको दिन रात अधिक धन प्राप्त करनेकी ही चिन्ता बनी रहती है चाहे वह धन किसी भी प्रकारसे - जायज तरीकेसे या नाजायज तरीकेसे बेईमानीसे या ईमानदारीसे प्राप्त हो। ऐसे व्यक्ति अपने कार्योद्वारा देश और समाजको तो हानि पहुँचाते ही हैं। अपने आपको भी नुकसान पहुँचाते हैं। उनको धन तो प्राप्त हो जाता है, परन्तु सुख और द्यान्ति नहीं मिल पाती । लक्ष्मी-साधनका तरीका त्रुटिपूर्ण होनेके कारण श्रीलक्ष्मीजी उनकी दासी न बनकर उनको अग्ना वाहन बना लेती हैं। इसका परिणाम यह होता है कि आँखें होते हुए भी इनको दिनमें नहीं दिखायी देता और ये अपना खर्च विना सोचे समझे करने लगते हैं।

इस लेखमें हम एक ऐसे तरीकेपर विचार करते हैं, जिसके अनुसार लक्ष्मी प्राप्त करनेसे व्यक्तिगत सुख और शान्ति मिलती है और साथ-ही-साथ देश और समाजको भी लाभ पहुँचता है—स्वार्थ-साधनके साथ-श-साथ परमार्थ-साधन भी होता जाता है।

यह तरीका बहुत सरल है। सम्भव है 'कल्याण'के अधिकांश पाठक उसे पहलेसे ही जानते हों; परन्तु मुझे विश्वास है कि ऐसे व्यक्तियोंकी संख्या बहत अधिक है, जो उसके अनुसार कार्य नहीं करते। वह तरीका यह है कि प्रत्येक व्यक्तिको लक्ष्मी या धन प्राप्त करते समय कभी भूलसे भी ऐसे किसी साधनका उपयोग न करना चाहिये, जो धर्मके विरुद्ध हो। अधर्मसे प्राप्त किया हुआ धन सुख नहीं दे सकता । अधर्म, बेईमानी, रिश्वतसे प्राप्त किया हुआधन प्रायः विलासितामें या मादक वस्तओंके सेवनमें नष्ट होता है। विलासिताकी वस्तुओके उपयोगसे कुछ क्षणिक सुख तो मिलता है, परन्तु उनसे आवश्यकताओंकी वृद्धि तीव्र गतिसे होती है और उनको पूरा न कर सकने के कारण ऐसे व्यक्तियों में अशान्तिकी बृद्धि होने लगती है । मादक वस्तुओं के सेवनसे तो स्वास्थ्य ही चौपट हो जाता है और धनवान होनेपर भी अन्तमें ऐसे व्यक्ति सुख और शान्तिके लिये तरस्ते हुए अपनी जीवन-लीला समाप्त करते है।

उपर्युक्त तरीकेमें 'धर्म' शब्दका उपयोग सङ्कृचित अर्थमे नहीं किया गया है। जिस कार्यसे व्यक्तिगत लामके साथ-ही-साथ देश और समाजका कल्याण हो, वह कार्य धर्मके अनुसार समझना चाहिये। संसारके अधिकांश व्यक्ति धन प्राप्त करनेकी चिन्तामें इस बातको बिल्कुल भूल जाते हैं कि उनके कार्योंसे दूसरोंको, समाजको या देशको क्या हानि-लाम हो रहा है। जब एक दूकानदार घी या किसी खाद्य पदार्थमें अशुद्ध चीज मिलाकर बेचता है, तब वह इस बातका विचार नहीं करता कि उस खाद्य पदार्थके उपयोगसे खरीदारोंके स्वास्थ्यपर क्या असर पड़ेगा। वह अपने नका कमानेकी धुनमें यह भी विचार नहीं करता कि उसका यह

कार्य धर्मके अनुसार उचित नहीं है। अधिकांश दुकानदार तो यह समझते हैं कि व्यापार-व्यवसायमें धर्मका कोई स्थान ही नहीं है। यह उनकी भारी भूल है। धनके लिये हाय-हाय करते ऐसे व्यक्तियोंका सारा जीवन नष्ट हो जाता है और वे कभी सुख और शान्तिका अनुभव नहीं कर पाते। जब एक महाजन किसी गरीब व्यक्तिसे अत्यधिक सद लेकर उसका म्यून चुसता है या एक जमींदार अपने किसी किसानसे अत्यधिक लगान वसलकर उसे बरबाद करता है या एक पूँजीपति गरीब मजदूरको कठिन परिश्रम करनेपर भी इतनी मजदरी नहीं देता, जिससे उसको रुखा-सूखा भर-पेट भोजन मिल सके तो ये सब कार्य देश और समाजको बहुत हानि पहुँचाते हैं । मेरी समझमे इस प्रकारके सब कार्य धर्म-के विरुद्ध हैं। राज्यकी तरफ़से ऐसी व्यवस्था होनी चाहिये, जिससे इस प्रकारके कार्य करनेवालींको उचित दण्ड दिया जाया करे । इमारे दुर्भाग्यसे भारतमें इस समय ऐसी कोई व्यवस्था नहीं है। अधिकांश व्यक्ति धर्मकी परवाही नहीं करते । इमलोग हिंदुधर्मके इस सिद्धान्तको भूल गये हैं कि जिस कार्यमें धर्म और अर्थका विरोध हो अर्थात जिस कार्यके करनेमें धन तो प्राप्त होता हो, परन्त वह धर्मके अनुसार न हो। जिस कार्यसे व्यक्तिगत लाभ तो होता हो परन्तु देश या समाजकी हानि होती हो तो उसे कदापि न करना चाहिये। यदि इस मन्दर नियमका सब व्यक्ति पालन

करने लगें तो संसारके सब आर्थिक झगड़े मिट जायँ और सर्वत्र सुख और शान्तिका अटल साम्राज्य स्थापित हो जाय।

'कल्याण' के पाठकोंसे मैं नम्नतापूर्वक निवेदन करता हूँ कि वे जिन तरीकोंसे धन प्राप्त कर रहे हों, उनमेंसे प्रत्येक-की वे अच्छी तरहसे जाँच करें। वे गम्भीरतापूर्वक यह विचार करें कि जिस तरीकेसे वे धन प्राप्त कर रहे हैं उसका असर दूसरोंपर, समाजपर या देशपर कैसा पड़ रहा है । यदि दूसरोंपर उसका बुरा असर पड़ता है, यदि दूसरोंको आपके कार्यसे दुःख होता है तो आप अपने ही सुख और शान्तिके लिये उस तरीकेको तरंत छोड देनेकी कपा कीजिये। दसरीको दुःखी करके आप कभी सुखी नहीं हो सकते और न शान्तिका अनुभव कर सकते हैं। सच्चा मुख तो दूसरोंको मखी करनेमें ही है। आप ऐसे तरीकोंसे धन कमानेका प्रयत्न कीजिये जिनसे आपको लाभ हो, दसरोंको लाभ हो, समाजको लाभ हो और देशको भी लाभ हो । यह सम्भव है कि इस प्रकारके कार्यसे आपकी आमदनी पहलेकी अपेक्षा कम हो जाय; परन्तु यह निश्चित है कि आपको वह मुख और शान्ति मिलेगी, जिसका अनुभव आपको पहले कभी न हुआ होगा। लक्ष्मी साधनका सबसे उत्तम यही एक तरीका है, जिसके द्वारा स्वार्थ और परमार्थ दोनों सिद्ध होते हैं। श्रीलक्ष्मीजी ऐसे व्यक्तियोंकी दासी बनकर उनको सुख और शान्ति प्रदान करती हैं। उनको अपना बाहन नहीं बनातीं ।

# साधक और स्थिरता

( लेखक--श्रीभगवानदासजी केला )

में खूब मजेते जिंदगी बिता रहा था, नौकरीन अच्छी आमदनी थी, दस आदिमियोंपर हुकूमत थी, सब जगह मान-प्रतिष्ठा थी। पर स्वराज्यप्राप्तिके लिये मैंने सब कुछ छोड़ दिया। मिलनेवालों तथा रिस्तेदारोंको नाराज करके भी अपने सुखका त्याग किया। नौकरीते इस्तीफा दिया, निर्धनताका जीवन बिताया, बाल-बच्चोंका कष्ट देखा, मोटा-मोटा खहर धारण किया और गाँव-गाँवमें प्रचारार्थ पूमता फिरा। पीछे छः मास कृष्ण-मन्दिर (जेल) में भी व्यतीत किये। मैंने त्याग और कष्ट-सहनमें कुछ भी कमी न की; अच्छे-अच्छोंसे आगे रहा। पर मैं यह कबतक करता। महात्माजी (गांचीजी) ने तो सालभरमें स्वराज्य दिलानेकी बात कही थी। मैंने पूरे पंद्रह महीने स्वराज्य दिलानेकी वात कही थी। मैंने पूरे पंद्रह महीने स्वराज्यकी साधना की। पर जब इतनेपर भी स्वराज्य नहीं मिल रहा है।

तो में क्या करूँ ! कोई जन्मभर तपस्वीका-सा जीवन वितानेकी प्रतिश्वा मेंने थोड़े ही कर रक्खी है । अब स्वराज्य मिले या न मिले, मुझे अपना काम-धंघा सँभालना है । पहलंकी नौकरी मिलना कठिन अवश्य है, पर मुझे तो नौकरी करनी ही है । अब ऐसी नौकरीकी खोजमें हूँ कि पहलेसे भी अधिक आमदनी हो । मेरे पास दो पैसे होंगे तो सब मेरा आदर-मान करेंगे; घरवाले भी खुश रहेंगे, और बाहरवाले भी । अगर सालभरमें स्वराज्य मिल गया होता तो मैंने भी पाँच सवारोंमें अपना नाम स्थापित करानेका पूरा प्रयत्न कर दिखाया था, पर वह बात नहीं हुई तो मैं स्वराज्य-साधनाके लिये कबतक घुल-घुलकर मक्हें !

× × × × + मुझे उस संस्थाका कार्य करते तीन वर्ष हो गये। येँ।

कहनेको तो मैं उसका मन्त्री हूँ; पर कार्यरूपमें मैं उसका पीर, ववर्ची, भिस्ती, खर—सभी कुछ हूँ । जगह-जगह जाकर उसके सदस्य बनाना, समय-समयपर बाहरके नेताओंको आमन्त्रित कर उनके व्याख्यान दिलानेकी व्यवस्था करना, धनी-मानी लोगोंकी सेवामें उपस्थित होकर उनसे दलके लिये सहायता या चंदा देनेकी याचना करना—सभी कुछ मुझे करना पड़ता है । इस लोक-साधनामें मेरा घरका काम चौपट हुआ जाता है । तीन वर्षका समय कुछ कम नहीं होता । अब अधिक समय सहन नहीं किया जा सकता । मैंने कोई आजन्म लोक-सेवाका ठेका योड़ा ही ले रक्खा है । जितनी किनाइयाँ मेरे सामने उपस्थित हैं, उनसे कोई भी व्यक्ति हताश हो सकता है । मैंने तो फिर भी इस तरह धीरे-धीरे करके तीन वर्ष विता दिये—अब और अधिक समय लोक-साधना करना मुझसे नहीं हो सकता । वस, अब मेरा इस्तीफा दाखिल है ।

साहित्य-सेवा करते-करते मेरे बाल पक आये, दाँत गिरने लगे, माथेमें झरियाँ पड़ने लगी, शरीर स्यवकर काँटा हुआ जा रहा है। िकन्तु उससे मुझे मिला क्या ! मेंने अपनी ग्रहस्थीका खर्च बहुत कम कर रक्खा था, मोटा रहन-सहन था, थोड़ेमें ही काम चला लेता था; पर वह भी नसीय न हुआ। घरमें आटा है तो दाल नहीं, शाक है तो मसाला नहीं। तीज त्योहारपर भी बच्चोको नया कपड़ा मिलना दुश्वार रहा। कभी किसीसे दो पैसे उधार लेकर काम चलाया, कभी किसीसे। ऐसी साहित्य-साधना किस काम-की! हर रोज बड़ी उत्सुकतासे डाककी बाट देखा करता हूँ। दो-चार अखबार आ जाते हैं, कुछ सम्पादकोंके पत्र आ जाते हैं; वे अपने पत्र-पत्रिकांके लिये लेखका तकाजा करनेके वास्ते मेरे पिछले लेखकी तारीफमें कुछ पङ्क्याँ लिख देते हैं। मैं इस तारीफको क्या चाहूँ ! उनसे यह

नहीं होता कि मेरे छेखोंके पारिश्रमिक या पुरस्कारका मनीआईर भेज दें, जिससे मेरे घर गृहस्थीका खर्च चले । सुना है, कुछ मित्रगण मुझसे सहानुभूति रखते हैं, और वे मेरे ऑस् पोंछनेके लिये अगले वर्ष मुझे साहित्य-सभाका सभापति बनानेका आन्दोलन करनेवाले हैं। माना कि और कुछ न होनेसे यही गनीमत है। परन्तु विचारणीय विषय तो यह है कि ऐसी साहित्य-साधना कवतक की जाय, जिसके करते हुए सदैव लोन-तेल-लकड़ीकी फिक बनी रहे ?

कुछ इस प्रकारके भाव होते हैं, जो अधिकांश साधकींके मनमें थोड़े-बहुत समय बाद उठने लगते हैं। हम अपने इप्रकी साधनाके लिये नाना प्रकारके कप्ट उठानेका सङ्कल्प करते हैं और उन क़्षोंको आरम्भमें सहर्ष उठाते भी हैं। कुछ समयतक हमारा उत्साह खूब रहता है; किन्तु पीछे ज्यों ज्यो समय व्यतीत होता है, हमारा जोश ठंडा होने लगता है। इस अपनी साधनाको स्वयं असफल कर देते हैं। अनेक बार तो ऐसा भी होता है कि जिस इष्टके साधन-के लिये इमने जीवनभर तप किया, उसके प्रति भी अपनी जीवनसन्च्या निकट आनेपर उदासीन हो बैठते हैं। अतः साधकके अन्यान्य गुणोंमें स्थिरता, गम्भीरता और दृदताकी अत्यन्त आवश्यकता है। हमारी साधनामें कोई दार्त नहीं होनी चाहिये—यदि ऐसी बात होगी तो मैं इस अनुष्ठानमें लगा रहँगा, यह विचार ठीक नहीं। इमें लोक सेवा, राष्ट्र-संवा आदि जो भी हमारा साध्य है, उसके प्रति म्थायी भावना रखनी चाहिये। दूसरे व्यक्ति हमारा साथ दें तो अच्छा है; न दें तो भी हमें तो अपनी यात्राको तय करना ही है। सचे साधकको कोई अवधि नियत नहीं करनी चाहिये कि एक वर्षयादो वर्षसाधनाकी जायगी। धन्य हैं वे व्यक्ति, जो जीवनपर्यन्त किसी सुन्दर लोकोपयोगी साधनामें लगे रहकर अपना जीवन सफल कर जाते हैं!

# सन्तोष ही परम धन है!

अन्तो नास्ति पिपासायास्तुष्टिस्तु परमं सुखम् । तस्मात्सन्तोषमेवह धनं पश्यन्ति पण्डिताः ॥

पिपासा ( तृष्णा ) का अन्त नहीं है और सन्तोष परम सुखस्वरूप है, इसिलये इस संसारमें पिण्डित सन्तोषको ही परमधन मानते हैं। ( महा० शान्ति० ३३०। २१ )

# श्रीअरविन्दकी योगसाधनपद्धति और मानव-संस्कृतिका समन्वय

( लेखक--श्रीअम्बालाल पुराणी )

चार्ल्स डार्विन एक जगह कहता है कि फ्रेंच क्रान्तिके युगको उसके समकालीन विवेचक साक्षात् सत्ययुग, सवर्णयम या घोर कलियम-- ऐसे परस्परविरोधी विशेषणींसे विभूपित किया करते थे। शायद दोनो प्रकारके विवेचक ठीक ही कहते होंगे; क्योंकि जमाना स्वयं तो अच्छा-बुरा होता नहीं, उसमें रहनेवाले लोग जिस प्रकारके हों उन्हें जमाना भी उसी तरहका लगता है। फ्रॉच क्रान्तिके समय जहाँ म्वाधीनता, समानता और भ्रातृत्वके सुनहले स्वप्न देखनेवाले रहते थे वहीं **इन सबको नरक-समान मानने**वाले भी मौजद थे । आदशों, मीमांसाओ और दृष्टिबिन्दुओंका परस्पर सङ्घर्ष ऐसं जमानोंका एक लक्षण ही हो जाता है। गत महायदकी समाप्ति तो हो गयी, पर पूर्णाहति नहीं। मानवजातिमे अभूतपूर्व उत्कण्ठा और गहरे मन्यनने जन्म लिया । आर्थिक, राजनैतिक, सामाजिक, राष्ट्रीय और अन्तर-राष्ट्रीय प्रश्नोंकी मौलिक विचारणा ग्ररू हुई और उन्हें भली-मॉति उलट-फेरकर आज उनकी परीक्षा की जा रही है। जीवनके लगभग सभी प्रश्लोंको एक नये सिरेसे जॉचा जा रहा है और परिणामस्वरूप कई बाते पूरे जोरके साथ अनुभव होने लगी हैं। मानवसमाजका एक बहुत बड़ा हिस्सा यह मानने लगा है कि मानवसमाजकी पुनर्घटनाका कार्य किसी नवीनतर दृष्टिसं करना आवश्यक हो गया है। बहत-से मानने लगे हैं कि न सिर्फ इतना ही कि प्रचलित समाजव्यवस्था और आर्थिक रचनामे नयी नयी कठिनाइयाँ पैदा होती जायँगी अपितु वही-की-वही पुरानी मुक्किलें भी बारंबार आती रहेंगी, अतः मानवके लिये सामाजिक विधानको जड़-मूलसे ही बदलनेकी जरूरत है। बहतेरे ऐसे भी है जो आर्थिक प्रश्नोंको ही राष्ट्रीयः अन्तरराष्ट्रीयः ऐतिहासिक और धार्मिक प्रश्नों और गृश्यियोंका मूल मानते हैं। भौतिक शास्त्रोंकी नित-नयी खोजोंने दुनियाको बहुत छोटा कर दिया है और उसके आर्थिक व्यवहारकी अन्तरराष्ट्रीय पुनर्घटनाको आवश्यक ही नहीं, अनिवार्य बना दिया है। दूसरी ओर प्रजासत्तात्मक राज्यपद्धतिकी उत्तमता भी अब सर्वमान्य नहीं रही । बहुत-से देशोंने अपने राज्यकी बागडोर एकमात्र सत्ताधारी डिक्टेटरोंके हाथमें सौंप दी है और यह भी नहीं कहा जा सकता कि इससे उन्हें कोई लाभ ही नहीं पहुँचा। इस महायुद्धने ऐसे विकट संयोग पैदा कर दिये हैं कि मानव-

जातिके एक बड़े भागका ध्यान उसकी ओर खिंचे विना नहीं रह सकता।

हिन्दस्तानमें तो अंग्रेजी शिक्षाके प्रारम्भरे लेकर भारत-भरमें राष्ट्रीय अस्मिता पैदा हो जानेतक—और उसके पीछे भी-भारतीय मानसमें पाश्चात्त्व और पौरस्त्व संस्कृतिके तत्त्वोंके बीच गज-ग्राहका-सा युद्ध चलता ही रहा है। इस शिक्षा-द्वारा पले हुए तथाकथित शिक्षित लोग और सुधारक तो अपने नास्तिकपने और धर्मविरुद्ध व्यवहारका डंका बजानेमें ही गौरवका अनभव करते थे । आखिर भारतकी अन्तरात्मा-ने इसके खिलाफ विद्रोह किया और श्रीरामकृष्ण परमहंस, दयानन्द, विवेकानन्द, रामतीर्थ आदि अनेक महापुरुषोंके द्वारा भारतीय संस्कृतिके संशोधन और उसकी पुनः प्रतिष्ठा करनेके प्रयत्न किये । इन प्रयत्नोंने आर्य संस्कृतिके बहुत-से तत्त्वोंको पुनरुजीवित किया और बहुतोंमें आवश्यक हेर-फेर किये और इस प्रकार एक बड़े अंशमें उसके बहुत-से तत्त्व भारतमें आत्मसात हो गये। राजनैतिक क्षेत्रमे और भौतिक ज्ञास्त्रीके प्रयोगात्मक क्षेत्रमे भी भारतवर्धने महात्मा गाँधीः तिलक, नेहरू, सी० वी० रामन्, प्रफुलचन्द्र राय, मेघनाद साहा आदिको जनम दिया। जीवनके बहत-से क्षेत्रोंमें नये प्राणका सञ्चार हो उठा और सब जगह कुछ-न-कुछ जिंदगी पैदाहो गयी। अभी यह मन्थन पुरान हो पाया था कि हिंदमे राष्ट्रीय जागृतिकी लहर पैदा करनेवाली पश्चिमी संस्कृतिने १९१४ में जबर्दस्त पछाड़ खायी। पर हॉ, इस पछाड़में भी प्राणकी विपुलता थी, दारिद्रथ न था, सामर्थ्यका अतिरेक थाः महत्त्वाकाङ्काओंकी टक्कर थी । जडतत्त्वपर मानव बुद्धिकी विजयका डंका था और साय ही-साथ मानवताकी शर्म और संस्कृतिके दिवालियेपनका भय था।

आज हमें फिरसे िछंहावलोकन करनेकी जरूरत है। आज फिरसे पश्चिममें प्रचलित विचारधाराओं और सामाजिक मीमांसाओंका अन्धानुकरण करनेकी ह्वा चल उठी है। लेकिन हमलोगोंकी चौधियायी हुई ऑखोंमें आज सच्ची वस्तुस्थिति देखनेकी शक्ति आ गयी है; इसलिये सम्भव है कि पश्चिमका अन्धानुकरण करनेकी वृक्ति, पश्चिमद्वारा अपनी समस्याओंके निकाले हुए हलको जिस-तिस प्रकारसे यहाँ आजमानेकी वृक्तिको छोड़नेमें हमें दुख कम परिश्रम करना पहें। सौभाग्यवश भारतीय समाजवादी भी

वस्तस्थितिको देखकर इस परिणामपर पहुँचे हैं कि अन्ततोगत्वा भारतवर्ष यदि समाजवादको ही अपनाये तो भी उसकी रीति-नीति और रंग-ढंग समाजवादके प्रचलित रूपोंसे काफी भिन्न और किन्हीं अंशों में तो एकदम जदा होंगे। मेरे कहनेका आशय यह नहीं है कि जगतपर सब प्रकारका आधिपत्य करनेवाली, ज्ञानके बहुत-से क्षेत्रोंमें मानवजातिका नेतृत्व करनेवाली पश्चिमी संस्कृतिने मानवविकासमें कोई उपयोगी या कीमती काम नहीं किया । इसने मानवको अपने जीवनकी महिमा दिखा दी है, जीवनको समृद्ध करनेकी आवश्यकता बतायी है और शक्तिकी उपासना करके मानवके लिये अमुल्य सिद्धियाँ प्राप्त की हैं। उसने मानव-जातिकी व्यवस्थाः संगठनः स्वतन्त्रता और अनुशासनके पाठ पढाये हैं और इनके द्वारा मानवजीवनको समद्भ किया है। फिर भी यह बात तो बिल्कुल स्पष्ट हो गयी है कि मानवसंस्कृतिके पुनर्निर्माणक। कार्य चाहे किन्हीं सिद्धान्तींके आधारपर क्यों न शरू किया जाय फिर भी प्रेयस-कामना और अहंता-की नींवपर खडी पश्चिमी संस्कृतिके हाथों में --- जबतक कि उसके अंदर मौलिक परिवर्तन न हो जायँ--मानव-संस्कृति सरक्षित नहीं है। सम्भव है कि इन मौलिक परिवर्तनोंके लिये जो उपयोगी तत्त्व आवश्यक हैं, उन्हें भारतीय संस्कृति ही जुटा सके। अब समय आ गया है कि मौलिक प्रश्नोंको इल करनेमें भारतवर्ष सक्रिय भाग ले । प्रजाके रूपमें भारतवर्षको अपना हिस्सा अदा करना है--यह बात जितनी जरदी लोगोंकी समझमें आ सके उतना ही अच्छा है। राजनैतिक क्षेत्रमें धीरे-धीरे भारतकी शक्ति अपना असर जमाती जा रही है। पर यह प्रश्न केवल राष्ट्रीय तो है नहीं, यह तो अन्तरराष्ट्रीयतासे भी परे समस्त मानवजातिका प्रश्न है । सारी मानव-संस्कृतिके पुनर्निर्माणका यह प्रश्न आदर्श पूर्णताके प्रश्नके साथ अविभाज्य रीतिसे जुड़ा हुआ है, अतः हमें इस बातपर भी विचार करना चाहिये कि व्यक्ति और समाजकी आदर्श-पूर्णता क्या है ?

आजकी वर्तमान स्थितिमें समूह या समाज व्यक्तिपर शासन करने और उसका पयप्रदर्शन करनेका दावा करते हैं। आज बहुत से देशोंमें व्यक्तिसे यह माँग की जाती है कि वह समाज अथवा राज्यके पूरी तरहसे अधीन होकर रहे, उसीके लिये जिये और उसीके लिये मरें। इसीमें उसके जीवनकी उपयोगिता और सार्थकता है। कहा जाता है कि व्यक्ति राज्य और समाजके कारण ही जीवित रह सकता है, उसीकी सहायतासे वह संस्कृत बनता है और सहीसलामत सा॰ अं॰ ९४—९५

रह पाता है: अत: उसका कर्तव्य है कि अपनी जान जोखिममें डालकर भी प्रत्येक नागरिक राज्य और राज्य करनेवाले पक्षको टिकाये रखनेकी कोशिश करे। समाजवादके हिमायती तो प्रत्येक व्यक्तिको सामाजिक जीवनरूपी छत्तेकी एक मध-मक्खीकी नाई मानते हैं। उनका कहना है कि मनुष्य तो क्षणजीवी और नाशवान है, केवल समृह चिरजीवी हो सकता है। मानवकी अमरता सङ्का अमरताके रूपमें ही सम्भव है। अतः समाजका जीवन व्यक्तिके जीवनकी अपेक्षा कहीं ज्यादा महत्त्वपूर्ण है। प्रत्येक व्यक्तिको अपना हित और स्वार्थ समाजके हित और स्वार्थकी दृष्टिसे ही देखना चाहिये और उसीके अनुसार आचरण करना चाहिये । इसी प्रकार चारी ओरसे व्यक्तिस्वातन्त्र्यको दबाया जा रहा है। सङ्ग, समाज, समृह, राज्य और सबसे बढकर मानवजाति आदि समृष्टिके खरूप व्यक्तिकी खतन्त्रताको कुचलनेमें लगे हैं। पर देखना यह है कि क्या इन सब बातोंके होते हुए भी समष्टिने किसी रूपमें भी पूर्णता प्राप्त की है ? यदि व्यक्तिमें काम करनेवाली अहंता, कामना आदि उसकी अपूर्णता और अज्ञानकी निशानियाँ हैं तो क्या प्रजाजन या समाजकी अस्मिता कुछ कम अपूर्ण या अज्ञानमूलक है ? बल्कि यहाँ तो यह सम्भावना कहीं ज्यादा है कि व्यक्तिकी स्वार्थवृत्ति, उसकी कामनाओं और उसके अज्ञानकी अपेक्षा समष्टिकी कामनाओं। स्वार्थवृत्तियों और अज्ञानके परिणाम बहुत अधिक भयक्कर निकलें: इतिहास पकार-पकारकर इसकी साक्षी दे रहा है।

बहुत-से यूरोपीय तथा कुछ भारतीय विचारकोने भी यह यक्ति पेश की है कि मानवका सनातन स्वरूप मानव-जाति ही है: क्योंकि संस्कार, प्रगति आदिका स्थायी लाभ उसीको मिलता है। इस आधारपर उन्होंने अन्तिम आध्यात्मिक वास्तविकताके रूपमें 'विश्वमानव' या 'सनातन मानव'-जैसी किसी सत्ताको स्वीकार किया है: पर शायद यह एक आंशिक सत्य ही है। यह स्वीकार करनेमें तो कोई आपत्ति नहीं हो सकती कि मानवजाति परम सत्य, पूर्णपुरुषोत्तम भगवानके आविर्भावका एक प्रकार है। पर यह नहीं माना जा सकता कि वह उस परम सत्यका समग्रस्वरूप है या वह अन्तिम और पूर्ण है। मानवजातिको यदि समग्र व्यक्ति-के स्वरूपमें लिया जाय, तो भी वह प्रभुकी दिव्यताको स्वरुपांशमें भी प्रकट करनेमें असमर्थ है। और इसीलिये जबतक मानवजातिकी सेवा करनेवाला व्यक्ति उसके अंदर अप्रकट शक्यताके रूपमें बसे हुए भगवानुको अपनी सेवा अर्पित नहीं करता, तनतक उसे सन्तोष हो सकनेकी सम्भावना नहीं है- येन केन प्रकारेण यस्य कस्थापि देहिनः । सन्तोषं जनयेद्राम तदेवेश्वरपुजनम् ॥

यह नहीं कहा जा सकता कि समष्टिमें विलीन हो जाना ही व्यक्तित्वका अन्तिम रहस्य है अथवा यही उसकी चरम सिद्धि है। व्यक्तिका मृल और उसका अन्तिम रहस्य तो समष्टिसे परे किसी परात्पर सत्तामें है। हम देखते भी हैं कि समस्त समृहके दवाव, दुराग्रह, सामर्थ्य, धमकी और दमनके होते हुए भी, इन सबका मुकाबिला करते हुए भी व्यक्ति अपना 'अपनापन' कायम रखता है और यह इस बातका सूचक है कि समृह, समाज आदि सम्धिके स्वरूपोंसे भी परे कोई ऐसी सत्ता है, सम्धि और व्यक्ति दोनों ही जिसके आविर्भावके स्वरूप हैं।

लेकिन परात्परके अखण्ड पूर्णरूपमेंसे अपूर्ण खण्ड व्यक्ति-की उत्पत्ति कैसे हो सकती है और क्या पूर्णस्वरूप पुरुषोत्तम-में अपूर्ण विश्वकी सृष्टि सम्भव भी है--ये हैं वे प्रश्न जो बड़े-बड़े मीमांसकोको आदिकालसे तंग करते आये हैं; पर यहॉपर इन प्रश्नोंपर विचार करना हमारा उद्देश्य नहीं है फिर भी यह तो कहा जा सकता है कि सकल विश्वमें हमें एक-सी अविद्या और एक-सा अज्ञान नहीं दिखायी देता, अविद्याकी चढती उत्तरती श्रेणियाँ स्पष्ट दिखायी देती हैं। इससे तो यही लगता है कि परात्परने विराट्में कोई ऐसी व्यवस्था अवश्य कर रकुखी है, जिससे अविद्यामेंसे विद्याकी ओर गति की जा सके। जीवनके आदि स्वरूपोंसे विकसित होती हुई चेतना जब मानवरूपमें प्रकट होती है, तो उसकी अपूर्ण अभिव्यक्तिमें भी क्रमदाः पूर्णताके आविर्भाव होनेकी शक्यता बढती जाती है। चेतना जडता--अचेतनाकी ओरसे क्रमशः अर्ध्व गति करती हुई पग-पगपर चेतनारूपी कमलकी पंखडियोंको खिलाती जाती है और ऊर्ध्व पद्मकी ओर विकास पाती हुई आगे बढी जाती है। मनुष्यमे या मानवरूपमें प्रकट होनेसे पहले चेतना मानव-चेतनाकी अपेक्षा कम विकसित थी । मानवमें प्रकट होनेसे पहले चेतना पाशव थी और उससे भी पहले वह जडतामें समायी हुई लगभग अचेतन थी; परन्तु जह मान्द्रम होनेवाले तत्त्वमें भी प्राण अप्रकटरूपमें विद्यमान रहता है और उसीमेंसे व्यक्त होता है और इसी तरह मनस्तत्त्व प्राणमें अप्रकट ग्हते हुए उसीमेंसे आविर्भूत होता है। इसे देखते हुए उत्कान्तिकी दृष्टिसे यह आवश्यक लगता है कि मनस्तत्त्वमें-में भी उसमें अपकटरूपमें बसी हुई मानसातीत विशानमय चेतना प्रकट हो । चेतना मानवतामें बँधे रहनेके लिये

बाधित नहीं है, इसके स्वाभाविक विकासमें ही मानवतासे परे उठनेकी बात निहित है।

यदि इस प्रकार मानवतासे ऊर्ध्वारोहण करनेकी शक्यता-को स्वीकार न किया जाय तो इसका मतलब होगा कि मानव शास्वतकालतक अपूर्ण रहनेके लिये बाधित है। तब तो युग-युगान्तरसे पूर्णता और दिव्यताके जो स्वप्न देखे जा रहे हैं, वे शेखचिल्लीके मनस्वेमात्र रह जायँगे। मनोमय चेतनाकी शक्तिद्वारा जितना विकास साधा जा सकता है, उसे आज मानव प्रा कर चुका है। अतः अब उसके आगे कोल्हूके बैलकी तरह गोल-गोल चक्कर लगानेके सिवा और कोई चारा नही रह जायगा। वह अपनी प्राप्तिकी पुनरावृत्ति या बृहदावृत्ति ही करते रहनेके लिये विवश रहेगा और उसकी पहेलियाँ, उसकी गुरिययाँ और उसकी समस्याएँ जैसी-की-तैसी विना-सुलझी पड़ी रहेंगी और बार-बार आती रहेगी।

यहॉपर यह बात ध्यानमे रखनी चाहिये कि उच्च करणकी अभिव्यक्तिका अर्थ निम्न करणका त्याग नहीं है। प्राण प्रकट होता है तो पदार्थतत्त्व-अल-छप्त नहीं हो जाता, अपितु प्राण उसका संयमन करता है और उसका उपयोग करके उसकी सार्थकता साधता है; मनके जाप्रत् होनेपर प्राण विलीन नहीं हो जाता, बिस्क उसकी शक्तिमें बृद्धि ही होती है। इसी प्रकार मनसे ऊपरका तत्त्व जब प्रकट होगा तो वह मन, प्राण और शर्गरका संयमन करंगा और उन्हें ज्ञान-पूर्वक सञ्चाल्यित करेगा। अभी तो इनमें आपसमें विसंवाद है, क्योंकि मन और उससे नीचेकी चेतनाके तत्त्व अविद्यान प्रकृतिके अज्ञानभर कार्योंके वश हैं।

यह मानसातीत करण एकदम अपिरिचित चीज भी नहीं है। अभी प्राणमेंसे मनका विकास ग्रम् नहीं हो पाया होता कि कहीं-कहीं मानसिक राक्तियों—प्रारम्भिक मानिभक राक्तियोंका विकास दीखने लगता है, मानो वह भविष्यमें होनेवाले विकासकी सूचना देने आया हो! इसी तरह मनोमय चेतनामें भी हजारों वर्षोंसे इस मानसातीत चेतनाका कुछ-न-कुछ परिचय मिलता आया है। पर हाँ, अभी-तक उसका कार्य अनियमित, थोड़ा-थोड़ा और मानवसे स्वतन्त्ररूपमें ही दिखायी दिया है। मानवजातिके धर्म-प्रवर्तकों, ऋषियों, द्रष्टाओं, कवियों, कलाविधायकों तथा कर्मवीरोंमें यह अप्रस्फुटित तत्त्व समय-समयपर किसी-न-किसी रूपमें कार्य करता दिखायी दे जाता है।

यहाँ हमें यह सोचना है कि ऊर्ध्य चेतनाकी ओर होती हुई गतिका हम अपने जीवनपर एक असर कायम करके ही सन्तोष कर लें या समग्र मानव-चेतनाके समूल परिवर्तनको ही आवस्यक समझें। अभीतक मानव-संस्कृतिकी उन्नित-के जितने प्रयत्न हुए हैं, उनमें खुछ खुला-मूँदीका-सा काम होता रहा है। मानवने नीति और सदाचारके नियम यना-बनाकर उनके अनुसार आचरण करनेकी कोशिशों की हैं, उर्ध्व चेतनाके थोड़े-बहुत प्रभावमें लाकर जीवनको नियमित करनेके प्रयत्न भी किये गये हैं; पर जवतक चेतनाकी नींव अविद्याकी भित्तिपर खड़ी है, तबतक ये प्रयत्न सफल नहीं हो सकते और इसीलिये मानव-प्रकृतिका आमूल परिवर्तन अत्यावस्यक प्रतीत होता है। यह परिवर्तन मनसे ऊँचे तस्वकी प्राप्तिसे ही हो सकता है; अतः उसकी प्राप्ति व्यावहारिक हिंगे भी हमारी सबसे बड़ी आवस्यकता ठहरती है।

व्यक्ति अपने अन्तरमें आदर्श अन्तिम स्थितिके लिये, पृणंता और दिव्यताके लिये आतुर रहता है; किसी मॉति भी इस मौलिक सत्य और इस कटोर वास्तविकताको द्याया नहीं जा सकता, इसका गला नहीं घोटा जा सकता। सम्भव है कि यदि व्यक्ति अपने अन्तरकी इस आवाजका अनुसरण करे तो खयं उसे ही नहीं, बल्कि समाजको भी लाभ हो। जीवनमें समाजके प्रति अपने सामान्य कर्तव्य पूरे किये विना ही अपनी पूर्णता प्राप्त करनेकी वृत्ति जिस-किसीमें दिखायी दे वह अवस्य प्रोत्साहन और सर्व्यक्ति अधिकारिणी है; क्योंकि इसमें सची उन्नतिका वीज मौजद है।

मानवने पूर्णता प्राप्त करने और आध्यात्मिक उन्नति माधनेके लिये अनेक विधियोंसे प्रयत्न किये हैं और इसी हृत्से बहुत-से धर्मी और साधना-प्रणालियोंको जन्म दिया है। परन्तु सामान्यतः मानवका धार्मिक जीवन बाह्याचार द्वारा आन्तर प्रगति करनेका प्रयत्न करता है और आध्यात्मिक साधनामार्ग आन्तर उपायोंद्वारा चेतनाकी प्रगतिके लिये प्रयवशील होते हैं। बहुत-से देशोमें धर्म या समाजकी ओरसे आन्तर जीवनके विकासके प्रयोगोंमें बाधाएँ डाली जाती रही है। परन्त बाह्य जीवनको अनेक प्रकारसे जकडनेवाले भारतवर्ष-में इसके लिये हमेशा मैदान खुला रहा है और परिणाम-म्बरूप भारतने इस राहमें बहुत असाधारण उन्नति की है। आज यहाँ अनेक प्रकारकी साधना-प्रणालियाँ मौजूद हैं और आध्यात्मिक जीवनकी हर प्रकारको शक्यताओंको आजमाने-के प्रयोग हो रहे हैं। सचमच भारतने इस दिशामें असाधारण प्रगति की है और उसके तत्त्व यहाँकी प्रजाके मज्जागत हो चके हैं और यह सब उसी स्वतन्त्रताकी बदौलत है। प्रजा-

जीवनमें इस दिशामें प्रगति और ठोस प्राप्ति हुई है तथा चिरंजीवी परिणाम भी आये हैं।

लेकिन एक ओर तो प्रणाली सिद्ध की हुई प्रगतिको स्थिर करती है, उसे सुरक्षित रखती है और यदि स्थितिस्थापक और जीवित-जाग्रत् हो तो उसके आगे बढ़नेमें सहायक भी होती है; परन्तु सामान्यतः प्रणालियाँ जडताकी पोषक, प्राणहीन और शुक्क बन जाती हैं। बहुत बार ये मानवके भावी विकासको रोक देती हैं। प्रणाली बाह्याचारकी गति-विधिपर ज्यादा जोर देती है और आन्तर तत्त्वको गोण बना देती है; जहाँ आन्तर तत्त्वको रखती भी है, वहाँ भी उसे मर्यादित और रुदिबद्ध कर डालती है और इसमें एक ही अनुभृतिका पुनरावर्तन होता रह सकता है।

हमें भावी विकासमें और मानव संस्कृतिके निर्माणमें साधनाकी सभी प्रणालियोंसे मिलनेवाला लाभ तो उठाना चाहिये; क्योंकि मानवमें स्वेच्छापूर्वक प्रगति करने और अपने क्रमविकासमे बुद्धिपूर्वक भाग लेनेकी शक्ति विद्यमान है।

हम यह कह सकते हैं कि योगसाधना इसी क्रमविकासमें प्रगति करनेकी पद्धतिका नाम है। पर इसमें हमें साधना-प्रणालियोंके बाह्य स्वरूपोको छोडनेके लिये—उनसे परे होनेके लिये तैयार रहना चाहिये। यह निर्विदाद है कि मानवकी उत्क्रान्तिमें ये साधना-प्रणालियाँ बहुत उपयोगी सिद्ध होंगी, पर उन्हींके साथ चिपके रहनेसे प्रगतिके रुक जानेका भय है। साधनाकी विविध प्रणालियोद्वारा प्राप्त किये गये साक्षात्कार किसी देश या जातिविशेषकी चीज नहीं, बल्कि सर्वदेशीय और सर्वकालीन हैं। यह आवश्यक है कि जो सत्य एक वार केवल भारतीय चीज समझा जाता था और जो भारतीय धर्मोंके द्वारा प्रसारित हुआ था, वह समस्त मानव-जातिका बन जाय। ऐसा हो तभी तो वह मानव-संस्कृतिके लिये मार्गदर्शक ज्योतिका काम दे सकता है। इसीलिये इन प्रणालियोको देश-कालकी उपाधियों, विधियों तथा रूढियोंसे मक्त करनेकी आवश्यकता है। इष्ट तो यह है कि साधनाके मौलिक तत्त्वोंका सर्वसामान्य मानसशास्त्र— चेतनशास्त्र-की दृष्टिसे निरूपण किया जाय।

श्रीरामकृष्ण परमहंसने हमारे समयमें ही प्रयोगद्वारा यह प्रतिपादित किया है कि सभी धर्मोंकी साधनाके परिणाम-स्वरूप जिस दिव्य तत्त्वका साक्षात्कार होता है, वह एक ही है। थियोसोफिकल सोसायटीने भी विविध धर्मोंको एक दूसरेके समीप लानेका उपयोगी प्रयत्न किया है। स्वामी विवेकानन्दने इसी कामको अपना जीवन समर्पित किया । शिकागोके सर्वधर्मसम्मेळनमें उन्होंने पश्चिमको जो सन्देश सुनाया था, उसीसे जगत्को भारतका सन्देश मिलनेका प्रारम्भ हुआ। यदि हमारी इच्छा हो कि आक्रमणशील आध्यात्मकताकी पताका नित नयी विजय प्राप्त करते हुए मानय-जातिको आध्यात्मिक लाम पहुँचाये तो हमें आध्यात्मिकताको प्राचीन प्रणालियोंके रूढ़ तथा प्रचलित स्पोंसे मुक्त करना होगा। हमारे नवीन समन्वयमें अन्य देशोमें आध्यात्मिक उन्नतिके जो प्रयत्न हो रहे हैं, उनके सभी मौलिक तत्त्वोंका समावेश भी आवश्यक होगा।

श्रीअरविन्दकी योगसाधनामें समग्र मानव-प्रकृतिके रूपान्तरको उद्देश्यमें रक्खा गया है। यह तो पहले कहा जा चका है कि इस रूपान्तरका एक मौलिक सिद्धान्त यह है कि आध्यात्मिक तत्त्वको समग्र जीवनके नियामकके रूपमें स्वीकार किया जाय । इस बातमें भी कोई सन्देह नहीं है कि वह समय आ पहुँचा है, जब कि मानव-संस्कृतिका यह समन्वय आवश्यक हो गया है और आध्यात्मिक तत्त्वोंको ही मानव-जीवनके नियमनका काम सौंपना होगा: क्योंकि जडवादके प्रतिष्वंसक परिणाम तो हमारे आगे स्पष्ट ही हैं। प्रकृतिका रूपान्तर करना ही जब उद्देश्य हो तो यह बात अध्याहारसे ही समझमें आ जाती है कि श्रीअरविन्दकी योगसाधनामें प्रकृतिको स्वीकार किया गया है। ऐसी बहत-सी प्रणालियाँ प्रचलित है, जिनमें प्रकृतिको स्वीकार तो किया गया है। पर उसका त्याग ही निर्दिष्ट है-आवश्यक माना गया है। परन्त श्रीअरविन्दके मार्गमें प्रगतिके परिणामखरूप जीवनको स्वीकार करना होगाः पर हो, वह जीवन आजके जीवनसे भिन्न होगा-वह आजकी अविद्या-प्रकृतिके रूपान्तरित होकर विद्या यन जानेके बादका दिव्य जीवन होगा। और यह रूपान्तर भगवती महाशक्तिकी ही कपासे साधा जा सकता है।

परन्तु अविद्या-प्रकृतिके वशीभृत मानवका विद्याशक्ति अर्थात् परा शक्तिके आविर्भावमें रूपान्तरित होना कोई आसान काम नहीं है, जो थोड़ा-बहुत हेर-फेर कर रुनेसे ही पूरा हो जाय। यह काम केवल सर्वधर्मसिहण्णुता प्राप्त कर रुनेसे अथवा सभी धर्मोमें प्रभुका साक्षात्कार कर रुनेसे भी नहीं चल सकता। इसके लिये तो मनोमय चेतनासे ऊर्ध्वतर और अधिक समर्थ नवीन करणको विकसित करना आवश्यक है, यह भी हम ऊपर कह चुके हैं। बर्नार्ड शाने टीक ही कहा है—'Man as he is incapable of further progress.'—यदि मानवको मनोमय चेतनामें ही

रहना है तो जितनी प्रगति वह कर चुका है, उसके आगे उसके लिये रास्ता बंद है।

श्रीअरविन्दकी साधनामें मनोमय चेतनासे परेकी चेतना-के कार्यको सम्भव बनानेके लिये मानसातीत विज्ञानमय करणको विकसित करना ही मुख्य है। पर यह तो स्पष्ट ही है कि इस मानसातीत करणके मानवमें व्यवस्थित होने और नियमितरूपसे कार्य करनेके लिये यह आवश्यक है कि वर्तमान मानस और चित्तन्त्रमें मौलिक परिवर्तन किये जायँ। उटाहरणके लिये जैसे अभी मानव दैतभावप्रधान है। वहाँ दैतभाव इटकर उसे सारे समय अद्वेतकी अनुभृति होती रहेगी; अभी वह बहिर्मुख है, नबीन करणके होनेपर वह अन्तर्मख होगा और अन्तरके केन्द्रमें पैठकर वहाँसे वह अपने सामान्य बाह्य जीवनका सञ्चालन करेगाः आज प्राणकी कामनाएँ और भावनाएँ, इन्द्रात्मक अनुभूतियाँ, बुद्धिके तर्क और मानसिक आदर्श मानव जीवनका नियमन कर रहे हैं; परन्तु नवीन करणके होनेपर ऐसा न होगा, मानव इन चीजोंके अधीन न होगा । बद्धिकी तर्कणा उसकी नियामक न रहेगी, अपित स्वयं बृद्धि उसके वशमें आज्ञाकारी करणके रूपमें रहेगी। चेतनाकी इस पुनर्घटनाके परिणामस्वरूप मानव-के कर्म करनेका हेतु कामनाओंको सन्तुष्ट करना न होगा।

हमने ऊपर कहा है कि इस ऊर्ध्वतर प्रस्थानमें मानवकी चेतना अपने अन्तरमें एकाग्र होकर रहेगी। आखिर इसका क्या मतलब ! इसका भाव यही है कि वह अपनी आत्मामें केन्द्रीभूत होकर रहेगी, अपने आपको पूर्णतथा भगवानके सुपुर्द कर देनेकी अभीप्ता रक्खेगी और प्रभु-प्राप्तिको ही अपने जीवनका मुख्य पुरुषार्थ मानेगी। प्रभुको प्राप्तकर उन्हींकी प्रेरणाद्वारा वह जीवनमें कार्य करेगी। जिनमें इस विज्ञानमय करणका विकास होगा, वे अपने आत्माको व्यक्तिक्समें न देखकर विराट्रपमें अनुभव करेंगे; वे विराट् चेतनामें जीवन धारण करेंगे (व्यक्तिकी तरह विराट् भी तो परात्पर पुरुषोत्तमकी अभिव्यक्तिका एक साधन है) और विराट्में होनेवाले देवी और आसुरी प्रकृतियोंके सङ्ग्रामके रहस्यको जानकर विराट्से भी परे परात्परके हेनुकी सिद्धिके लिये 'कर्तव्य कर्म' करेंगे। वे देश, काल, धर्म, जाति, संस्कार वगैरहकी मर्यादाओंसे भी सर्वया मुक्त होंगे।

यहाँपर इस वातका ध्यान रखना चाहिये कि हमने इस नवीन करणकी जो भावात्मक और अभावात्मक शक्यताएँ ऊपर गिनायी हैं, वह इन्हींमें समा नहीं जाता; यहाँ तो केवल एक मोटी रूप-रेखाके कुछ लक्षण दिखानेका ही प्रयन्न किया गया है। इस नवीन करणके आनेपर तो सारी मानवचेतना और उसकी सभी शक्तियोंका आमूल परिवर्तन हो जायगा, पर यहाँ इमें इस रूपान्तरका पूरा नकशा नहीं खींचना है।

इस दृष्टिसे देखें तो योगसाधना मानवका मनोमयतासे कर्ध्वारोहण करनेका एक सज्ञान प्रयत्न है और इससे यह भी मात्र्म होता है कि योगसाधनाके साथ सामान्यतः जो चमस्कागें, असाधारणताओं और अगम्यताओंके विचार जुड़े हुए हैं वे एकाङ्की और अधूरे हैं।

हम ऊपर कह आये हैं कि आज एक बहत बड़ा मत इस बातको स्वीकार करता है कि आज हमें समाज तथा जीवनकी पुनर्घटना करनेकी जरूरत है; यह नवीन करण इमारे इन प्रक्तोंको भी इल कर देता है। यह तो केवल अपरी दृष्टिसे देखनेमें ही ठीक लगता है: कि सङ्घ-जीवन आर्थिक भित्तिके आधारपर खड़ा है; वास्तवमें तो सामाजिक जीवनका आधार भी आध्यात्मिक ही होना चाहिये। यह आवश्यक है कि सङ्घ यानी समाजके सभी व्यक्तियोंमें एक ही सत्यका साक्षातकार और आविर्भाव हो। अतः इतना ही काफी नहीं है कि जिस मानसातीत करणके आविर्भावकी हम बात कह रहे हैं, उसका विकास केवल व्यक्तिमें ही होकर रह जाय । यदि नवीन करणको मानवके लिये सुसाध्य बनाना है तो आवश्यक है कि समूह और सङ्घमें भी इस करणको सङ्गठित किया जाय, क्योंकि विराट् और व्यक्ति दोनों एक ही परात्पर पुरुपके आविर्भावके तत्त्व हैं। विराट्-के परे जो परात्पर परुपोत्तमकी सत्ता है, वही व्यक्ति और सङ्घके रूपमें अभिव्यक्त होती है। यदि प्रभु-प्राप्तिके उद्देश्यसे प्रेरित होकर, अपने आपको पूर्णतया प्रभुके अर्पण करके जीवनमें दिव्य हेत्को सिद्ध करनेके लिये और जीवनमें प्रभु-की ही विजय स्थापित करनेके लिये कुछ लोग सङ्गठित होकर और भगवानके ही उपकरण बनकर काम करें तो सङ्क्षमें भी अर्ध्व बरणका आदिर्भाव हो सकता है। इस प्रकार मानव-जातिमें एक ऐसा समूह सङ्गठित हो जायगा, जिसमें यह नवीन करण अधिक सिकयरूपसे प्रकट होगा और आध्यात्मिक उस्रति करनेवाले इस जीवित-जामत् सङ्घका एक अङ्ग बन-कर जब प्रत्येक व्यक्ति स्वार्थवृत्तिसे सर्वया मुक्त होकर अपनी-अपनी विशिष्ट शक्तियोंके द्वारा सामान्य हेतुकी सिद्धिके लिये अपना-अपना काम पूरा करेगा तो सङ्घ-जीवन भी समृद्धि पायगा।

'वह सङ्ख-जीवन'

लेकिन अब सवाल उठता है कि ऐसा सङ्घ-जीवन

किन तत्वोंका आविष्कार करेगा और उसका आधार किन मौलिक तत्त्वोंपर होगा ! श्रीअरिवन्द कहते हैं कि १-इसका आधार ऐक्यपर होगा , क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति भगवान्की चेतनाके साथ एकताका अनुभव करेगा और परिणामतः उन्हें परस्पर ऐक्यका भी अनुभव होगा । २-आदान-प्रदान-प्रत्येक व्यक्ति अपनी-अपनी विशेष शक्तियोंका उपयोग अन्य स्वोंके लिये करेगा और इस प्रकार जीवन समृद्ध, विशाल और सर्वप्राही बन जायगा और ३-एक ताल, एक स्वर—हर एकके काममें औरोंके कार्योंके साथ संवाद और समवाय होगा; क्योंकि सभीकी प्रेरणाका मूल एक ही ऊर्ध्व चेतनामें होगा । जैसे सङ्गीतमे अनेक प्रकारके वाद्य और उनके विविध ताल-स्वर होते हुए भी एकवादिता और संवाद पैदा हो जाता है, उसी प्रकार इस नवजीवनमे भी सभी व्यक्तिगत प्रवृत्तियोंके परिणामस्वरूप संवाद पैदा होगा ।

यदि यह नवीन करण ऐसे किसी सङ्घमें अथवा सङ्घोंमें सततरूपमे कार्य कर सके और उसके कार्यकी पूरी तरह स्थापना हो सके, तो यह सम्भव है कि मानवजातिवर भी वह अपना असर जमा सके और स्थापी तत्त्व बनकर अपना कदम जमा सके—इतना ही नहीं, बल्कि समस्त मानवजातिके विकासमें एक समर्थ और सिक्य करणका काम करे।

यह ठीक है कि नय सुजनके इस कामको सफल यनाने-के लिये अपार शक्तिको जरूरत है, परन्तु जैसे-जैसे आवश्यकता पड़ती जायगी वैसे-वैसे दिव्य शक्ति भी अधिकाधिक मात्रामें प्रकट होती जायगी।

इस नय स्उनमें प्राणकी जो विपुल लीला होगी, मनो-मय शक्तिके जो स्उन होंगे, जीवनकी जो समृढि होगी तथा स्थूल कार्योंकी जो सफलता सिद्ध होगी, वह सम्भवतः बहुतोंको चमस्कारिक लगे । बहुत-से कहेंगे कि यह सब तो किसी दिव्य शक्ति या किसी अद्भुत शक्तिक मिलनेपर ही सम्भव हो सकता है, लेकिन सख्युग इसे नहीं कहा जा सकता । सचमुच यदि यह शक्ति प्रकट हो, तो इसमे आश्चर्य-की कोई बात नहीं है । केवल भौतिक शास्त्रविद्याकी खोजोंके परिणामस्वरूप अपनी बुद्धिद्वारा मनुष्य जड पदार्थमेंसे ऐसी-ऐसी चीजें बना रहा है, जिन्हें प्रकृति अभीतकके विकासमें नहीं बना पायी और शायद बना भी न सके, तो फिर भला आत्माकी आध्यात्मिक शक्तियोंकी अभिव्यक्तिको ही क्यों असम्भव माना जाय !

## नवप्रहोंकी उपासना

हिंदूजातिमें प्राचीन काल्से जो अनेकों प्रकारकी धारणाएँ या प्रयाएँ प्रचलित हैं, उनमें नवप्रहोंकी उपासना भी है। यह केवल रूढिमात्र अथवा प्रथामात्र नहीं है, इसके मूलमें इमलोगोंके शरीरसे नवप्रहोंका सम्बन्ध और ज्यौतिप-की दृष्टिसे सुपृष्ट विचार भो है। यह उक्ति प्रायः सर्वत्र प्रिमद्ध है कि 'यथा पिण्डे तथा ब्रह्माण्डे ।' अर्थात् जो कुछ एक शरीरमें है, वह सम्पूर्ण ब्रह्माण्डमे है और जो सम्पूर्ण ब्रहाण्डमे है, वह एक शरीरमें भी है। हिंदू-शास्त्रोंके अनुसार यह मृष्टि केवल उत्तनी ही नहीं है, जितनी हमलोग देखते हैं। इन्द्रियोंसे जो कुछ देखा या सुना जाता है, वह तो बहुत ही स्थुल है। यन्त्रोंका तत्त्वविक्लेपण केवल जडतत्त्वींतक ही सीमित है, वह कभी चेतनाका साक्षात्कार नहीं कर सकता। क्योंकि वे यन्त्र स्वयं जड हैं। प्रत्येक स्थूल वस्तुके एक-एक अधिष्ठातृदेवता है, यह बात युक्ति, अनुभव और शास्त्रसे सिंढ है। जैसे स्थूल नेत्रगोलक, जिन्हें हम देखते हैं, नेत्रके अधिभृत रूप हैं। नेत्र-इन्द्रिय अध्यातम है, जो कि इस स्थूल गोलक के द्वारा देखती है। इस दर्शनिक्रयाका सहायक जो सूर्य है, वह नेत्रका अधिदैव रूप है। नेत्र-इन्द्रिय नेत्रगोलकके द्वारा स्थुल रूपको देखे, यह सूर्यकी शक्तिकी सहायता लिये विना असम्भव है । इसलिये नेत्रके अधिष्ठातृदेवता सूर्य हैं। पूर्वके भी तीन रूप हैं। जिस सूर्वको हमलोग देखते हैं, वह सूर्यका स्थल अथवा अधिभूत रूप है। दश्यमान सूर्यमण्डलके अभिमानी देवताका नाम सूर्य देवता है । उन्हींका रथ सात घोड़ोंका है और अरुण सार्थि हैं। शनैश्चर, यमराज आदि उनकी सन्तान हैं। और भी देवताके रूपमें सूर्यका जितना वर्णन आता है, वह सब इस दृश्यमान सूर्यमण्डलके अभिमानी देवताका ही है। सूर्यका अध्यात्म रूप है, समप्रिका नेत्र होना। इन तीन रूपोंको ध्यानमें रम्बनेमे ही शास्त्रोंमें जो सूर्यका वर्णन हुआ है, वह समझमें आ रकता है । यह बात सभी देवताओं के सम्बन्धमें समझ लेनी चाहिये।

अब यह बात मिद्धान्तरूपसे मान ली गयी है कि यह सम्पूर्ण स्थूल जगत् सूक्ष्म जगत्का ही प्रकाशमात्र है। समष्टिके मनमें जो दर्शनकी इच्छा है, वही सूर्यके रूपमें प्रकट हुई है। जीवके मनमें जो दर्शनकी इच्छा है, वह नेत्र-इन्ट्रियके रूपमें प्रकट हुई है। इन दोनोंके अभिमानी देवता

हैं सूर्य, इसलिये नेत्र-इन्द्रियका सीधा सम्बन्ध सूर्यसे है। सूर्यकी प्रत्येक स्थितिका प्रभाव इस पृथ्वीपर और इसपर रहनेवाले प्राणियोंपर पड़ता है । जैसे यह स्थूल शरीर ही जीव नहीं है, उससे भिन्न है, वैसे ही यह दृश्यमान पृथ्वी ही पृथ्वी देवता नहीं है, यह तो पृथ्वी देवताका शरीर है । इन सब स्थूलताओंका निर्माण सूक्ष्म जगत्की दृष्टिसे ही हुआ है । सूक्ष्म ही स्थूल बना है; इसलिये जो लोग सूक्ष्म जगत्पर विचार नहीं करते, केवल स्थूल जगत्में ही अपनी दृष्टिको आबद्ध रखते हैं, वे ठीक-ठीक इसका मर्म नहीं समझ पाते । जैसे पृथ्वी, समुद्र, चन्द्रमण्डल, विद्युत्, उप्णता आदिसे सूर्यका साक्षात् सम्बन्ध है, वैसे ही उन पदार्थोंसे बने हुए मानव-शरीरके साथ भी है। प्रत्येक शरीरकी उत्पत्तिके समय, चाहे वह गर्भाधानका हो या भूमिष्ठ होनेका हो, सूर्य और इतर प्रहोंका पृथ्वीके साथ जैसा सम्बन्ध होता है और प्रहचार-पद्धतिके अनुसार उस प्रदेशमें, उस प्रकृतिके शरीरपर उनका प्रभाव पड़ता है, यह जीवनभर किसी-न-किसी रूपमें चलता ही रहता है। प्रहमण्डलकी स्थिति, देशविशेषपर उनका विशेष प्रभाव और देहगत उपादानोंकी विभिन्नताके कारण प्रत्येक शरीरका प्रहोंके साथ भिन्न सम्बन्ध होता है और उसीके अनुसार फल भी होता है। प्रत्येक ग्रहके साथ पृथ्वीका और उसपर रहनेवाली वस्तुओंका जो महान् आकर्षण-विकर्पण चल रहा है, उसके प्रभावसे कोई बच नहीं सकता और जगत्के परिवर्तनोंमें, अनुकूल-प्रतिकृल परिस्थितियोंमें, सुख दुःखके निमित्तोंमे यह महान् शक्ति भी एक कारण है-इस सत्यको अस्वीकार नहीं किया जा सकता। इसीमे योग-सम्पन्न महर्पियोंने अपनी अन्तर्दृष्टिसे इस तत्त्वका साक्षात्कार करके जीवोंके हितार्थ इस ज्योतिर्विद्याको प्रकट किया है।

संसारमें जो घटनाएँ घटती हैं, उनके अनेकों कारण वतलाये जाते हैं—जीवका प्रारच्ध अथवा पुरुषार्थ, समष्टिकर्ता ईश्वरकी इच्छा अथवा प्रकृतिका नियमित प्रवाह । इन घटनाओं के साथ प्रहोंके आकर्षण-विकर्षणका क्या सम्बन्ध है ? उपर्युक्त बलवान् कारणोंके रहते हुए जगत्के कायों में वे क्या नवीनता ला सकते हैं ? यह प्रश्न उठानेके पहले उन सबके एकत्वका विचार कर लेना चाहिये।

समष्टिकर्ताकी इच्छा ही प्रकृतिका प्रवाह है। प्रकृतिके सात्विक, राजिक और तामिक प्रवाहींके अनुकार ही ग्रहोंकी निश्चित गति और जीवोंका प्रारब्ध है। इन गति और प्रारक्षीके अनुसार ही परुषार्थ और फल होते हैं। शरीरकी उत्पत्ति प्रारब्धके अनुसार होती है। जिसका जैस कर्म, उसका वैसा शरीर । जिस शरीरमें प्रारम्धके अनुसार जैसी कर्मवासनाएँ रहती हैं, उस जीवनमें जैसी घटनाएँ घटनेवाली होती हैं, उसीके अनुसार उस शरीरके जन्मके समय वैशी ही ग्रहस्थिति रहती है। यो भी कह सकते हैं कि वैसी ग्रहस्थितिमें ही उसका जन्म होता है अथवा प्रहोंकी एक स्थितिमें रहनेपर भी भिन्न-भिन्न देश और शरीरके भेदसे उनका भिन्न-भिन्न प्रभाव पड़ता है इसीसे ज्यौतिष-शास्त्रमें कहा गया है कि ग्रह किसी नवीन फलका विधान नहीं करते, बल्कि प्रारब्धके अनुसार घटनेवाली घटनाको पहुछे ही सचित कर देते हैं- धहा वै कर्मसूचकाः।' प्रहोकी स्थिति, गति, वक्रता, अतिचार आदिको जाननेवाला ज्योतिपी किसी भी व्यक्तिके जन्म-समयको ठीक-ठीक जानकर वतला सकता है कि इसके भविष्य जीवनमें कौन-कौन-सी घटनाएँ घटित होनेवाली हैं। स्थूल कर्मचक्रके अनुसार केवल इतनी ही बात है। गणितकी सत्यताको इस-रूपमें पाश्चात्त्य वैज्ञानिकोंने भी स्वीकार कर लिया है। पाश्चान्य देशोंमें प्रहोंकी स्थितिका अध्ययन करके गणितके आधारवर फलित ज्यौतिष उसी प्रकार प्रतिष्ठित किया गया है, जैते हिंदशास्त्रोंमें । परन्तु यह बात इतनेसे ही समाप्त नहीं हो जाती, इसके आगे और भी कुछ है।

हिंदुओंका देवता-विज्ञान इन स्थूल कार्यकारण-परम्परा और सम्बन्धोंसे और भी ऊपर जाता है। मानसशास्त्रके वेत्ताओंने एक स्वरसे यह बात स्वीकार की है कि
शुद्ध, पिपुष्ट एवं बलिष्ठ मनके द्वारा स्थूल जगत्में अघटित
घटना भी घटित की जा सकती है। यदि हम उन
सूक्ष्मताओंके भी अन्तस्तलमें स्थित हो जायँ, जो स्थूल
घटनाओंकी कारण हैं, तो हम न केचल स्थूल जगत्में, बलिक
सूक्ष्म जगत्में भी परिवर्तन कर सकते हैं। इस मनोवैज्ञानिक
दृष्टिसे विचार करनेपर यह सिद्ध होता है कि ग्रहोंके द्वारा
भावी घटनाओंका ज्ञान हो जानेपर मानसिक साधनाके
द्वारा उन्हें रोका भी जा सकता है। प्राचीन ऋषियों,
योगियों और सिद्ध पुरुषोंके द्वारा ऐसा किया गया है।
इसते यह सिद्ध होता है कि मने ऐसी स्थितिमें भी जा सकता
है, जहाँसे वह घटनाओंका विधान और अवरोध कर सकता
है। परन्तु सर्वसाधारणके पक्षमें यह बात दुःसाध्य है।

इसलिये उन्हें प्रहमण्डलाधिष्ठातदेवताकी शरण लेनी पड़ती है। जिसके शरीरपर सूर्यप्रहका दृष्प्रभाव पड रहा है या पड़नेवाला है, वह यदि सूर्यमण्डलके अभिमानी देवताका आश्रय ले और पूजा, पाट, जप आदिके द्वारा यह अनुभव कर सके कि सर्यदेवता मझपर प्रसन्न हैं, मेरा कल्याण कर रहे हैं और मुझे जीवनदान दे रहे हैं, तो बहुत अंशमें उसका अरिष्ट शान्त हो जायगा और वह अपनेको सूर्यप्रहजन्य पीड़ासे बचा सकेगा । प्रहशान्तिकी ये दोनों प्रणालियाँ शास्त्रीय हैं—पहलीका नाम अहंग्रह-उपासना और दसरीका प्रतीक उपासना है । परन्तु इसका यह अर्थ नहीं है कि यह सूर्यदेवता केवल उपासनाके लिये ही हैं । वास्तवमें समस्त देवताओंका अलग-अलग अस्तित्व है और सबके लोक, शक्ति, वाहन, किया आदि अलग-अलग बँटे हुए हैं। जनतक विभिन्न शरीर, वस्तु, लोक और नक्षत्रमण्डल आदि पृथक्-पृथक् प्रतीत हो रहे हैं, इनके द्वारा पृथ्वीमण्डल प्रभावित हो रहा है, तवतक इनमें रहनेवाले देवताओंको अस्वीकार नहीं किया जा सकता।

वर्तमानकालमें सम्पूर्ण संसार राष्ट्रविद्वव, पारस्परिक द्रोह, पारिवारिक वैमनस्य, ईर्ब्या द्वेप, रोग-शोक और उद्देग-अशान्तिसे सर्वया उपद्भुत हो रहा है। इसके अनेक कारणोंमें देवताओंकी उपेक्षा और उनसे प्राप्त होनेवाली सहायताको अस्वीकार कर देना भी है। अन्तर्जगत्के नियमानुसार देवताओंको जागतिक पदार्थोंके उत्पादन, विनिमय और वितरणका अधिकार प्राप्त है। मनुष्य देवताओंको सन्तुष्ट करें और देवता मनुष्योंको समृद्धि एवं अभिनृद्धिने सम्पन्न करें । परन्तु मनुष्योंने अपनी बुद्धि और पुरुपार्थका भिष्या आश्रय लेकर स्वयं ही आत्मवञ्चना कर ली है, जिसका यह सब, जो दुःख-दारिद्रयके रूपमे दीख रहा है, फल है। वेदोने और तदनुयायी शास्त्रोंने एक स्वरसे महशान्तिकी आवश्यकता स्वीकार की है। अथर्ववेदमें सब देवताओंकी पूजाके साथसाथ मह-शान्तिका भी वर्णन आता है—

शको प्रहाश्चानद्रमसाः शमादित्याश्च राहुणा ।-इत्यादि ।

प्राचीन आयों में इस वैदिक मर्यादाका पूर्णरूपसे पालन होता था, इसीसे वे सुखी थे। आज भी जहाँ प्राचीन प्रथाओं का पालन होता है, वहाँ प्रत्येक शान्तिक और पैष्टिक कमों में पहले नवप्रहकी पूजा होती है। यह ध्यान रखना चाहिये कि इस पूजाका सम्बन्ध उन-उन मण्डलों में रहनेवाले देवताओं से है। यहाँ संक्षेपसे नवप्रहों के ध्यान और

मन्त्रका उल्लेख कर दिया जाता है। पूजा-पद्धतिके अनुसार उनका अनुष्ठान करना चाहिये।

#### स्रयं

सूर्य ग्रहोंके राजा हैं। ये कश्यप गोत्रके क्षत्रिय एवं किल इदेशके स्वामी हैं। जपाकुसुमके समान इनका रक्त-वर्ण है। दोनों हायोंमें कमल लिये हुए हैं, सिन्दूरके समान वक्ष, आभूषण और माला धारण किये हुए हैं। जगमगाते हुए हीरे, चन्द्रमा और अग्निको प्रकाशित करनेवाला तेज, त्रिलोकीका अन्धकार दूर करनेवाला प्रकाश। सात घोड़ोंके एकचक रथपर आरूढ़ होकर सुमेक्की प्रदक्षिणा करते हुए, प्रकाशके समुद्र भगवान् सूर्यका ध्यान करना चाहिये। इनके अधिदेवता शिव हैं और प्रत्यधिदेवता अग्नि। इस प्रकार ध्यान करके मानस पूजा और बाह्य पूजाके अनन्तर मन्त्रजय करना चाहिये। सूर्यके अनेक मन्त्रोंमेंसे एक मन्त्र है 'ॐ किं हीं हीं सूर्याय नमः'।

#### चन्द्रमा

भगवान् चन्द्रमा अत्रिगीत्र हैं। यामुन देशके स्वामी हैं। इनका शरीर अमृतमय है। दो हाथ हैं—एकमें वर-मुद्रा है, दूसरेमें गदा। दूधके समान स्वेत शरीरपर स्वेत वस्त्र, माला और अनुलेपन धारण किये हुए हैं। मोतीका हार है। अपनी सुधामयी किरणोंसे तीनों लोकोंको सींच रहे हैं। दस घोड़ोंके त्रिचक रयपर आरूढ़ होकर सुमेसकी प्रदक्षिणा कर रहे हैं। इनके अधिदेवता हैं उमादेवी और प्रत्यधिदेवता जल हैं। इनका मन्त्र है 'ॐ' ऐं क्री सोमाय नमः।'

#### मङ्गल

मङ्गल भरद्वाज गोत्रके क्षत्रिय हैं। ये अवन्तिके स्वामी हैं। इनका आकार अभिके समान रक्तवर्ण है, इनका वाहन मेय है, रक्तवस्त्र और माला धारण किये हुए हैं। हाथोंमें शक्ति, वर अभय और गदा धारण किये हुए हैं। इनके अङ्ग-अङ्गसे कान्तिकी धारा छलक रही है। मेषके रथपर सुमेक्की प्रदक्षिणा करते हुए अपने अधिदेवता स्कन्द और प्रत्यधिदेवता पृथ्वीके साथ सूर्यके अभिमुख जा रहे हैं। मङ्गलका मन्त्र है 'ॐ हूं श्रीं मङ्गलय नमः'।

#### बुध

बुध अत्रिगोत्र एवं मगधदेशके स्वामी हैं। इनके शरीरका वर्ण पीला है। चार हार्थोमें दाल, गदा, वर और खड्ग है। पीला वस्त्र धारण किये हुए हैं, वहीं ही सौम्य-मूर्ति है, सिंहपर सवार हैं। इनके अधिदेवता हैं नारायण और प्रत्यधिदेवता हैं विष्णु। इनका मन्त्र है 'ॐ' ऐ स्त्रीं श्रीं बुधाय नमः'।

#### **बृहस्पति**

बृहस्पति अङ्किरा गोत्रके ब्राह्मण हैं । सिन्धुदेशके अधिपति हैं । इनका वर्ण पीत है, पीताम्बर धारण किये हुए हैं, कमलपर बैठे हें । चार हाथों में स्द्राक्ष, वरमुद्रा, शिला और दण्ड धारण किये हुए हैं । इनके अधिदेवता ब्रह्मा हैं और प्रत्यधिदेवता इन्द्र । इनका मन्त्र है 'ॐ ऐ क्रीं बृहस्पतये नमः'।

#### য়ুক

ग्रुक भगु गोत्रके ब्राह्मण हैं। भोजकट देशके अधिपति हैं। कमलपर बैठे हुए हैं। श्वेत वर्ण है, चार हार्थोमें रुद्राक्ष, वरमुद्रा, शिला और दण्ड हैं। श्वेत वस्त्र घारण किये हुए हैं। इनके अधिदेवता इन्द्र हें और प्रत्यधिदेवता चन्द्रमा हैं। इनका मन्त्र है—'ॐ हीं श्री ग्रुकाय नमः।'

#### शनि

ये कस्यप गोत्रके शुद्ध हैं । सौराष्ट्रप्रदेशके अधिपति हैं । इनका वर्ण कृष्ण है, कृष्ण वस्त्र धारण किये हुए है । चार हाथोंमें बाण, वर, शुल और धनुष हैं । इनका वाइन गीध है । इनके अधिदेवता यमराज और प्रत्यिधदेवता प्रजापति हैं । इनका मन्त्र है--'ॐ ऐं हीं श्रीं शनैश्चराय नमः'।

#### राहु

राहु पैठीनस गोत्रके शूद्ध हैं। मलय देशके अधिपति हैं। इनका वर्ण कृष्ण है और वस्त्र भी कृष्ण ही हैं। इनका वाइन है सिंह। चार हायों में खड्ग, वर, शूल और ढाल लिये हुए हैं। इनके अधिदेवता काल हैं और प्रत्यधिदेवता सर्प हैं। इनका मन्त्र है-'ॐ ऐं हीं राहवे नमः'।

### केतु

ये जैमिनि गोत्रके शुद्र हैं। कुशद्वीपके अधिपति हैं। इनका वर्ण धुएँका-सा है और वैसा ही वस्त्र भी धारण किये हुए हैं। मुख विकृत है, गीघ वाहन है। दो हाथोंमें वरमुद्राः तथा गदा हैं। इनके अधिदेवता हैं चित्रगुप्त तथा प्रत्यिंदिता हैं वित्रगुप्त तथा प्रत्यिंदिता हैं बहा। इनका मन्त्र है-'ॐ हीं केतवे नमः।'

# कल्याण ~~



नवग्रह

ये सब ग्रह अपनी-अपनी गतिसे सूर्यकी ओर बढ़ रहे हैं, सबका मुख सूर्यकी ओर है। पृथिवीके साथ सबका सम्बन्ध है। प्रत्येक शान्ति और पृष्टिकर्ममें इनकी आराधना होती है। प्रयक्-पृथक् अरिष्टके अनुसार भी इनकी पूजा की जाती है। इनमेंसे किसी एकको प्रस्त करके उनसे वाञ्छित फल भी प्राप्त किया जा सकता है। जिस ग्रहका जो वर्ण है, उसी रंगकी बस्तुएँ प्रायः पूजामें लगायी जाती हैं। सन्त्रका जितना जय होता है, उसका दशांश इवन होता है। इवनमें भिन्न-भिन्न प्रकारकी समिधाएँ काममें लायी जाती हैं। स्यंके लिये मदार, चन्द्रमाके लिये पलाश, मङ्गलके लिये क्वर, बुधके लिये चिचिड़ा, बृहस्पतिके लिये पीपल, शुक्रके लिये गूलर, शनैश्चरके लिये शमी और राहु-केतुके लिये दूर्वाका प्रयोग होता है। इस प्रकार पूजा करनेसे ये ग्रह सन्तुष्ट हो जाते हैं और किसी प्रकारका अनिष्ट न करके सब प्रकारसे इष्टसाधन करते हैं।

नवप्रह्की दोषशान्तिके लिये रत्न घारण किये जाते हैं— सूर्यके लिये माणिक्य, चन्द्रमाके लिये मोती, मञ्जलके लिये प्रवाल (मूँगा), बुधके लिये मरकतमणि, बृहस्पतिके लिये पुष्पराग, शुक्रके लिये हीरा, शनिके लिये नीलकान्तमणि, राहुके लिये गोमेद और केतुके लिये वैदूर्यमणि। इनके घारण करनेसे प्रहोंके दोषकी शान्ति हो जाती है।#

ज्यौतिषके एक प्रन्थमें मैंने पढ़ा था कि जो लोग पुराणोंकी कथा मुनते हैं, इष्टदेवकी आराधना करते हैं, भगवान्के नामका जप करते हैं, तीयोंमें स्नान करते हैं, किसीको पीड़ा नहीं पहुँचाते, सबका मला करते हैं, सदाचारकी मर्यादाका उल्लङ्खन नहीं करते, शुद्ध हृदयसे अपना जीवन व्यतीत करते हैं, उनपर प्रहोंका प्रभाव नहीं पड़ता। उनको पीड़ा न पहुँचाकर वे उन्हे मुखी करते हैं। उस श्लोकका अन्तिम चरण यह है—

नो कुर्वन्ति कदाचिदेव पुरुषस्यैवं ग्रहाः पीडनम् ।

# शरीर, वाणी और मनके दोषोंका त्याग करो

१—(१) किसीको पीड़ा पहुँचाना—मारपीट करना, (२) व्यभिचार करना, (३) किसीकी चीजको चुराना, (४) अकड़कर चलना और अपवित्र रहना और (५) व्यर्थ चेष्टा करना आदि शरीरके दोष हैं।

२—(१) असत्य बोलना, (२) किसीकी निन्दा या चुगली करना, (३) कड़वा बोलना, गाली देना, शाप देना आदि, (४) अपनी बड़ाई करना और (५) व्यर्थ बातें, परचर्चा आदि करना—वाणीके दोष हैं।

३—(१) विषाद करना, (२) निर्दय विचार करना, (३) व्यर्थ चिन्तन करना, (४) मनको वशमें न करके भटकने देना, (५) दूषित और अपवित्र विचारोंको रखना—ये मनके दोष हैं।

## इनको छोड़ो और इनकी जगह-

१—शरीरसे-देवता, द्विज, गुरु और ज्ञानियोंकी सेवा करो, स्नानादिसे पवित्र रहो, शरीरको सरल रक्लो, ब्रह्मचर्य-का पालन करो और अहिंसा-भाव धारण करो ।

२—वाणीसे—ऐसे वचन बोलो जिनसे किसीको उद्देग न हो, जो सुननेमें प्रिय लगें, हित करनेवाले हों और सच्चे हों । ऐसे वचनोंके सिवा अन्य समय शास्त्रोंका पाठ करो और भगवान्के नामका जप-कर्तिन करो।

३---मनको प्रसन्न, शान्त, मौन ( भगवान्के मननमें परायण ), अपने वशीभूत और पवित्र कल्याणकारी विचारों तथा भावोंसे भरा रक्लो ।

—और शरीर, वाणी, मनके इन पवित्र कार्योंको लोगोंको दिखलानेके लिये, सत्कार-मान, पूजा-प्रतिष्ठा पानेके लिये न करके भगवत्पूजाके भावसे करो । फलस्वरूप तुरहें भगवत्प्राप्ति हो जायगी।

<sup># &#</sup>x27;सुश्रुत'के अनुसार बालकोषर भाक्रमण करनेवाले नव बालमह भार है। ये दिव्य देहविद्याष्ट है—स्नमेसे कुछ पुरुष है वुछ स्त्रियाँ हैं। इनके नाम हैं—स्वन्द, स्कन्दाबरमार, शकुलीमह, पूतनामह, अन्धपूतनामह, शीतपूतना, रेवतीमह, मुखमन्तिकप्रह भीर नैगममह।

## इनुमत्-उपासना

( लेखक--पं० श्रीहनूमानजी शर्मा )

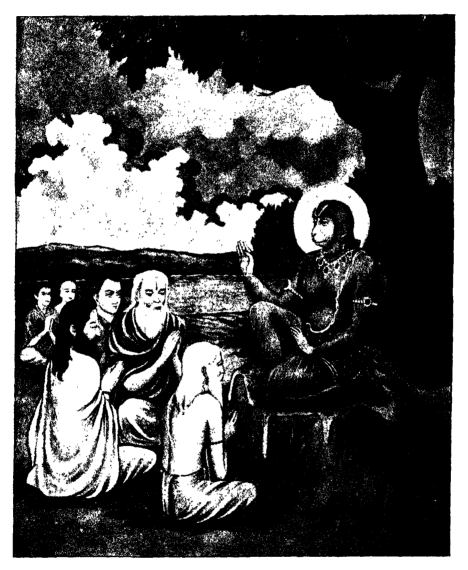
## भतुष्ठितबलधामं हेमशैलाभदेष्टं द्रनुजवनकृशानुं ज्ञानिनामप्रगण्यम् । सकलगुणनिधानं वानराणामधीशं

- रघुपतिक्रियभक्तं वातजातं नमामि ॥१॥
- (१) पुराणोंसे माल्म हो सकता है कि हन्मान्जी पवनके पुत्र और रुद्रके अवतार हैं। देव, दानव और मानव-स्टिमें इनका मान और महस्व सर्वोच्च है। जिस समय यह जन्मे, उस समय ब्रह्मा, विष्णु, महेश, यम, वरुण, कुवेर, अग्नि, वायु, इन्द्रादिने इनको अजरामर किया था और इन्हें अनेक प्रकारके वर दिये थे।
- (२) जिस प्रकार ध्यान, धारणा और समाधिक प्रभाव-से बद्रादिका सर्वाधिक सम्मान है, उसी प्रकार हन्मान्जी अखण्ड ब्रह्मचर्यके पालनसे अधिक पृजित और प्रसिद्ध हुए हैं और इसी कारण इनकी उपासना सर्वत्र है।
- (३) पुराणों और रामायणोंमें इनके अद्भुत चरित्रों-का अनेक स्थानोंमें वर्णन आया है। धर्मशास्त्रोंमें इनकी मेवा-पूजा और स्तोत्रपाठादिका महत्पल बतलाया है। और आराधनाके प्रन्थोंमें इनकी उपासनाके लोकोत्तर फल देनेवाले विधान हैं। इनके सिवा कुछ ज्ञातन्य बातोंका उल्लेख यहाँ किया जाता है।
- (४) उपासक लोग अपनी भावनाके अनुसार हन्मान् जीको बीर और दास दोनों रूपोंमें मानते हैं और आप-द्विप्तविनाशार्य वीररूपकी तथा मुखलाभार्य दासरूपकी आराधना करते हैं। शास्त्रोंमें दोनोंके ध्यान और विधान हैं और वीरके लिये राजस तथा दासके लिये सान्विक उपचारों-का उल्लेख है।
- (५) वास्तवमें हन्मान्जीने समुद्रके लॉघने, मुरसा, लिक्किनी और अक्षयादिका क्षय करने, लक्का जलाने, रावणा-दिका तिरस्कार करने और पातालमें प्रविष्ट हुए रामको लाने आदिमें सर्वोत्कृष्ट वीरत्व और स्वामीकी सेवा तथा भक्तों-की अमीष्टिसिद्ध आदिमें सर्वोधिक दास्तव दर्शाया था। ऐसे सर्वोत्तम देवकी उपासना अवस्य ही हितकारिणी होती है।
- (६) अनुष्टानप्रकाशादिमें हन्मान्जीकी उपासनाके अन्दुत और अनुभूत अनेकों अनुष्टान हैं। उनसे यह शीघ

- प्रसन्न होते हैं। इसके सिया मन्त्रमहोदिधि, मन्त्रमहार्णव और मन्त्रसङ्ग्रहादिमे इनके प्रत्यक्ष होनेके उपाय भी हें और 'हतुमत्-उपासना-कल्पद्धम' तो इस विषयका सर्वोत्तम प्रन्य है ही। उपासकीको चाहिये कि उनका अनुभव करें।
- (७) हन्मान्जीकी उपासनामें पूजा-जप-पाठ और पताकादिका परिलेख मुख्य है और भक्ति, श्रद्धा, समर्पण तथा संलग्न होना आवश्यक है। इन सक्के विधान उपर्युक्त ग्रन्थोंमें भलीमाँति लिखे हैं। अतः यहाँ उनकी पुनरावृत्ति आवश्यक नहीं, केवल जातन्य बातोंका उन्लेख ही आवश्यक है।
- (८) पूजा-पञ्चोपचार, दशोपचार और पोडशोपचारादि उपचारोका उपयोग कामनाके अनुसार किया जाता है। विशेषता यह है कि जो उपचार आरम्भमें हो, समाप्तितक उसीको रखना चाहिये। अधिकांश उपासक शीमतामें पञ्चोपचार, अवकाशमे पोडशोपचार, अनुपल्धिमे मानसो-पचार और स्वार्थसिद्धिमें राजोपचारसे पूजा करते हैं। परन्तु ऐसा करनेमें लोम-विलोम होना सम्भव है।
- (१) आराधनाके ग्रन्थों में पोडशोपचार पूजा सबसे हैं। इसमें १ आवाहन, २ आसन, ३ पाछ, ४ अर्घ्य, ५ आचमन, ६ स्नान, ७ वस्त्र (यशोपवीत), ८ गन्ध, ९ अक्षत, १० पुष्प, ११ धूप, १२ दीप, १३ नैवेद, १४ पुनराचमन, १५ ताम्बूल और १६ दक्षिणा-प्रदक्षिणा या नीराजन किया जाता है। पूजापद्धतिमें इसके सब विधान हैं, उन्हींके अनुसार करना चाहिये। यह विशेष है कि—
- (१०) स्नानमें क्पादिका शुद्ध, सय और गन्धादियुक्त जल लिया जाय; और पवोंत्सवादिमें दूध, दही, वी,
  मधु और चीनीके 'पञ्चामृत' से स्नान कराके फिर शुद्धोदकसे स्नान कराया जाय। 'उद्धर्तन' की जगह तिलोंके तेलमें
  मिले हुए सिन्दूरका सर्वाङ्गमें लेपन किया जाय। इससे हन्मानजी प्रसन्न होते हैं। कारण यह है कि लङ्काविजयके बाद
  रामचन्द्रजीने सुग्रीवादिको पारितोषिक दिया, उस समय
  सीताजीने हन्मान्जीको कई कोटिके मोतियोंकी माला दी
  थी; किन्तु उसमें राम-नाम न होनेसे वे उदासीन रहे।
  तय सीताजीने अपने सीमन्तका 'सिन्दूर' देकर कहा कि यह
  मेरा मुख्य सीभाग्य-चिह्न है और इसको में धन-धाम और

# कल्याण

# परमगुरु मारुति



उधन्मार्तण्डकोटिप्रकटरुचियुतं चारुवीरासनस्यं मौञ्जीयक्षोपवीतारुणरुचिरशिखाशोभितं कुण्डलाङ्कम् । भक्तानामिएदं तं प्रणतमुनिजनं वेदनाद्यमोदं ध्यायेद्देवं विधेयं प्रवगकुलपतिं गोष्पदीभृतवार्द्धिम् ॥

रब्रादिसे भी अधिक प्रिय मानती हूँ, अतः तुम इसको सहर्य स्वीकार करो । तब इन्मान्जीने सिन्दूरको अङ्गीकार कर लिया । इसी हेतुसे उपासक लोग इन्मान्जीके अङ्गमें तैल-मिश्रित सिन्दूरका लेप करते हैं और मन्त्रशास्त्रोंके मतसे यह आकर्षक भी है । अस्तु,

(११) गन्धमें ग्रुद्ध केसरके साथ घिसा हुआ मल्यागिरिचन्दन चढ़ावे या लालचन्दन । पुष्पोमें पुरुपवाची नामके लाल-पीले गम्भीर और दीर्पकाय पुष्प (यथा कमल, केवड़ा, हजारा और सूर्याभिमुख्व सूर्यमुखी आदि) अर्पण करे । यह विशेष है कि 'देवशयनी' (आपाढ़ ग्रुद्धैकादशी) से 'देवशयोधिनी' (कार्तिक ग्रुद्धैकादशी) सक (१२१ दिनमें ) प्रतिदिन१०८ 'नुल्सीपत्रों' पर कदम्बकी कलम और अष्टगन्धसे 'राम' नाम लिखकर गन्धादिमे पूजित करके, 'ॐ हनुमते नमः' के उच्चारणसे एक एक पत्र इन्मान्जीके शिरोधार्य करावे । इस प्रयोगसे अनेक अनिष्ट दूर होते हैं।

(१२)नैवेध-प्रातःपूजनमे गुड़, नारियलका मोला,मोदक, मध्याह्रमे गुड़, वी और गेहूँका चूरमा या क्षिन्ध रोट और रावि-में आम, अमरूद या केला आदि अप्ण करने चाहिये। चूरमा प्रतिदिन न हो सके तो मङ्गल्यारको अवस्य बनावे और उसी प्रसादका भोजन करके एक भुक्त 'भौमवत' करे। यदि मौन रहकर वाम करसे भोजन किया जाय तो यह वत ऋणमोचनमें अधिक उपयोगी है।

(१३) नीराजन धीमें भीगी हुई एक या पाँच बित्तयों से करना चाहिये और पर्वोत्सव या महापूजामें ५,११, ५० या १०८ से करना चाहिये । उस अवसरपर शक्क, रणिनगा, विजयघंट और नगारा आदिकी ध्विन हो तो और भी अच्छा है। प्रायः सभी देवमन्दिरोमें 'चरणामृत' वितरण किया जाता है। सम्भवतः च्हावतार होनेसे हन्मान्जीके चरणामृतका प्रचार कम है। परन्तु उपासकके टिये उपास्यका चरणीदक त्याज्य नहीं।

(१४) पूजनके पश्चात् उपास्यदेवका जग किया जाता है। उसके तीन प्रकार हैं—वाचिक, उपागु और मानसिक। इनमें जिसका उश्चारण दूसरेको सुनायी दे, वह 'वाचिक'; जिसमें होंठ और जीम हिलते रहें किन्तु उश्चारण सुनायी न दे, वह 'उपागु' और होंठ बंद रहें, जीम चिपकी रहे और जप मनमें होता रहे वह 'मानस' है। इनमें मानस जपके

साथ आराध्यदेवके स्वरूपका ध्यान करना आवश्यक है। उसके दो प्रकार हैं।

(१५) त्रिकालदर्शी तत्त्वज्ञ महिषयोंने आराध्यदेवोंके विज्ञानसय ध्यान नियत किये हैं। उनके स्वरूपको दृदयङ्गम करना चाहिये। 'अय स्वस्थाय॰' ईश्वरका ध्यान है, 'चिन्मयस्या॰' ब्रह्मका, 'चक्रतुण्डाय॰' गणेशका और 'शुद्धां ब्रह्मविचार॰' शारदाका है। इसी प्रकार और भी हैं। हन्मान्जीके अनेक ध्यान हैं। कारण यह है कि यह अजरामर हैं, ब्रह्मस्वरूप माने गये हैं, ब्रह्मयतार हैं, इन्होंने बड़े-बड़े अनेक काम किये हैं, समय-समयपर इनके अनेक स्वरूप हुए हैं। परन्तु सकाम उपासनामें कामनाके अनुकृल स्वरूपका तथा निष्काम उपासनामें व्यापक स्वरूपका ध्यान करना चाहिये। यहाँ—

(१६)

उद्यनमार्तण्डकोटिप्रकटरचियुतं चारुवीरासनस्यं मौजीयकोपवीतारुणरुचिरशिखाशोभितं कुण्डलाङ्कम् । भक्तानामिष्टदं तं प्रणतमुनिजनं वेदनादप्रमोदं ध्यायेद्देवं विषयेयं प्रवाकुलपतिं गोष्पदीभृतवार्द्धम् ॥१॥

उदय होते हुए प्रकाशमान सूर्य-जैसे तेजस्वी, मनोरम वीरासनसे स्थित, मूँजकी मेखलातया यशोपबीत धारण करने-वाले, लालवर्णकी सुन्दर शिखाबाले, कुण्डलोंसे शोभिन, भक्तोंको अभीए फल देनेवाले, मुनियोंसे वन्दित, वेदनादसे हर्षित, वानरकुलके स्वामी और समुद्रको गोपदके समान लाँच जानेवाले स्वरूपका ध्यान व्यापक या सर्वानुकृल प्रतीत होता है।

(१७) दूसरा प्रकार यह है कि जहाँ कहीं जिस मूर्तिके देखनेसे चित्त आकर्षित हो, उसे अनेक बार देखकर ऐसा अभ्यास कर लेना चाहिये कि नेत्र बद करनेपर भी यह स्वरूप यथावन् दीखता रहे । इस प्रकार बाह्य दर्शनोंको हृदयङ्गम करके जप करते समय अन्तर्दर्शन करते रहना चाहिये । और जपोकी संख्या मणियोंकी माला या अँगुल्योंकी करमालाके बदले वर्णमालात्मक मानसिक मालासे करनी चाहिये । इस कियासे हाथसे फिरनेवाली माला, मुँहसे होनेवाले जप और अन्तस्तलमें रहनेवाला मन इधर-उधर भटकनेके बदले एकत्र रहेंगे ।

(१८) इस प्रकार जय, ध्यान और संख्या-इस 'मानसकी त्रिवेणी' में उपस्थित होकर करनेसे तामस, राजस अभिनिवेश—इन पञ्चक्लेशों के वशीभूत हैं, उनके लिये सारे शास्त्रकी और उनमें बतलाये हुए विवेक, वैराग्य, षट्सम्पत्ति, मुमुक्षुत्व एवं श्रवण-मनन-निदिध्यासन आदि विविध साधनों-की आवश्यकता होती है। कनिष्ठ अधिकारियों के लिये तो शास्त्रके साथ तर्क-वितर्क, युक्ति-प्रयुक्तिकी भी आवश्यकता होती है।

पातज्ञल योगदर्शनमें भी उत्तम अधिकारियोंके लिये समाधिपाद, मध्यम अधिकारियोंके लिये साधनपाद और किनष्ठ अधिकारियोंके लिये विभूतिपादकी रचना की गयी है। वर्तमान कालमें विभूतिपादको माननेवाले अर्थात् सिद्धि एवं चमत्कारके रूपमें आत्माका दर्शन पानेकी इच्छा रखनेवाले अधिक मिलेंगे। ऐसे व्यक्ति पुरुषार्थको गौण और प्रारब्धको मुख्य मानते हैं। किन्तु योगशास्त्रका कथन तो यह है कि पुरुषार्थको मुख्य मानो और प्रारब्धको गौण। पूर्वकालके यहे-यहे तत्त्वज्ञानी तथा श्रीरामकृष्ण परमहंस, श्री- स्वामी रामतीर्थ आदि आधुनिक कालके महापुरुषोंने भी पुरुपार्थके द्वारा ही आत्मदर्शन प्राप्त किया। उनके जीवन-पर दृष्टि डालनेसे पता लगता है कि उनका एक मिनट भी व्यर्थ नहीं जाता था।

मेरे विचारसे सर्वसाधारणके अनुकूल मार्ग तो यह है कि सबसे पहले शरीरको सुदृद्ध बनाया जाय । शास्त्रोमें भी कहा है—

शरीरमाधं खलु धर्मसाधनम्।
'शरीरकी रक्षा ही धर्मका प्रथम साधन है।'
स्वास्थ्य ठीक रहनेसे मनकी स्थिरता भी रह सकती है।

स्वास्थ्य ठाक रहनत मनका स्टरता मा रह तकता है। हसिलये अष्टाङ्कयोगमें बताये हुए अनुकूल आसन एवं प्राणायामका प्रतिदिन अभ्यास करना चाहिये और पुरुषार्थको मुख्य समझकर अपने-अपने वर्णाश्रमोचित कर्तव्यका श्रद्धा-पूर्वक पालन करते रहना चाहिये। तथा जलमें कमलकी माँति निलंप रहकर जीवन बिताना चाहिये।

# छः महीनेमें ब्रह्मप्राप्तिके साधन

सिन्नयम्येन्द्रियश्चामं कोष्ठे भाण्डमना इव । एकाश्चं चिन्तयेन्नित्यं योगान्नोह्रेजयेन्मनः ॥
येनोपायेन शक्येत सिन्नयन्तुं चलं मनः । तं च मुक्तो निग्नेवेत न चैव विचलेत्ततः ॥
शून्या गिरिगुहाश्चेत्र देवतायतनानि च । शून्यागाराणि चैकाश्चो निवासार्थमुपक्रमेत् ॥
नाभिष्वजेत्परं वाचा कर्मणा मनसापि वा । उपेक्षको यताहारो लब्धाल्ब्धं समो भवेत् ॥
यश्चैनमभिनन्देत यश्चैनमपवादयेत् । समस्तयोश्चाच्युभयोर्नाभिष्यायेच्छुभाशुभम् ॥
न प्रहृष्येत लाभेषु नालाभेषु च चिन्तयेत् । समः सर्वेषु भूतेषु सधर्मा मातरिश्वनः ॥
पत्रं स्वस्थात्मनः साधोः सर्वत्र समद्शिनः । पण्मासान्नित्ययुक्तस्य शब्दश्चातिवर्वते ॥
(महार शान्ति २४० । १६-१३)

धनमें जिसका मन होता है। वह जैसे धनकी चिन्ता करता है, वैसे ही योगी हिन्द्रयोंको नियममें रख एकाम हो आत्माका चिन्तन करे, योगसे मनको उद्विम न होने दे। जिन साधनोंसे चञ्चल मन वशमें हो सकता हो, उनका सेवन करे, और उन साधनोंसे हटे नहीं। योगी मनको एकाम करके पर्वतोंकी निर्जन गुफाओंमें, देवताओं के मन्दिरोंमें अथवा सून्य गृहोंमें रहनेका उपक्रम करे। योगी मन, वाणी तथा कार्यसे किसीका भी संग न करे, क्योंकि वस्तुओंका संग्रह अथवा संग्र योगियोंको तुखदायी हो जाता है। सबकी ओरसे उपेक्षा रक्खे, नियमित रीतिसे आहार करे, लामसे प्रसन्न न हो, और हानिसे उदास भी न हो। निन्दा करनेवाले और प्रणाम करनेवालेपर समानदृष्टि रक्खे, किसीकी भलाई-बुराईका चिन्तन न करे, लाभ होनेपर हिंपत न हो और हानि होनेपर चिन्ता भी न करे। सब प्राणियोंपर समभाव रक्खे और वायुके समान कही आसक्त न हो। इस प्रकार मनको स्वस्य रखनेवाला साधनामें लगा हुआ, सर्वत्र समदृष्टि रखनेवाला छः महीनेतक नित्य नियममें रहनेवाला पुरुष ऑकारस्वरूप ब्रह्मका दर्शन करके ब्रह्मरूप हो जाता है।

## साधनकी साध

( हैखक--'श्रीनयराम')

आकाशमण्डलमें तारागण अपने मन्द-मन्द प्रकाशसे सम्पूर्ण जगत्को प्रकाशित करनेका पूर्ण परिश्रम कर रहे हैं; किन्तु निश्चानाथ श्रीचन्द्रदेवके विना उनका श्रम सफल नहीं हो रहा है। अन्धकारमयी रजनीकी नीरवता सहसा सारमेय भक्त कर देते हैं। पहरेदारोंकी आवाजें इधर-उधरसे आकर वायुको चीरती हुई दूरतक निकल जाती हैं। ऐसी गम्भीर रात्रिमें श्रीयुत यादवेशजी अपनी मनोहर अडालिकापर शयन कर रहे हैं।

स्वप्रमं उन्होंने देखा—महासागरकी उत्तुङ्क शैल-शिक्षरों के समान भयद्वर तरङ्कें उठ रही हैं और में उस भयङ्कर समुद्रमं इन और उछल रहा हूँ । व्याकुल होकर चीखने-चिल्लाने लगे; परन्तु वहाँपर कोई भी पुकार सुनने-वाला न था । अत्यन्त घवड़ाकर उन्होंने भगवान्का स्मरण किया । सहसा एक महात्मा उस महासागरके जलपर चलकर आते हुए नज़र आये । उन तेजोमय महात्माजीने अत्यन्त शीव्रतासे आकर कहा—'यादवेश ! तृ जिस भयङ्कर मागरमं डूब और उछल रहा है, उसी सागरमं में आनन्दप्र्वक जलपर चल रहा हूँ । मुझे इस समुद्रसे जरा भी क्रेश नहीं । देख ! मुझमें और तुझमें क्या फर्क है, इसका कारण नृ जानता है?'

'नहीं, भगवन् ! में नहीं जानता । मुझे तो बस, इस सागरसे निकाल दीजिये । मैं आपकी शरण हूँ, आप इस विपत्तिसे मुझे शीव्र बचाइये ।' भयसे व्याकुल होकर यादवेश-ने उत्तर दिया ।

यादवेश फिर गोता खाना ही चाहते थे कि उन द्यालु महात्माजीने हाथ पकड़कर उन्हें निकाल लिया। बस, आँखें खुल गयी। प्रातःकाल उसी स्वमकी अद्भुत घटनापर गम्भीरता-पूर्वक विचार करते हुए बारंबार उद्दिम होने लगे। स्नान करनेके लिये बैठे, परन्तु घंटोंतक स्नान समाप्त नहीं हुआ; क्योंकि उनका मन विचारधारामें स्नान कर रहा था।

मध्याह्नकालमें चिन्ताका कारण पूछती हुई पत्नीको कुछ भी उत्तर न देकर श्रीयादवेशजी अपने एक मित्रसे मिलने चल दिये। मार्गमें भी उनका चित्त विक्षित या। विचारों में तिमम होनेके कारण उन्होंने परिचित सजनोंको मार्गमें जमस्कार भी न किया। सहसा उन्होंने सामने एक आश्चर्य देखा। वे ही महात्मा, जिनको स्वप्नमे सागरसे अपनेको निकालते हुए देखा या, मुस्कराते हुए आ रहे थे। वैसे ही बस्त्र थे, वैसा ही कमण्डल था, वैसी ही मूर्ति थी। भलीमॉति पहचानकर यादवेशजीने दौड़कर महात्माजीके चरण पकड़ लिये।

महात्माजीने आशीर्वाद दिया। प्रेम प्रदर्शित करते हुए याद्वेशजी महात्माजीको आग्रह-पूर्वक अपने ग्रहमें लिवा लाये। नाना प्रकारसे पूजन करके फल आदि समर्पण किये। सत्कारसे तृप्त करके याद्वेशजीने बार्नी-ही-बार्तोमें सत्सङ्क प्रारम्भ कर दिया।

भहाराज ! में अनुभव कर रहा हूँ कि यह संशर-सागर महाभयद्भर है । जन्म-मरणके भयावह दृश्य मेरे मिस्तिष्कमे धूम रहे हैं । इस सम्पूर्ण जगत्को में मायामय देख रहा हूँ । थोड़ा-सा जीवन है; में चाहता हूँ कि एक-एक क्षण व्यर्थ न खोकर परमार्थ-साधनमें लगाऊँ । यों तो अनेक साधन हैं; परन्तु मोक्ष-प्राप्तिका सर्वश्रेष्ठ साधन क्या है ! वह मुझे बतलाइये । यादवेशजीने पृद्धा ।

'वास्तवमें प्रश्न अद्भुत है। मोक्षप्राप्तिका सर्वश्रेष्ठ साधन क्या है, इस विषयमें विद्वान् मी मोहित हैं। लेकिन मेरा इस विषयमें एक अपूर्व अनुभव है। उस साधनका मैं वर्णन करूँगा; परन्तु किसीस कहना नहीं। देखो!—

> बहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यते । बासुदेवः सर्वमिति स महास्मा सुदुर्लभः॥

'जो बहुत जन्मोंके अन्तके जन्ममें तत्त्वज्ञानको प्राप्त हुआ ज्ञानी सब कुछ बाद्धदेव ही है अर्थात् वासुदेवके अतिरिक्त अन्य कुछ है ही नहीं—इस प्रकार मुझे भजता है, वह महात्मा अति दुर्ल्लभ है।

यही मेरे मतसे सर्वश्रेष्ठ साधन है। सर्वत्र भगवान् हैं, चारों ओर वही हैं; पशु-पक्षी, पेड़-पत्थर सब कुछ वही हैं— निरन्तर ऐसा ध्यान करनेसे तुम्हारी स्थिति एकदम बदल जायगी। ' महात्माजीने उत्तर दिया।

यादवेशजी और कुछ प्रश्न करना ही चाहते थे कि महात्माजी उठे और 'फिर मिलेंगे' कहते हुए एक ओर चल दिये । यादवेशजी मन्त्रमुग्धकी तरह प्रणाम करके रह गये।

महात्माजीका बताया हुआ साधन उनके हृदयमें चुभ गया। आगे-पीछे दार्थे-बार्थे सर्वत्र वे भगवद्दर्शन करने लगे। चारों ओर भगवान् ही भरे हैं, ऐसा उन्हें अनुभव होने लगा। आकाश, वायु, पृष्वी, जल, अभि, तारागण, सूर्यः, चन्द्र आदि सब कुछ भगवन्मय दिखलायी देने लगा। उनका मन निर्मल और शान्त हो गया। चलते-फिरते, उठते-बैठते, सोते-जागते यही एक अनुसन्धान था। बातचीत करनेमें उन्हें आनन्द नहीं था, भोजन करनेमें स्वाद नहीं था। सम्पूर्ण विकारींसे उनका मन रहित हो गया।

सारा संसार ही परमात्माका रूप है—ऐसा देखनेवाला प्राणी किसार कोध करे, किससे द्वेप करे, किससे कपट करे, किससे लोभ करे, किससे मोह करे, किसे छोटा माने, किसे बड़ा माने, किससे अभिमान करे और किसकी वासना करे ? उसका मन गङ्गाजलकी तरह निर्मल हो जाता है। पापोंका नारा और परमात्माका प्रकाश हो जाता है। अज्ञान चूर हो जाता है, अन्धकार दूर हो जाता है।

श्रीयाद्वेशकी स्थितिमें भारी परिवर्तन हो गया। वे अपनेको अद्भुत स्थितिमें देखने लगे। उनकी बुद्धिमें सर्वात्म-भाव भर गया। रोम-रोममें दिव्यता दर्शित होने लगी। तीन दिनोंतक उन्होंने अलौकिक भावमें रहकर चौथे दिन अपनी दिनचर्या निर्धारित की।

ब्राह्ममुहूर्तमें तीन वजे उठकर स्नान करके आसनपर बैठ जाते और दस्र बजेतक ध्यान करते ! मोजनादिसे निवृत्त होकर ज़मीदारीका काम-काज देखते और चार बजे नदीतट-पर चले जाते । वहाँपर एकान्तमें बैठकर गीतापाठ एवं अजपाजाप करते थे ! रात्रिमें नौ बजे लौटकर गृहमें आते और भोजनादिके पश्चात् एक घंटे फिर ध्यान करके श्यन करते थे ।

इस प्रकार अखण्ड तैलधारावत् उनका साधन चलने लगा। उनकी साधनाने उन्हें दिव्य आनन्दसे भर दिया। निरन्तर एक अलैकिक स्फूर्ति-सी दर्शित होने लगी। जिस समय वे ध्यान करने बैठते थे, उस समय भृकृटिके मध्यमें उन्हें प्रकाशका दर्शन होता था। वह प्रकाश क्षिलमिलाता था, किन्तु स्थिर नहीं होता था।

साधनकी साध अखण्ड यी और साधनमें सिद्धि भी

प्राप्त होनेवाली थी कि सहसा ब्रह्मादि देवशिरोमणियोंको नचानेवाली माया-नटीने एक एंदा फेंका। उनके हृदयमें एक वासना उत्पन्न हुई। वह वासना यद्यपि सास्विक थी, परन्तु उसका परिणाम हानिकर था। श्रीयादवेशबीने विचार किया कि इस नदीतटपर एकान्तमें एक भवन बनवा लूँ और वस, यहींपर निवास करूँ। यहमें आने-जानेका झगड़ा ही न रहे। ऐसा विचार करके उन्होंने नदीतटपर लगे हुए बृक्षोंको कटवाकर भवन बनवाना प्रारम्भ कर दिया। नाना प्रकारकी चिन्ताओंने आकर हृदयपर बरबस अधिकार कर लिया।

मजदूरोंको काम बतलाना, ईंट, पत्थर, चूना आदि मँगवाना, मकान ऐसा नहीं ऐसा होना चाहिये—बस, इसी प्रकारकी घोर चिन्ता उन्हें निरन्तर फँसाने लगी। भजन भूल गये। जिस समय भजन-ध्यानमें बैठते, उस समय मकानकी दीवालें और मजदूरोंकी हलचल उनके दिमागमें घूमने लगतीं। सारा साधन चौपट हो गया। फँस गये चक्करमें। मकान बनते-बनते चार महीने हो गये। अभी आधा मकान बनना और बाकी है। इतने दिनोंमें उनकी दिव्य स्थिति, जो साधनोंसे उत्यन्न हुई यी, जुस हो गयी। भजन करनेमें उन्हें आलस्य आने लगा। बना-बनाया खेल बिगइ गया।

एक दिन सन्ध्याके समय मजदूरींकी मजदूरी बाँट रहें थे कि सहसा उन्होंने महात्माजीको आते देखा—वही महात्माजी, जिन्होंने उनका उद्धार किया था। देखते ही यादवेशजीन चरणोंमें साष्टाञ्च प्रणाम किया। महात्माजीने आशीर्वाद दिया और एकान्तमें ले जाकर बोले—'आपने बड़ी भारी भूल की। यदि आपका पूर्ववत् साधन चलता रहता तो अवस्य ही अवतक आपको सब कुछ प्राप्त हो गया होता। देखो! आपने भवन बनवानेमें चार महीने खर्च कर दिये और अभी कई महीने और लगेंगे, तब यह बनकर तैयार होगा। परन्तु, अब आपकी आयुके केवल दो ही हफ्ते बाकी हैं। पंद्रहर्वे दिन आपका यह शरीर छूट जायगा। मायाने भ्रममे डालकर आपको व्यर्थके कार्यमें लगा दिया। इतने दिनमें आपकी भजन-शक्तिका हास हो गया। अब पंद्रह दिनोंमें जो कुछ करना चाहो कर ली, वरना पछताओंगे। छोड़ो इस इमारतके झंझटको।'

इतना कहकर वह महात्माजी शीघ्रताचे चले गये। श्रीयादवेशजी महात्माजीके मुखले यह आश्चर्य सुनकर घवड़ा गये । उन्हें अपनी भूल स्पष्ट दिखायी देने लगी । पश्चात्तापन से उन्होंने रोना प्रारम्भ कर दिया । इमारत बनवाना बंद कर दिया और पूर्ववत् भजन कार्यमें संलग्न हो गये । क्षण-क्षणमें उन्हें अपनी भूलपर घोर दुःख होने लगा । आँखें हर-वक्त डबडबायी रहने लगीं । पन्द्रह दिनोतक उन्होंने भोजनादि अति स्क्ष्म करके अपना सारा समय केवल भजनमें ही व्यतीत किया। भगवान्का ध्यान करते और गुकदेवका स्मरण करते हुए तथा सर्वत्र परमात्माकी भावना करते हुए श्रीयादवेशजीने अपनी इहलीला समाप्त की। उनका हृदय अन्त समयमें वासुदेवका निज निकेतन बन गया था।

# भोजन-साधन

- १—-शुद्ध कमाईका अन्न खाओ; जो पैसा चोरीमे, छलसे, बेईमानीसे, दूसरेके हकको मारकर आया हुआ हो, उसमे मिला हुआ अन्न बहुत दूषित होता है और बुद्धिको सहज ही बिगाइ देता है।
- २--हर किसीके साथ न खाओ । बुरे परमाणु तुम्हारे अंदर आ जायँगे ।
  - ३---जुठा कभी किसीका मत खाओ । रोग बढ़ेगा ।
- ४—नियमित भोजन करो, भूखरे कुछ कम खाओ । अपनी प्रकृतिसे प्रतिकुल चीज मत खाओ ।
- ५—म्वादकी दृष्टिसे मत खाओ--शरीररक्षाके लिये सान्त्रिक आहार करें।
- ६--क्रोधी, कामी, वैरी, संकामक रोगोंसे आकान्त, हीन जाति और हीन कुलके लोगोंके साथ न खाओ।
  - ७--ऐसी जगह मत खाओ, जहाँ कुदृष्टि पड़ती हो।
- ८—अतिथि, रोगी, गर्भिणी स्त्री, गुरु, ब्राह्मण, आश्रितजन और गौ, कुत्ते, चीटी, कौवे आदिको आदरसे खिलाकर पीछे खाओ।
  - ९—रोज वल्विश्वदेव करके खाओ।
- १०--भगवान्को या अपने इष्टदेवको अर्पण करके खाओ । जो भगवान्को निवेदन न करके खाता है, वह गंदी चीज खाता है।
- ११---ज्ठन मत छोड़ो । विना भृख लगे मत खाओः जितना आसानीसे पचा सको उतना ही खाओ ।
- १२---तुम्हारा खाना जिसको भार माळूम होता हो, उसके घर न खाओ।
- १२---भोजन करनेके पहले अलको प्रणाम करो, भोजनके समय ध्यान करो कि यह पवित्र भोजन मुझको

पवित्र करेगा, बल देगा, ओज देगा और भगवान्की मक्ति देगा। और प्रत्येक ग्रास भगवान्का स्मरण करके मुँहमे लो।

- १४—भोजनको अन्तर्यामी भगवान्की तृप्तिके लिये करो, यज्ञकी भावनासे करो—जीभके म्वाद या अपनी तृप्तिके लिये नहीं।
- १५—बहुत मसाले, खड़ी, चटपटी, बहुत मिठाई आदि न खाओ।
  - १६-धरमें सबको बॉटकर खाओ, चुराकर न खाओ।
- १७—पङ्क्तिमें भेद न करो, अपने लिये बढ़िया लेकर दूसरोको घटिया चीज मत दो ।
- १८—रोज स्नान, सन्ध्या, तर्पण, श्राद्ध और बल्बिश्वादि करनेके बाद भोजन करो।
  - १९-भोजनके समय मौन रहो।
- २०-ताँबेके बग्तनमें दूध न पीओ, जूटे बरतनमें घी न खाओ और दूधके साथ कभी नमक न खाओ।
  - २१-भोजन चवाकर करो, बहुत जल्दी जल्दी न खाओ।
- २२—पूर्वकी ओर मुख करके भोजन करो, पश्चिम और दक्षिणकी ओर मुख करके भोजन करना भी धुरा नहीं है। जिसके माता-पिता जीवित हों, वह दक्षिणकी ओर मुख करके भोजन न करे। उत्तरकी ओर मुँह करके भोजन नहीं करना चाहिये।
- २३—दोनों हाथ, दोनों पैर और मुँहकी पहले खूब धोकर भोजन करो । भोजनके बाद हाथ-मुँह धोना, कुल्ले करके मुँह साफ करना, दॉतोंमें लगे हुए अन्नको निकालकर फिर मुँह धोना चाहिये । भोजनके बाद मुँह साफ करनेके लिये पान खाना बुरा नहीं है ।
- २४--- एकादशी, अमावास्या, पूर्णिमा आदिके दिन उपवास करो।

( लेखक---श्रीआत्मारामजी देवकर )

(१)

बह कमलके नीचे खड़ी थी। कमलकी मृदुल-कलेवरा ग्रुम्न कलिका ह्यककर उसके सिरपर नाच रही थी। ऊपर अनन्त एवं असीम आकाश था, नीचे मुविशाल मानसरोवर लहरा रहा था। वह स्थान जनसमागमशून्य था। मुन्दर मुरम्य नैसर्गिक दृश्य चित्तको चञ्चल कर रहे थे। पर वे थे किसके लिये-कोई निश्चयपूर्वक कह सकता है?

(?)

हंसके एक जोड़ेने आकर पूछा—'तुम कौन हो और यहाँ क्या कर रही हो ?' उसने मुस्करा कर उत्तर दिया— 'तुम्हीं बतलाओ तुम कौन हो और यहाँ क्या कर रहे हो ?'

हंसने उत्तर दिया—'हम यहीं उत्पन्न होते हैं और मोती चुगकर आनन्दसे अपना समय विताते हैं। हमें होग इंस कहते हैं।'

उसने कहा—'मेंने मुना है कि तुम क्षीर नीरका पृथक्करण कर सकते हो। क्या यह बात सच्च है ?' हंसने उत्तर दिया—'अवस्य ही'। उसने प्रशंसके रूपमें कहा—'तय तुम्हीं सच्चे न्यायी हो। बतलाओ कमल मेरे शीशपर क्यों नृत्य करता है ?'

इंसिनीको वहीं छोड़कर हंस उड़ गया।

(३)

हंसके चले जानेसे हंसिनीको यहा दुःख हुआ। दूसरे हंसके जोड़ोंको कीड़ा करते देख उसके हृदयमें विरहकी व्यथा उत्पन्न होती थी। पर वहाँ मुनने और देखनेवाला कोई न था, मब अपने-अपने मुखमे मग्न थे। वह उदास मुखसे सरोवरके किनारे बैठी रहती और उसकी हिलोरोंको निर्निमेप नेत्रोंस देखा करती थी। एक दिन एक रमणी-मूर्तिने उसे अधिक व्यथित देखकर प्रश्न किया—'तुम्हारे दुःखका क्या कारण है ?' हंसिनीने अनिच्छासे कहा—

'मुझे हंसके विना अपना जीवन भारवत् प्रतीत होता है।' रमणीमृर्तिने व्यंग्यके रूपमें कहा—'नैयायिक स्वयं अपना न्याय नहीं कर सकता, यह बड़े आश्चर्यकी वात है।' हंसिनीने उत्तर दिया—'कमलका आश्रय छोड़कर यहाँ आओ, तब उसकामर्म जान सकोगी।'रमणीमृर्तिने निःस्पृहतांस कहा—'लो, अभी सही; प्रत्यक्षके लिये प्रमाणकी क्या आवश्यकता है?' इसके बाद वह मुस्कराती हुई हंसिनीके पास आ बेटी। कमलकी कली ज़ोरसे हिल उठी और मुरझाकर नीचे गिर पड़ी। यह देखकर रमणीमृर्तिके नेत्रोंन्स अविराम अश्रुधारा वह निकली। उसने ठंडी साँस लेकर कहा-—'यह वात यी कि मुझे इसका अनुभव नहीं था।'

हंमिनीने निरानन्द हास्यके साथ कहा-- भोगनेसे अनुमव होता है। विना भोगे कोई किसी वातका मर्म केसे जान सकता है?

(8)

रमणीमृर्ति नेत्र फाइ-फाइकर श्रूत्याकाशकी ओर देखने लगी। वहाँ हंसकी अविनश्वर आत्मा मेंडरा रही थी। उसने गम्भीर स्वरसे कहा—'अब देखो, में कान हूं ?' रमणीमृर्तिने उत्तर दिया—'हंमकी आत्मा।' हंसकी आत्माने पृछा— 'और तुम ?' रमणीमृर्तिने उत्तर दिया—'एक दुःस्वनी अवला'। आत्माने हँसकर कहा—'यही कलनात्मक ज्ञान सुख-दुःखका अनुभव कराता है। संसारहक्षमें ही दो फल लगे हुए हैं, जो समस्त प्राणियोंको अमाते और भटकाते हैं। मैं तुम्हें अपनेसे पृथक् समझता था, इसीसे प्रश्न किया था कि तुम कोन हो। तुमने वही प्रश्न मुझसे किया था, उसका उत्तर मेंने तुम्हींसे दिलवा दिया। केवल हंसकी आत्मा कह देनेसे वह सार्थक हो गया। यही क्षीर-नीरका पृथक्करण है।' इतना सुनकर हंसिनीने भी अपना श्रीर त्याग दिया और उसकी आत्मा हंसकी आत्मानं लीन हो गयी!

# मुक्ति कौन पाता है?

विशोको निर्ममः शान्तः प्रसन्ना विमत्सरः । षड्भिर्छश्रणवानतेः समग्रः पुनरेष्यति ॥

मंतोषीः ममतारहित, शान्तः प्रसन्न मनवाला और शोक तथा मन्मररहित—इन छः लक्षणीवाला पुरुष ज्ञानसे तृप्त
होकर मक्तिको पाता है ।

( महा० शान्ति० २५१ । १४ )



#### भारतमाता



वन्दं मातरम्

# वन्दे मातरम्

ರಂಜಕರಂಜಕರಂಜಕರಂಜಕರಂಜಕರಂಜಕರಂಜಕರಂಕಕರು ಕರ್ಮ

मलयजशीतला सुजला सुफला शस्यवयामला मातरम् । *जु स* ज्योत्स्नापुरुकितयामिनीं फुल्लुकुसुमितद्रमदलशोभिनीम् । सु ह।सिनीं सुमयुरमापिणीं सुखदा वरदा मातरम् ॥ वन्दे । ॥ द्वित्रिंशकोटिभुत्रैर्धृतखरकरवारे, विंदाकोटिकण्डकलकलनिनादकराहे, के बंके मा ! तुमि अबंके ? बहुबरुधारिणीं नमामि तारिणीं रिपुदलवारिणीं मातरम् ॥ वन्दे ॥ त्मि विद्या, तुमि धर्म, तुमि हृदि, तुमि मर्म, त्वं हि प्राणाः शरीर । बाहुते तुमि मा ! शक्ति, हृद्यं तुमि मा ! निक्त । प्रतिमा गड़ि मन्दिर-मन्दिर-मातरम् ॥ वन्दे ० ॥ तोमारई त्वं हि दुर्गा दश्प्रहरणधारिणी, कमका कमरुदरुविहारिणी. वाणी विद्यादायिनी, नमामि त्वाम् । नमामि कमलां अमला अनुलां सुजला सुफला मातरम् ॥ बन्दे ।॥ सुस्मितां भृषिता इयामला सरसा

<u> Hotou potou poto</u>

॥ वन्दे०॥

netoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetoninetonine



वन्दं मातरम् ॥

मातरम्

भरणीं

धरणीं

# प्रभु-प्राप्तिके साधन

( माता श्रीगायत्री देवी काक )

शास्त्रोंमें भगवत्येमकी प्राप्तिक लिये अनेकों साधन बताये गये हैं। और वे सभी साधन अनुभवद्वारा सिद्ध किये हुए हैं। मनुष्य यदि अपनी रुचिके अनुसार उनमेसे एक भी साधनका आश्रय श्रद्धा-विश्वासपूर्वक पकड़ ले, तो उसका कल्याण हो जाता है। अतएव सभी कल्याणेच्छु नर-नारियोंको साधनमें तत्पर रहना चाहिये। साधनहीन मनुष्य पशुके समान है। ऐसा प्रयन्न करना चाहिये कि जिससे जीवनका उत्तरोत्तर विकास हो, प्रकाश हो और हम अन्धतम शून्यतासे निकलकर ज्ञान-विज्ञानकी परमांज्ज्यल आभामें अपने आपको स्थिर कर सकें।

जीवनकी शक्तियाँ दो प्रकारकी हैं—एक कलाप्रधान और दूसरी भावनाप्रधान । जीव कलाओंसे घिरा हुआ है और भगवान् पूर्ण कलामय हैं, अर्थात् उनमें सेल्हों कलाएँ विद्यमान हैं। अतएव पूर्ण कलाओंकी प्राप्तिका साधन भी कलाओंके उत्तरोत्तर विकासद्वारा ही होता है।

भगवान् तो भावके ही भूग्वे हैं, वे भावनाको ही पसंद करते हैं। जीव संसारमें आकर दुर्भावनाओंसे घिर जाता है। जब जीवके हृदयमें सद्भावनाएँ उठने लगती हैं, तब उसके कस्याणका कार्य प्रारम्भ हो जाता है।

नाम, रूप, लीला, धाम—ये चारों भगवानके साक्षात् विग्रह हैं। इनमेसे किसी एकका भी दृढ्तापूर्वक आश्रय पकड़ लेनेसे जीवका कल्याण हो सकता है। वे मनुष्य तो बड़भागी हैं, जो इन चारों विग्रहोंका आश्रय ग्रहण कर लेते हैं। वाणीद्वारा भगवन्नामका कीर्तन करना, मनद्वारा प्रभुके सुन्दर स्वरूपोंका ध्यान करना, चित्तद्वारा भगवान्की मनोहर लीलाओंका चिन्तन करना और शरीरसे श्रद्धासहित भगवद्वाममें निवास करना —यही चारों कलिकालके जीवोंके लिये सर्वया उपयुक्त और अनुकुल साधन हैं।

सन्निष्ठाके साथ सङ्कीर्तन, सेवा, सत्सङ्घ और समाश्रयका आश्रय पकड़नेमें ही जीवका सुनिश्चित कल्याण है--इसमें सन्देहकी कोई बात नहीं है।

नाम, रूप, लीला, धाम तथा संकीर्तन, सेवा, सत्संग, समाश्रयका पारस्परिक सम्बन्ध इस प्रकार है —नामका सङ्कीर्तन करो, रूपका मेवन करो, लीलाका सत्सङ्ग करो और धामका सम्यक् प्रकारसे आश्रय पकड़ो। श्रीचैतन्य महाप्रभुने अपने शिष्योंको यही साधन बताया था।

यह कलिकाल है, इसमें घोर अशान्ति और वर्बरताका साम्राज्य है; फलतः प्रायः समस्त जीवोंके अन्तःकरण अर्थात् मन, बुद्धि, चित्त और अहङ्कारमें अराजकता मची हुई है। ऐसे भयानक युगमें उपयुक्त साधनोंमें सन्निविष्ट होनेसं ही कल्याण हो सकता है।

# बोलीके बाण मत मारो

वाक्सायका वदनान्निष्पतन्ति यैराहतः शोचित राज्यहानि । परस्य नाममंसु ते पतन्ति तान् पण्डितो नावसुजेत्परेषु ॥ परद्येदेनमतिवादबाणैर्भृशं विद्धयेच्छम एवेह कार्यः । संरोध्यमाणः प्रतिहृष्यते यः स आदत्ते सुकृतं वै परस्य ॥

मुख्नमेंसे बाणकी तरह तीखे यचन निकलते हैं और दूसरोंके मर्मस्थानोंपर चोट करते हैं, उनके प्रहारसे आहत मनुष्य रात-दिन शोक किया करता है, पण्डितोंको दूसरोंपर ऐसे मर्मवेधी बचनोंका प्रयोग न करना चाहिये। प्रतिपक्षी मनुष्य कुबाक्यरूपी बाण मार कर भली प्रकार बीध डाले, तब भी धीर पुरुषको शान्त रहना चाहिये। शत्रुके कोध दिलानेपर भी जो मनुष्य कोथ न कर हिष्त ही होता है, वह धीर पुरुष शत्रुके पुण्यका भागी होता है।

( महा० शान्ति० २९९ । ९-१० )

#### ध्यान-साधन

( लेखक--श्रीजयदयालजी गोयन्दका )

मेद और अभेद दोनों ही निष्ठाओंमें ध्यान सबसे आवश्यक और महत्त्वपूर्ण साधन है। श्रीभगवान्ने गीतामें ध्यानकी बड़ी महिमा गायी है। जहाँ कहीं उनका उच्चतम उपदेश है, वहीं उन्होंने मनको अपनेमें (भगवानमें) प्रवेश करा देनेके लिये अर्जुनके प्रति आज्ञा की है। योगशास्त्रमें तो ध्यानका स्थान बहुत ऊँचा है ही। ध्यानके प्रकार बहुत-से हैं। साधकको अपनी रुचि, भावना और अधिकारके अनुसार तथा अभ्यासकी सगमता देखकर किसी भी एक प्रकारसे ध्यान करना चाहिये। यह स्मरण रखना चाहिये कि निर्गुण निराकार और सगुण साकार भगवान् वास्तवमें एक ही हैं। एक ही परमात्माके अनेक दिव्य प्रकाशमय स्वरूप है। हम उनमेंसे किसी भी एक स्वरूपको पकड़कर परमात्माको पा सकते हैं, क्योंकि वास्तवमे परमात्मा उससे अभिन्न ही है। भगवान्के परम भावको समझकर किसी भी प्रकारसे उनका ध्यान किया जाय, अन्तमे प्राप्ति उस एक ही भगवान्की होगी जो सर्वथा अचिन्त्यशक्ति, अचिन्त्यानन्तगुण-सम्पन्न, अनन्त द्यामय, अनन्तमहिम, सर्वव्यापी, सृष्टिकर्ता, सर्वरूप, स्वप्रकाश, सर्वात्मा, सर्वद्रष्टा, सर्वोपरि, सर्वेश्वर, सर्वज्ञ, सर्वसुहृद, अज्ञ, अविनाशी, अकर्ता, देशकालातीत, सर्वातीत, गुणातीत, रूपातीत, अचिन्त्यस्वरूप और नित्य स्वमहिमामें ही प्रतिष्ठित, सदसद्विलक्षण एकमात्र परम और चरम सत्य हैं । अतएव साधकको इधर-उधर मन न भटकाकर अपने इष्टरूपमें महान् आदर बुद्धि रखते हुए परम भावसे उसीके ध्यानका अभ्यास करना चाहिये।

श्रीमद्भगवद्गीताके छठे अध्यायके ग्यारहवेंसे तेरहवें श्लोकतकके वर्णनके अनुसार एकान्त, पवित्र और सात्त्विक स्थानमें सिद्ध, स्वस्तिक, पद्मासन या अन्य किसी सुखसामें सिद्ध, स्वस्तिक, पद्मासन या अन्य किसी सुखसाध्य आसनसे बैठकर, नींदका डर न हो तो आँखों मूँ ट्रकर, नहीं तो आँखोंको भगवान्की मूर्तिपर लगाकर अथवा आँखोंकी दृष्टिको नासिकांके अग्रभागपर जमाकर प्रतिदिन कम-से-कम तीन घंटे, दो घंटे या एक घंटे—जितना भी समय मिल सके—सावधानीके साथ लय, विश्वेप, कपाय, रसास्वाद, आलस्य, प्रमाद, दम्भ आदि दोपोंसे बचकर श्रद्धा-भक्तिपूर्वक तत्परताके साथ ध्यानका अभ्यास करना चाहिये। ध्यानके समय श्रारीर, मस्तक और गला सीधा

रहे और रीढ़की हड्डी सीधी रहे तो बहुत उत्तम है। ध्यानके लिये समय और स्थान भी मुनिश्चित ही होना चाहिये।

(१)

जपर लिखे अनुसार एकान्तमें आसनपर बैठकर साधकको दृढ़ निश्चयके साथ नीचे लिखी धारणा करनी चाहिये—

्एक सत्य सनातन असीम अनन्त विज्ञानानन्दघन पूर्ण ब्रह्म परमात्मा ही परिपूर्ण हैं। उनके सिवा न तो कुछ है, न हुआ और न होगा। उन परब्रह्मका ज्ञान भी उन परब्रह्मको ही है, क्योंकि वे ज्ञानस्वरूप ही हैं। उनके अतिरिक्त और जो कुछ भी प्रतीत होता है, सब कल्पनामात्र है। वस्तुतः वे ही वे हैं।

इसके उपरान्त चित्तमें जिस वस्तुका भी स्फुरण हो, उसीको कल्पनारूप समझकर उसका त्याग (अभाव ) कर दे। किसीकी भी सत्तान रहने दे। ऐसा निश्चय करे कि जो कुछ प्रतीत होता है, वह वस्तुतः है नहीं। स्थूल शरीर, ज्ञानेन्द्रिय, मन, बुद्धि आदि कुछ भी नहीं है। यो अभाव करते-करते सबका अभाव हो जानेपर अन्तमें सर्वाभावरूपा एक सम और शुद्धा वृत्ति रह जाती है। परन्तु अभ्यासकी दृढतासे दृश्य-प्रपञ्चका सुनिश्चित अभाव होनेपर आगे चलकर वह भी अपने-आप ही शान्त हो जाती है। उस शुद्धा वृत्तिका त्याग करना नहीं पड़ता, अपने-आप ही हो जाता है। यहाँ त्याग, त्यागी और त्याज्यकी कल्पना सर्वथा नहीं रह जाती । इसीलिये वृत्तिका त्याग किया नहीं जाता, वह वैसे ही हो जाता है, जैसे ईंधनके अभावमें आगका। इसके अनन्तर जो कुछ बच रहता है वही विज्ञानानन्दघन परमात्मा है। वह असीम, अनन्त, नित्य बोधस्वरूप, सत्य और केवल 🗜 । वही 'सत्यं ज्ञानमनन्तं' ब्रह्म है। वह परम आनन्दमय है। परिपूर्ण ज्ञानानन्दमय है; परन्तु वह आनन्दस्वरूप बुद्धिगम्य नहीं है, अचिन्त्य है-केवल अचिन्त्य है।

इस प्रकार विचारपूर्वक दृश्यपपञ्चका पूर्णतया अभाव करके अभाव करनेवाली वृत्तिको भी ब्रह्ममें लीन कर देना चाहिये।

(२)

सम्पूर्ण जगत् मायामय है । एक सचिदानन्दघन

परमात्मा ब्रह्म ही सत्य तस्व हैं; उनके सिवा जो कुछ प्रतीत होता है, सब अनात्म है, अवस्तु है । उनके सिवा कोई वस्तु है ही नहीं । काल और देश भी उनके अतिरिक्त और, कुछ नहीं है । एकमात्र वहीं हैं और उनका वह ज्ञान भी उन्हींको है । वे नित्य ज्ञानस्वरूप, सनातन, निर्विकार, असीम, अपार, अनन्त, अकल और अनवश्च परमानन्दमय हैं । वे सदसद्विलक्षण अचिन्त्यानन्दस्वरूप हैं ।

इस प्रकार सम्पूर्ण अनात्म वस्तुओंका अभाव करके उनके आनन्दमय स्वरूपमें वृत्तिको जमा दे । बार-बार आनन्दकी आवृत्ति करता हुआ साधक ऐसा दृढ़ निश्चय करे, कि वह असीम आनन्द है, धनानन्द है, अवलानन्द है, शान्तानन्द है, कृटस्थ आनन्द है, धृवानन्द है, नित्यानन्द है, बोधस्वरूपानन्द है, शानस्वरूपानन्द है, परमानन्द है, महान् आनन्द है, अनन्त आनन्द है, अव्ययानन्द है, अनामयानन्द है, अकलानन्द है, अमलानन्द है, अजानन्द है, चिन्मयानन्द है, केवलानन्द है, एकमात्र आनन्द-ही-आनन्द—परिपूर्णानन्द है। आनन्दके सिवा और कुछ भी नहीं है।

इस प्रकार आनन्दमय ब्रह्मका चिन्तन करता हुआ साधक अपने मन-बुद्धिको नित्य विज्ञानानन्दधन परमात्मामें विलीन कर दे।

( ( )

जैसे कमरेमें रक्ने हुए घड़ेका आकाश ( घड़ेके अंदरकी पोल ) कमरेके आकाशसे भिन्न नहीं है और कमरेका आकाश—जिस महान् सुविस्तृत आकाशमें बहुत-से कमरोंचाला विशाल महल बना है, उससे भिन्न नहीं है। कमरे और घड़ेकी उपाधिसे ही घटाकाश-मठाकाशभेदसे छोटे-बड़े बहुत-से आकाश प्रतीत होते हैं, वस्तुतः सभीको अपने ही अंदर अवकाश देनेवाला, एक ही महान् आकाश सर्वत्र परिपूर्ण है। घड़ेका खुद्र-सा दिखलायी देनेवाला आकाश यदि अपनी घटाकार उपाधिरूप अल्प सीमाको त्याग कर एक महान् आकाशमें स्थित होकर,—जो उसका वास्तविक स्वरूप है—उसकी महान् दृष्टिसे देखे तो उसको पता लगेगा कि सब कुछ उसीमें कित्यत है; सबके अंदर-बाहर केवल वही भरा है। अंदर-बाहर ही नहीं, घड़ेका निर्माण जिस उपादानकारण से मुलमें वस्तुतः वही है। उसके सिया और कुछ है ही

नहीं । वैसे ही एक ही चेतन आत्मा सर्वत्र परिपूर्ण है । उपाधिमेदसे ही यह विभिन्नता प्रतीत होती है । साधकको चाहिये कि इस प्रकार विचार करके वह व्यष्टिशरीरमेंसे आत्मरूप 'में' को निकालकर चिन्मय समष्टिरूप परमात्मामें स्थित हो जाय और फिर उसके समष्टिबुद्धिरूप नेत्रोंसे समस्त विश्वको अपने शरीरसिहत उसीमें कल्पित देखे । और यह भी देखे कि इसमें जो कुछ भी क्रिया हो रही है, सन परमात्माके ही अंदर परमात्माके ही संकल्पसे हो रही है । सबका निमित्त और उपादानकारण केवल परमात्मा ही है । वही सर्वरूप है । और मैं उससे अभिन्न हूँ ।

असलमें जड, परिणामी, शून्य, विकारी और सीमित अनित्य आकाशके साथ चेतन, सदा एकरस, सचिदानन्दघन, निर्विकार और असीम तथा नित्य परमात्माकी तुलना ही नहीं हो सकती । यह दृष्टान्त तो केवल आंशिकरूपमे समझनेके लिये ही हैं । उपर्युक्त ध्यान व्यवहारकालमें भी किया जा सकता है ।

(8)

साधक मानसमूर्ति बनाकर इस प्रकार ध्यान करे-

अपने सामने जमीनसे कुछ ऊँचेपर सुन्दर तेजपूर्ण दिव्य आसनपर भगवान विष्णु विराजमान हैं। नील मेधके समान नील श्याम और नील मणिके समान चमकदार मनोहर नील वर्ण है। भगवान्के सभी अङ्ग परम सुन्दर हैं और प्रत्येक अङ्ग अपनी मनोहरतासे चित्तको अपनी ओर खींच रहा है। भगवान्के चरणारविन्द बड़े ही मनोहर हैं, चरणनखोंकी सहस्रों चन्द्रमाओंकी-सी मधुर ज्योति नील चरणोपर पड़कर अनन्त शोभा पा रही है । चरणोंमें रत्नजटित बजनेवाले नूपर हैं। सुन्दर जान और कदलीखम्भ सी चिक्रनो चमकोली जंघाएँ हैं । मेघस्याम नीलपद्मवर्ण शरीरपर सुवर्णवर्ण पीताम्बर सशोभित है। कमरमें रक्षमण्डित करधनी है। सन्दर चार लम्बी भुजाएँ हैं। दाहिने ऊपरके हाथमें अत्यन्त उज्ज्वल तीक्ष्ण किरणधारोंसे युक्त चक्र है और नीचेके हाथमें कौमोदकी गदा है। बार्ये ऊपरके हाथमें मुन्दर श्वेत, विशाल और विजयी पाञ्चजन्य शङ्क और नीचेके हाथमें सुन्दर रक्तवर्ण कमल सुशोभित है । भुजाओं में यथास्थान रत्नोंके कड़े, बाजुबन्द शोभा पा रहे हैं । हाथोंकी अँगुलियोंमें विविध रकोंकी अँगृठियाँ हैं। भगवान्का वक्षःस्थल परम सुन्दर है। उसमें श्रीवत्त और भृगुलताका चिह्न मुशोभित है । गलेमें रलोंका हार, मक्ताओंकी माला, हृदयपर कौस्त्रभमणि,

तुल्लीयुक्त मनोहर सुगन्धपूणं पुष्पमाला और वैजयन्तीमाला विभूषित हैं। भगवान्के ऊँचे विशाल कंधे हैं। नील कमलके समान सुन्दर भगवान्का गला अत्यन्त मनोहर है। मनोहर चिबुक है। लाल-लाल ओष्ठाधर हैं। अति सुन्दर चमकीली दन्त-पंक्ति है। भगवान् मन्द-मन्द मुस्करा रहे हैं। भगवान् की मुन्दर नुकीली नासिका है। दोनों कानों में अत्यन्त सुन्दर रलजटित मकराकृति कुण्डल झलमला रहे हैं। कमलके समान विशाल और प्रफुल्लित नेत्र हैं। उनसे खाभाविक ही दया, प्रेम, शान्ति, ज्ञान, आनन्द और समत्वकी ज्योतिषारा बह रही है। विशाल, उनत और प्रकाशमान ललाटपर ऊर्घ्वपुण्ड तिलक सुशोभित है। काले बुँघराले मुनिमनहारी केश हैं। मस्तकपर देदीप्यमान रलजटित दिव्य किरीट शोभा पा रहा है। भगवान्के चारों ओर अनन्त स्योंका-सा परन्तु शीतल प्रकाश छा रहा है और उसमेंसे आनन्दका समुद्र उझल रहा है।

(4)

अनन्त क्षीरसमृद्रके अंदर अनन्तदेव श्रीरोपनागजी हैं, उनके एक इजार मस्तक हैं और उन सभीपर वे मुकुट धारण किये हुए हैं। उनके कमलनालके समान सफेद शरीर-पर नीलवर्णका सुन्दर वस्त्र है। उनका कमनीय कलेवर हजार शिखरोंवाले कैलासपर्वतके समान है। उन शेपजीकी शय्या बनाकर भगवान् श्रीविष्णु मुखपूर्वक शयन कर रहे हैं। मेघके समान मनोहर नीलवर्ण है। रेशमी पीताम्बर धारण किये हुए है। उनके बड़े ही सुन्दर चरणकमल हैं, जो कोमल अँगुलियो और अंगुर्टीसे शोभायमान हैं। चरणकमल ऊँचे सुन्दर गुल्फोसे युक्त हैं और अरुणवर्ण नखोकी ज्योतिसे झलमला रह हैं। चरणोंमें मनोहर नृपूर हैं। उनका सुन्दर कटि-प्रदेश है । कटिमें मनोहर करधनी है । दोनों सुन्दर जान हैं और मनोहर जंघाएँ हैं । त्रिवलीयुक्त उदर अत्यन्त शोभाय-मान है । गम्भीर नाभि है । वक्षःस्थलमें श्रीलक्ष्मीजी विराजमान हैं। विशाल चार लंबी और स्थूल भूजाएँ हैं। भुजाओंमें कड़े और बाजुबन्द, हृदयपर हार सुशाभित हैं। सुन्दर गला है, मनोहर चिबुक है। मुख अति मनोहर और सुप्रसन्न है। मुसकानमयी चितवन चित्त हरे लेती है । भ्रकुटी और नासिका ऊँची और सुहावनी हैं। मनोहर कान, कपोल, ललाट और अरुण अधर मुशोभित हैं । कार्नोमें रवजिटत मकराकृति कुण्डल हैं। नेत्र कमलदलके समान विशाल और मधुर अरुणवर्ण हैं। मस्तकपर सुन्दर सुवर्णसुकुट शोभित

है। अत्यन्त शान्तमूर्ति हैं। उनके अङ्गःअङ्गसे आनन्दकी ज्योति विकसित हो रही है।

(६)

मिथिलापुरीमें महाराज जनकके दरबारमें भगवान् श्रीरामजी अपने छोटे भाई श्रीलक्ष्मणजीके साथ पधारते हैं। भगवान श्रीरामका नवनीलनीरद दर्वाके भागके समान हरित-आभायुक्त सुन्दर श्यामवर्ण और श्रीलक्ष्मणजी स्वर्णाम गौरवर्ण हैं । दोनों इतने सुन्दर हैं कि जगत्की सारी शोभा और सारा सौन्दर्य इनके सौन्दर्य-समुद्रके सामने एक जलकण भी नहीं है। किशोर-अवस्था है। धनुप-बाण और तरकस धारण किये हुए हैं। कमरमें सुन्दर दिव्य पीताम्बर है। गलेमें मोतियोंकी, मणियोंकी और सुन्दर सुगन्धित तुलसीमिश्रित पुष्पोंकी मालाएँ हैं। विशाल और बलकी भण्डार सुन्दर भुजाएँ हैं, जो रत्नजटित कड़े और बाजूबन्दसे मुशोभित हैं। ऊँचे और पुष्ट कंधे हैं। अति सन्दर चिबुक है। नुकीली नासिका है। कानोंमें झुमते हुए मकराकृति सुवर्ण-कुण्डल हैं। सुन्दर अरुणिमा-युक्त कपोल हैं। लाल-लाल अधर हैं। उनके सुन्दर मुख शरत्पूर्णिमाके चन्द्रमाको भी नीचा दिखानेवाले हैं। कमलके समान बहुत ही प्यारे उनके विशाल नेत्र हैं। उनकी सुन्दर चितवन कामदेवके भी मनको हरनेवाली है। उनकी मधुर मसकान चन्द्रमाकी किरणोंका तिरस्कार करती है। तिरछी भौंहं हैं। चौड़े और उन्नत ललाटपर ऊर्ध्वपुण्ड्र तिलक मुशोभित हैं। काले, घुँघराले मनोहर बालोंको देखकर भौरीकी पंक्तियाँ भी लजा जाती हैं। मस्तकपर सन्दर मुवर्णमुकुट मुद्दोभित हैं। कंधेपर यज्ञोपवीत शोभा पा रहे हैं। मत्त गजराजकी चालसे चल रहे हैं। इतनी मुन्दरता है कि करोड़ों कामदेवोंकी उपमा भी उनके लिये तुच्छ है।

(৬)

महामनोहर चित्रकृट पर्वतपर वटवृक्षके नीचे भगवान् श्रीराम, भगवती श्रीतीताजी और श्रीलक्ष्मणजी बड़ी सुन्दर रीतिसे विराजमान हैं। नीले और पीले कमलके समान कोमल और अत्यन्त तेजोमय उनके स्याम और गौर शरीर ऐसे लगते हैं, मानो चित्रकृटरूपी काम-सरोवरमें प्रेम, रूप और शोभामय कमल खिले हों। ये नखसे शिखतक परम सुन्दर, सर्वथा अनुपम और नित्य दर्शनीय हैं। भगवान् राम और लक्ष्मणके कमरमें मनोहर मुनिवस्त्र और नानाविष्य तरकस कैंघे हैं। श्रीसीताजी लाल वसनसे और नानाविष्य

आभूषणोंसे सुशोभित हैं। दोनों भाइयोंके वक्षःस्थल और कंधे विशाल हैं। कंधोंपर यशोपवीत और वहकलवस्त्र धारण किये हुए हैं। गलेमें सुन्दर पुष्पोंकी मालाएँ हैं। अति सुन्दर भुजाएँ हैं। करकमलोंमें सुन्दर-सुन्दर धनुष-वाण सुशोभित हैं। परम शान्त, परम प्रसन्न मनोहर मुख्मण्डलकी शोभाने करोड़ों कामदेवोंको जीत लिया है। मनोहर मधुर मुस्कान है। कानोंमें पुष्प-कुण्डल शोभित हो रहे हैं। सुन्दर अकण कपोल हैं। विशाल कमल-जैसे कमनीय और मधुर आनन्दकी ज्योतिधारा बहानेवाले अकण नेत्र हैं। उन्नत ललाटपर ऊर्ध्वपुण्ड़ तिलक हैं और सिरपर जटाओंके मुकुट बड़े मनोहर लगते हैं। प्रभुकी यह वैराग्यपूर्ण मूर्ति अस्यन्त सुन्दर है।

( 4 )

नन्दबाबाके आँगनमें नन्हे-से गोपाल थिरक-थिरककर नाच रहे हैं। नवीन मेघके समान श्याम आभारे युक्त नयन-मनहारी सुन्दर वर्ण है । श्याम श्ररीरपर माताके द्वारा पहनाया हुआ बहुत पतला रेशमी चमकदार पीला कुरता ऐसा जान पड़ता है, मानो स्याम धनधटामें इन्द्रधनुष सुशोभित हो । सुन्दर नन्हे-नन्हे लाल आभायुक्त मनोहर चरणकमल हैं। चरणनखोंकी ज्योति चरणकमलोंपर पड़कर अत्यन्त मुद्योभित हो रही है। चरणोंमें नूपुरोंकी और कमरमें करधनीकी ध्वनि हो रही है, जो सुननेवालोंके हृदयमे आनन्द भर रही है। सुन्दर त्रिवलीयुक्त उदर है। गम्भीर नाभि है। हृदयपर गजमुक्ताओंकी, रत्नोंकी और मुन्दर सुगन्धित पुष्योंकी तथा तुलसीजीकी मालाएँ सुशोभित हैं। गलेमें गुञ्जाहार है, कौरतुभमणि है और चौड़े वक्षःस्थलपर श्रीवत्सका चिह्न है। अत्यन्त रमणीय और ज्ञानिजन-मनमोहन मनोहर मुखकमल है। बड़ी मीठी मुस्कान है। कानों में कुण्डल झलमला रहे हैं। लाल लाल गोल कपोल कुण्डलोंके प्रकाशमें चमक रहे हैं। लाल-लाल होठ बड़े ही कोमल और मनोहर हैं। बॉके और विशाल कमल-सरीखे नेत्र हैं। उनमेंसे आनन्द, प्रेम और रक्षकी विद्युत-धारा निकल-निकलकर सबको अपनी ओर खींच रही है। नेत्रोंकी मनोइरताने सबके हृदयोंको आनन्द और प्रेमसे भर दिया है। उन्नत ललाट है। मस्तकपर मोरकी पाँखोंका मुकुट पिंहने हैं। विचित्र धातुओंसे और नवीन-नवीन कोमल पहार्वीसे सारे शरीरको सजा रक्खा है। अङ्ग-अङ्गसे करोडीं कामदेवींपर विजय प्राप्त करनेवाली सुन्दरता प्रवाहित हो रही है।

उछले, कूदते, हँसते, जोरसे मधुर आवाज लगाते हुए बीच-बीचमें मैया यशोदाकी ओर ताक रहे हैं। माता अनृप्त और निर्निमेप नेत्रोंसे भुवनमोहन लालकी मनोहर माधुरी छिबको निरख-निरखकर निहाल हो रही हैं।

(9)

कुरुक्षेत्रमें दोनों सेनाओंके बीच अर्जुनका दिव्य रथ खड़ा है। सब ओर शान्ति-सी छायी हुई है। रथके अगले भागपर वीर-वेषमें कवच-कुण्डलधारी भगवान श्रीकृष्ण विराजित हैं । नील श्याम वर्ण है। शरीरपर पीताम्बर सुशोभित है। जगत्की सारी सुन्दरता उनकी सुन्दरतापर न्योछावर हो रही है। परम सुन्दर मुखकमल प्रफुलित है, शान्त है और अपने तेजसे सबको प्रकाशित कर रहा है। कार्नोमें मकराकृति कुण्डल हैं। रक्तकमलके समान विशाल नेत्रोंसे ज्ञानकी दिव्य ज्योति प्रस्फटित हो रही है। उन्नत ललाटपर ऊर्ध्वपुण्ड तिलक मुशोभित हैं। काले बुँघराले मनोहर केश हैं। सिरपर रलमण्डित स्वर्णमुकुट शोभा पा रहा है। एक द्दायमें घोड़ोंकी लगाम है। चाबुक पास रक्खी है और दूसरा हाथ ज्ञानमुद्रासे मुशोभित है। अर्जुन रथके पिछले भागमें बैठे हुए अत्यन्त करुणभावसे शरणापन्न हुए भगवान्की ओर देख रहे हैं और श्रीभगवान् बड़ी ही शान्ति और धीरताकेसाथ आश्वासन देते हुए और अपनी मधुर मुस्कानसे अर्जुनके विपादको नष्ट करते हुए उन्हें गीताका महान् उपदेश दे रहे हैं।

इसी प्रकार भगवान् नृतिह, शिय, शक्ति, सूर्य आदि अपने-अपने इष्टदेवोंका ध्यान करना चाहिये।

( 80 )

सुन्दर कैलास पर्वतपर भगवान् श्रीराङ्कर विराजमान हैं।
रक्ताभ सुन्दर गौरवर्ण है। रत्नसिंहासनपर मृगछाला बिछी
है, उसीपर आप आसीन हैं। चार भुजाएँ हैं, दाहिने ऊपरका
हाथ मानमुद्राका है, नीचेके हाथमें परसा है, बायाँ उपरका
हाथ मृगमुद्रासे सुशोभित है, नीचेका हाथ जानुपर रक्खे हुए
हैं। गलेमें स्द्राझोंकी माला है, साँप लिपटे हुए हैं, कानोंमें
कुण्डल सुशोभित हैं। ललाटपर त्रिपुण्ड्र शोभा पा रहा है,
सुन्दर तीन नेत्र हैं, नेत्रोंकी हिए नासिकापर लगी है, मस्तक-पर अर्द्धचन्द्र है, सिरपर जटाजूट सुशोभित है। अस्यन्त प्रसक-मुख है। देवता और श्रृषि भगवान्की स्तुति कर रहे हैं।
बड़ा ही सुन्दर विशानानन्दमय खरूप है।



मुकापीतपयोदमाँकिकजवावर्णेर्मुखेः पञ्चभिस्त्रयक्षेरञ्चितमीशमिन्दुमुकुटं पूर्णेन्दुकाटिप्रभम् । शूलं टङ्करुपाणवज्जवहनान्नागेन्द्रघण्टाङ्कुशान् पाशं भीतिहरं दधानममिताकस्पोज्ज्व**लाहं मजे** ॥

|  |  | · |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

# चार अनमोल उपदेश

( एक महाचारीजीद्वारा )

पितामह भीष्मजीके चार बड़े ही उदार, अनमोल उपदेश हैं—(१) श्रीमद्भगवद्गीताका पाठ, (२) श्रीविष्णुमहस्तनामका पाठ, (३) श्रीमद्भाजीका दर्शन-स्पर्श-स्नान आदि और (४) श्रीविष्णुचिन्तन । जो लोग इन चार उपदेशोंका पालन करते हैं, उनका सब प्रकारने कल्याण होता है।

### (१) श्रीमद्भगवद्गीता

सन्कुलमें जन्म शारीरिक पित्रताका कारण है, वैदिक संस्कारोंसे शरीर और मन दोनों शुद्ध होते हैं तथा शास्त्रीय पाण्डित्यमे बौद्धिक शुद्धि होती है। परन्तु श्रीमन्द्रगवद्गीताकं स्वाध्यायके विना ये सब व्यर्थ हो जाते है। श्रीमन्द्रगवद्गीता-शास्त्र सब शास्त्रोंमें श्रेष्ठ है—सरल-से-मरल, गम्भीर-से-गम्भीर, अत्यन्त उदार और व्यापक है। यह स्वयं श्रीमगवान्के श्रीमुखमे विनिःस्त है। भगवान्के इस उपदेशामृतका पान करनेसं कराल कलिकालके समस्त तापोसं श्रीमातिशीध मुक्ति मिल जाती है। भारतवर्षमें सर्वत्र इसकी शिक्षाका प्रचार होना अत्यावश्यक है।

### (२) श्रीविष्णुसहस्रनाम

श्रीविष्णुसहस्रनामके पाठके अधिकारिभेदसे तीन प्रकार हैं---(१) कुछ लोग केवल वैखरी वाणीसे इसका पाठमात्र करते हैं और इतना जानते हैं कि ये भगवान्के नाम है; (२) कुछ अर्थानुसन्धानपूर्वक इसका पाठ करते हैं और वाणीके साथ अपने चित्तको भी भगवान्के रंगमे रॅग देते हैं; और (३) कुछ उच स्वरंस अर्थात् सबको सुनाते हुए पाठ करते हैं। तीसरी श्रेणीके लोगोंको यह जानना चाहिये और जानकर ही उच्च स्वरसे पाठ करना चाहिये कि आगे-पीछे, ऊपर-नीचे, आसपासमें सर्वत्र भगवान् ही रम रहे हैं, भगवान् ही परिपूर्ण हो रहे हैं। भगवान् ऐसी ठोस वस्त हैं कि प्रकृति अथवा प्राकृत पदार्थोंके लिये उनके अंदर अवकाश ही नहीं है । और सहस्रनामका जो पाठ हो, जो सहस्रनामस्मरण हो, वह हमारे श्वास-प्रश्वास, अन्तःकरण और शरीरके सर्वोगोंसे—यहाँतक कि हमारे आत्मातकसे होना चाहिये । इससे भगवान्की कृपा शीघ-से-शीव प्राप्त होती है; शरीर, मन, प्राणमे सर्वत्र भगवानकी

दिव्य ज्योति जगमगा उठती है। भगवान्का सिंहासन हमार हृदयमे ही है और हृदयसे यदि हम उन्हें पुकारें तो व अवन्य मुनते हैं। पर हम लोगोंने तो अपने हृदयोंमें महान् अनर्थकारी अनात्म वस्तुओंको भर रक्खा है, जिससे व करुणानिधि नित्य सौन्दर्य-माधुर्य-लावण्य-महोद्धि समीप रहकर भी हमने दूर हो जाते है। इसलिये हमें चाहिये कि हम उनके नामोंका स्मरण अनुरागके साथ करें।

## (३) श्रीगङ्गाजी

भारतकी आस्तिक प्रजा सङ्गारनान करके अपनेको कृतार्थ मानती है, परन्तु स्नानमात्रसे शास्त्रीय विधान पूर्ण नहीं होता। स्नान भी किस तरह करना चाहिये, यह जानना आवश्यक है।

#### गङ्गास्नान-विधि

शौचादिसे निवृत्त हो, हाथ-पैर घोकर, दन्तधावनादि क्रिया करके तब गङ्गातटपर जाना चाहिये। तटकी बाळपर पेशाव करना या शौच जाना शास्त्रोमे वड़ा पाप माना गया है। गङ्गाजलमे थूकना, खखार फेंकना, दाँतुन डालना, तेल, पाउडर या साबुन लगाकर नहाना, शरीरको मल-मलकर धोना-ये मब भी पापकर्म ही हैं। पुण्यके लिये जो लोग गङ्गा नहाने जाते हैं, उनसे यह प्रार्थना है कि वे इस तरह पुण्यके साथ पापींका गहर बॉधकर न ले आवें। इनके अलावे और भी बहुत-सी गंदी और मही बातें जनतामें देखी जाती हैं। इन सबसे आस्तिक स्त्री-पुरुषोंको बचना चाहिये । तटपर जाकर पहले गङ्गाजीको प्रणाम करे । तब दोनों पैर घुटनोंतक और दोनों हाथ केहुनियोंतक घो ले और 'ॐ केशवाय नमः, ॐ नारायणाय नमः, ॐ माधवाय नमः कहते हुए तीन बार आचमन करे । फिर गङा-जलमें उतरे और नामि अथवा वक्षःस्थलपर्यन्त जलमें जाकर राङ्क-चक्र-गदा-पद्मधारी भगवान्का चिन्तन करते हुए, श्रीगङ्गाजीको माता जानकर जिस ओरसे वे आ रही हों उस ओर मुख करके, माताका अङ्क भरकर स्तनपान करनेवाले बच्चेके समान, दोनों हाय फैलाकर गङ्गाजलमें गोता लगाना चाहिये। स्नान करते हुए जिह्नासे भगवन्नामका उच्चारण करना चाहिये और मनसे श्रीभगवान अथवा गङ्गा माताके चतुर्भुज रूपका ध्यान करना चाहिये।

गङ्गाजीमें कूदना, पैरना या गङ्गाजलको मथना अच्छा नहीं । गङ्गास्तान करके अपनेको निष्पाप जानना चाहिये, क्योंकि विधिपूर्वक स्तानसे सम पाप धुल जाते हैं । अधो-यस्त्रको गङ्गाजीमें नहीं निचोड़ना चाहिये । स्तानके अनत्तर सन्ध्या-वन्दनके उपरान्त शास्त्रोक्त विधिके अनुसार श्रीगङ्गा-माताका पञ्चोपचार या पोडशोपचारसे पूजन करना चाहिये । श्रीगङ्गाजीको मन्त्रद्वारा दुग्धादि शुद्ध पदार्थ भी चढ़ाने चाहिये ।

गङ्गाजीकी उत्पत्तिकं विषयमे अनेक कथाएँ हैं। एक कथा यह है कि श्रीविष्णुभगवान्का जब वामनावतार हुआ, तव भगवान्के पैरके ॲगूठेके नखसे सप्तावरण प्रकृतिमण्डल विदीर्ण हुआ और उसमेसे एक दिव्य जलधारा निकली-वही गङ्गाजी है । एक दूसरी कथा यह है कि श्रीवैकुण्ठधाममें श्रीवैकुण्ठाधिपतिके आगे श्रीशिवजी महाराजने ऐसा अद्भत मनोहर ताण्डवनृत्य किया कि श्रीवैकण्ठाधिपतिका दिव्य सौन्दर्य-माधुर्यविग्रह द्रवीभृत होकर जलरूपमे प्रवाहित हुआ-वहीं ये गङ्गाजी हैं। एक तीसरी कथा यह है कि श्रीवामना-वतारमे श्रीब्रह्माजीने अपने कमण्डलुके जिस जलसे भगवान्-के चरण धोये थे, वहीं भगवचरणतीर्थ भगवती गङ्गाके रूपमें प्रवाहित हो रहा है। यह बात तो पुराणप्रसिद्ध ही है कि भगवती गङ्गा श्रीशिवजीकी अर्द्धाङ्गिनी हैं।जो कुछ भी हो, इसमें कोई सन्देह नहीं कि गङ्गाजीके जलमें अति पावन अलोकिक शक्ति है। पाश्चात्त्य डाक्टरोंका यह कहना है कि संसारभरके सब जलोंमें कीटाण रहते हैं, केवल एक गङ्गाजलमे नहीं होते। गङ्गाजल किसी पात्रमे भरकर कही भी बरसों रक्खा रहे, तो भी उसमे कीडे नहीं पड़ेंगे, वह ज्यों-का-त्यों बना रहेगा, उसकी शुभ्र उज्ज्वल कान्ति और अमोघ दिव्य गुणमे कुछ भी कमी न होगी। यह जल अविकार्य है। इसल्यि यह ब्रह्मरूप है, इसी भावसे हिंदू इसका पूजन करते हैं। इस जलकी रोगनाशक शक्ति अत्यन्त अद्भुत है ।

इसकी अद्भुत रोगनाशक शक्तिके विषयमें मेरा अपना एक विशेष अनुभव है, जो यहाँ मैं लिख देना चाहता हूँ। १५ वर्ष पहले काशीमें एक छात्रको मेरे सामने हैंजा हो गया या। लक्षण सब विपरीत ही दिखायी दिये, मालूम हुआ कि अब यह बच नहीं सकेगा; परन्तु छात्रको जाने क्या सूझी, उसने कहा—हमें गङ्गाजी ले चलो। हम लोग उसे गङ्गाजी ले गये; उसने कहा, हमें गङ्गाजलमें बैठा दो। गङ्काजीमें नाभिपर्यन्त जलमें उसे बैठा दिया गया । में उसे पकड़े रहा । वह बेहोश हो चुका था । आध घंटा जलमें इसी तरह रहनेके बाद उसे होश हुआ और उसने कहा कि अब छोड़ दीजिये, अब कोई मय नहीं है, गङ्कामाईने मुझे बचा लिया है । ढाई घंटे वह इसी तरह गङ्काजीमें रहा और विल्कुल म्बस्थ होकर अपने पॉवों छात्रावासमें लौट आया । अतएव यह मानना पड़ेगा कि गङ्काजलके अंदर कोई ऐसी शक्ति है जिससे हैं जैके सब कीटाणु नष्ट हो गये और वह छात्र कालके मुंहमेंसे निकल आया । श्रीगङ्काजीके गुणोंका यह एक बहुत छोटा-सा उदाहरण है । यथार्थमें गङ्काजिका स्नान, आचमन, मार्जन, गङ्कातटपर निवास और गङ्कान्यूजन—ये सब समस्त शारीरिक रोगोंके नाशक और निष्काममावने किये जानेपर भवरोगके भी नाशक हैं । गङ्का मुक्ति, मुक्ति दोनोंको देनेवाली हैं ।

### (४) श्रीविष्णु-चिन्तन

चिन्तन वाणीसे, शरीरसे और मनसे किया जाता है।
भगवान्के स्वरूप, नाम, गुण, लीला, धाम, प्रमाव, ऐश्वर्य,
तेज, बल, दया, शान्ति आदिका प्रेमसे वर्णन करना,
दूसरोंमे वर्णन कराना और श्रद्धा-भक्तिमे उसका अनुमोदन
करना, इस कार्यमें दूसरोकी सहायता करना—यह सब वाणीसे श्रीविष्णुका चिन्तन करना है।

चराचरस्वरूप प्रमुके सामने नतमस्तक होना, नेत्रीसे सर्वत्र प्रमुकी झॉकी करना, कानसे उन्हींकी लीला, यरा, प्रमाय आदि सुनना, नाकसे उन्हींकी दिव्य सीरमको सूँधना, रसनासे उन्हींके लिये भोजन करना—जठरानलरूपसे उन्हींनें भोजनरूप आहुति देना ही शरीरसे श्रीविष्णुका चिन्तन करना है। इसी प्रकार हायोसे दरिद्रनारायणकी निःस्वार्थ सवा करना, दुखियोंकी सहायता करना, रोगियोंकी शुश्रूपा करना, भगवान्के विष्रहोंकी, वृद्धोंकी और अतिथियोकी पूजा करना, आबद्धास्तम्यपर्यन्त सब जीवोको श्रीविष्णुका जल, औषध आदिसे सत्कार करना, यथायोग्य अल, वस्त, जल, औषध आदिसे सत्कार करना मी शरीरसे श्रीविष्णुका चिन्तन करना है। ऐसे ही पैरोसे भगवान् के मन्दिरोमें जाना, और उनकी परिक्रमा करना, महात्माओं अअश्रमों जाना, तीयोंमें जाना, सत्सङ्कमें जाना इत्यादि भी शरीरसे श्रीविष्णुक का चिन्तन करना है।

मनसे श्रीविष्णुका चिन्तन करना उनके दिव्य खरूपका ध्यान करना है । पद्मासनसे बैठकर शरीरको सीधा रखकर और बाह्य विषयोंको, अपने शरीरतकको भुलाकर अपने हृदयमें अङ्कुष्ठपरिमाण कमलाकार जो प्रनिय है, उसे ध्यानमें ले आना चाहिये। उसमेंसे ऊपर नीचे, अगल-बगल बहुत सी नाडियाँ निकली हैं। इसके आठ दल हैं। बीचमे केसर है। आरम्भमें मनको यही ठहराना चाहिये। कुछ काल यह अभ्यास करनेके बाद, मनकी दृढ मृमि होनेपर, इस केसरके ऊपर सूर्यमण्डलका ध्यान करना चाहिये। सूर्यमण्डलके ऊपर चन्द्रमण्डलका ध्यान करना चाहिये। सूर्यमण्डलके उपर चन्द्रमण्डलका ध्यान करना चाहिये। अग्रिमण्डलका ध्यान करने साथ नाहिये। अग्रिमण्डलका ध्यान करने चाहिये। अग्रिमण्डलका ध्यान करने साथ साधकको देहका भान नहीं रहना चाहिये। अब इस ध्यानकी वह विधि नीचे दी जाती है, जिसे रिसक भक्त भी कर सकते हैं और इहलोक और परलोक दोनों लोकोमें लाभ उठा सकते हैं।

अग्निकी ज्वालाओंके बीचमें साकार ब्रह्मस्वरूपका चरणारविन्दोंसे लेकर मकुटपर्यन्त ध्यान करना चाहिये। पहले भगवानके चरणोंका ध्यान करे, जिनके तलवोंकी लालिमा अत्यन्त मनोहर है। तलवोंमें शङ्क, चक्र, गदा, पद्म, धनुष, बाण, अङ्कुश, स्वस्तिघट, यव, पाश, वज्र आदि चिह्न मौजद है। उनका ध्यान कर चरणोंकी उँगलियोंके नखाग्रभागकी उस छटाको देखे, जिसे देखनेसे ऐसा मालूम होता है मानो चन्द्रमा ही दस अवतार लेकर इन चरणोंकी सेवा कर रहा है। नखोंका पिछला भाग अधिक लाल होनेसे वैडर्यमणिकी कान्तिको भी फीका कर रहा है। अब चरणैंकि ऊपरी भागकी उस स्थामल कान्तिको देखे, जो नीलमणि और मयुरके कण्ठप्रदेशके सौवर्ण्यको मात कर रहा है। भगवानका यह दिव्य मङ्गलमय नित्यविग्रह नीलाकाशके वर्णका है और उसमेंसे दिव्य छटा चारों ओर छिटक रही है। भगवानके टखनोंमें गड़ोंके ऊपर तपे हुए लाल सुवर्णमें अनेक वर्णोंक दिव्य रत जड़े हुए हैं। भगवान्की दोनों पिंडलियों, दोनों घुटनों और दोनों जङ्काऑपर पीताम्बर िलटक रहा है और नीलवर्णपर यह पीत वस्त्र मेघोंम दमकने-वाली विद्यत्तरङ्गोंके तेजको हीनप्रभ कर रहा है। पीताम्बर-के ऊपर कटिप्रदेशमें रंग-बिरंगी मणियोंसे जटित मेखला सुशोभित हो रही है और योगियोंके मनको भी आकर्षित कर रही है। उदरप्रदेश अतिशय कृश और त्रिवलीसे मण्डित है। नाभि अत्यन्त गभीर, अयाह है। उसीमें सष्टिकर्ता ब्रह्माका निवास और उनकी सारी स्टिशका विकास

है। छाती चौड़ी और उभरी हुई है। गलेसे पैरोंतक वनमाला, वैजयन्ती और बेला, चमेली, जही आदि दिव्य पृष्पीकी मालाएँ लटक रही हैं। अनेकानेक मणिमक्ता-मालाएँ भी भगवानके गलेमें पड़कर धन्य हो रही हैं । जिनके गलेमें बीचोबीच कौरतभमणि अपनी अनुपम उज्ज्वलताके साथ जगमगा रहा है। एक दुपट्टा लटक रहा है, जिसका तेज विद्युत्तेजको भी लजित कर रहा है। गलेमें तीन रेखाएँ हैं। भगवानके चार भुजाएँ हैं; दो ऊपरकी ओर उठी हुई हैं, जिनमेंसे एक हायमे शङ्क है और दसरेमें चक्र है; दो मुजाएँ नीचेकी ओर लटकी हुई हैं, जिनमेसे दायें हाथमें गदा और वायेंमें कमल है। भगवानुकी कालशक्ति ही यह चक्र है, ज्ञानशक्ति शङ्क है, संहारशक्ति गदा है और आनन्दशक्ति कमल । भगवानुके हाथोंकी हथेलियोंकी लालिमा कितनी मनोहर है! हाथोंकी उँगलियोंके नखोंका अग्रभाग अपनी दिव्य प्रभासे चन्द-ज्योत्साको भी इतप्रभ कर देता है। नखींका पिछला भाग रक्तोत्पल-सा लाल है । उँगलियोंमें अनेक मणि-माणिक्यजटित अँगुठियाँ पड़ी हुई हैं। हाथोंकी भरी हुई कलाइयोंमे मणि-मक्तादिकोंसे जटित सवर्ण-कड्डण विलक्षण शोभा पा रहे है। भगवान्के समस्त विग्रहकी उज्ज्वल नील कान्तिकी दिव्यता-को नीलमणिकी क्या उपमा दी जाय! उस उज्ज्वल नील वपुके रोम-रोमसे आलोकरिसम्याँ निकल-निकलकर चारों ओर फैल रही हैं। उस नीलिमासे निकलनेवाली उज्ज्वल कान्ति पीताम्बर और पीतपटकी पीतिमासे मिलकर एक विलक्षण शोभा उत्पन्न करती है। गलेमे ऊपर चिबुक (ठोडी) को निहारिये, कैसी विलक्षण शोभा है! लाल लाल होठ और कुन्द-कुमुमकी कलियो-सी दन्त-पङ्क्ति सौन्दर्य और माधुर्यकी वर्षा कर रहे हैं। भगवानके भरे कपोलींकी नील अरुण छटाकी भी क्या उपमा हो सकती है ! शकनासिका-सी नकीली दीर्घ और कुछ उठी हुई-सी नासिका अत्यन्त मनोहर है। श्वेतकमलसे ग्रभ्र नेत्र और उनके अंदरकी रक्तरेखाएँ और उनके बीचकी काली पुतली सारे जगत्को मोहनेवाली हैं। इन नेत्रोंसे ब्रह्मानन्दका वर्षण होता है । दोनों भ्रकुटी कमान-सी चढी हुई हैं। दोनों कानोंमें मकराकृत कुण्डल जगमगा रहे हैं और उनकी आभा गण्डस्थलकी उज्ज्वल नीलिमासे मिलकर एक वड़ी ही विलक्षण शोभा उत्पन्न करती है। मन उसकी शोभा क्या और कैसे बखाने ! मनके वाणी नहीं है.

और वाणीको इसका कोई पता नहीं है। सिरपर भगवान्के <u> बुँघराले बाल हैं, उनकी छोटी-छोटी पतली-सी लटें शोभाकी</u> अनन्त राशि हैं। उनका विशाल शुभ्र ललाट शरत्पूर्णिमाके चन्द्रमाका कोई दिव्यातिदिव्य खरूप समझिये। उनकी लंबी शिखा वेणी-सी गुँथी है, उसमें अनेक प्रकारके नित्य दिव्य पुष्पोंकी मालाएँ भी गुँधी हुई है। वंणीके छोरमें श्वेत-रक्त पृथ्पों और मिणयोंका एक झुब्बा झूम रहा है। उनके चन्द्रोपम ललाटपर केसर, कस्त्ररी, अगर आदिसे मिश्रित चन्दनका लेप हो रहा है। मस्तकपर दिव्य रक्षजटित सुवर्णमुकुट है, मुकुटपर तुर्रा है। मुकुट जगमगा रहा है और चन्द्रवदनमे दिव्य ज्योत्स्ना चारों ओर छिटक रही है। कन्धेपर सुवर्ण-यज्ञोपवीत है। गलेमें जो दिव्य मालाएँ है, उनपर दिन्य भ्रमरोंके झुण्ड आ-आकर गुञ्जार कर रहे हैं, मानो वेद ही भ्रमर बनकर भगवानका यशोगान कर रहे है, अयवा भक्त, ज्ञानी, योगी इन मालाओंकी गन्ध पाकर मोहित हुए आपहीमें लीन होनेका यन कर रहे हैं। भगवान-के इस दिव्य मङ्गलमय विग्रहसे नित्य दिव्य रस, गन्ध, मोद,

प्रमोद, आनन्द बरसते रहते हैं और उन्होंसे संसार सुखमय होता है। भगवान्के चरणारविन्द तुलसी, केवड़ा, चम्पा, चमेली, मोगरा, बेला आदि नित्य दिव्य पुष्पींसे ढके हुए हैं। चरणारविन्दोंकी गन्ध और इन पृष्पोंकी गन्ध मिलकर भक्तोंको एक अपूर्व अलौकिक सौगन्ध्यका आस्वादन कराती हैं। यह भगवान्का दिव्य मङ्गलमय विग्रह नित्य है; अङ्ग-प्रत्यञ्ज, आभूषण, आभरण, आयुध सव नित्य हैं। इसी मङ्गलमय विग्रहमें मनको बाँध रखना, मनमें इसीका ध्यान भरना भगवानुका यथार्थ चिन्तन है। सम्पूर्ण विग्रहका एक साथ चिन्तन न हो सके तो पहले केवल श्रीमुखारविन्द अथवा श्रीचरणारविन्दका ही ध्यान करता रहे और प्रार्थना करे कि 'भगवन् ! अब मुझे अपनी शरणमें ले लो, अपना बना हो।' इस ध्यानका अभ्यास जहाँतक हो सके, एकान्त और निरुपद्रव स्थानमें प्रातःकाल सूर्योदय होनेके पूर्व अन्धकारके रहते ही करना अच्छा है। फिर दिनभर सब कामोंको करते हुए भी मन यथासम्भव इसी ध्यानमें रहे तो अत्युत्तम है । (प्रे०-भक्त रामशरणदास्त्री)

# भक्ति-साधना

( लेखक--वैष्णवाचार्य महंत श्रीस्वामी श्रीरामदासनी महाराज )

भक्तिके विना उपासनाकी पूर्ति नहीं हो सकती, क्योंकि इन दोनोंका परस्पर अट्टट सम्बन्ध है। यदि एक शरीर है तो दूसरा प्राण है। जिस प्रकार प्राणके न रहनेपर शरीर लेष्टिवत् हो जाता है, उसी प्रकार भक्तिरूपी प्राणसे रहित उपासना निराधार, निर्मूल और मृतप्राय है। अब इस बात-पर विचार करना है कि उपासनाकी प्राणाधार वह भक्ति क्या वस्तु है! इस विषयमें भक्तिपथप्रदर्शक देवर्षि श्रीनारदजी अपने भक्तिसूत्रमें लिखते हैं—

सा व्यस्मिन् परमप्रेमरूपा ॥ अमृतस्बरूपा च ॥

परमेश्वरके प्रति प्रेम करनेको ही भक्ति कहते हैं, इसीसे जीवको नित्यानन्दकी प्राप्ति होती है।

स्थानमेदसे प्रेमके अनेक रूप और नाम हो जाते हैं। स्वाती नक्षत्रमें वर्षाकी बूँद यदि सर्पके मुखमें पड़ जाती है तो वह विष बन जाती है; वही बूँद यदि सीपमें गिरती है तो मोती बन जाती है और केलेके गर्भमें गिरनेसे कप्र बन जाती है। इसी प्रकार जो प्रेम बच्चोंके प्रति किया जाता है, उसकी 'स्नेह' संज्ञा होती है; बराबरवालींके प्रति होनेसे वही 'मित्रता' कहलाता है; गुरु, आचार्य एवं माता पिताके प्रति होनेसे यह 'श्रद्धा' कहलाता है और वही प्रेम जब जगदीक्वर प्रमुके प्रति किया जाता है तो उसकी 'भक्ति' संज्ञा होती है।

भक्ति दो प्रकारकी कही गयी है—गौणी और परा। साधन-भक्तिको गौणी और सिद्ध भक्तिको परा कहते हैं। गौणी भक्तिके पुनः दो भेद हैं—वैधी और रागात्मिका। रागात्मिका भक्ति उस अवस्थाको कहते हैं, जिसमें साधकका हृदय अपने प्रियतमके प्रेममें सराबोर रहता है। उस भक्ति-का वर्णन श्रीनारदजीने इस प्रकार किया है—

'प्रेमका स्वरूप कहनेमें नहीं आता। वह गूँगेके गुड़-की माँति केवल स्वादका विषय है। क्योंकि वह शान्ति-म्वरूप और परमानन्दरूप है। वह गुणरहित, कामनारहित, प्रतिक्षण बढ़नेवाला, अट्टूट, अत्यन्त स्क्ष्म और केवल अनुभवरूप है। उसे प्राप्त कर मनुष्य उसीको देखता है, उसीको सुनता है, उसीको कहता है और उसीका चिन्तन करता है। वह ऐसी वस्तु है जिसे जानकर (अनुभव कर) मनुष्य मतवाला हो जाता है, निश्चेष्ट हो जाता है और आत्माराम (अपने स्वरूपमें रमण करनेवाला) बन जाता है।

प्रेमी मक्त अपने प्रियतम प्रमुक्ती यादमें कभी रोते हैं, कभी हँमते हैं, कभी नाच उठते हैं, कभी गाने लगते हैं और कभी चुप होकर बैठ रहते हैं। इसी रागात्मिका भक्ति के आवेशमें बजकी गोपियाँ भगवान् श्रीकृष्णके विरहमें व्याकुल होकर कभी यमुनातटपर और कभी कुष्तों के वनमें अपने प्रियतमकी मनोहर छिवको देखने के लिये भटकती फिरी थीं। उसे देखे विना उन्हें चैन नहीं पड़ता था। श्रीमद्भागवतमें उन्होंने अपनी दशाका अपने ही मुखसे बड़ा सुन्दर वर्णन किया है। वे भगवान् श्रीकृष्णने कहती हैं—

चित्तं सुखेन भवतापहृतं गृहेषु यित्तर्विशस्युत कराविष गृह्यकृत्ये। पादौ पदं न चलतम्नव पादमूला-

द्यामः कथं व्रजमथी करवाम किं वा॥

(श्रीमङ्गा०१०। २९।३४)

'हे प्रमो! आप हमें घर लौट जानेके लिये कहते है, सो हमसे यह भी होना कठिन है। क्योंकि जो हमारा चित्त अवतक मुखसे घरमें लगा हुआ या, उसे आपने हर लिया है। जो हमारे हाथ घरके काम-काजमें लगे हुए थे, वे हाथ भी अब बेकाम हो गये हैं। हमारे ये पैर अब आपके चरण-मूलको छोड़कर एक कदम भी चलनेमें असमर्थ हैं। ऐसी दशामे अब आप ही बताइये हम ब्रजको लौटकर कैसे जायँ और वहाँ जाकर करें भी क्या ?' भगवान्के प्रेमी भक्तोकी ऐसी ही दशा हो जाती है।

वैधी भक्ति वह है, जिसका साधन विधिद्वारा किया जाता है, इसके नौ अङ्ग हैं—

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥

भगवान्के गुणोंका श्रवण करना इस नवधा भक्तिका श्रवणनामक प्रथम अङ्ग है । इसके महत्त्वको गोस्वामी तलसीदासजी इस तरह प्रकट करते हैं—

जिन्ह के श्रवन समुद्र समाना ।
कथा तुम्हारि सुभग सरि नाना ॥
भगहिं निरंतर होहिं न पूरे ।
तिन्ह के हिय तुम्ह कहेँ गृह रूरे ॥

अवण-भक्तिके द्वारा महाराज परीक्षित्ने सात ही दिनोंमें उत्तम गति प्राप्त कर ली थी। . नवधा भक्तिका दूमरा अङ्ग कीर्तन है-जिसका अर्थ है भगवान्के नाम, गुण और लीलाओंका प्रेमपूर्वक गान करना। इनकी माधनामे जीवके अन्तःकरणमें प्रभु-मूर्तिका निरन्तर स्फुरण होने लगता है, जिसके प्रभावसे सारे व्यसन नष्ट होकर मन अनायास ही भगवान्की ओर लग जाता है। कीर्तनकी महिमा भगवान्ने स्वयं अपने श्रीमुखसे कही है—

#### नाहं वसामि वैकुण्डे योगिनां हृद्ये न च। मदक्ता यत्र गायन्ति तत्र तिष्ठामि नारद॥

'ह नारद! न तो में स्थायीरूपसे वैकुण्डमें ही निवास करता हूँ और न योगियोंके हृदयमें ही स्थिर होकर रहता हूँ। किन्तु मेरे प्रिय भक्त जहाँ कहीं मेरा कीर्तन, गायन करते हैं मैं वहाँ अवस्य ही उपस्थित रहता हूँ।'

वनमें जब भगवान् श्रीराम वाल्मीकिजीसे रहनेके लिये स्थान पूछते हैं तो उत्तरमें महर्षि कीर्ननकी महिमाको बढ़ाते हुए इस प्रकार कहते हैं—

जमु तुम्हार मानस बिमल हंसिनि जीहा जासु । मुकताहरु पुन गन चुनइ राम बसहु हियँ तामु ॥

'आपके यशरूपी निर्मल मानसरोवरमें जिसकी जीम हंसिनी बनी हुई आपके गुणसमूहरूपी मोतियोंको चुगती रहती है, आप उसके हृदयमें बसिये।'

भक्तिके तृतीय अङ्गका नाम स्मरण है, जिमका अर्थ है भगवान्के नाम अथवा स्वरूपका नित्य-निरन्तर चिन्तन करना । इममे जीवके समम्न अमङ्गल नष्ट होकर शान्ति एवं वैगग्ययुक्त शानकी वृद्धि होती है । स्मरणकी महिमा भगवान् अपने श्रीसखमे गीतामे इस प्रकार वर्णन करते हैं—

अनन्यचेताः सततं यो मां स्मरति नित्यशः । तस्याहं गुरूभः पार्थ नित्ययुक्तस्य योगिनः ॥

अर्थात् 'अनन्यचित्त होकर जो मेरा नित्य-निरन्तर स्मरण करता है, उस नित्ययुक्त योगीके लिये मैं अत्यन्त सुलभ हूँ ।'

भक्तिके इस अङ्गकी साधनाके द्वारा ध्रुव आदि अनेक भक्तजनोंको भगवत्प्राप्ति हो चुकी है ।

वैधी भक्तिके चौथे अङ्गका नाम पादसेवन है। सदा
सप्रेम भगवान्के चरण-कमलोंकी सेवा करनेको पादसेवन
कहते हैं। इसकी साधनासे साधकके मनका अज्ञानरूपी मैल
धुलकर वह इस प्रकार ग्रुद्ध एवं पवित्र हो जाता है, जैसे
श्रीभागीरथी गङ्गामें स्नान करनेसे जीवके समस्त पाप धुल
जाते हैं। शास्त्रोंमे भी कहा है—

यस्पादसेवाभिरुचिस्तपस्विना-मशेषजन्मोपचितं मछं घियः । सद्यः क्षिणोस्यन्वहमेपती सती यथा पदाञ्जश्रविनःसृता सरित्॥

अर्थात् 'जैसे भगवचरणोंसे निकली हुई गङ्गा समस्त पापोंको धो डालती है, उसी प्रकार प्रभुके चरण-कमलोंकी सेवामें प्रीति बढ़ जानेसे साधकके समस्त जन्मोंकी सिद्धत पापराशि क्षणभरमें नष्ट हो जाती है।'

भगवान्के चरणकमलेंके प्रेमका महत्त्व गोस्वामी तुलसीदासजीने निम्नलिखित शब्दोंमें प्रकट किया है---

सखा परम परमारशु पहु। मन कम बचन राम पद नेहु॥

वैधी भक्तिके पञ्चम अङ्गका नाम अर्चन है। अपने इष्टदेवके श्रीविग्रहकी बाह्य एवं मानसिक पृजाको अर्चन कहते हैं। साधक ग्रुद्धचित्त होकर प्रेमसे भगवान्को जो कुछ भी निवेदित करता है, भगवान् उसे अवस्य ग्रहण करके भक्तके प्रेमको बढ़ाते हैं। सगवान्ने गीतामे कहा है—

### पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति । तद्दहं भक्त्युपहृतमभामि प्रयतात्मनः॥

'पत्र, पुष्प फल अथवा जल जो कोई भक्त मुझे प्रेमसे अर्पण करता है, उस शुद्धबुद्धि निष्काम-प्रेमी भक्तका प्रेम-पूर्वक अर्पण किया हुआ वह पदार्थ मैं सगुणरूपने प्रकट होकर प्रेमसहित खाता हूँ।

श्रीतुल्सीकृत रामायणमें महर्षि वान्मीकि प्रभु श्रीराम-जीसे कहते हैं कि आपका नियास ऐसे जर्नोके मनमें हो, जो— तुम्हिह निवेदित मोजन करहीं। प्रभु प्रसाद पट भृषन धरहीं॥

वैधी भक्तिके छठे अङ्गका नाम यन्दन है। अहङ्कार-रहित होकर अर्चा-विग्रहके आगे नतमस्तक होनेको यन्दन कहते हैं। इसके साधनसे जीयके मनमें अहङ्कारका लेशमात्र भी नहीं रह जाता और जीय समस्त शुभ कर्मोंका कर्ता ईश्वरको मानने लगता है, जिससे प्रभु उसपर सदा कृपा करते रहते हैं। इस साधनका वर्णन गोम्वामी तुलसीदासजीने रामचरितमानसमें इस प्रकार किया है—

सीस नवहिं सुर गुर द्विज देखी। प्रीति सहित करि बिनय बिसेषी॥

मक्तिका सातवाँ अङ्ग दास्य है। भगवान्को अपना स्वामी और अपनेको उनका दास मानकर प्रेमसे उनकी सेवा करनेका नाम दास्य है। दासभावकी कठिन साधनासे श्रीमहावीरजीने प्रभुको प्रसन्न किया था। यही कारण है कि अद्यावधि उनका यहा अखिल भूमण्डलमें फैला हुआ है।

भक्तिका आठवाँ अङ्ग सख्य है। सख्यका अर्थ है भगवान्को सुद्ध्यायमे स्मरण करना। इसकी साधनासे भक्तके द्व्यमें भगवत्येमका विकास होने लगता है और प्रभु भी उसे शीघ अपना लेते हैं, क्योंकि उनका विरद है— 'सुद्धदं सर्वभूतानाम्' अर्थात् मैं सारे भूतप्राणियोंका सुद्धद् हूँ।

भक्तिके अन्तिम अङ्गका नाम आत्मनिवेदन है। इसकी साधना करनेवाला जीव अपने आपको भगवान्के अर्पण कर देता है। उसके मनमें सिवा अपने प्रियतमने मिल्टनेके और कोई इच्छा नहीं रहती। उसके चित्तमें प्रभुदर्शनकी एकमात्र लालसा सदा जाग्रत् रहती है। नेत्रोंमें उन्हींकी मनोहर छिव समायी रहती है। जिह्नापर सदा हरिनाम क्रीड़ा करना रहता है। हाथ उन्हींकी सेवामें लगे रहते हैं। इस प्रकार भगवान्में लीन होकर वह सदा भगवान्से प्रार्थना करना है—

### वाणी गुणानुकथने श्रवणी कथायां हस्तो च कर्मसु मनस्तव पादयोर्नः ।

'हे प्रभो ! हमारी वाणी नित्य-निरन्तर आपके विमल गुर्णोका कीर्तम करती रहे और हमारे कान सदा आपकी परम पावनी कथा सुनते रहें । हमारे हाथ आपकी सेवा-पृजा-में लगे रहें और मन आपके चग्णकमलेंका प्रतिक्षण स्मरण करता रहे ।'

ये हैं भक्तिके नौ अङ्ग । इनमेंसे अपनी रुचिके अनुसार किसी एक अङ्गकी भी अच्छी प्रकार मन, वचन, कर्मसे यदि साधना की जाय तो प्रभु साधकको इस संसारस्पी सागरसे विना श्रम ही इस प्रकार पार कर देते हैं, जैसे नौकामें बैठकर मनुष्य नदीको सुगमतासे पार कर लेता है । साय ही प्रभु ऐसे भक्तोंके इशारेपर नाचने लगते हैं, क्योंकि वे सदा भक्तोंके हितैपी और अधीन हैं । भगवान्ने स्वयं कहा है—

अहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतन्त्र हव द्विज । साधुभिर्मसहृदयो भक्तैर्भक्तजनप्रियः ॥क्ष

के हे ब्राह्मण ! मैं भक्तोंके वशमें हूँ, इसिलये तेरी रक्षा करने-के विषयमें अस्वतन्त्र-सा हूँ; निरपेक्ष भक्तोंने मेरे हृदयपर पूर्ण अधिकार कर लिया है, इसीलिये भक्तान मुझे बहुत अधिक प्यारे हैं।

#### सरल नाम-साधन

#### सकृद्पि परिगीतं श्रद्धया हेलया वा भृगुवर नरमात्रं तारयेत् कृष्णनाम ।

प्रश्न-वर्षीसे चेष्टामें लगा हूँ, बहुतेरे साधु महातमाओं के दर्शन किये, तीर्थीमें घूमा, मन्त्रों के अनुष्ठान किये और नाना प्रकारकी साधनाएँ की, पर मेरा यह दुष्ट मन किसी प्रकार भी वशमें नहीं होता । शास्त्र और संत कहते हैं कि मनके वशमें हुए बिना भगवान्की प्राप्ति नहीं होती और यह यात तो निर्विवाद ही है कि भगवान्की प्राप्ति हुए बिना जीवन व्यर्थ है । मैं हताश हो गया, मेरा मन वशमें नहीं होता । क्या मेरे लिये कोई उपाय नहीं है ? क्या में चाहता हुआ भी भगवान्को नहीं पा सकूँगा ? भगवान् क्या दया करके मुझ-सरीले चक्कल-चित्तको न अपनालंगे ?

उत्तर-त्रात यह है, सच्ची लगन हो और हदतापूर्वक अभ्यास किया जाय तो मनका वदामें होना असम्भव नहीं है। मन वदामें करनेके बहुत से उपाय हैं और उनके द्वारा मन अवस्य ही वदामें हो भी सकता है; परन्तु भैया! है यह कल्यिग, जीवनमें कही शान्ति नहीं है। नाना प्रकारकी आधि-व्याधियोंसे मनुष्यका मन सदा पिरा रहता है। इसल्यिं मन वदामें करनेके साधनमें लगना है बड़ा कठिन, और साधनमें लगन-मची लगन और हद अभ्यासका होना भी कठिन ही है।

प्रश्न-तो क्या फिर मनुष्य जीवनकी सफलताका कोई उपाय नहीं है ?

उत्तर-है क्यों नहीं ? वहीं तो बतला रहा हूँ । वह

ऐसा मुन्दर उपाय है जिसे ब्राह्मणसे चाण्डालतक, परम विद्वान्से वज्रमृर्खतक, स्त्री और पुरुष, सदाचारी और कदाचारी सभी सहज ही कर सकते हैं। वह उपाय है— वाणीके द्वारा भगवान् के नामका रटना। कोई किसी भी अवस्थामें हो, नाम-जप अपने स्वामाविक गुणसे जपनेवालेका मनोरय पूर्ण कर सकता है और उसे अन्तमे भगवान्की प्राप्ति करा देता है। और और साधनों में मनके वशमें होने तथा भाव गुद्ध होनेकी आवश्यकता है। भाव (नीयत) के अनुसार ही साधनका फल हुआ करता है। परन्तु नाममें यह बात नहीं है। किसी भी भावसे नाम लिया जाय वह तो कल्याणकारी ही है।

भाव कुभाव अनख आरुसहू । नाम जवत मंगरु दिसि दसहू ॥

इसलिये मन बरामे हो चाहे न हो। कैसा भी माब हो, तुम विश्वास करके, जैसे बने वैसे ही—सगवान्का नाम लिये जाओ और निश्चय करो कि भगवान्के नामने तुम्हारा अन्तःकरण निर्मल हुआ जा रहा है और तुम भगवान्की ओर बढ़ रहे हो। नाम लेते रहे, ताता न टूटा तो निश्चय ही इसीसे तुम अन्तमें भगवान्को पाकर कृतार्थ हो जाओगे।

किंजुम सम जुग आन नहिं जो नर कर विसवास । गाइ राम गुनगन विमल भव तरु विनहि प्रयास ॥ हरेनौंस हरेनौंस हरेनौंसैव केवलस् । कली नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथा ॥

# देवता सदा किसपर प्रीति करते हैं ?

यो नात्युक्तः प्राह रुक्षं प्रियं वा यो वा हतो न प्रतिहन्ति धैर्यात् । पापं च यो नेच्छति तस्य हन्तुस्तस्येह देवाः स्पृहयन्ति नित्यम् ॥

जो पुरुष निन्दा करनेपर भी निन्दा करनेवालेसे रूखे और अप्रिय वचन नहीं बोलता है और जो पुरुष प्रशंसा होनेपर प्रशंसा करनेवालेसे मीठी बातें नहीं बनाता है, वैसे ही पिटनेपर भी जो पीटनेवालेको नहीं पीटता है और पीटनेवाले-का बुरा करना भी नहीं चाहता है, उससे देवता सदा ग्रीति करते हैं। (महा० शान्ति० २९९ । १७)

#### त्याग-साधन

#### ( सत्य घटना )

(१)

देशमरमें अकाल पड़ा है, चारों ओर त्राहि-त्राहि मची हुई है, पूर्वबङ्गालमें अकालका विशेष प्रकोप है । लोग भूखके मारे मरे जा रहे हैं । इसी समयकी घटना है । महेश मण्डल जातिका या नमःश्र्य — चाण्डाल । दिनभर मजदूरी करके कुछ पैसे लाता, उसीसे अपना और अपनी स्त्री तथा पुत्र-कन्या चारोंका पेट भरता । जर-जमीन कुछ भी नहीं था। महेश भगवती दुर्गाका भक्त था, दिन-रात 'दुर्गा' 'दुर्गा' रटा करता । माँ दुर्गापर बड़ा विश्वास या उसका। कितना ही दुःख आवे, कैसी ही विपत्ति पड़े, कुछ भी हो, 'दुर्गा' नाम महेश कभी नहीं भूलता था।

देशभरमें दुर्भिक्ष था एसे समय काम कहाँ मिलता ? महेशका परिवार आधे पेट तो रहता ही या, किसी-किसी दिन सबको पूरा अनशन करना पड़ता । आज दो दिनका उपवास था, महेशने बड़ी मुश्किलसे छः आने पैसे कमायं । बाजारसे दो सेर चावल खरीदे और पार जानेके लिये नदीपर पहुँचे। नदीके घाटपर खेषू महाराज दिखायी दिये।

खेपू गाँवके ज्योतिषी थे । इधर-उधर घूम-फिरकर पञ्चाङ्कका फल बतलाते, किसीकी जन्मकुण्डली देख देते। दुर्गापुजाके समय मूर्ति आदि चित्रित कर देते । इसी तरह जो कुछ मिलता, वही काम करके दो-चार पैसे कमा लेते । न मजदूरी कर सकते, न कोई और बँधी आमदनी थी। देशमें अकालके मारे हाहाकार मचा था। ऐसे वक्तमें इस तरहके आदमीको कौन पैसे देता ? खेपू उदास मुँह घाटपर खडे थे । उसी समय महेशसे उनकी मुलाकात हुई । महेश-ने ब्राह्मणका चेहरा उतरा हुआ देखकर पूछा कि 'घरमें सब कुशल तो है ?' खेपूने जवाब दिया---'क्या बताऊँ ? माँ दुर्गाने मरे नसीबमें कुछ लिखा ही नहीं। कहीं भीख नहीं मिली। तीन दिनसे घरमें किसीने कुछ नहीं खाया । आज घर जाने-पर सभी लोग मरणासन्न ही मिलेंगे। इसी चिन्तामें डूब रहा हैं।' महेशने कहा-'विपत्तिमें मों दुर्गाके सिवा और कौन रक्षा करनेवाला है ? वही खानेको देती है और वही नहीं देती। इमारा तो काम है बए, माँके आगे रोना । उनके आगे पुकारकर रोनेस जरूर भीख मिलेगी। १ खेपूने कहा- 'भाई!अब यह विश्वासनहीं रहा । देखते हो--दुः खके सागर-में डूब-उतरा रहा हूँ । बस, प्राण निकलना ही चाहते हैं । बताओ ! कैसे विश्वास करूँ ?

माँ दुर्गाकी निन्दा सुनकर महेशकी ऑखों में पानी भर आया। महेशने कहा—'लो न, माँ दुर्गाने तुम्हारी भीख मेरे हाथ भेजी है। तुम रोओ मत।' चावल-दाल सब खेपूको देकर महेश हँसता हुआ घरकी ओर चला। खेपूको अन्न देकर महेश माना अपनेको कृतार्थ मान रहा था। उसने सोचा—'आज एकादशी है। जीवनमें कभी एकादशीका वत नहीं किया। कल दशमी थी। कुछ खाया नहीं। आज उपवास हो गया, इससे व्रतका नियम पूरा सध गया। अव भगवान् दंगे तो कल दादशीका पारण हो ही जायगा। एक दिन न खानेस मर थोड़े ही जायँगे।'

इस प्रकार सेचता विचारता महेश घर पहुँचा। महेशको देखते ही स्त्रीने सामने आकर कहा—'जल्दी चावल दो तो भात बना दूँ। बचा शायद आज नहीं बचेगा। बड़ी देरसे भूखके मारे बेहोश पड़ा है। मुझे चावल दो, मैं चूल्हंपर चढ़ाऊँ और तुम जाकर बच्चेको सँभालो।' महेशने कहा—'माँ दुर्गाका नाम लेकर बच्चेके मुँहमें जल डाल दो। मॉकी दयासे यह जल ही उसके लिये अमृत हो जायगा। खेयू महाराजके बच्चे तीन दिनके भूखे हैं। आज खानेको न मिलता तो मर ही जाते। मैं दो सेर चावल लाया था, सब उनको दे आया हूँ।' महेशकी स्त्रीने कहा—'आधा उसे देकर आधा ले आते तो बच्चोंको दो कौर भात दे देती। तीन वर्षका बच्चा दो दिनसे बिना खाये बेहोश पड़ा है। अब क्या होगा! माँ दुर्गा ही जाने।'

महेशने कहा—-'यदि मॉ काली बचायेगी तो कौन मारनेवाला है ? अवस्य ही बच जायगा, और यदि समय पूरा ही हो गया है तो प्राणींका वियोग होना ठीक ही है । खेपूका सारा परिवार तीन दिनसे भूखा है । पहले वह बचे । हमारे भाग्यमें जो कुछ बदा है, हो ही जायगा।'

इसीका नाम त्याग है। एक करोड़पति अपने करोड़ इपयोंमेंस नामके लिये लाख इपये दान दे दे तो इसमें कोई त्याग नहीं। न उसको देनेमें कोई कष्ट हुआ और न वह बदला पानेसे विश्वत ही रहा । अखबारोंमें नाम छप गया, सरकारसे उपाधि मिल गयी और फर्मकी साख ज्यादा बढ गयी। त्याग तो वह है कि जिसमें कुछ कष्ट उठाना पड़ता है, इसीलिये उसका महत्त्व है। इसीलिये शास्त्रोंमें उस आधे ग्रासका महान् फल बतलाया है जो अपने एकमात्र मेंहके प्रासमेसे दिया जाता है। उसके सामने लाखीं करोडोंका दान कोई महत्त्व नहीं रखता । महेशका त्याग तो बहुत ही ऊँवा है। उसने अपने मुँहका आधा ग्रास ही नहीं दिया; सारा ही नहीं दिया, उसने जो कुछ दिया वह बहुत ही बढ़कर दिया। अपना शिशु पुत्र दो दिनसे भृखा है-भूलके मारे बेहोश पड़ा है- उसके मुँहका दाना महेशने खेपूके उन बचोंकी जान बचानेके लिये दे दिया जो तीन दिनके भूले हैं। महेशने सोचा-'मेरा बचा दो दिनका भूखा है, परन्तु वे तो तीन दिनके भृखे हैं, पहले उनको मिलना चाहिये । अपने बच्चेके दःखकी अपेक्षा महेरा खेपके बचोके लिये अधिक दःखी है। यह भी नहीं कि महेशने किभी दवावमें पड़कर अव्रसन्नता या विषादके साथ चावल दिये हों। उसने इँसते-चेहरेसे दिये, इँसता हुआ ही वह घर आया और अपने बच्चेको मौतके मुँहमे देखकर भी अपनी ऋतिपर होनेवाली उसकी प्रसन्नता घटी नहीं । घन्य !

(?)

जिसका भगवान्पर विश्वास होता है। जो भगवान्कें नामपर त्याग करना जानता है। जो दुःख और विपत्तियों में भी उन्हें भगवान्का आशीर्वाद मानकर — अपने मङ्गळकी चीज मानकर भगवान्का कृतज्ञ होता है। जो भगवान्की दी हुई बुरी-से-बुरी और दुःखसे भरी दीखनेवाळी स्थितिमें भी भगवान्के मङ्गळमुखकी हास्य-छटाको देखकर हँसता है। कोई भी दुःख-भार भगवान्के विश्वासके मार्गसे जिसको नहीं हिगा सकता। जो हर हाळतमें हँसता हुआ भगवान्की हरेक देनपर सन्चे दिलसे खुशी मनाता हुआ भगवान्की नामको पुकारता रहता है। भगवान् उसके योगक्षेमका वहन स्वयं करते हैं। उसका सारा भार अपने सिर उठा छेते हैं। यह सत्य है— धुव सत्य है। हम अभागे मनुष्य विश्वासकी कसीसे ही दुःख-पर-दुःख उठाते हैं और भगवान्की वरसती हुई कृपाधारासे विश्वत रह जाते हैं। अस्तु।

महेशके पड़ोसमें गोपाल भौमिकनामक एक मध्यवित् गृहस्य रहते थे। घरके बीचमें पकी दीवाल थी नहीं। सा॰ अं॰ **९८—-९९—**  महेरा और उसकी स्त्रीमें जो बातचीत हुई उसे मुनकर गोपाल और उनकी पत्नी दोनों चिकत हो गये! गोपालने अपनी पत्नीसे कहा—'माल्म होता है यह तो साक्षात् महेरा ही है। भला इतना त्याग कीन मनुष्य कर सकता है। जैसा महेरा, ठीक वैसी उसकी स्त्री! मरणासन्न बच्चेको देखकर भी, न तो वह पितपर नाराज ही हुई और न उसके मुँहसे एक कहा शब्द ही निकला। हमारे घर रसोई तयार है। चलो, ले चलें और उन भक्त स्त्री-पुरुपकी सेवा करके अपने जीवनको धन्य बनावें।

दाल, भात और तरकारीकी हाँडियोंको लेकर गोपालकी खी उमा अपने पतिके साथ महशकी झोंपड़ीमें पहुँची। गोपालके हाथमें दूधका कटोरा और तीन-चार दर्जन केले थे। इतनी चीजोंको लंकर जब वे महेशक सामने पहुँचे तो महेश उन्हें देखकर विभिन्नत हो गया और उसने आश्चर्यसे कहा—'यह क्यों? मेंने तो आपसे कुल चाहा नहीं था। विना ही कारण इस नराधमको आप इतनी चीजे क्यों देने आये हैं?'

गोपालने तजल नेत्रोंसे कहा—'नराषम कान है ? हमलोग तो परम श्रद्धांके साथ साक्षात् महेशको भोग लगाने आये हैं। हमें इस सेवाका जो सौभाग्य प्राप्त हुआ, इसमें भी आपका सङ्ग ही कारण है। मैं आपका पड़ोसी हैं।'

महंद्रा बोला—'यह मोजन किसी सत्पात्रको दीजिये, आपको पुण्य होगा।' गोपालने आँखोमें आँस् भरकर कुछ जोद्राके साथ कहा—'माँ तुर्गा' का नाम लेकर में यह चीजें लाया हूँ। आप लीटा देंगे तो समझूँगा कि 'दुर्गा' के नामका कोई फल नहीं है, 'दुर्गा' नाम मिथ्या है।

दुर्गाके नामका मिथ्या होना महेराके लिये असहा है। अब उससे नहीं रहा गया और वह बड़े जोरसे 'दुर्गा' 'दुर्गा' पुकारता हुआ अपने स्त्री-वर्षोको साथ लेकर खाने वैट गया। गोवाल और उनकी स्त्री सामने बैटकर खड़े आदरके नाथ भोजन परोसने लगे। महंराने दुर्गा मैयाका प्रसाद पाते-पाते कहा—'आज बड़े भाग्यसे खेषू महाराज मिले थे। वे न मिलते तो सिर्फ चावल ही खाकर रहना पड़ता। आज तो स्वयं माँ अन्नपूर्णा यह प्रसाद लाकर खिला रही हैं। मुझे आज अन्नपूर्णाके दर्शन हो गये। माँ अन्नपूर्णा अपने हाथों मुझे इस प्रकार दूध-भात खिलाना चाहती थीं, इसीलिये तो उन्होंने मुझे ऐसी बुद्धि दी कि मैं खेषूको सब चावल दे आया।'

( ( )

महेद्रा भील मॉगकर जीवन-निर्वाह करता था और उसीसे अतिथियोंकी सेवा भी। महेद्राके सीधेपनसे लोग अनुचित लाभ उठाते। दिनभर काम करवाकर बहुत थोड़ी मजदूरी देते। महेद्रा कुछ नहीं बोलता। कोई किसी भी समय किसी भी कामके लिये महेद्राको बुलाता तो महेद्रा 'मॉं दुर्गा' की सेवा समझकर तुरंत जाकर उसके कामको कर देता। 'दुर्गा' का नाम तो उसकी जीभसे कभी उत्तरता ही नहीं। मॉं भी सदा उसकी सँमाल रखती और उसके निर्वाहयोग्य पैसे उसे मिल ही जाते।

वैशाखका अन्तिम दिन या। सन्ध्याके समय महेशकी नन्हीं-सी महेयापर एक ब्राह्मण गोस्तामी अतिथिके रूपमें पधारे। ब्राह्मणका रूप कचे सोने-सा सुन्दर था। उनकी देहसे ज्योति निकल रही थी। महेश उस समय घर नहीं था। महेशकी स्त्रीने पड़ोसी गोपाल भौमिकके घर कहल्वाया। गाँवके बहुतसे लोग आ गये और उन्होंने अतिथि ब्राह्मणको गोपालके घर अथवा और कही टिकनेके लिये प्रार्थना की और कहा कि—'महेश बड़ा गरीब है इसके घर जगह नहीं है। यहाँ आपको कच्चे ऑगनमे सोना पड़ेगा, कष्ट होगा, इसके कुपा करके हमारे साथ चलिये।'

ब्राह्मणदेवताने कहा—'में तो यही आया हूँ। घरके मालिक जो दे सकेंगे वहीं ले लूँगा, पर किसी धनीके घर नहीं जाऊँगा।'

ब्राह्मणको कसी तरह राज़ी न होते देखकर लोग तरह-तरहकी बार्ते कहने लगे। किसीने कहा कि 'यह ब्राह्मण नहीं है।' कोई बोला—'चाण्डालोंका ब्राह्मण होगा।' किसीने कहा—'ब्राह्मणों और कायस्थोंके घर छोड़कर यह चाण्डालके घर टहरा है, इसीसे इसकी प्रवृत्तिका पता लग जाता है।' सब लोग यों कोसते हुए चले गये।

इसी समय महेश आ पहुँचा, उसने भक्ति-भावसे अितथिका आदर किया, उन्हें प्रणाम किया। महेशके घर तो कुछ था ही नहीं। वह अितथिकी सेवाके लिये पड़ोसियों के यहाँ कुछ माँगने गया। पड़ोसी तो पहले में ही तने बैंटे थे। किसीने कुछ नहीं दिया, कहा कि 'उन्हें यहाँ लाओ तो देंग।' बेचारा महेश उपाय न देखकर मधुखालिनामक गाँवमें गया। वहाँ चन्द्रनाथ सहानामक एक बड़ा दूकान-

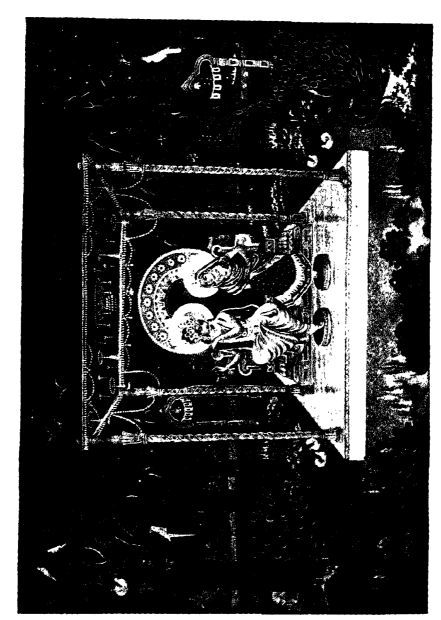
दार महेशका भक्त था। महेशके मुँहसे अतिथिके आनेकी बात सुनकर उसने लगभग बीस आदिमियोंके सिरोंपर लाद-कर महेशके साथ खानेका बहुत-सा सामान भेज दिया और खुद भी वह उसके साथ चल दिया।

गोस्वामी महोदय श्रीमद्भागवतकी व्याख्या करने लगे। व्याख्या बड़ी सुन्दर थी। पाण्डित्य तो था ही, उसमें से मगवान्के प्रेमरसकी धारा बह रही थी। यह देखकर, जिन लोगोंने पहले गालियाँ दी थीं, वे ही आ-आकर चरणोंमें पड़ने और क्षमा चाहने लगे। कथा-समाप्तिके बाद रातके दूसरे पहर भगवान्को भोग लगाकर गोस्वामीने स्वयं भोजन किया और सबको प्रसाद दिया। इसी आनन्दमें सबेरा हो चला। इतनेमें देखते हैं कि गोस्वामी महाराजका कहीं पता नहीं है। लोगोंने उन्हें बहुत खोजा पर वे कहीं नहीं मिले। तब यह निश्चय हो गया कि महंशपर कृपा करके स्वयं भगवान् ही गोस्वामी कर्यमें पथार थे।

माघी पूर्णिमाका दिन था। गोपालके घर कीर्तन हो रहा था। इसी बीच महेश वहाँ पहुँचा और आनन्दके ऑस् बहाता हुआ वहाँ लोट-लोटकर बड़े जोरींसे भगवान्के नामका कीर्तन करने लगा। उसका सारा शरीर पुलकित हो रहा था। चन्द्रनाथ साहा धन्य-धन्य करने लगा। तीन वेश्याओंने आकर महेशकी चरणधूलि सिर चढ़ायी!

महेश कहने लगा—'देखो न, ये निमाई-निताई दोनों भाई कीर्तनके ऑगनमें खड़े हैं! ये रहे राधा-कृष्ण । ये शिव-दुर्गा खड़े हैं! यस, आज ही तो मरने लायक मुदिन है। महेशने अपनी स्त्रीसे कहा—'कुदाल लाकर गड़हा खोदो और उसमें जल छिड़क दो।' स्त्रीने यही किया। महेशने गड़हेमें सोकर कहा—'जय दुर्गा नाम सुनाओ!' चारों ओर शोर मच गया। लोग इकड़े हो गये। लोगोंने देखा महेशकी आँखों में ऑसू हैं, शरीरपर रोमाझ हैं, मुँहसे 'दुर्गा' नामकी ध्वनि हो रही है और वह मन्द-मन्द मुस्कुरा रहा है। सब लोग उसे धेरकर कीर्तन करने लगे। यों नाम मुनते-मुनते महेशने महाप्रस्थान किया। किलकालमें भी दुर्लभ इच्छा-मृत्यु हुई! (यह सची घटना है। एक प्रत्यक्ष-दर्शी सजनने कलकत्तेके 'भारताजिर' में कुछ दिनो पहले इसे प्रकाशित करवाया था)।





तमाध्ये रक्कवितं रक्नसिंहासनं महत् । तत्रस्यो राधिकाक्त्रणो ध्यायेदक्षिलसिंद्दो ॥

# कामके पत्र

#### गोपीभावका साधन

एक सजनने गोपीभावके साधन और युगळसरकारकी प्राप्तिके साधन पूछे हैं, उनके सन्तोपके लिये यह उत्तर लिखा गया है। सन्तोप होगा या नहीं, यह तो भगवान् जानें, उनकी जिज्ञासाके कारण इतना समय भगविचन्तनमें बीता, इसके लिये तो मैं उनका कृतज्ञ हैं ही।

गोपीभावमें प्रधान बातें पाँच हैं---

१-श्रीभगवान्के स्वरूपका पूर्ण ज्ञान, २-श्रीभगवान्में प्रियतमभाव, ३-श्रीभगवान्के प्रति सर्वस्व अर्पण, ४-निज-मुखकी इच्छाका पूर्ण त्याग, ५-भगवत्प्रीत्यर्थ जीवनधारण ।

आनन्दचिन्मयरसप्रतिभाविता, श्रीकृष्णप्रेमरसभावित-मति, श्रीकृष्णगतप्राणा, श्रीकृष्णसुखपरायणा व्रजगोपियोंमे ये पाँचौ बातें पूर्णरूपसे थीं।

जिनका मन विषयों में फँसा है, जिन्हे भौतिक सौन्दर्य अपनी ओर खींचता है, जिनकी भोग्यपदार्थों में आसिक है, द्वारीर और दारीरसम्बन्धी वस्तुओं पर जिनकी ममता है, जो दारीरके आराम और विपयभोगकी चाह रखते हैं और जिनका जीवन-प्रवाह निरन्तर भगवान्की ओर नहीं बहने लगा है, वे लोग गोपीभावकी साधनाके अधिकारी नहीं हैं। ऐसे लोग भगवान्के अधाकृत प्रेमतत्त्वको—सर्वोच्च दिल्य-मधुर-रसको स्थूल कामतत्त्व या लौकिक आदिरस ही समझेंगे और भगवान् तथा श्रीगोपीजनोंका अनुकरण करने जाकर भयानक नरककुण्डमें गिर पहेंगे!

जिनके हुदयमें भोगोंसे सचा वैराग्य है, जिनका चित्त कामसुखसे हट गया है और जिनकी इन्द्रियां अन्तर्मुखी होकर चिन्मय भगवद्रसका आस्वादन करनेके लिये आतुर हैं—वे ही महाभाग पुरुष गोपी-भावका अनुसरण कर सकते हैं।

श्रीमगवान्की तीन स्वरूपा शक्तियाँ हैं संवित्। सन्धिनी और ह्रादिनी। भगवान्का मधुर अवतार ह्रादिनीनामक आनन्दमयी प्रेमशक्तिके निमित्तले ही हुआ करता है। वे ह्रादिनी शक्ति साक्षात् श्रीराधिकाजी ही हैं। समस्त गोपीजन उन ह्रादिनी शक्तिकी ही अनन्त विभिन्न प्रतिमूर्तियाँ हैं। उनका जीवन स्वाभाविक ही भगवदिषित है। उनकी प्रत्येक क्रिया स्वाभाविक ही भगवदिष्त होती है। उनकी

कोई भी चेष्टा ऐसी नहीं होती—जिसमें भगवत्यीतिसम्पादनके सिचा, श्रीकृष्ण-राधिकाके मिलनसुखकी साधनाके सिचा अन्य कोई उद्देश्य हो। उनके बुद्धि, मन, इन्द्रिय, शरीर आत्माके सिहत सदा श्रीकृष्णके ही अर्पण हैं। उनके द्वारा निरन्तर श्रीकृष्णकी ही सेवा बनती है। कभी भूलकर भी उनका चिच दूसरी ओर नहीं जाता, दूसरे विपयको ग्रहण नहीं करता, वे श्रीकृष्णमें ही सुखी रहती हैं, उनको सुखी देखकर ही परमसुखका अनुभव करती हैं। उनका निज सुख श्रीकृष्णसुखमें ही समाया रहता है। श्रीमद्भागवतमें कहा है—

तन्मनस्काम्नदालापाम्नद्विचेष्टास्तदान्मिकाः । तद्गुणानेव गायन्त्यो नात्मागाराणि सस्मरः॥ (१०।३०।४३)

उनके चित्त भगवान्के चित्त हो गये थे अर्थात् उनके चित्तों में भगवद्भावके सिवा अन्य किसी सङ्कल्पका उदय ही नहीं होता था। वे उन्हींकी चर्चा करती थीं, उन्हींके लिये उनकी सारी चेष्टाएँ होती थीं, इस प्रकार वे भगवन्मयी हो गयी थीं और भगवान्का गुण-गान करते हुए उन्हें अपने घरोंकी भी सुधि नहीं रही थीं। वे जब घरोंका काम करतीं, तब भी वे अपने मनमें, अपनी वाणीमें और अपनी ऑलोंमें निरन्तर श्रीभगवान्का ही स्पर्श पाती थीं, उन्हींके दर्शन करती थीं। उनके लिये कहा गया है—

या दोहनेऽबहनने मथनोपलेप-प्रेक्केक्क्कनार्भरुदितोक्षणमार्जनादो । गायन्ति चैनमनुरक्तिघयोऽश्रुकण्ड्यो धन्या बजिखय उरुक्कमचित्तयानाः॥ (श्रीमङ्गा०१०।४४।१५)

उन व्रजगोपियोंको धन्य है जिनका चित्त निरन्तर श्रीकृष्णमें ही लगा रहता है और जो गाय दुहते, धान आदि कृटते, दही बिलोते, ऑगन लीपते, बचोंको झला झलाते, रोते हुए बचोंको पुचकारकर चुप कराते और नहलाते-धुलाते तथा घरोंको झाइते-बुहारते—सभी कामोके करते समय श्रीकृष्णमें ही तन्मय रहकर सजल नेत्रोंसे और गद्गद-कण्डसे निरन्तर उन्हींके गुण गाया करती हैं।

इसीलिये भगवान्के अत्यन्त प्रिय भक्त उद्भवजीने

गोपी-प्रेमकी महान् महिमासे प्रभावित होकर वजमें लता-गुल्म बननेकी अभिलापा करते हुए गोपियोंके चरणरजकी वन्दना की है—

आसामहो चरणरेणुजुषामहं स्थां
बृन्दावने किमिप गुल्मलतौषधीनाम् ।
या दुस्त्यजं स्वजनमार्थपथं च हिःखा
भेजुर्मुकुन्दपदवीं श्रुतिभिर्विमृग्याम् ॥
या वै श्रियाचितमजादिभिरासकामैयोगिश्वरेषि यदात्मनि रासगोष्ट्याम् ।
कृष्णस्य तद्भगवतश्वरणारविन्दं
न्यस्तं स्तनेषु विजहुः परिरभ्य तापम् ॥
वन्दे नन्दश्चजक्षीणां पादरेणुमभीक्ष्णाः ।
यासां हरिकथोद्गीतं पुनाति भुवनन्नयम् ॥
(श्रीमद्भा०१०।४७। द्दश्–६३)

'अहो! कैसा सौमाय्य हो मेरा, यदि मैं हुन्दावनमें कोई बेल, वनस्पति या झाड़ियों मेंसे कोई हो जाऊँ जिनपर इन व्रज-बालाओं के चरणकी धूलि पड़े। घन्य हैं ये व्रज-गोपियाँ! जिन्होंने वड़ी कठिनतासे छोड़नेयोग्य बन्धुओं को और सनातन (मर्यादा) धर्मको त्याग कर उस मुकुन्द-पदवीका अनुसरण किया है, जो श्रुतियों द्वारा खोजी जाती हैं (परन्तु जिसकी प्राप्ति नहीं होती)। अहो! साक्षात् लक्ष्मीजी जिनकी पूजा करती हैं, तथा ब्रह्मा आदि आप्तकाम योगेश्वरगण भी जिनका अपने चित्तमें ही चिन्तन करते हैं (परन्तु पाते नहीं), भगवान् श्रीकृष्णके उन चरण-कमलोंको रास-साधनाके समय जिन्होंने अपने वक्षःस्थलपर रखकर अपने विरद्द-तापको बुझाया। जिनका हरिकथामय गान तीनों लोकोंको पवित्र करनेवाला है, नन्दवजकी उन गोपरमणियोंकी चरण-धूलिको मैं वार-बार प्रणाम करता हैं।

गोपियोंका हृदय प्रतिक्षण यही पुकारा करता है, 'केंसे हमारे प्रियतम श्रीकृष्णकी इच्छा पूर्ण हो ! ये धन-धाम, ये मन-प्राण, ये देह-गेह कैसे प्यारे कन्हैयाको सुख पहुँचाने-वाले हों । अरे, ये तो उन्हींके हैं—उन्हींकी सामग्री हैं फिर यह चाहा भी कैसे जाय कि इनको लेकर, इन्हें अपनी सेवामें लगाकर तुम सुखी हो जाओ । दी तो जाती है वह बस्तु, जो अपनी होती है । यहाँ तो सब कुछ उन्हींका है, अहा ! सुझपर भी तो उन्हींका एकाधिकार है । फिर में कैसे कहूँ, तुम मुझे ले लो, मुझे अपनी सेवामें लगा ले। क्या मुझपर मेरा अधिकार है ? बहुत ठीक, अब

कुछ नहीं कहना है, तुम यन्त्री हो—मैं यन्त्र हूँ; तुम नचाने-वाले हो, मैं कठपुतली हूँ। तुम्हारी जो इच्छा हो, वही करो—बस वही करो।

कैसी ऊँची स्थिति है। इन्हें किसी भी वस्तु, किसी भी स्थितिकी जरा भी परवा नहीं है। शास्त्रों भें आठ फॉसियाँ बतलायी गयी हैं, जिनमें वैंधा हुआ मनुष्य निरन्तर कष्ट भोगता रहता है और प्रेममय, आनन्दमय भगवान्की ओर अग्रसर नहीं हो सकता—

घृणा शङ्का भयं लजा जुगुप्सा चेति पञ्चमी। कुलं शीलंच मानंच अष्टी पाशाः प्रकीर्तिताः॥

'पृणा, शङ्का, भय, लाज, जुगुप्सा, कुल, शील और मान-वे आठ जीवके पाश हैं। अब गोपियों में देखिये-इनमेंसे कहीं एक भी उनमें ढूँढे नहीं मिलता। वे इन आठों मजबूत फॉसियोंको तोड़कर स्वतन्त्र हो चुकी हैं। इसीसे वे सर्वस्व त्याग कर अपने जीवनकी गतिको सब ओरमे फिराकर भगवान् श्रीकृष्णमें लगा चुकी हैं। मनुष्य भगवत्कृपासे प्राप्त अनुकूल साधना और तत्परताके फल-स्वरूप जब इस अवस्थापर पहुँच जाता है, तब वह गोपीभावसे सम्पन्न होकर तुरन्त ही भगवान्को प्राप्त करनेके लिये अभिसार करता है। फिर वह कुल-शील, लजा-भय, मानापमान, धर्माधर्म और लोक-परलोककी चिन्ता छोडकर पागलकी तरह 'हा वियतम, हा प्राणप्यारे, हा मेरे मनमोहन, तम्हारी मधुर छविको देखे विना अब एक पल भी मुझसे रहा नहीं जाता, मेरा एक-एक निमेप अब युगके समान बीत रहा है' पुकारता हुआ दौड़ पड़ता है अपने जीवन-की सारी चेष्टाओंको लेकर श्रीकृष्णकी ओर। जो ऐसा कर पाता है, वह बड़ा ही भाग्यवान है। उसीका जीवन धन्य है !

संसारमें पाँच भाव हैं—शान्त, दास्य, सख्य, वात्सत्य और मधुर। सारे जीव इन पाँच भावोंके अधीन हैं। जो भाग्यवान् पुरुष इन भावोंको इस अनित्य और दुःखपूर्ण संसारसे हटाकर भगवान्में लगा देता है, वही सचा साधक है। ऐसा करना ही वस्तुतः परम पुरुषार्थ है। इन पाँच भावोंमें सबसे उत्तम 'मधुर' भाव है। 'मधुर' भावमें शान्त, दास्य, सख्य और वात्सत्य चारोंका ही समावेश है। मधुरभावापन्न पत्नीके लिये कहा गया है—

कार्येषु मन्त्री करणेषु दासी धर्मेषु पत्नी क्षमया च धात्री ।

#### भोज्येषु माता शयनेषु रम्भा रङ्गे सबी लक्ष्मण सा त्रिया मे ॥

पति-पत्नीके मधुरभावकी अपेक्षा भी भावकी दृष्टिसे 'परकीया' का भाव और भी ऊँचा है। वह सर्वस्वका त्याग कर अपने प्रियतमको भजती है। यह भाव जब लौकिक कामजन्य होता है, तब वह महान् दूपित और घोर यन्त्रणा-मय भयानक नरकोंकी प्राप्ति करानेवाला और यही भाव जब रसेन्द्रशिरोमणि रसराज आनन्दकन्द वजेन्द्रनन्दनमें होता वह सर्वथा निर्दोप, परम उत्कृष्ट, अति उच्च साधनसाम्राज्यका उच्चतम स्तर होता है। इस भावका उदय भगवत्कृपासे ही होता है और उन्हीं महानुभावों में होता है, जो इस लोक और परलोकके देवदुर्लभ भोगोंकी और कैंवल्य-मोक्षकी भी अभिलापाको छोडकर संयम-नियम-पूर्वक श्रद्धा-विश्वासके साथ पूरी तत्परतासे साक्षात् भगवत्-म्बरूपा श्रीराधिकाजीका या उन्हींकी घनीभूत मूर्ति तत्त्वतः अभिन्नस्वरूपा किसी गोपीजनकी आराधना करता है। इस रमका पूर्ण अनुभव करनेवाली श्रीकृष्णप्रेमरसभावितमति श्रीगोपियाँ हैं। उन्हींमे इसका पूर्ण प्रकाश है-वे कहती हैं-

तोंक पहिराबो, पाँव बेडी कै भराबो, गाढ़े बंदन बँदाबो, औ ख़िंचाबो काची खाल सों । विष के पिकाबो, ताँ। मूठ भी चकाबो, माँझघारमें डुबाओ बाँघि पाधर कमाल सों ॥ बिच्छू के बिछाबो तापै मोहि के सुकाबो, फेरि आग भी कगाबो, बाँघ कापड हुसाल सों। गिरितें गिराबो, कांठ नागसं इसाबो, हा ! हा ! प्रीति ना सुढाबो प्यांर मोहन नँदलाक सीं॥

कोज कहां कुलरा कुलीन अकुलीन कहां,
कोज कहां रंकिनी कलंकिनी कुनारी हों।
कैसो नरलांक वरलोक लोक लोकनतें न्यारी हों॥
तम जाहु, मन जाहु, दंव गुरुजन जाहु,
जीव किन जाहु टेक टरत न टारी हां।
बुन्दावनवारी बनवारीकी मुकुटवारी
पीत पटवारी वाहि मूरति पै वारी हों॥
नैंदलाल सों मेरो मन मान्यो कहा करैगो कोय री।
होतो चरनकमल लपटानी जो मांवेसो होय री॥

गृहपति मानुपिता मोहि त्रास्त हँसत बटाऊ होग री।
अब तो ऐसी ही बिन आई विधना रच्यो है संजोगरी।
जो मेरो यह लोक जायगा अरु परलोक नसाय री।
नंदनँदनको तऊ न छाँडू मिलूँगी निसान बजाय री।
यह तन फिरि बहुरो निहीं पेंच बहुम बेश मुरार री।
परमानंद स्वामीके ऊपर सरबस हारों वार री।

अवश्य ही ये कियोंकी उक्तियाँ हैं, परन्तु इनमें गोपीभावनाकी बाहरी रूप-रेखाका स्पष्ट दिग्दर्शन है। गोपीभावका यथार्थ रहस्य तो गोपीभावापन्न प्रेमी पुरुष ही जानते हैं, उसका वर्णन कोई कर नहीं सकता। यह तो उसका अति वाह्य स्थूल आंशिक प्रकाशमात्र है। न यही समझना चाहिये कि परकीया भाव ही गोपीप्रेमका यथार्थ उदाहरण है। वह प्रेम तो इतना अनिर्वचनीय और अनुपम है कि न तो वह कहा जा सकता है और न उसकी किसीके साथ तुलना ही हो सकती है।

गोपीभावकी प्राप्तिके लिये संक्षेपतः निम्नलिखित दस साधन करने आवश्यक हैं।

१-किसी ऐसे सद्गुरुका आश्रय जो काम-कोथ-लोमादि-से सर्वथा रहित हों, अन्तर-वाहरसे पिवत्र और सदाचार-परायण हो, शान्त, निर्मत्सर और प्रेमी हों, श्रीकृष्णरसके तत्त्वज्ञ हों, कृष्णमनत्रके ज्ञाता हों, कृष्णानुप्रहको ही श्रीकृष्ण-प्राप्तिका एकमात्र उपाय जानते हों, दयाल और परम वैराग्यवान् हों और श्रीकृष्णलीला-गुणोंके श्रवण-कीर्तनमे जीवन विताते हों। ऐसे गुरु न मिलें, तो जगहुर श्रीकृष्णको ही परम गुरुरूपमें वरण करना चाहिये।

२-श्रीगुरुदेवमें जो गुण बतलाये गये हैं, इन्हीं गुणोंको अपने अंदर बढ़ानेका पूरा प्रयत्न करना चाहिये।

३-भगवान् श्रीकृष्ण ही पूर्ण परमेश्वर, सवांतिर, सर्व-शक्तिमान्, सर्वन्यापी, सर्वमय, सर्वातीत, अचिन्त्यानन्तगुण-सम्पन्न, अखिलरसामृतसिन्धु, भक्तवाञ्छाकल्पत्व, नित्य-विद्वारी, अज, अविनाशी, परमन्नद्या, सर्वदेवपृष्य, सर्वदेव-स्वरूप, परन्नद्यके भी परम आश्रय, नित्य, निर्गुण, निराकार, निर्विकार, निरञ्जन, अप्रमेय, अनवद्य, अकल, अचल, अनामय, सिचदानन्द्यन और अचिन्त्य-चिन्मय विग्रद्द हैं ऐसा मानकर उन्हींको अपना परम आराध्य इष्टदेव बनाना चाहिये।

४-इस लोक और परलोकके तमाम भोगोंको भगवत्-

प्राप्तिके सार्गमें सर्वया बाधक समझकर उनसे चित्तकी आसित्तको विल्कुल हटा लेना चाहिये। और आवश्यकतानु-कूल भोगोंका व्यवहार भगवत्प्रीत्वर्थ—उन्हें भगवत्प्,जनकी सामग्री बनाकर ही करना चाहिये। किसी भी भोग्य वस्तुमें आसित्त, ममता और कामना जरा भी नहीं रहनी चाहिये।

५-भगवान् श्रीकृष्णकी मधुर वज्ञलीलाको प्राकृत स्त्री-पुरुपोंकी कामकीड़ा कभी नहीं मानना चाहिये । भगवान् श्रीकृष्णकी भगवत्तामें और उनकी प्रत्येक लीलाकी अप्राकृत सचिदानन्दमयतामें नित्य पूर्ण विश्वास होना चाहिये।

६-किसी भी प्राणीका जरा भी अहित न करके वेष्णयोचित सत्य, अहिंसा, प्रेम, विनम्नता, ब्रह्मचर्य, सेवा आदि सद्गुण और सत्कमोंका तथा श्रीतुळसीजी, गङ्गाजी, यमुनाजी, श्रीविग्रह, भक्त-संत आदिका भगवत्प्रीत्पर्य श्रद्धापूर्वक यथायोग्य सेवन करना चाहिये।

७-श्रीयुगलमन्त्रका जाप विधिपूर्वक ययासमय अवस्य करना चाहिये, और श्रीमगवन्नामका जप-कीर्तन निरन्तर करते ग्हना चाहिये।

८-श्रीश्रीराधिकाजी अथवा श्रीललिताजी आदिका मक्तिपूर्वक सेवन करना चाहिये।

९-नित्य निरन्तर अपनेको सर्वतोभावसे भगवान्के चरणोर्मे समर्पण करते रहना और उनसे सेवाधिकार-दानके लिये करण प्रार्थना करते रहना चाहिये।

१०-कामिवकारके नाशके लिये विशेष प्रयत्नवान् होना चाहिये, क्योंकि जयतक जरा भी कामिवकार रहता है तबतक गोपीभावकी साधनाका अधिकार किसी तरह भी नहीं मिल सकता।

वद्यपुराणमें भगवान् श्रीशङ्करने देवर्षि नारदजीसे श्रीराधाकृष्णकी उपासना, उनके स्वरूप और मन्त्रादिके विषयमें बहुत रहस्यकी बातें बतलायी हैं—उनमेंसे पाठकोंके लाभार्य कुछ यहाँ उद्भृत की जाती हैं। भगवान् शिवजी कहते हैं—

श्रीकृष्णके मन्त्रचिन्तामणिनामक दो अत्युत्तम मन्त्र हैं-एक पोडशाक्षर है और दूखरा दशाक्षर !

मन्त्र

षोडशाक्षर मन्त्र है---

'गोपीजनवलुभचरणान् दारणं प्रपद्ये ।'

और दशाक्षर है---

#### 'नमो गोपोजनवलुभाभ्याम्'

इन मन्त्रोंके अधिकारी सभी वर्णोंके, सभी आश्रमोंके और सभी जातिके वे स्त्री-पुरुष हैं जिनकी सर्वेद्वदेदवर भगवान् श्रीकृष्णमं भक्ति है—('भक्ति-भंवेदेषा कृष्ण सर्वेश्वरेश्वरे ।') श्रीकृष्णमक्तिसेरिहत याज्ञिक, दानशील, तान्त्रिक, सत्यवादी, वेदवेदाङ्गपारग, कुलीन, तपस्वी, वती और ब्रह्मनिष्ठ कोई भी इनके अधिकारी नहीं हैं। इसलिये ये मन्त्र श्रीकृष्णके अभक्त, कृत्रप्त, दुरिभमानी और श्रद्धारिहत मनुष्योंको नहीं बतलाने चाहिये।

दम्म, लोम, काम और कोधादिसं रहित, श्रीकृष्णके अनन्य भक्तको ही ये मन्त्र देने चाहिये। इनका यथाविधि न्यास करके श्रीकृष्णकी पूजा करनी चाहिये। फिर उनका इस प्रकार ध्यान करना चाहिये—

#### ध्यान

सन्दर वृन्दावनमें कल्पवृक्षके नीचे सुरम्य रत्निसहासन-पर भगवान श्रीकृष्ण श्रीप्रियाजीके साथ विराजमान हैं। श्रीकृष्णका वर्ण नवजलधरके समान नील-स्याम है, पीताम्बर भारण किये हुए हैं, द्विभूज हैं, विविध रत्नोंकी और पृष्पीकी मालाओंसे विभूषित हैं, मुखमण्डल करोड़ी चन्द्रमाओंसे भी मुन्दर है । तिरहे नेत्र हैं, ललाटपर मण्डलाकृति तिलक हैं, जो चारों ओर चन्दनसे और बीचमें कुंकुमबिन्दुसे बनाये हुए हैं। कानोंमें सुन्दर कुण्डल शोभायमान हैं, उन्नत नासिकाके अग्रभागमें मोती लटक रहा है। पके विम्बफलके समान अरुणवर्ण अधर हैं, जो दॉर्तोकी प्रभासे चमक रहे हैं। भुजाओं में रक्षमय कड़े और बाज्यन्द हैं और अङ्गलियोंमे रलेंकि अँगृटियाँ शोभा पा रही हैं। बायें हाथमें मुरली और दाहिनेमें कमल लिये हुए हैं। कमरमें मनोहर रजमयी करधनी है, चरणोंमें नुपुर मुशोभित है। बड़ी ही मनोहर अलकावली है, मस्तकपर मयूरिपच्छ शोभा पारहा है । सिरमें कनेरके पुष्पोंके आभूषण है। भगवान्की देहकान्ति नवोदित कोटि-कोटि दिवाकरीके सदृश स्निग्ध ज्योतिर्मय है, उनके दर्गणोपम कपोल स्वेदकर्णीसे सुशोभित हैं, चञ्चल नेत्र श्रीराधिकाजीकी ओर लगे हुए हैं। वामभागमें श्रीराधिकाजी विराजिता हैं, त्ये दृए सोनेके समान उनकी देहप्रभा है, नील वस्त्र धारण किये हैं, मन्द-मन्द मुस्करा रही हैं । चञ्चल नेत्रयुगल

स्वामीके मुखचन्द्रकी ओर लगे हुए हैं और चकोरीकी भाँति उनके द्वारा वे श्याम मुख-चन्द्र-सुधाका पान कर रही हैं। अङ्गुष्ठ और तर्जनी अंगुलियोंके द्वारा वे प्रियतमके मुख-कमलमें पान दे रही हैं। उनके गलेमें दिव्य रलोंके और मुक्ताओंके द्वार हैं। क्षीण किट करधनीसे मुक्ताभित है। चरणोंमें न्पूर, कड़े और चरणांगुलियोमें अंगुरीय आदि शोभा पा रहे हैं। उनके प्रत्येक अङ्ग-प्रत्यङ्गसे लावण्य छिटक रहा है। उनके चारों आर तथा आगे-पीछे यथास्थान खड़ी हुई मिखियाँ विविध प्रकारसे सेवा कर रही हैं।

श्रीगिषिकाजी कृष्णमयी हैं, वे श्रीकृष्णकी आनन्द-रूपिणी ह्वादिनी शक्ति हैं। त्रिगुणमयी तुर्गा आदि शक्तियाँ उनकी करोड़वीं कलाके करोड़वें अंशके समान हैं। सब कुछ वस्तुतः श्रीराधाकृष्णसे ही मरा है। उनके सिवा और कुछ भी नहीं है। यह जडचेतन अखिल जगत् श्रीराधा-कृष्णमय है—

चिद्चिह्रक्षणं सर्वं राधाकृष्णमयं जगत्।

परन्तु वे इतने ही नहीं हैं। अनन्त अखिल ब्रह्माण्डसे परे हैं, सबसे परे हैं, सबके अधिष्टान हैं, सबसे हैं और सबसे सबीया विलक्षण हैं। यह श्रीकृष्णका किञ्चित ऐश्वर्य है।

#### साधन

बहुत दिनोंने विदेश गये हुए पतिकी पतिपरायणा पती जैसे एकमात्र अपने पतिमें ही अनुरागिणी होकर एकमात्र पतिका ही सङ्क चाहती हुई जैसे दीनभावसे सदा-सर्वदा स्वामीके गुणोंका चिन्तन, गान और श्रवण किया करती है, वैसे ही श्रीकृष्णमें आसक्तचित्त होकर साधकको श्रीकृष्णके गुण-लीलादिके चिन्तन, गायन और श्रवण करते हुए ही समय विताना चाहिये। और बहुत लंबे समयके बाद पतिके घर आनेपर जैसे पतित्रता स्त्री अनन्य प्रेमके साथ तद्गतचित्त होकर पतिकी सेवा, उसका आलिङ्गन आदि तथा नयनोंके द्वारा उसके रूपसुधामृतका पान करती है वैसे ही साधकको उपासनाके समय शरीर, मन, वाणीसे परमानन्दके साथ श्री-हिर्मी सेवा करनी चाहिये।

एकमात्र श्रीकृष्णके ही श्ररणापत्र होना चाहिये और वह भी श्रीकृष्णके लियं ही; दूसरा कोई भी प्रयोजन न रहे। अनन्य मनसे श्रीकृष्णकी सेवा करनी चाहिये। श्रीकृष्णके सिवा न किसीकी पूजा करनी चाहिये और न किसीकी निन्दा। किसीका जूँठा नहीं खाना चाहिये और न किसीका पहना हुआ वस्त्र ही पहनना चाहिये। भगवान्की निन्दा

करनेवालोंसे न तो बातचीत करनी चाहिये और न भगवान् और भक्तोंकी निन्दा सुननी ही चाहिये।

जीवनभर चातकी दृत्तिसे अर्थ समझते हुए युगलमन्त्र-की उपासना करनी चाहिये ! चातक जैसे सरोवर, नदी और समुद्र आदि सहज ही मिले हुए जलाशयोंको छोड़कर एकमात्र मेघजलकी आशासे प्याससे तड्पता हुआ जीवन बिताता है; प्राण चाहे चले जाय पर मेघके सिवा किसी दूसरेसे जलकी प्रार्थना नहीं करता । इसी प्रकार साधकको एका मनसे एकमात्र शीकुष्णगतिचत्त होकर साधना करनी चाहिये ।

परम विश्वासके साथ श्रीयुगलसरकारसे निम्नलिखित प्रार्थना करनी चाहिये—

संसारसागरासाथी पुत्रमित्रगृहाकुलात्।
गोतारी मे युवामेव प्रपन्नभयभञ्जनी॥
योऽहं ममास्ति यिकिञ्चिदिहलोके परत्र च।
तस्मर्व भवतोरद्य चरणेषु समर्पितम्॥
अहमस्म्यपराधानामालयस्यक्तसाधनः ।
अगतिश्च ततो नाथी भवन्तावेव मे गतिः॥
तवास्मि राधिकाकान्त कर्मणा मनसा गिरा।
कृष्णकान्ते तवैवास्मि युवामेव गतिर्मम॥
शरणं वां प्रपन्नोऽस्मि कर्णानिकराकरी।
प्रसादं कुरुतं दास्यं मिय दुष्टेऽपराधिन॥

( पद्मपुराण पानालखण्ड )

ंह नाय ! पुत्र, मित्र और घरसे भरे हुए इस संसारसागरसे आप ही दोनों मुझको बचानेवाले है, आप ही शरणागतके
भयका नाश करते हैं । मैं जो कुछ भी हूँ और इस लोक तथा
परलोकमें मेरा जो कुछ भी है वह सभी आज मैं आप दोनोंके
चरणकमलोंमें समर्पण कर रहा हूँ । मैं अपराधोंका मण्डार
हूँ । मेरे अपराधोंका पार नहीं है । मैं सर्वथा साधनहीन हूँ,
गतिहीन हूँ । इसलिये हे नाथ ! एकमात्र आप ही दोनो
प्रिया-प्रियतम मेरे गति हैं । हे श्रीराधिकाकान्त श्रीकृष्ण !
और हे श्रीकृष्णकान्ते राधिके ! मैं तन-मन-चचनसे
आपका ही हूँ और आप ही मेरे एकमात्र गति हैं । मै
आपके शरण हूँ । आपके चरणोंपर पड़ा हूँ । आप अखिल
कृपाकी खान हैं । कृपापूर्वक मुझपर दया कीजिये और मुझ
दष्ट अपराधीको अपना दास बना लीजिये ।'

जो भगवान् श्रीराधाकृष्णकी सेवाका अधिकार बहुत शीव्र प्राप्त करना चाहते हैं उन साधकोको भगवान्के चरणकमलोंमें स्थित होकर इस प्रार्थनामय मन्त्रका नित्य अप करना चाहिये। भगवान् शङ्करने फिर कहा कि-

'हे देविषें ! मैं भगवान्के मन्त्रका जप और उनका घ्यान करता हुआ बहुत दिनोंतक कैलाशपर रहा, तब भगवान्ने प्रकट होकर मुझे दर्शन दिये और वर माँगनेके लिये कहा । मैंने बारंबार प्रणाम करके उनसे प्रार्थना की—'हे कुपासिन्धों ! आपका जो सर्वानन्दरायी समस्त आनन्दींका आधार नित्य मूर्तिमान् रूप है, जिसे विद्वान् लोग निर्गुण, निष्क्रिय शान्तब्रह्म कहते हैं । हे परमेश्वर ! मैं उसी रूपको अपनी इन आँखोंसे देखना चाहता हूँ ।'

भगवान्ने कहा— 'आप श्रीयमुनाजीके पश्चिम तटपर मेरे वृन्दावनमें जाइये, वहाँ आपको मेरे स्वरूपके दर्शन होंगे।' इतना कहकर भगवान् अन्तर्धान हो गये। मैंने उसी क्षण मनोहर यमुनातटपर जाकर देखा समस्त देवताओं के ईश्वरोके ईश्वर भगवान् श्रीकृष्ण मनोहर गोपवेप धारण किये हुए हैं। उनकी मुन्दर किशोर अवस्था है। श्रीराधाजीके कन्धेपर अपना अति मनोहर बायाँ हाथ रक्खे वे सुन्दर त्रिभङ्गीने खड़े मुस्करा रहे हैं। आपके चारों ओर गोपियोंका मण्डल है। शरीरकी कान्ति सजल जलदके सहश स्विष्क स्थामवर्ण है। आप अखिल कल्याणके एकमात्र आधार हैं।

इसके बाद भगवान् श्रीकृष्णने अमृतोपम मधुर वाणीमें मझसे कहा---

> यद्द्य मे स्वया दृष्टमिदं रूपमलीकिकम् । घनीभूतामलप्रेमसश्चिदानन्दविप्रहम् नीरूपं निर्मणं व्यापि कियाहीनं परात्परम् । वदन्स्युपनिषस्सद्धाः इदमेव ममानघ ॥ प्रकृत्युरथगुणाभावादनन्तत्वास्रथेश्वर असिद्धःवान्मदुग्णानां निर्गृणं मां वदन्ति हि ॥ अदृश्यस्वान्ममेतस्य रूपस्य चर्मचश्रषा । अरूपं मां वदन्स्येते वेदाः सर्वे महेश्वर ॥ व्यापकत्वाचिदंशेन ब्रह्मोति च विद्र्बुधाः । अकर्तृस्वाध्यपञ्चस्य निष्कियं मां वदन्ति हि ॥ मायागुणैर्यतो मेंऽशाः कुर्वन्ति सर्जनादिकम् । न करोमि स्वयं किञ्चित सष्ट्यादिकमहं ज्ञिव ॥

> > ( पद्मपुराण पानालखण्ड )

'हे शक्कर ! आपने आज मेरा यह परम अलौकिक रूप देखा है। सारे उपनिपद् मेरे इस घनीभूत निर्मल प्रेममय सिद्धानन्दघन रूपको ही निराकार, निर्मुण, सर्वन्यापी, निष्किय और परात्पर ब्रह्म कहते हैं। मुक्समें प्रकृतिसे उत्पन्न कोई गुण नहीं है और मेरे गुण अनन्त हैं—उनका वर्णन नहीं हो सकता। और मेरे वे गुण प्राकृतहष्टिसे सिद्ध नहीं होते, इसिलये सब मुझको 'निर्गुण' कहते हैं। हे महेश्वर! मेरे इस रूपको चर्मचक्षुओं के द्वारा कोई देख नहीं सकता, इसिलये वेद इसको अरूप या 'निराकार' कहते हैं। मैं अपने चैतन्यांशके द्वारा सर्वव्यापी हूँ, इसिलये विद्वान् लोग मुझको 'ब्रह्म' कहते हैं। और मैं इस विश्वप्रश्चका रचियता नहीं हूँ, इसिलये पण्डितगण मुझको 'निष्क्रिय' बतलाते हैं। हे खिब! वस्तुतः सृष्टि आदि कोई भी कार्य मैं स्वयं नहीं करता। मेरे अंश ही (ब्रह्मा-विष्णु-रुद्र) माया-गुणों के द्वारा सृष्टि-संहारादि कार्य किया करते हैं।'

हे देवर्षि ! भगवान्के इस प्रकार कहने और कुछ अन्य उपदेश करनेपर मैंने उनसे पृष्ठा—'हे नाथ ! आपके इस युगल स्वरूपकी प्राप्ति किस उपायसे हो सकती है, इसे कृपा करके बतलाइये।' भगवान्ने कहा—'हम दोनोंके शरणापन्न होकर जो गोपीभावसे हमारी उपासना करते हैं, उसीको हमारी प्राप्ति होती है, अन्य किसीको नहीं।'

गोपीभावेन देवेश स मामेति न चेतरः।
'एक सत्य वात और है—वह यह है कि पूरे प्रयत्नोके साथ इस भावकी प्राप्तिके लिये श्रीराधिकाकी उपासना करनी चाहिये। हे घद्र! यदि आप मुझे वशमें करना चाहते हैं, तो मेरी प्रिया श्रीराधिकाजीकी शरण ग्रहण कीजिये—

आश्रिय मिंद्रियां रुद्ध मां वशोकतुंमहंसि ।'
इस वर्णनसे पता लगा होगा कि भगवान् श्रीगधाकृष्णकी प्राप्ति और उनकी सेवा ही गोपीभावकी
साधनाका लक्ष्य है और इसकी प्राप्तिके लिये उपर्युक्त प्रकारसे
श्रद्धा-भक्तिपूर्वक तत्पर होकर साधना करनी चाहिये और
भगवान् श्रीकृष्णके परम मनोहर मुनिजनमोहन सौन्दर्यसुधामय स्वरूपका अनुस और निर्निमेष मानस नेत्रोंन अपने
हृदयमें ध्यान करना चाहिये । ध्यान करते करते जब उनकी
कृपासे आपको उनके मधुर रूप-माधुर्यके प्रत्यक्ष दर्शन होंगे
तब तो आप निहाल ही हो जाइयेगा । फिर तो आप भी
यही चाहियेगा—

गांय पै मुकुट देखि, चिन्नका-चटक देखि,
छिनकी लटक देखि रूपरस पीजियं।
कोचन विसाल देखि, गरं गुंजमाल देखि,
अधर रसाल देखि, चित्त चान कीजियं।
कुंडल हलनि देखि, अलक बलनि देखि,
पलक चलनि देखि सरबस ही दीजियं।
पीताम्बरकी छोर देखि, मुरलीकी घोर देखि,
साँवरकी और देखि देखिबोई कीजिये।

#### शरण-साधन

40

सकृदेव प्रपक्षाय तवास्मीति च याचते ।
अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद्वतं मम॥
'जो एक बार भी शरण होकर कह देता है कि मैं
आपका हूँ, उसे मैं सब भूतोंसे अभय कर देता हूँ । यह
मेरा बत है।'

ये शब्द मर्यादापुरुषोत्तम भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके हैं। श्रीरामचन्द्रजीकी प्रतिशा प्रसिद्ध है प्राम एक बार जो कह देते हैं, बस बही करते हैं, दूसरी बार उसे बदलते नहीं— रामो दिर्नामिभाषते।

उग्र्युक्त भगवद्दाक्यके अनुसार एक बार भी जो भगवान् की शरण हो जाता है उसीको भगवान् अपनालेते हैं और अभय कर देते हैं।

शरण होनेवाले साधक के लिये यह आवश्यक नहीं है कि वह अन्य साधनोंके द्वारा पहले निष्पाप हो ले और फिर भगवान्की शरणमें जाय। न यही जरूरी है कि वह उत्तम वर्ण, उत्तम कुल, उत्तम गुण और उत्तम आचारोंसे सम्पन्न हो। कोई भी, कैसा भी क्यों न हो, भगवान् सर्भाको अपनी कत्याणमयी गोदमें आश्रय देनेको सदा तैयार हैं। बस, दो ही बात होनी चाहिये—एक तो भगवान्में और उनकी शरणागत-वस्तलतामें पूरा विश्वास, और दूसरी अपनेको सब ओरसे असहाय —सारे सहारोंसे रहित दीन हीन मानकर, किसी भी दूसरी ओर न ताककर निर्मरताके साथ उनके श्रीचरणोंमें हाल देनेकी सची लालसा।

भगवान्की कृपा और शरणागत-वस्तलतापर विश्वास जब-तक न होगा, तबतक एकमात्र उनके चरणोंका आश्रय पकड़नेमें हिचक रहेगी। जहाँ स्टेह है, वहाँ निर्भरता नहीं हो सकती। इसिल्ये पहली बात है—विश्वास, और दूसरी बात है अन्य सारे अवल्यनोंके प्रति अनास्था; फिर पाप तो भगवान्की शरणमें आते ही वैसे ही नष्ट हो जायँगे जैसे स्वोंदयकी स्चनासे ही अन्धकारका नाश हो जाता है। जैसे सूर्यके सामने कभी अन्धकार आ ही नहीं सकता, वैसे ही शरणागतके समीप पार नहीं आ सकते। रही ताप या दुःखोंकी बात—सो जब परम आनन्दमय प्रभुकी शरण प्राप्त हो जाती है, तब वहाँ ताप रह ही कैसे सकते हैं ? ताप तो विषयोंको आश्रय करके ही रहते हैं और विषयोंके आश्रयी नर-नारियोंको सदा जलाया करते हैं । जिन्होंने भगवान्का आश्रय ले लिया है, वे तो उस परम शान्ति और अचल शीतलताके साम्राज्यमें जा पहुँचते हैं, जहाँ दु:ख-तापके लिये प्रवेशका अधिकार ही नहीं है ।

नीच महापापी हो चांह, चांहे हो अति हीन मकीन ।
भीषण नम्क-कुंडका कीडा पडा सड महा हो अति दीन ॥
जो शमण्य स्वामीको अपना एकमात्र मक्षक पहचान ।
जा पडता सन्वर चरणोंमें सच्चे मनसं अपने जान ॥
नहीं देखते जातिपाँतिको नहीं देखते पापाचार ।
शील-मान-कुक नहीं देखते, नहीं देखते कुव्यवहार ॥
केवल मनके भाव और नीयतपर देते हैं प्रमु ध्यान ।
मख लेते तुरंत निज आश्रय उसको अपना निज-जन जान ॥
अपने हाथों बड़े स्नेहसे पाप-ताप-मल धाँने आप ।
अपने हाथों बड़े स्नेहसे पाप-ताप-मल धाँने आप ।
अपने हाथों गेरु लगाकर हम लेते साम संताप ॥
मिल जाती फिर पूर्ण विमक मित परा जानित अति परमानन्द्र ।
करुणावरुणालय नित निज संवामें रखते अनैंदकन्द ॥

दारणागत भक्तके न शोक रह सकता है न विषाद, न दुःख न ताप, न चिन्ता न भय । उसे कुछ करना भी नहीं पड़ता । सब काम भगवल्क्याकी शक्तिसे अपने आप हो जाते हैं । शरणागितमे कोई शर्त नहीं, कोई कैद नहीं । बस, एक ही शर्त है—एकमात्र भगवान्को ही परम आश्रय जानकर उनकी शरण हो जाना—पुकारकर कह देना—'नाय ! मैं तुम्हारा हूँ, तुम्हारे चरणोंपर आ पड़ा हूँ । दीन हीन हूँ, पापी अपराधी हूँ, साधनहीन मिलनमित हूँ, पर तुम्हारा हूँ, एकमात्र तुम्हारी ही कृपापर निर्भर हूँ, फिर तो भगवान् उसे निहाल कर देते हैं—अपनी सेवामें नियुक्त कर लेते हैं । भगवान् स्वयं घोषणा करके कहते हैं—

सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं हारणं बज । अहं त्वा सर्वपापेम्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः॥

सब धर्मोंको छोड़कर तुम एकमात्र मेरी शरणमें आ जाओ। मैं तुम्हें सब पापोंसे छुड़ा दूँगा। तुम चिन्ता न करो।

## शिवतत्त्व और शैव-साधना

तावस्त्रसीद कुरु नः करुणासमन्द्रमाकन्द्रसिन्दुधर ! मर्घय मा विहासीः । बृहि स्वभेव भगवन् ! करुणाणंवेन स्यक्तास्त्वया कमपरं शरणं व्रजामः ॥

( रतुतिकुसुमाअलि )

भगवान एक ही हैं, लीलाभेदसे उन्हीं के अने को दिव्य नामरूप हैं। साधक अपनी-अपनी प्रकृति और रुचिके अनुसार किसी भी नाम-रूपकी उपासना करके भगवानको प्राप्त कर सकता है। भारतवर्ष के ऋषि-मुनियोंने जैसे भगवान् विष्णुको आराधना की है, वैसे ही भगवान् शिवकी की है। और यह सिद्ध कर दिया है कि एक ही परम तत्त्व इन दो रूपों में प्रकाशित है। जिस प्रकार भगवान् विष्णु परमब्रहा, सर्वव्यापी, सृष्टिकर्ता, साकार सगुण भगवान् हैं, वैसे ही भगवान् शिव हैं। कल्पभेदसे कभी विष्णुस्वरूपकी प्रधानता होती है—कभी शिवस्वरूपकी। वे आप ही एक स्वरूपसे स्रष्टा बनते हैं, दूसरेसे सृष्टि, एक स्वरूपसे उपासक बनते हैं, दूसरेसे उपास्य! आप पृजते हैं और आप ही पुजवाते हैं। यह सारी लीला उनकी महान् रहस्यमयी है।

यजुर्वेदकी माध्यन्दिनीय शास्त्राके १६ वं अध्यायमें शिवजी-के निराकार-साकार स्वरूपका स्पष्ट वर्णन है । कैवल्योपनिषद्में कहा है—

> तमादिमध्यान्तविहीनमेकं विभुं चिदानन्दमरूपमद्भतम् । उमासहायं परमेक्वरं प्रभुं किलोचनं नीलकण्टं प्रशान्तम् ॥

भी आदि, मध्य और अन्तहीन हैं, निराकार हैं, एक हैं, विभु हैं, चिदानन्द हैं, अन्तुत हैं, स्वामी हैं, उमाके साथ रहनेवाले हैं, त्रिनेत्र और नीलकण्ट हैं, परम शान्त हैं। इस मन्त्रमें भी भगवान् शिवके निर्गुण-सगुण दोनों स्वरूपोंका वर्णन है।

क्वेताक्वतरमें कहा है-

तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च देवतम् । पनिं पतीनां परमं परस्ता-द्विदाम देवं भुवनेशमीड्यम् ॥

( ६ 1 ७ )

·वे ईश्वरोंके भी परम महेश्वर, देवताओंके भी परम

देवता, पतियोंके भी परम पति, परात्पर, परम पूज्य और भुवनेश्वर हैं।

शिवपुराणमें कहा गया है-

सत्यं ज्ञानमनन्तश्च चिद्दानन्द् उदाहृतः। निर्गुणो निरुपाधिश्च निरञ्जनोऽज्ययस्तथा॥ यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह। तदेव प्रथमं प्रोक्तं महीव शिवसंज्ञितम्॥

(হাল০ ৪০ ৬%)

'वे सत्य, ज्ञान और अनन्त हैं, चिदानन्दस्वरूप हैं, निर्मुण, निरुपि, निरज्ञन और अविनाशी हैं। मनके सहित वाणी जिनको न पाकर लौट आती है, अर्थात् जो मनवाणीकी सीमास परे हैं, वही ब्रह्म शिव नामसे पहले कहे गये हैं।

यही शिव--

रुद्रो नाम स विज्ञातो लोकानुग्रहकारकः। ध्यानार्यं चैव सर्वेषामरूपो रूपवानभूत्॥ स एव च शिवः साक्षाद् भक्तवारसल्यकारकः॥

( হাৰ০ শাৰ০ ২০ ৩৩ )

— 'संसारपर अनुग्रह करनेके लिये रुद्र नामसे जाने जाते हैं। सबके च्यानमें आनेके लिये इन्होंने अरूप होनेपर भी दिव्यरूप धारण किया। ये भक्तवत्सलरूपधारी (साकार) रुद्र साक्षात् शिव ही हैं।'

इन्हींकी शक्ति माया प्रकृति हैं और ये मायाके अधिपति मायी महेश्वर हैं । इनकी मायाशक्तिके द्वारा इन्हींके अवयव-भूत जीवोंसे यह अखिल जगत् व्याप्त हो रहा है ।

इन महेश्वर और इनकी मायासे ही ये अखिल विश्व हैं, ये ही उसके परम आधार, स्नष्टा और अभिन्निनिमित्तोपादान-कारण हैं। इन्हीं परमपुरुप भगवान्का नाम सृष्ट्युन्मुखी होनेपर 'अनादि लिङ्क' है और इन परम आधेयको आधार देनेवाली इन्होंकी अनादि शक्ति देवीका नाम 'योनि' है। ये ही दोनों अखिल ब्रह्माण्ड चराचरके परम कारण हैं।

(8)

बालाकांयुनतेत्रसं एतजराज्देन्दुस्वग्डोज्ज्वलं नागेन्द्रेः कृतशेखरं जपवटी शूलं कपालं करेः । स्वट्वाङ्गं द्धतं त्रिनेत्रविलसम्पञ्चाननं सुन्दरं व्याजस्वकृपरिधानमञ्जनिलयं श्रीनीलकग्टंभजे॥

भगवान् श्रीनीलकण्ठ दस हजार वालसूर्योके समान तेजस्वी हैं, सिरपर जटाजूट, ललाटपर अर्धचन्द्र और मस्तक-पर साँभोका मुकुट धारण किये हैं, चारो हाथोंमें जपमाला, शूल, नरकपाल और स्वट्याङ्ग मुद्रा है। तीन नेत्र हैं, पाँच मुख हैं; अति मुन्दर विग्रह है, बाधम्बर पहने हुए हैं और मुन्दर पद्मपर विराजित हैं। इन श्रीनीलकण्टदेवका भजन करना चाहिये।

इनका मन्त्र है-- ध्रो ब्री ठः'।

(२)

नीलप्रवासस्विरं विस्मित्रिनेत्रं पाशास्मोत्पलकपालकशूलहम्तम् । अर्घाम्बिकेशमनिशं प्रविभक्तभृषं बालेन्द्रबद्धमुक्टं प्रणमामि रूपम् ॥

'श्रीराङ्करजीका शरीर नील मणि और प्रवालके समान सुन्दर (नील लोहित) है, तीन नेत्र हैं, चारों हाथों में पाश, लाल कमल, कपाल और शूल हैं, आधे अङ्गमे अम्बिकाजी और आधेमें महादेवजी हैं। दोनों अलग-अलग शृङ्कारोंसे सिजत है, ललाटपर अर्थचन्द्र है और मस्तकपर मुकुट मुशोभित है। ऐसे स्वरूपको नमस्कार है।'

इनका मन्त्र है---

'रंक्षं मंयं औं ऊरं।' (३)

स्वच्छं स्वच्छारविन्दस्थितमुभयकरे संस्थिता पूर्णकुम्भी द्वाभ्यामेणाक्षमाले निजकरकमले द्वी घटो नित्यपूर्णो । द्वाभ्यां तो चम्बवन्ता शिरसि शशिकलां चामृतैः क्षावयन्तं देहं देवो द्वानः प्रदिशत् विशदाकर्षणालः श्रियं वः ॥

'त्र्यम्बक भगवान्का शरीर अत्यन्त निर्मल है, वे सुन्दर स्वच्छ कमलपर विराजित हैं। आठ हाय हैं। दो हाथोंमें दो अमृतके घड़े हैं, दो हाथोंमें कमशः मृगमुद्रा और अक्ष-माला है, दो हाथोंमे दो अमृतके भरे पड़े और हैं और दो हाथोंसे उन घड़ोंके अमृतको अपने सिरमें स्थित चन्द्रकलापर उँडेल रहे हैं। ऐसे निर्मल वेशसे मुसजित भगवान् त्र्यम्बक-देव तुम लोगोंका मङ्गल करें।'

इनका मन्त्र है—

'हीं ॐ जूं सः ॐ भूभुंवः स्वः ॐ व्यम्बकं यजासहे सुगन्धिं पुष्टिवर्धनम् । उन्वीहकमित्र बन्धनान्मृत्योम्मुक्षीय माम्रतात् हों ॐ जूं सः ॐ भूभुंवः स्वः ।'

# किस देशमें रहे और किसको छोड़ दे ?

यत्र संलोडिता लुब्धैः प्रायशो धर्मसेतवः । प्रदीप्तमिव बैलान्तं कस्तं देशं न सन्त्यजेत् ॥ यत्र धर्ममनाशङ्काश्चरेयुर्वीतमन्सराः । मघेसत्र वसेचैव पुण्यशीलेषु साधुषु ॥ धर्ममर्थनिमित्तं च चरेयुर्यत्र मानवाः । न ताननुवसेज्ञानु ते हि पापरुतो जनाः ॥ कर्मणा यत्र पापेन वर्तन्ते जीवितेष्सवः । व्यवधावेत्ततस्त्रणं ससर्पाच्छरणादिव ॥

जिस देशमें होभी मनुष्य अधिकांश धर्म-मर्यादाको छिन्न-भिन्न कर देते हैं ऐसा देश, जिसका एक कोना जल रहा हो उस वस्नके समान, छोड़ देनेयोग्य है। जिस देशके मनुष्य मत्यर तथा शंकाने रहित होकर धर्माचरण करते हैं, ऐसे पवित्र शीलवाले साधु पुरुषोंके देशमें ज्ञानीको बसना चाहिये। परन्तु जिस देशके मनुष्य धनके और तात्कालिक लाभके लिये धर्माचरण करते हों, ऐसे मनुष्योंके साथ कभी भी न बसे, क्योंकि धनके लिये धर्माचरण करनेवाले मनुष्य पापी होते हैं। बेसे ही जहाँके मनुष्य जीवित रहनेकी इच्छासे अधर्माचरण करते हों, उस प्रदेशको सर्पयाले घरके ममान समझकर तुरन्त ही छोड़ देना चाहिये।

## शक्तितत्व और शक्तिसाधन

या श्रीः स्वयं सुकृतिनां भवनेष्वलक्ष्मीः पापारमनां कृतिययां हृद्येषु बुद्धिः। श्रद्धा सतां कुळजनप्रभवस्य लजा तां त्वां नताः स्म परिपाक्य देवि विश्वम्॥

जिस प्रकार विष्णु और शिव एक हैं, उसी प्रकार शक्ति भी उनसे अभिन्न है। एक ही परम तस्वके विभिन्न नाम हैं। शास्त्रमें कहा है—

यथा शिवन्तथा हुर्गा या दुर्गा विष्णुरेव सः । अत्र यः कुस्ते भेदं स नरो मृहदुर्मतिः ॥ देवीविष्णुशिवादीनामेकस्वं परिचिन्तयेत् । भेदकुस्नरकं याति रोस्वं नात्र संशयः ॥ ( मण्डमालातन्त्र )

'जैसे शिव हैं, वैसे ही हुर्गा हैं, और जो दुर्गा हैं, वही विष्णु हैं। इनमें जो भेद मानता है वह दुर्बुद्धि मनुष्य मूर्ख़ है। देवी, विष्णु और शिव आदिमें एकत्व ही देखना चाहिये। जो इनमें भेद करता है, वह निःसन्देह रौरवनरकमें जाता है।

जिस प्रकार शिव और विष्णुको विभिन्न शास्त्रोंमें परब्रहा, परमात्मा, सृष्टिकर्ता, सर्वव्यापी बतलाया है, इसी प्रकारसे शक्तिको भी बतलाया है। देवताओंने एक बार जाकर भगवतीसे पूछा—

'कासि खं महादेवि !'

'हे महादेवि ! आप कौन हैं ?' भगवतीने उत्तर दिया— 'अहं ब्रह्मरूपिणी, मत्तः प्रकृतिपुरुषात्मकं जगदुत्पन्नम् ।'

भी ब्रह्मरूपिणी हूँ, प्रकृति-पुरुषात्मक जगत् मुझसे ही उत्पन्न हुआ है।

श्रीदेवीभागवतमें कहा है-

संकृतवं न भेदोऽस्ति सर्वकृत ममास्य च। योऽसी साहमहं यासी भेदोऽस्ति मतिविश्वमान्॥

ंमें और बहा दोनोंमें सदा एकत्व है, भेद कभी नहीं है, जो वह है सो मैं हूँ, और जो मैं हूँ सो वह है। भेद भ्रान्तिसे कल्पित है, बस्तुत: नहीं है।

इसी प्रकार असंख्य प्रमाण हैं जिनसे भगवतीका निर्मुण परब्रह्मस्वरूप और उनका समुण निराकार सृष्टिकर्ता स्वरूप सिद्ध है। ये ही भगवती विभिन्न साकाररूपोंमें लीला करती हैं। भगवतीके असंख्य रूप हैं। इनमें नौ दुर्गा, दश महाविद्या आदि प्रसिद्ध हैं। नौ दुर्गा हैं — शैलपुत्री, ब्रह्मचारिणी, चन्द्रघण्टा, कूष्माण्डा, स्कन्दमाता, कात्यायनी, कालरात्रि, महागौरी और सिद्धिदात्री।

दश महाविद्या हैं—काली, तारा, पोडशी (त्रिपुर-सुन्दरी), भुवनेश्वरी (राजराजेश्वरी, श्रीविद्या, लिलता), छिन्नमस्ता, मैरवी (त्रिपुरमैरवी), धूमावती (अलक्ष्मी), बगला (बल्गामुखी), मातङ्गी और कमला (लक्ष्मी)। इनमें कालीके शिव हैं महाकाल, ताराके अक्षोभ्य, षोडशीके पञ्चवक्त्र, भुवनेश्वरीके व्यम्बक, छिन्नमस्ताके कवन्ध, मैरवीके दक्षिणामूर्ति, बगलाके एकमुख महारुद्र, मातङ्गीके मतङ्ग और कमलाके सदाशिव श्रीविष्णु। धूमावती विधवा मानी गयी हैं।

इन सबके अलग-अलग ध्यान, मन्त्र, यन्त्र, कवच आदि हैं।

तीन प्रधान महादेवियाँ हैं— महाकाली, महालक्ष्मी और महासरस्वती। इनके ध्यान क्रमशः इस प्रकार हैं—

खड्गं चक्रगदेषुचापपरिघान्छूलं भुशुण्डीं शिरः शङ्कं संद्धतीं करैकिनयनां सर्वाक्नभूषावृताम् । नीळाश्मयुतिमास्यपाददशकां सेवे महाकालिकां यामस्तीस्विपते हरी कमलजो हम्तुं मधुं कैटभम् ॥

'विष्णुभगवान्की योगनिद्राकी स्थितिमें ब्रह्माजीने जिनकी स्तुति की थी, उन खड्ग, चक्क, गदा, धनुप, बाण, परिघ, शूल, भुगुण्डी, कपाल और शङ्कको धारण करनेवाली, सम्पूर्ण आभूषणींसे विभूपित, नीलमणिके समान कान्तियुक्त दश मुख और दश चरणवाली महाकालीका में ध्यान करता हूँ।

महालक्मी---

महाकाली--

भक्षस्रक्षरञ्ज्ञा गदेषुकुलिशं पद्यं धनुः कुण्डिकां दण्डं शक्तिमसिं च चर्म जलजं घण्टां सुधाभाजनम् । ञूलं पाशसुदर्शने च दधतीं हस्तैः प्रसन्नाननां सेवे सैरिशमदिंनीमिह महालक्ष्मीं सरोजस्थिताम् ॥ 'अपने करकमलोंमें अक्षमाला, परशु, गदा, नाण, वज्र, कमल, धनुष, कुण्डिका, शक्ति, खड्ग, चर्म (ढाल), शक्क, पंटा, सुधापात्र, श्रूल, पाश और सुदर्शन चक्र धारण करनेवाली कमलपर स्थित महिषासुरमर्दिनी प्रसन्नवदना श्रीमहालक्ष्मीका हम ध्यान करते हैं।

महासरस्वती---

घण्टाञ्चलहरूनि शङ्खमुसले चक्रं धनुः सायकं हस्ताब्जैद्वेधतीं धनान्तविलसच्छीतांञ्जुल्यप्रभाम् । गोरीदेहसमुद्भवां त्रिनयनामाधारभूतां महा-पूर्वामत्र सरस्वतीमनुभजे शुम्भादिदैत्यार्दिनीम्॥

'अपने करारविन्दोंमें घण्टा, त्रिश्ल, हल, शङ्क, मूसल, चक्र, धनुष और शण धारण करनेवाली, गौरीदेहसे उत्पन्न त्रिनेत्रा, शरत्कालके अत्यन्त प्रकाशमान चन्द्रमाके समान प्रभावाली, संसारकी आधारभूता शुम्भादि दैत्योंका दलन करनेवाली महासरस्वतीको हम नमस्कार करते हैं।'

इनका मन्त्र है—ॐ ऐं हीं ह्नीं चामुण्डाये विच्चे।' यही प्रसिद्ध नवार्णमन्त्र है। मार्कण्डेयपुराणके तेरह अध्यायमें श्रीदुर्गाधसद्यती है। इसमें भगवती द्यक्तिके स्वरूप, चिरित्र, उपासना और साधनाओंका बड़ा सुन्दर वर्णन है। विचिन्पूर्वक दुर्गासप्तद्यतीका पाठ, नवार्णमन्त्रका जाप, पञ्चाङ्गपुर-श्चरणसिहत करनेसे सारे मनोरथ सिद्ध होते हैं। श्रीभगवती-की कृपासे अचला भक्ति और परमा द्यान्तिकी प्राप्ति होती है।

भगवतीकी आराधना किसी अनुभवी पुरुषसे जानकर करनी चाहिये।

#### नाम-साधन

( लेखक--श्रीभागीव वासुदेव खाबेटे )

नामकी महिमा अगाथ है। इसकी अलौकिक सामर्थ्यका चर्णन अशेपतः कोई भी नहीं कर सकता। संतलेग इसकी कुछ महिमा स्वानुभवसे गाते हैं और वही हमलोगोके लिये आधार हो जाता है।

श्रीज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं, 'प्रजापित जो सृष्टि रचते हैं वे नामकी आवृत्ति किया करते हैं और तब सृष्टि रचनेमं समर्थ होते हैं। जिन भगवान्से ब्रह्मा उत्पन्न हुए उन्होंने उन भगवान्को नहीं पहचाना और सृष्टि रचने चले। पर सृष्टि रच नहीं सके तब उन्होंने नाम लिया और नाम लेनेसे सृष्टि रचनेमं समर्थ हुए। ' (ज्ञानेश्वरी अ०१७। ३३५, ३३७)

यह नाम कहाँसे उत्पन्न हुआ, इसका आश्रय क्या है, इसके विषयमे श्रीज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं, 'आकाशको जैसे आकाशका ही आश्रय है, वैसे ही इस नामको नामीका अभेद आश्रय है। आकाशमें उदय होनेवाले सूर्य ही जैसे सूर्यको प्रकाशित करते हैं, वैसे ही मगवान् ही अपना नाम व्यक्त करते हैं।' ( ज्ञानेश्वरी अ०१७। ४०३, ४०४)

इस नामका आश्रय करके जो भजन कीर्तन या स्मरण किया जाता है उसके विषयमें महाराज कहते हैं—'नाम-कीर्त्तनसे पापोंके प्रायश्चित्त बतलानेका व्यवसाय ही नष्ट हो जाता है, क्योंकि नामसङ्कीर्त्तन लेशमात्र भी पाप रहने नहीं देता । यम-दमादि इसके सामने फीके पड़ जाते हैं, तीर्थ अपने स्थान छोड़ जाते हैं, यमलोकका रास्ता ही बंद हो जाता है। यम कहते हैं, हम किसको यातना दें; दम कहते हैं, हम किसका दमन करें; तीर्घ कहते हैं, हम क्या भक्षण करें, यहाँ तो दबाके लिये भी पाप-ताप नहीं रह गया! भगवन्नामका सङ्कीर्त्तन इस प्रकार संसारके दुःखींकी नष्ट कर देता है, सारा विश्व आनन्दसे ओतप्रोत हो जाता है। नाम-सङ्गीर्तन करनेवाले भगवद्धक्त पौ फटनेके पहले ही प्रकाश कर देते हैं, अमृतके विना ही जिला देते हैं, योगके विना ही नेत्रोंके सामने भगवानको प्रत्यक्ष करा देते हैं। पर वे राजा-रद्भमं भेद नहीं मानते, छोटे-बड़ेका विचार नहीं करते; सारे जगत्के लिये ही आनन्दधाम बन जातं हैं। वैकुण्टलोकम तो विरला ही कोई जा सकता है। पर इस नामसङ्कीर्तनसे इन भगवद्भक्तोंने सारे विश्वको ही वैकुण्ठ वना डाला है । सहस्रों जन्म कोई तपस्या करे तब वह भगवानुका नाम लेनेमें समर्थ होता है। जिसके नामकी यह महिमा है, वे भगवान् बतलाते हें कि---

> नाहं वसामि वेकुण्ठे योगिनां हृदये न च । मदभक्ता यत्र गायन्ति तत्र तिष्टामि नारद्॥

कारण भगवद्भक्त भगवान्के गुणोसं इतने तृप्त होते हैं कि वे देशकालको भूलकर भगवन्नाम-सङ्घोर्तनमं ही मगन रहते हैं। कृष्ण-विष्णु-हरि-गोविन्द नामके ही छन्द गाया करते हैं।' (ज्ञानेश्वरी अ०९। १९७-२१०)

इसलिये श्रीतुकाराम महाराज कहते हैं—'उठते-बैठते भगवज्ञाम लेनेसे संसारके दुःख छूट जाते हैं। इस लाभको कोई न छोड़े, इससे भगवान्के चरण मिलते हैं। नामसे बढ़कर कोई भी साधन नही है। और तुम जो चाहो करो, पर नाम लेते रहो, इसमें भूल न हो, यही मेरा सबसे पुकार-पुकारकर कहना है। कण्टसे नाम उचारो तो सामने भगवान् खड़े हैं। इसी रीतिसे उनका ध्यान करो, मनसे उनका चिन्तन करो। नामकीर्त्तनमें यही बड़ी सुविधा है कि भगवान् आ जाते है, जो ब्रह्मादिकोंके भी ध्यानमे सहसा नहीं आते। सार वस्तुको ब्रह्मण करो, मनसे हरिरूपको देखो। चारों वेद जिसके लिये है, उसका नाम कण्टमें धारण कर ले। क्यों व्यर्थके लिये इतने कष्ट उटा रहे हो ? अन्य किसी साधनकी

कोई जरूरत नहीं । अठारहीं पुराणोंमें नामके सिवा और कोई बात नहीं है । गीताका जिसने उपदेश किया वहीं इस ईंटपर पधारे हैं । हरिनाम लेते रहो, बस, यही सार है । वेदों-की वाणी अनन्त है, पर सार इतना ही है कि श्रीविडलकी शरण लो और निष्ठाके साथ नाम जपते रहो।

इस प्रकार नामकी महिमा श्रीज्ञानेश्वर महाराज और श्रीतुकाराम महाराजने अपने ग्रन्थोंमें स्थान-स्थानपर गायी है और यही बतलाया है कि नामसे भगवान् मिलते हैं। नामो-चारके द्वारा, श्रीज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं कि 'अखिल संसारको हम सुखमय करेंगे, तीनों लोक आनन्दसे भर देंगे।'

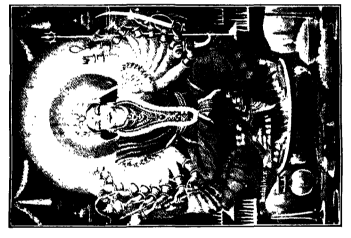
जो लोग अपने जीवनको सुखमय बनाना चाहते हो, वे वेदों और संत-वचनोंपर पूर्ण विश्वास कर अखण्ड नामम्मरण करना आरम्भ कर दें। भगवान् सबको ऐसी ही बुद्धि दे, यही उनके चरणोंमे मेरी प्रार्थना है।

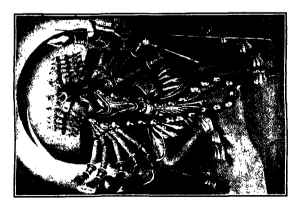
## विभिन्न देवताओं के मन्त्र

एक ही भगवानुकी विभिन्न रूपोंमें पूजा होती है। जहाँ जिस रूपमें विश्वास करके जो साधक जैसी साधना करता है, उसी रूपमें श्रद्धा स्थापित करके भगवान् उसकी साधनाके अनुरूप फल प्रदान करते हैं। यहाँ भगवान्के कुछ रूपोंकी साधनाके मनत्रादि दिये जाते हैं—

| देवता                                   | मन्त्र                                                                                                   | जप-संख्या | ध्यान                   | फल                |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-------------------------|-------------------|
| श्रीदक्षिणामूर्ति                       | ॐ ह्रीं दक्षिणामूर्त्तये तुभ्यं<br>वटमूलनिवासिने । ध्यानैक-<br>निरताङ्गाय नमो चट्टाय<br>शम्भवे ॐ ह्रीं ॥ | ₹,₹0,000  | पृष्ठ-संख्या ५६ देखिये  | सर्वकामनापूर्ति   |
| श्रीपञ्चमुख महादेव                      | ॐ हों                                                                                                    | ५ लाख     | पृष्ठ-संख्या ७६८ देखिये | ,, ,, , <b>,</b>  |
| श्रीमहाकाली<br>महालक्ष्मी<br>महासरस्वती | ॐ ऐं हीं ऋीं चामुण्डायें<br>विचे ।                                                                       | ९ लाख     | ,, ,, ৬९০ <b>,,</b>     | ,, ,, ,,          |
| श्रीलक्ष्मी देवी                        | ॐ ऐं श्री हीं हीं।                                                                                       | १२ लाख    | पृष्ठ-संख्या ६५ देखिये  | चतुर्वर्गप्राप्ति |
| श्रीसरस्वती देवी                        | ॐ ही इसी सरम्बत्यै नमः                                                                                   | १२ लाख    | पृष्ठ-संख्या ६०२ देखिये | विद्याप्राप्ति    |
| श्रीगायत्री देवी                        | ॐ भूर्मुबः स्तः तत्सिवितुर्वरेण्यं<br>भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो<br>नः प्रचोदयात् ।                      | ₹४ ,,     | पृष्ठ-संख्या २५३ देखिये | सर्वेकामनापृर्ति  |
| श्रीकाली<br>                            | ॐ क्वीं हीं दक्षिणे कालिके<br>स्वाहा।                                                                    | २ लाख     | पृष्ठ-संख्या २७६ देखिये | ,, ,, ,,          |







कल्याण र

| देवता                                                 | मन्त्र                                                                                      | जप-संख्या                   | ध्यान                           | 4'ख                                                |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------------|
| श्रीमहागणेश                                           | 🕉 ही गं हीं महागणपतये स्वाहा।                                                               | १ लाख                       | आरम्भमें देखिये                 | <b>सर्वकामनापृ</b> र्ति                            |
| श्रीसूर्यनारायण                                       | ॐ नमो नारायणाय                                                                              | १६ लाख                      | पृष्ठ-संख्या ७३६ देखिये         | " " "                                              |
| श्रास्यनारायण<br>श्रीविष्णु (लक्ष्मी- )<br>भूमिसहित ) | ॐ नमो नारायणाय                                                                              | १६ लाख                      | पृष्ठ-संख्या २३७ देखिये         | ,, ,, ,,                                           |
| श्रीराम                                               | ॐ रां रामाय नमः                                                                             | ६लाख                        | पृष्ठ-संख्या ४०३ देखिये         | ज्ञान और ऐश्वर्यकी प्राप्ति                        |
| श्रीकृष्ण                                             | ॐ हीं कृष्णाय गोविन्दाय<br>गोपीजनवछभाय स्वाहा                                               | <b>१०</b> ,,                | पृष्ठ-संख्या १ देखिये           | भक्ति, ज्ञान और ऐश्वर्य-प्राप्ति                   |
| श्रीबालगोपाल                                          | ॐ क्लीं कृष्णाय नमः                                                                         | ٤,,                         | पृष्ठ-संख्या ३८६ देखिये         | ,, <b>,,</b> ,,                                    |
| श्रीराधाजी                                            | ॐ ह्री श्रीं राधिकायै नमः                                                                   | १६ ,,                       | <b>पृष्ठ-सं</b> ख्या ५०८ देखिये | सर्वार्थप्राप्ति                                   |
| श्रीराधाकृष्ण                                         | ॐ नमो गोपीजनवल्छभाम्याम्                                                                    | ₹0,,,                       | पृष्ठ-संख्या ७७९  देखिये        | ,, ,, ,,                                           |
| श्रीङ्खा                                              | ॐ र्ह्मी गोपीजनवल्लभाय स्वाहा<br>अथवा<br>ॐ र्ह्मी कृष्णाय गोविन्दाय<br>गोपीजनवल्लभाय स्वाहा | ₹I] 59<br>#                 | ध्यान-१ पृष्ठ २९ ,,             | बृहस्पतिके समान त्रि <b>काल</b> -<br>ज्ञताप्राप्ति |
| ,,                                                    | गापाजनपछमाय स्वाहा                                                                          | ر, ود ۶                     | ध्यान-२ पृष्ठ २९ ,,             | शत्रुभय आदि विपत्तियोंसे<br>रक्षा                  |
| ,,                                                    | ,,                                                                                          | १लाख                        | . भ्यान-३ पृष्ठ ४१              | सर्वेकार्यसिद्धि                                   |
| ,,                                                    | ,,                                                                                          | ٤ ,,                        | ध्यान-४ पृष्ठ ४१                | संसारसागरसे सद्योमुक्ति                            |
| "                                                     | ,,                                                                                          | ٤,,                         | ध्यान-५ पृष्ठ ८२                | किन्नरोंके साथ गायन                                |
| ,,                                                    | "                                                                                           | ٤,,                         | ध्यान-६ पृष्ठ ८२                | विज्ञता ज्वर-अपस्मार                               |
| ,,                                                    | **                                                                                          | १०८                         | ध्यान-७ पृष्ठ ३९४               | आदि रोगीका नाश                                     |
| ,,                                                    | >>                                                                                          | १ लाख                       | ध्यान-८ पृष्ठ ३९४               | वेदार्थ-पारदर्शिता और ज्ञान                        |
| ,,                                                    | "                                                                                           | <b>የ</b> >>                 | ध्यान-९ पृष्ठ ६८१               | शत्रु-पराजय                                        |
| ,,                                                    | "                                                                                           | ٤ ,,                        | ध्यान-१० पृष्ठ ६८१              | ऐश्वर्य और पशुलाभ                                  |
| "                                                     | ,,                                                                                          | २४००० <i>०</i><br>(एक मासतक | <u>ध्यान-११ पृष्ठ ७१३</u>       | सर्वगुणसम्पन्न कन्यासे विवाह                       |
|                                                       |                                                                                             | ८ हज़ार प्रति-              |                                 |                                                    |
| **                                                    | "                                                                                           | दिन )<br>१ लाख              | ध्यान-१२ पृष्ठ ७१३              | मेधाशक्ति और कवित्वकी<br>प्राप्ति                  |
| श्रीनृतिहदेव                                          | ॐ आंहीं क्षीकीं हुंफट्                                                                      | ६ लाख                       | <u>पृष्ठ-संख्या २२८ देखिये</u>  | भारत<br>सर्वकामनापृरितं                            |

इसके अतिरिक्त और बहुतसे मन्त्र तथा ध्यान हैं। कामनाओं के अनुसार उनके प्रयोग होते हैं। इन मन्त्रों के प्रयोगमें भी इनकी पूजा-पद्धति, न्यास तथा हवन आदिके जो पृथक्-पृथक् विधान हैं, उन्हें जान लेना चाहिये। विधि, श्रद्धा और एकाम्रताके साथ करनेपर सभी मन्त्र शास्त्रोक्त फल देते हैं। यदि इन्हीं मन्त्रोंका अनुष्ठान निष्कामभावमे किया जाय, तो अन्तःकरणकी शुद्धि होकर परमात्माकी प्राप्ति होती है। स्थानाभावके कारण यहाँ उनके विशेष विधि-विधान नहीं लिखे गये। मन्त्रानुष्ठान-प्रेमियोंको मन्त्र जाननेवाले विद्यानोंसे जान लेना चाहिये।

---

### क्षमा-याचना

चर्चा हो रही थी श्रीमद्भागवताङ्क प्रकाशित करनेकी, परन्तु विधाताका विधान था साधनाङ्कके लिये; अतएव वहीं निकल रहा है। मनुष्य प्रयास करता है—िनिमत्त बनता है; होता तो है वहीं, जो भगवान्ने रच रक्ला है। मनुष्यका प्रयाम भी भगवान्के विधानके अनुसार ही होता है। व्यर्थ हो अहङ्कारविमृह मानव अपना पुरुपार्थ मान वैटता है।

माधनाङ्क आपके सामने हैं। आप देखेंगे—सूचीमें जिनने विषय थे। उनसे बहुत कम विषयींपर आलोचना हुई है। बात ऐसी ही है। सब विषयोपर न तो लेख ही प्राप्त हुए और न स्थान ही बचा । बड़े खेदकी बात है कि विद्वान् महानुभावीमे प्रार्थना करके मँगवाये हुए बहुत से लेख भी इस अङ्कमं नहीं छप सके। कई लेख तो बहुत वड़े होनेके कारण कम्पोज हो जानेके बाद भी रस्मृहे पड़े ! बहुत्सी, उपयोगी लेख रह गये, जिनमेंसे कुछ आगेले अद्वामें आ सकते हैं। कागज वहत महँगा हो गया। आर्टवंपर तो मिलना हो कठिन हो गया । स्याही-सीशा, सभी तेज हो गये । ब्लाकोकी बनवाई-में भी वड़ा खर्च बढ़ गया। इसिट्ये इस बार सावनाइको 'संत-अंक' जितना यड़ा करनेका विचार था: परन्तु हेख इतने अधिक आये कि लगभग तीन चौथाई लेख रखनेपर भी 'साधनाङ्क' संत-अंकसे कही बड़ा हो गया। बहुरगे चित्र भी उसमें अधिक ही है। किर कुछ मृत्य बढ़ानेका विचार हुआ, परन्तु वह भी नहीं हो सका । इसिलिये इस बार 'करपाण'में लगभग ३५-४० हजार रुपयेका वाटा रहना सम्भव है।

साधनाद्ग हमलोग जैसा चाहते थे, वैसा नहीं वन पाया। बहुत-सी आवश्यक चीजें नहीं आ पायी। इसके कई कारण हैं। कारण वतलाकर सफाई देनेकी आवश्यकता नहीं। इमें तो सबसे अधिक सङ्कोच इस बातका है कि सब विषयोपर लेख नहीं आ सके, और बहुत अधिक लेख उपनेसे रह गये। यदापि उनमेसे अधिक लेख उन विषयोपर ही हैं, जिनकी चर्चा साधनाड़के अन्यान्य लेखों में

आ चुकी है, तथापि जिन महानुभावींन लेख भेजे, उन्हों तो छपनेके लिये ही लिखकर भेजे थे। एक जैनधर्मपर ही इतने लेख आये हैं कि वे सब छापे जाते तो उन्हींका एक विशेषाङ्क हो जाता। ऐसी स्थितिमें विवश होकर लेखोंको रखना पड़ा। में बड़ी नम्रताक साथ हाथ जोड़कर लेखक-महोदयोंसे क्षमा प्रार्थना करता हूं। स्थिति देखकर वे मुझे अवस्थ ही क्षमा करेंगे।

इस साधनाङ्कके सम्पादन और सामग्री-सङ्ग्रहमें इस बार भी बहुत-में मम्मान्य मजनोंसे बहुमूल्य सहायता मिली है और उसके लिये हम हृदयमें सब मजनोंके कृतज्ञ है। नाम प्रकाशित करनेमें कई महानुभावोंको बड़ा मङ्कोच होता है और वे उलाहना लिखन है, इसीलिये नाम नहीं लिखे गये है। हम उनका अस्थन्त उपकार मानते हैं।

्डम साधनाइमें अनेकों धर्मी और सम्प्रदायोक साधनों का रा ै। पाडकोंको कंबल पढ़कर ही किसी साधनमें प्रवृत्त नहीं हो जाना चाहिये। अपनी गुरुपरम्परांभ जो साधन प्राप्त हो उभीको करना चाहिये। साथ ही यह भी जान रखना चाहिये कि इसमें प्रकाशित साधन विभिन्न मतोंके हैं वे सभी कल्याण-सम्पादकको और गीताप्रेसके सञ्चालकोंको मान्य नहीं है।

साधनाङ्गके सम्पादकमण्डलमे सम्मान्य पं० श्रीलक्ष्मण नारायणजी गर्डे, प० श्रीचिम्मनलालजी गोम्बामी एम्० ए०, शास्त्री, पं० श्रीशान्तनुविहारीजी द्विवेदी, पं० श्रीभुवनेश्वरनाथ-जी मिश्र, 'माधव' एम्० ए०, श्रीमुनिलालजी और पं० श्रीदेव-धरजी शर्मा रहे हैं । इन्हीं महानुभावोकी विद्वना, अनुभव, अध्यवमाय, परिश्रम और लगनका यह फल हैं । मेग तो नाम मात्र है । अवस्य ही इसमें जो कुछ त्रृटियाँ रही है, उनका जिम्मेबार तो में ही हूँ और उनके लिये में सबसे हाथ जोड़कर श्रमा चाहना हैं ।

विनीत दाम,

हनुमानप्रमाद पोहार

# \* कल्याणके नियम \*

**उद्देश्य-भक्ति, शान, नै**राग्य, धर्म और सदाचार-**स्मान्व**त लेखोंद्वारा जनताको कल्याणके प्रयपर पहुँचानेका प्रयक्त करना इसका उद्देश्य है।

#### नियम

- (१) भगवद्भक्ति, भक्तचरित, शान, वैराग्यादि ईश्वर-परक, कल्याणमार्गमे महायक, अध्यात्मविषयक, व्यक्तिगत आक्षेपरित लेखोंके अतिरिक्त अन्य विषयोंके लेखा भेजनेका कोई मजन कष्ट न करें। लेखोंको घटाने-बदाने और छापने अथया न छापनेका अधिकार सम्पादकको है। अमृद्रित लेखा बिना माँगे लौटाये नहीं जाते। लेखोंमें प्रकाशित मतक लिये सम्पादक उत्तरदाता नहीं हैं।
- (२) इसका डाकव्यय और विशेषांकमहित आग्निम वार्षिक मृत्य भारतवर्षमे ४€) और भारतवर्षमे बाइरके विये ६॥०० नियत है। बिना अग्निम मृत्य प्राप्त हुए, पश्र प्रायः तरी मेजा जाता ।
- (३) फल्याण का वर्ष जलाईमें समाम होता ै, जनः मा जाते हैं। वर्षक किसी भी महीसेमें। फिन्यु अगमाके अङ्क्षमें। कत्याणके बै नहीं बनाये जाते। छः ॥ तीन महीने बनाये जाते।

### (४) इसमें व्यवसायियें। दरमें खीकारकर प्रकाशित नर्द

- (५) कार्यालयम 'कल्याण' दो प्रापंक प्राटकके नामने मेजा जाता है 'कल्याण' न पडुचे तो अपने डाकधर चाहिये । घटांम जो उत्तर मिले, वर है डाकधरका जवाब शिकावती पत्रके साथ प्रति बिना मृत्य मिलतेमें बड़ी अङ्चन ।
- (६) पता यदलनेकी सूचना। दिन पहले कर्पालयमे पहुच जानी है समय प्राहक-संख्या, पुराना और है साफ-साफ लिखना चाहिये। महीने है बदलवाना हो तो अपने पोस्टमास्टरको है है कर लेना चाहिये।
- (७) अगस्तरे बननेवाल ग्राहकोको रंगै बाला अगस्तका अङ्क (चान्द्र वर्षका विरोषाक)

- है। विशेषांक ही असस्तका तथा वर्षका पहला अङ्क होता है। फिर जुलाईनक महीने-महीने नये अङ्क सिला करने हैं।
- (८) चार आना एक संख्याका मृत्य मिलनेपर नमूना भेजा जाता है। ग्राहक वननेपर वह अक्क न लेवें तो।) बाद दिया जा सकता है।

#### आवश्यक मृचनाएँ

- (१) 'कत्याण'में किसी प्रकारका कमीरान या कायाणका किसोको एजन्सी देनेका नियम नहीं है।
- (१०) एतमे अङ्क, फाइलें तथा विशेषाक कम या रियायती मूल्यमे प्राप्तः नहीं दिये जाते ।
- (११) प्राहकींको अपना नाम-पता स्पष्ट लिखनेके साथ-माथ **ग्राहक-संख्या** अवश्य टिखर्ना चाहिये।
- (१२) पत्रक उत्तरके लियं जवाबी कार्ड या टिकट भेजना अवक्ष्यक है

मनीआईरहारा भेजना रे प्रापः देर्गमे पहुँचते है । मिले, उसके पहले दी परा अमे एक काई - १ उत्तर पहुँचने रेस सर्थ ही

> म अलग अलग प गमा आदि

जना चाहिये।
की तादाद,
पूरा पता
थे।
ी स्चना,
स्थपुर के
सम्पादक
।
अधिक
जाता।
ान्तीके

